
(38) 2020
№1

в  Р о с с и и  и  з а  р у б е ж о м

ГОСУДАРСТВО
РЕЛИГИЯ
ЦЕРКОВЬ

Российская академия народного хозяйства и государственной службы при 
Президенте Российской Федерации

Николай Цыремпилов, Ирина Гарри. Буддизм в эпоху модерна: 
предисловие

Ирина Гарри. Культ Авалокитешвары и конкурирующие национализмы 
сино-тибетского пограничья (1911–1951 гг.)

Татьяна Бернюкевич. Рецепции буддизма в России и «русское 
азиофильство» конца XIX — начала XX в.

Тимур Бадмацыренов, Владимир Родионов. Буддийское 
возрождение и конструирование буддийского сообщества в современной 
Бурятии

Рустам Сабиров. Монгольский буддизм в XXI веке: в процессе 
конструирования

Кристина Йонутите. «Без овечьей отары достойной жизни не будет»: 
установление границы религии в контексте социально вовлеченного 
буддизма в Бурятии

Андрей Знаменский. «Белая вера» в Горном Алтае: тибетский буддизм, 
Монголия и Ойротское пророчество (1880-е — 1920-е гг.)

Эльза-Баир Гучинова. Паломничество как путь к вере: опыт 
социального конструирования религиозности

Павел Хондзинский. Проблема языков богословия в «Большой 
трилогии» о. Сергия Булгакова

Светлана Рыжакова. Шабаримала: девственный бог Айяппа, гендерное 
равенство и споры вокруг религиозной свободы в современной Индии

Виталий Наумкин. Русский дипломат в вилайете исламских святынь 
в начале XX века

Игорь Гаспаров. Алвин Плантинга и Фома Аквинский о возможности 
естественного знания о Боге

Максим Каиль. История русского православия в век революций 
и модернизации: международная конференция в Смоленске

№1 (38) 2020

Г
О

С
У

Д
А

Р
С

Т
В

О
 Р

Е
Л

И
Г

И
Я

 Ц
Е

Р
К

О
В

Ь
№

1 (
38

) 2
02

0

ISSN 2073 – 7203
e-ISSN 2073 – 7211

Тибето-монгольский буддизм: 
новые траектории в XX–XXI вв.



ГОСУДАРСТВО
РЕЛИГИЯ
ЦЕРКОВЬ
в России и за рубежом

Издается с 1968 года, 
выходит 4 раза в год

Учредитель:  
Российская академия 
народного хозяйства 
и государственной службы 
при Президенте РФ

Москва, 2020 

1 2020 
[ 38 ]



Редакция Дмитрий Узланер (главный редактор),  
Александр Агаджанян, Александр Кырлежев, 
Софья Рагозина
Идея обложки Екатерина Трушина
Макет журнала Сергей Зиновьев
Верстка Анастасия Меерсон
Корректура Лариса Яркина
Редакторы-составители главной темы 
Ирина Гарри, Николай Цыремпилов
Редакционная коллегия:

Апполонов А. В., канд. филос. наук; Беглов А. Л., канд. ист. наук; Белякова Н. А., 
канд. ист. наук; Бобровников В. О., д-р ист. наук; Васильева О. Ю., д-р ист. наук; 
Вдовина Г. В., д-р филос. наук; Верховский А. М.; Гараджа В. И., д-р филос. наук; 
Гусейнов Г. Ч., д-р филолог. наук; Давыдов И. П., канд. филос. наук; Кравчук В.В., 
канд. филос. наук; Лопаткин Р. А., канд. филос. наук; Лункин Р. Н., канд. филос. 
наук; Малявин В. В., д-р ист. наук; Павлов А.В., канд. юрид. наук; Панченко А. А., 
д-р филолог. наук; Пинкевич В.К., д-р исторических наук; Рашковский Е. Б., д-р ист. 
наук; Светлов Р. В., д-р филос. наук; Селезнев Н. Н., канд. ист. наук; Смирнов М. Ю., 
д-р соц. наук; Токарева Е. С., д-р ист. наук; Шахнович М. М., д-р филос. наук; 
Шабуров Н. В., канд. культурологии; Юдин А. В., канд. ист. наук

Международный научный совет:

Р. Беккин (Швеция); М. Благоевич (Сербия); Т. Бремер (Германия); Р. Бхаргава 
(Индия); Ж.‑П. Виллэм (Франция); Г. Дэйви (Великобритания); В. Еленский 
(Украина); Р. Инглхарт (США); В. Макридес (Германия); А. Пабст 
(Великобритания); К. Русселе (Франция); Дж. Саттон (Великобритания); 
К. Струп (США); Е. Федякова (Чили); А. Филоненко (Украина); 
Э. ван дер Звеерде (Голландия); Д. Чидестер (ЮАР); К. Штекль (Австрия); 
М. Эпштейн (США)

Сайт журнала в интернете: www.religion.ranepa.ru
E-mail: religion@ranepa.ru
119606, г. Москва, просп. Вернадского, д. 84.  
Редакция журнала «Государство, религия, церковь в России и за рубежом»
Институт государственной службы и управления

Перепечатка материалов возможна только  
с письменного разрешения редакции.

Свидетельство о регистрации СМИ:
ПИ № ФС 77 – 51374 от 10.10.2012

Распространяется по подписке во всех регионах России и за рубежом.
Подписной индекс в Объединенном каталоге «Пресса России»:  

38 685 — для физических лиц,  
38 689 — для юридических лиц

ISSN 2073 – 7203 (print), 2073 – 7211 (online)
В системе РИНЦ № 09 – 04 / 09 – 16
Входит в Перечень ведущих рецензируемых научных изданий ВАК России.
Индексируется в Scopus, Web of Science, Erih Plus и ATLA Religion Database.
Публикуемые материалы прошли процедуру рецензирования 
и экспертного отбора. 



№1(38 )  ·  2020  � 3

Содержание

Главная тема: Тибето-монгольский буддизм: 
новые траектории в XX–XXI вв.

Николай Цыремпилов, Ирина Гарри.  Буддизм 
в эпоху модерна: предисловие  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     7

Ирина Гарри.  Культ Авалокитешвары 
и конкурирующие национализмы сино-тибетского 
пограничья (1911–1951 гг.)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       13

Татьяна Бернюкевич.  Рецепции буддизма в России 
и «русское азиофильство» конца XIX — начала XX в .  .  .  .  .  .      37

Тимур Бадмацыренов, Владимир Родионов. 
Буддийское возрождение и конструирование буддийского 
сообщества в современной Бурятии .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                 62

Рустам Сабиров.  Монгольский буддизм в XXI веке: 
в процессе конструирования  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                      86

Кристина Йонутите.  «Без овечьей отары достойной 
жизни не будет»: установление границы религии 
в контексте социально вовлеченного 
буддизма в Бурятии .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                          106

Андрей Знаменский.  «Белая вера» в Горном Алтае: 
тибетский буддизм, Монголия и Ойротское пророчество 
(1880-е — 1920-е гг.)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        123

Эльза-Баир Гучинова.  Паломничество как путь к вере: 
опыт социального конструирования религиозности .  .  .  .  .  .      152

Varia

Павел Хондзинский.  Проблема языков богословия 
в «Большой трилогии» о. Сергия Булгакова .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .           177

Светлана Рыжакова.  Шабаримала: девственный 
бог Айяппа, гендерное равенство и споры вокруг 
религиозной свободы в современной Индии  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .          201

Виталий Наумкин.  Русский дипломат в вилайете 
исламских святынь в начале XX века .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               229



4 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Игорь Гаспаров.  Алвин Плантинга и Фома Аквинский 
о возможности естественного знания о Боге .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .           261

Научная жизнь

Максим Каиль.  История русского православия 
в век революций и модернизации: международная 
конференция в Смоленске  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                      284

Справочная информация

Авторы  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                 293

Аннотации .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                               296

About the Journal  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                           303



№1(38 )  ·  2020  � 5

Table of Contents

Theme of the Issue: Tibeto-Mongolian Buddhism: 
New Trajectories in the 20th–21st Centuries

Nikolay Tsyrempilov, Irina Garri.  Buddhism 
in the Modern Age: An Introduction .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                   7

Irina Garri.  Avalokiteśvara Cult and Competing 
Nationalisms of the Sino-Tibetan Borderland  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .             13

Tatyana Bernyukevich.  The Reception of Buddhism 
in Russia and the “Russian Asiaphiles” in the  
Late 19th — early 20th Century  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    37

Timur Badmatsyrenov, Vladimir Rodionov.  Buddhist 
Revival and Buddhist Community Construction 
in Contemporary Buryatia  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       62

Rustam Sabirov.  Mongolian Buddhism in the Twenty-First 
Century: Under Construction .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       86

Kristina Jonutytė.  «There Will Not Be a Dignified Life 
Without a Flock of Sheep»: Negotiating Religion in the 
Context of Socially Engaged Buddhism in Buryatia  .  .  .  .  .  .  .  .        106

Andrei Znamenski.  The “White Faith” Movement 
in the Mountain Altai: Tibetan Buddhism, Mongolia, 
and the Oirot Prophecy, 1880s — 1920s  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              123

Elza-Bair Guchinova.  Pilgrimage as a Path to Faith: 
An Essay on a Social Construction of Religiosity .  .  .  .  .  .  .  .  .  .          152

Varia

Archpriest Pavel Khondzinsky.  The Problem 
of Theological Languages in “The Big Trilogy” 
by Fr. Sergius Bulgakov  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       177

Svetlana Ryzhakova.  Śabarimala: Ayyappa’s Virginity, 
Gender Equality and Conflicts of Religious 
Rights in Today’s India .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                         201

Vitaly Naumkin.  Russian Diplomat in the Vilayet 
of Islamic Holy Sites in the Beginning 
of the Twentieth Century  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       229



6 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Igor Gasparov.  Alvin Plantinga and Thomas Aquinas 
on the Possibility of Natural Knowledge of God .  .  .  .  .  .  .  .  .  .          261

Scholarly Life

Maksim Kail’.  History of Russian Orthodoxy in the 
Age of Revolutions and Modernization: Review 
of an International Conference in Smolensk .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .             284

Reference information

Authors  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                 293

Summaries  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                               296

About the Journal  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                           303



Буддизм в эпоху модерна: предисловие
DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2020-38-1-7-12

ЭТОТ выпуск посвящен теме столкновения и  взаимодей-
ствия традиционных буддийских общин Внутренней Азии 
с  совокупностью явлений и  процессов, которое в  научной 

литературе принято называть очень общим и  размытым терми-
ном modernity, или эпоха модерна. В общих чертах это явление 
берет свои корни в европейской истории XVI–XVIII веков и тесно 
связано с идеями и ценностями Реформации, Просвещения и на-
учной революции, которые вместе с  колониальной экспансией 
европейских держав в какой-то момент стали вторгаться в жизнь 
неевропейских обществ, в том числе и так называемых традици-
онных буддийских обществ Азии. Еще более решительным и даже 
катастрофичным стало воздействие на буддийские общества Вну-
тренней Азии марксистской идеологии и модернизационных про-
ектов социалистических режимов XX века. Мы собрали в  этом 
номере работы, в которых специалисты в области истории, социо-
логии и антропологии буддизма анализируют, каковы были сце-
нарии, формы и результаты этих взаимодействий и как они отра-
жались на участниках описываемого процесса.

Речь в номере пойдет об относительно небольшой по числен-
ности, но охватывающей широкие географические пространства 
тибето-монгольской традиции буддизма. К XVII–XVIII векам она 
распространилась на огромном пространстве Евразии от южных 
предгорий Гималаев до  калмыцкой степи, но  главные ее поли-
тические центры традиционно находились в Тибете и Монголии. 
Нужно сказать, что волна постколониальных исследований 1970–
90-х гг., в которую были главным образом вовлечены специали-
сты, занимающиеся буддийскими обществами южной и  юго-во-
сточной Азии1, в меньшей степени коснулась этой региональной 

1.   Работ, посвященных вопросам трансформации традиционного буддизма Тхерава-
ды в колониальную и постколониальную эпоху, много, а потому приводим лишь 

Цыремпилов Н., Гарри И. Буддизм в эпоху модерна: предисловие // Государство, религия, церковь в России 
и за рубежом. 2020. №1 (38). С. 7–12.

Tsyrempilov, Nikolai, Garri, Irina (2020) “Buddhism in the Modern Age: Introduction”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v 
Rossii i za rubezhom 38(1): 7–12.

Тибето-монгольский буддизм: 
новые траектории в XX–XXI вв.

7



8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

ветви буддизма. Частичным объяснением этому может служить 
значительная закрытость этих обществ и  недоступность инфор-
мации о  процессах, происходивших в  них на  протяжении боль-
шей части XX века, широкому кругу международных исследова-
телей. После падения теократического режима в  Тибете в  1959 
году на  Запад хлынул поток беженцев из  Тибета, в  числе кото-
рых было много ученых монахов и духовных практиков, что с на-
чала 1960-х гг. привело к бурному развитию в Западной Европе 
и  США исследований в  области буддийской философии и  тек-
стологии. И  лишь в  последние десятилетия и  главным образом 
в  США был опубликован ряд работ, в  которых основной иссле-
довательский фокус направлен как на рецепцию идей и практик 
западного модерна в тибето-монгольских буддийских обществах, 
так и на обратное воздействие этих обществ на западную массо-
вую культуру2.

несколько наиболее показательных: Агаджанян А.С. Буддийский путь в XX веке. 
Религиозные ценности и современная история стран тхеравады. М.: Наука, 1993; 
Bond, G.D. (1988) The Buddhist Revival in Sri Lanka: Religious Tradition, Reinter‑
pretation and Response. Chapel Hill: University of North Carolina Press; Gombrich, R. 
(1988) Theravada Buddhism: A Social History from Ancient Benares to Modern Co‑
lombo. London: Routledge and Kegan Paul; Obeyesekere, G. (1976) “Personal Identity 
and Cultural Crisis: The Case of Anagarika Dharmapala of Sri Lanka”, in The Biograph‑
ical Process: Studies in the History and Psychology of Religion, ed. Frank Reynolds 
and Donald Capps, pp. 221–52. Paris: Mouton; Tambiah, S.J. (1992) Buddhism Be-
trayed?: Religion, Politics, and Violence in Sri Lanka. Chicago: University of Chicago 
Press; Swearer, D.K. (1997) “The Hermeneutics of Buddhist Ecology in Contemporary 
Thailand: Buddhadasa and Dhammapitaka”, in Buddhism and Ecology: The Intercon‑
nection of Dharma and Deeds, ed. Mary Evelyn Tucker and Duncan Ryūkan Williams, 
pp. 21–44. Cambridge, Mass.: Harvard University Center for the Study of World Reli-
gions; Lopez, D.S., Jr. (ed.) (1995) Curators of the Buddha: The Study of Buddhism 
under Colonialism. Chicago: Chicago University Press. Среди работ, предлагающих 
общий анализ последствий столкновения традиционного буддизма с современно-
стью, хотелось бы выделить следующие: Almond, Ph.C. (1998) The British Discov‑
ery of Buddhism. Cambridge: Cambridge University Press и  McMahan, D.L. (2008) 
The Making of Buddhist Modernism. Oxford University Press.

2.   Среди этих работ наибольшее влияние имеет труд американского исследователя 
Дональда Лопеса: Lopez, D.S.Jr. (1998) Prisoners of Shangri–La: Tibetan Buddhism 
and the West. Chicago: University of Chicago Press. Следует также отметить работы 
Stoddard, H. (1985) Le mendiant de l’Amdo (Recherches sur la Haute Asie). Paris: So-
ciete d’ethnographie; Shakya, T. (1999) The Dragon in the Land of Snows: A History 
of Modern Tibet since 1947. London: Pimlico; Dreyfus, G. (2005) “Are We Prisoners of 
Shangrila? Orientalism, Nationalism, and the Study of Tibet”, Journal of the Interna‑
tional Association of Tibetan Studies 1 (October): 1–21; Cabezón, J. (2003) “Buddhism 
and Science: On the Nature of the Dialogue”, in Buddhism and Science: Breaking New 
Ground, ed. B. Alan Wallace, pp. 35–68. New York: Columbia University Press и др. 
Воздействие идей модерна на  монгольскую традиционную сангху описывается 
в недавно изданной работе King, M.W. (2019) Ocean of Milk, Ocean of Blood. A Mon‑
golian Monk in the Ruins of the Qing Empire. Columbia University Press.



№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 9

Н и к о л а й  Ц ы р е м п и л о в ,  И р и н а  Г а р р и

После развала СССР и  падения социалистического режима 
в  Монголии для исследовательского наблюдения и  анализа от-
крылись и  традиционно буддийские регионы России и  Монго-
лии. Ученые получили возможность в режиме реального времени 
наблюдать за  увлекательным процессом постсоциалистического 
буддийского возрождения, который, как выясняется, в  большей 
степени характеризуется не  столько реставрацией прошлых об-
разцов, сколько конструированием новых практик и институтов. 

И  все же исследовательских работ по  теме, которой посвящен 
данный выпуск, все еще крайне мало. Тем ценнее те статьи, кото-
рые в  нем собраны. Они написаны с  методологических позиций 
различных дисциплин: истории, антропологии, социологии и  по-
литологии, но  все авторы являются исследователями буддийских 
обществ Внутренней Азии. Главными проблемами, обсуждаемы-
ми в этих работах, являются формы реакций буддийских или, как 
в случае с алтайским ак-янгом (бурханизмом), квази-буддистских 
традиций, на усиление колонизационных процессов в Сибири и Ти-
бете; подъем национальных движений, основанных на буддийской 
идентичности; трансформации традиционных буддийских инсти-
тутов под натиском секуляризации, национализма и глобализации; 
особенности рецепции буддийских идей в европейских обществах. 
Анализ всех этих вопросов в  представленных статьях показывает 
удивительную гибкость и адаптивность местных буддийских тради-
ций к стремительно менявшейся социальной, политической и эко-
номической реальности. Доктринальные и  институциональные 
элементы буддизма оказались способными комбинироваться с  са-
мыми разнообразными, а зачастую и противоречащими друг другу 
модернистскими идеями, такими как имперский национализм, ан-
тиколониализм и национализм колонизированных групп, научный 
рационализм, сциентизм, традиционализм и ревайвализм.

В  статье Андрея Знаменского мы видим, как алтайская ре-
лигиозная традиция, возникшая в  результате синтеза местных 
верований и  тибето-монгольского буддизма, память о  котором 
сохранилась со времен Джунгарского ханства, реагировала на уси-
лившиеся процессы колонизации и модернизации. Буддизм, ассо-
циировавшийся у алтайцев с более высокой культурой, выступав-
шей своего рода альтернативой европейской, становится основой 
для местного антиколониального движения. Будучи политиче-
ской религией по  своей сути, ак-янг представляет собой отнюдь 
не  архаичное, а  вполне модернистское явление, своего рода ги-
брид политической идеологии и религиозного течения. Несмотря 



1 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

на качественное отличие ак-янга от традиционных форм религи-
озности алтайцев, последователи этого течения отнюдь не  пози-
ционировали его как новое современное направление, а, напро-
тив, апеллировали к авторитету подлинной, но забытой традиции. 
На  основе разнообразных источников, в  том числе и  фольклор-
ного материала, автор статьи дает развернутый анализ существа 
«белой веры» и ее роли в модернизационных процессах на Алтае.

Нечто подобное мы можем наблюдать и  на  материале ста-
тьи Ирины Гарри, в  которой анализируются особенности фор-
мирования тибетского национализма первой половины XX века. 
Политическая традиция в  тибетском буддизме, постулировав-
шая исключительность тибетской модели буддийского прави-
тельства и  особую связь страны с  божественным бодхисаттвой 
Авалокитешварой, стала платформой для различных тибетских 
национализмов, направленных против британского и  цинско-
го империализма, а позднее гегемонии республиканского Китая. 
То, что мы видим на примере тибетской истории прошлого века, 
можно назвать индигенным модернизмом (indigenous moderni‑
ty), выражающим способность культур не  просто заимствовать 
идеи европейского модерна, но и использовать собственные куль-
турные аналоги для продуцирования оригинальных гибридных 
форм. Из этих реакций формировалось то, что может быть назва-
но «местными национализмами». При этом роль буддизма в этом 
процессе оказывается чрезвычайно важной. В тибетском случае, 
например, буддийские лидеры играют важнейшую роль в культи-
вировании национального чувства среди тибетцев.

Тема тесного переплетения религиозной и национальной иден-
тичностей продолжается в работе Рустама Сабирова, посвященной 
современной буддийской общине Монголии, в  которой он проти-
вопоставляет национально-ориентированное видение буддизма 
в этой стране его транснациональной версии, в которой признается 
духовное лидерство и патронаж тибетских иерархов, особенно Да-
лай-ламы XIV. И то и другое понимание во многом обязано поло-
жению буддийской сангхи при социализме в Монгольской народ-
ной республике: с  одной стороны, внешние связи сангхи жестко 
контролировались правительством, а  с  другой стороны, монголь-
ские буддийские функционеры были вовлечены в просоветские ме-
ждународные буддийские структуры. В своей статье автор прораба-
тывает тему о фактической реставрации в современной Монголии 
традиционной формы религиозной власти — института Богдо-гэгэ-
нов, «перерождающихся» верховных буддийских иерархов, суще-



№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 1

Н и к о л а й  Ц ы р е м п и л о в ,  И р и н а  Г а р р и

ствовавшего во Внешней Монголии до 1925 года. Однако в отличие 
от оригинальной модели, в которой место Богдо-гэгэнов неизмен-
но занималось этническими тибетцами, а процесс идентификации 
перерождений находился под контролем империи Цин, в  ныне-
шней Монголии институт Богдо-гэгэнов видится властями как цен-
тральный символ национальной буддийской традиции.

Постсоветское возрождение буддизма в  Республике Бурятии, 
Иркутской области и  Забайкальском крае, в  которых совокупно 
локализована самая крупная по численности буддийская община 
России, стало предметом исследования двух статей выпуска. В об-
стоятельном анализе социолога Тимура Бадмацыренова и полито-
лога Владимира Родионова на многочисленных примерах просле-
живается мысль о  том, что «возрождение» традиционной сангхи 
в постсоветской Бурятии по сути своей является ее изобретением. 
Постоянно транслируя в  общественное пространство идеи о  пре-
емственности и святости традиции, Хамбо-лама Аюшеев конструи-
рует сангху на  новых принципах взаимоотношений с  центрами 
тибето-монгольского буддизма, местной и  центральной властью, 
стараясь выйти из-под патронажа зарубежных иерархов, продви-
гая идеологию исторической независимости и  самостоятельно-
сти буддийской традиции бурят, активно выстраивая локальную 
сакральную географию, используя национальные чувства бурят 
и в то же время культивируя в верующих лояльность к российской 
власти. И хотя на первый взгляд некоторые из этих тенденций на-
метились еще в дореволюционный период, в современных услови-
ях Хамбо-лама обладает гораздо большей степенью политической 
самостоятельности внутри страны и  может бросать вызов регио-
нальным властям, инициируя независимые экономические и куль-
турно-просветительские проекты. Для этой цели представляемая 
им организация активно задействует каналы воздействия на  гра-
жданское общество через социальные сети, усиливает свое влияние 
на местном уровне через социально ориентированную активность. 

Об одной из сторон этой деятельности рассказывает Кристина 
Йонутите. Предметом рассмотрения в ее статье является  проект 
той же самой Буддийской традиционной сангхи России, во главе 
с  Хамбо-ламой Аюшеевым, по  безвозмездному предоставлению 
овец нуждающимся мирянам-животноводам. Этот проект, полу-
чивший название «Социальная отара», рассматривается автором 
статьи как пример моральной экономики и  локальной формы 
глобального феномена социально вовлеченного буддизма (social‑
ly engaged Buddhism). Автор считает эту инициативу Хамбо-ламы 



1 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

способом адаптации местной буддийской общины к современной 
конфигурации взаимоотношений между гражданским обществом, 
местными и федеральными властями.

Частью рассматриваемой нами в  выпуске проблемы является 
и активизировавшийся в XIX веке процесс переосмысления буд-
дизма в европейском, а конкретно в российском обществе. Важно 
помнить, что модернистские идеи и концепции не только воздей-
ствовали на традиционные буддийские общины, но и на формы 
осмысления самих европейских обществ буддизма, его духовно-
го мира, эстетических норм и  политического значения. Статья 
Татьяны Бернюкевич является важной частью данного выпуска, 
показывая на примере процессов, происходивших в  российском 
обществе в  XIX  — начале XX века, усилившееся взаимовлияние 
буддийских общин и русского общества на стыке веков.

Помимо исследовательских статей, мы сочли возможным вклю-
чить в данный выпуск полевой материал. В интервью, взятом ан-
тропологом Эльзой Гучиновой у российской буддистки-калмычки, 
хорошо отражен личный опыт современной паломницы: ее рели-
гиозная этнически унаследованная буддийская идентичность фак-
тически актуализируется и становится значимой в ходе паломни-
чества в Дхарамсалу, центр тибето-монгольского буддизма. Здесь 
перед нами предстает яркая картина религиозного обращения, 
где вера в чудо становится главным механизмом индивидуально-
го выбора. Интервью дает богатую почву для размышлений о ва-
риациях современного буддизма. Кто-то увидит в нем прежде все-
го попытку переосмысления традиционного буддизма, в котором 
все еще есть место чуду, а  ритуальные действия не  утеряли пол-
ностью своего значения. Для кого-то гораздо важнее окажется то, 
как в  словах паломницы проявляется природа модернизирован-
ного буддизма с его упором на выборочную апроприацию тех его 
элементов, которые соответствуют ценностям современного обра-
зованного человека (индивидуализм, психологизм, «научность»).

Мы надеемся, что статьи этого выпуска станут вкладом в буд-
дологические исследования, в первую очередь касающиеся исто-
рических трансформаций общин и  институтов буддизма тибето-
монгольской традиции. Мы также думаем, что представленная 
здесь проблематика сложного  взаимодействия старой религиоз-
ной традиции с  (меняющимся) модерном будет интересна и  бо-
лее широкой академической аудитории.

Николай Цыремпилов и Ирина Гарри



� 1 3

Ирина Гарри 

Культ Авалокитешвары и конкурирующие 
национализмы сино-тибетского пограничья 
(1911–1951 гг.)

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2020-38-1-13-36

Irina Garri

Avalokiteśvara Cult and Competing Nationalisms of the Sino-
Tibetan Borderland

Irina Garri — Institute for Mongolian, Buddhist and Tibetan Studies 
of the Siberian Branch of the Russian Academy of Sciences (Ulan-Ude, 
Russia). irina.garri@imbt.ru 

The article discusses the emergence of Tibetan nationalism in Sino-Ti‑
betan borderland in the period after the fall of the Qing Empire in 1911 
and untill the incorporation of Tibet into the PRC in 1951. It argues that 
the cult of the Bodhisattva of compassion Avalokiteśvara was a key spir‑
itual root of the Tibetan religious nationalism, associating Tibet with the 
state of the Dalai Lamas. Other kinds of nationalisms emerged on the 
vast territory of the Tibetan plateau, among which the author distin‑
guishes Tibetan collaborative nationalism and secular autonomist na‑
tionalism of Kuomintang or Communist types. The religious factor was 
central in this competition. Tibetan Buddhism, due to its long tradition 
of interweaving religion and politics, easily adapted to new conditions 
and was used by various forms of nationalism for diametrically oppo‑
site aims. The article shows how the clash of various national and reli‑
gious interests finally led to the victory of the Chinese communists and 
the defeat of the religious nationalism. The author argues that the cult 
of Avalokiteśvara, despite the defeat of the religious nationalism in 1951, 
became the “icon” of Tibetan nationalism of the subsequent period asso‑
ciated with the exodus of Tibetans to India in 1959.

Keywords: Avalokiteśvara cult, Tibetan Buddhism, Tibetan national-
ism, Sino-Tibetan borderland.

Гарри И. Культ Авалокитешвары и конкурирующие национализмы сино-тибетского пограничья (1911–1951 гг.) // 
Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2020. №1 (38). С. 13–36. 

Garri, Irina (2020) “Avalokiteśvara Cult and Competing Nationalisms of the Sino-Tibetan Borderland”, Gosudarstvo, 
religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 38(1): 13–36.

	 Исследование выполнено при финансовой поддержке РФФИ в  рамках научного 
проекта № 17-01-00117-ОГН.



1 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

КНИГА Эдварда Саида «Ориентализм»1, в  которой автор 
подверг острой критике западный подход к исследованию 
Востока, стала знаменательной вехой в постколониальных 

исследованиях. В тибетологии критический метод Саида был взят 
на вооружение Дональдом Лопесом. В книге «Узники Шангрилы. 
Тибетский буддизм и Запад»2 Лопес показал, каким образом Ти-
бет и его культура были «апроприированы» Западом в духе ори-
ентализма. Основная идея Лопеса состоит в  том, что Тибет был 
долгое время объектом западных фантазий, и  именно благода-
ря этому объясняется его особое влияние на современный Запад. 
Как таковой Тибет стал субъектом игры бинарных оппозиций. 
Либо это священная земля, вместилище всей мудрости, либо от-
вратительный теократический режим, построенный на чудовищ-
ной эксплуатации крепостных. Запад и западные исследователи 
Тибета стали, по Лопесу, узниками Шангрилы — западной фанта-
зии о Тибете как идиллическом обществе, всецело предавшемся 
практике буддизма. Причем узниками Шангрилы стали, согласно 
Лопесу, не только люди Запада, но и сами тибетцы, включая Его 
Святейшество Четырнадцатого Далай-ламу. Свою аргументацию 
Лопес строит на анализе мыслей Далай-ламы по поводу двух тем: 
буддийского модернизма и национализма. Что касается первого 
пункта, то Лопес считает Далай-ламу «главным представителем 
буддийского модернизма». Интернационализируя ориенталист-
ский дискурс буддийского модернизма, Далай-лама тем самым 
становится, по Лопесу, узником Шангрилы. Что касается второго 
пункта, то Лопес считает, что до 1959 года, когда тибетцы, после 
подавления восстания и эмиграции Далай-ламы в Индию, появи-
лись на  мировой сцене, у  них не  было никакого чувства нацио-
нального самосознания, оно появилось позже именно благодаря 
западным фантазиям и ориенталистскому дискурсу.

Интересной статьей откликнулся на  книгу Лопеса Джордж 
Дрейфус3. По  мнению Дрейфуса, критика Лопеса весьма полез-
на, но она преувеличивает рамки и силу ориентализма и приво-
дит в конце концов к деисторизации тибетской культуры как не-

1.	 Edward, S. (1979) Orientalism. New York: Vintage.

2.	 Donald, L. (1990) Prisoners of Shangrila: Tibetan Buddhism and the West. Chicago: 
University of Chicago Press.

3.	 Dreyfus, J. (2005) “Are We Prisoners of Shangrila? Orientalism, Nationalism, and the 
Study of Tibet”, Journal of the International Association of Tibetan Studies 1: 1–21. 
Дискуссия по  книге Лопеса также см. в  Journal of the American Academy of Reli-
gion (2001) 69(1): 163–213.



И р и н а  Г а р р и 

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 5

коей общности, у которой лишь два пути: оставаться неизменной 
или искажаться под воздействием Запада. Такая точка зрения, 
по  мнению Дрейфуса, не  оставляет никакой альтернативы ори-
ентализму и  вновь повторяет эксклюзивистский подход, на  раз-
облачение которого направлена критика Лопеса. В  своей статье 
Дрейфус последовательно анализирует тезисы оппонента и  вы-
сказывает по ним свою точку зрения. 

Полемика эта представляет большой интерес, но поскольку ее 
основные пункты выходят за рамки настоящей статьи, мы ограни-
чимся здесь только вопросом тибетского национализма. Дрейфус, 
в  общем, согласен с  Лопесом в  том, что до  1959 года у  тибетцев 
действительно не было полновесного (full-fledged) национализма. 
Тем не  менее, он считает неисторическим упрощением изобра-
жать тибетцев как народ, появившийся на мировой арене только 
в 1959 году и не имевший при этом национального самосознания. 
Как указывает Дрейфус, тибетцы, по  крайней мере, в  Централь-
ном Тибете, уже с  XIII или XIV веков ощущали себя жителями 
отдельной страны, отмеченной пришествием бодхисаттвы Ава-
локитешвары; страны, которую они стали называть «чистой зем-
лей, окруженной снежными горами». Эту форму коллективной 
идентичности Дрейфус называет вслед за Хобсбаумом протона‑
ционализмом4. Его наличие, как считает Дрейфус, объясняет ту 
легкость, с которой тибетцы шагнули в эпоху националистическо-
го модерна. Этот переход, имевший место, по мнению Дрейфуса, 
в 1950-х годах, никак не связан с западным влиянием, а произо-
шел благодаря объединившей тибетцев борьбе против оккупации 
Тибета Китаем.

Я  согласна с  Лопесом и  Дрейфусом в  том, что вряд ли име-
ет смысл говорить о  каком-либо полновесном тибетском нацио-
нализме до  1959 года. Что же касается его зарождения, появле-
ния первых признаков тибетского национального самосознания, 
то  оно имело место, по  моему мнению, гораздо раньше 1950-х 
годов. Падение Цинской империи открыло эру национализма 
для Китая и его бывших подвластных народов — монголов и ти-
бетцев. С  этого времени произошли очень важные события, об-
условившие рождение современного тибетского национализма. 
На  огромной территории тибетского плато появились несколь-

4.	 По  этой теме у  Дрейфуса есть статья: Dreyfus, G. (1994) “Proto-Nationalism in Ti-
bet”, in Tibetan Studies: Proceedings in the 6th Seminar of the International Associ‑
ation for Tibetan Studies, pp. 250–218. Oslo.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ко типов национализма — не только религиозный национализм 
вокруг культа Авалокитешвары во  время правления Тринадца-
того Далай-ламы, но и целый узел других, конкурирующих друг 
с другом национализмов. Период этот мало изучен. Своей стать-
ей я  постаралась восполнить этот пробел и  показать, как столк-
новение и борьба различных интересов, национальных и религи-
озных, обусловили исторический ход событий в  сино-тибетском 
приграничье в первой половине XX века. 

Авалокитешвара как «икона» тибетского протонацио- 
нализма

Одной из  наиболее ярких характеристик тибетской традицион-
ной политической культуры являлась тесная взаимосвязь между 
религиозной и светской властью, а ее полное слияние считалось 
идеальной формой правления. Это модель выражалась в форму-
ле «религия и  политика едины» (chos srid zung ‘brel)5, и  с  сере-
дины XVII века она воплотилась в правлении Далай-лам Тибета. 
И хотя реальная власть последних осуществлялась лишь в корот-
кие промежутки истории6, понимание Тибета как государства ре-
лигиозного стало центральным в конструировании тибетской на-
циональной идентичности. Сила и притягательность этой формы 
правления были обусловлены обращением к культу бодхисаттвы 
сострадания Авалокитешвары, воплощением которого стали счи-
таться последовательные реинкарнации Далай-лам. 

Согласно апокрифическому произведению тибетской литера-
туры «Мани-Кабум»7, Авалокитешвара является божеством-по-

5.	 См. Ruegg, S. (2004) “Introductory remarks on the Spiritual and Temporal Orders”, 
The Relationship Between Religion and State (chos srid zung ‘brel) in Traditional Ti‑
bet, pp. 9–13. Lumbini Internations Research Institute.

6.	 Всего два Далай-ламы Тибета были реальными правителями страны — Пятый Да-
лай-лама Нгаванг Лобсанг Гьяцо (1617–1682) и Тринадцатый Далай-лама Тубден 
Гьяцо (1876–1933). Более подробно см. Van der Kuijp, L. (2005) “The Dalai Lamas 
and the Origins of Reincarnate Lamas”, in M. Brauen (ed.) The Dalai Lamas: A Visu‑
al History, pp. 14–31. Chicago: Serindia. 

7.	 Мани-Кабум — произведение тибетской литературы, относящееся к разряду апо-
крифов, или так называемых сокровенных книг (терма). Оно представляет собой 
собрание текстов буддийских учений, поэзии, мифов и  ритуалов, посвященных 
культу бодхисаттвы Авалокитешвары. См. Востриков А. Тибетская историческая 
литература. М.: Изд-во  восточной литературы, 1962; Елихина  Ю. Культы бодхи-
саттв и их основных воплощений в истории и искусстве буддизма. СПб.: Филоло-
гический факультет СПб ГУ; Нестор-История, 2010; Kapstein, M. (2013) “Remarks 
on the Mani Bka’ ’bum and the Cult of Avalokiteqvara in Tibet”, in G. Tuttle, K.R. Schaef-



И р и н а  Г а р р и 

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 7

кровителем Тибета. В тексте говорится, что сам Будда послал его 
в  Тибет в  обличии первого тибетского царя Сонцен-Гампо (617–
649/50), дабы тот основал Будда-дхарму в стране варварства и на-
силия. Это стало причиной, почему тибетцы впоследствии стали 
считать свою страну благословенной  — сам бодхисаттва избрал 
ее в  качестве поля своей благой деятельности по  спасению жи-
вых существ. Со  временем идея Авалокитешвары как покрови-
теля Тибета получила дальнейшее развитие: благой бодхисатт-
ва мог появляться в любых местах Тибета в земном воплощении 
и  помогать его обитателям в  критических ситуациях. Для это-
го верующим всего лишь нужно было поклоняться ему, произ-
нося шестислоговую мантру «Ом мани падме хум». Как гласит 
«Мани-Кабум»:

Демоны овладеют сердцами учителей веры и  заставят их  прокли-
нать друг друга и  ссориться. Духи дамси овладеют сердцами тан-
триков и заставят их произносить друг против друга ужасные закли-
нания. Духи гонпо овладеют сердцами мужчин и  станут склонять 
их  к  разврату и  распрям. Демоницы овладеют сердцами женщин 
и заставят их спорить с мужьями и лишать себя жизни. Духи теу‑
ранг овладеют сердцами молодых и будут склонять их к разврату. 
Божества лхалу и ньенпо возмутятся, и дожди не будут приходить 
в  свой сезон. И  тогда, если ты захочешь обрести счастье, молись 
Махакаруника-Авалокитешваре! Повторяй шести-слоговую мантру: 
Ом Мани падме Хум! Ибо счастье и все, что необходимо в этой жиз-
ни, прибудут с этим, это равно молитве драгоценности [исполняю-
щей желания]. Нет никакого сомнения в  том, что в  последующих 
жизнях твое помрачение устранится, и  ты достигнешь просветле-
ния. Вынашивай об этом не-разделенные мысли! Взращивай в ме-
дитации культ Махакаруники! Обрети его! Учи ему! Излагай его! 
Проповедуй и  распространяй! [Так] устанавливается присутствие 
Будды. Устанавливается основа учения8. 

Возведение Авалокитешвары в ранг покровителя и спасителя Ти-
бета (подобно близкой идее покровительства святых или Бого-
матери в истории христианства) содействовало распространению 

fer (eds) The Tibetan History Reader, pp. 89–107. New York: Columbia University 
Press.

8.	 Цит. по: Kapstein, M. “Remarks on the Mani Bka’ ’bum and the Cult of Avalokiteqvara 
in Tibet”, p. 96.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

культа среди широких масс населения. Сопряжение в культе Ава-
локитешвары индийских идеалов бодхисаттвы и  дхармараджи 
с  образом тибетских духовных учителей (тулку), перерождаю-
щихся в  этом мире ради блага живых существ, имело еще бо-
лее глубокие последствия. Именно культ Авалокитешвары нема-
ло способствовал укоренению в  тибетском обществе идеи о  том, 
что реинкарнации-тулку являются лучшими руководителями 
не только на пути спасения, но и в мирских делах. 

Идею перевоплощения бодхисаттвы в  человеческом обличии 
ради блага живых существ искусно использовал для легитима-
ции своей власти и  руководимой им школы гелукпа Пятый Да-
лай-лама Нгаванг Лобсанг Гьяцо (1617–1682), большой политик 
и религиозный деятель. Альянс между ним и предводителем мон-
голов-хошутов Гуши-ханом (1582–1655), описываемый в  тибет-
ской историографии с  помощью формулы mchod-yon (религиоз-
ный наставник — светский покровитель)9, привел к объединению 
различных политических образований Тибета в  единое государ-
ство впервые после падения тибетской империи в IX веке10. В сво-
ей автобиографии Далай-лама представил завоевание Тибета 
монгольским ханом и  преподнесение в  1642 году страны в  ка-
честве жертвы ему, земному воплощению Авалокитешвары, как 
венец и  логическую кульминацию всего исторического процес-
са11. Строительством дворца Потала на  том самом месте, где на-
ходились руины дворца Сонцен-Гампо, Далай-лама заявил себя 
наследником древних царей Тибета. Как говорит Питер Швигер, 
исследовавший тибетскую историю как миф: «Здесь и сейчас это 
уже не просто цепь земных событий, а часть истории, спланиро-
ванная божественным провидением. События, не имевшие между 
собой никакой связи, теперь приведены в осмысленный нарратив. 

9.	 Этой формулой тибетцы определяли отношения между Тибетом и монгольскими 
ханами, а позже — маньчжурскими императорами. Более подр. см. Ruegg, S. (1997) 

“The Preceptor-Donor (Yon Mchod) Relation in Thirteenth-Century Tibetan Society and 
Polity, Its Inner Asian Precursors and Indian Models,” in E. Steinkellner (ed.) Tibetan 
Studies: Proceedings of the 7th Seminar of the International Association for Tibetan 
Studies, pp. 857–872. Graz: Verlag der Österreichischen. Akedemie der Wissenschaf-
ten, vol. 2.

10.	 Шакабпа. Политическая история Тибета. СПб.: Нартанг, 2003; Кычанов Е., Мель‑
ниченко Б. История Тибета с древнейших времен до наших дней. М.: Вост. лит., 
2005. 

11.	 См. автобиографию Пятого Далай-ламы в  переводе Самтена Кармая: Nag-dban-
blo-bzan-rgya-mtsho (2014) The Illusive Play: The Autobiography of the Fifth Dalai 
Lama, transl. by S. Karmay. Serindia Publications.



И р и н а  Г а р р и 

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 9

В  Потале как своем основании физически присутствующий Ава-
локитешвара, сопровождавший тибетцев с  мифического начала, 
продолжает свою деятельность во благо Тибету»12.

В  этом нарративе история предстает в  неразрывной связи 
с прошлым, с культурными основами Тибета. Важное место в ней 
отводится школе гелукпа. Отныне она легитимизируется в  каче-
стве «буддийского правительства» Далай-ламы, в отношении ко-
торого впервые вводятся такие понятия, как chos srid (религия — 
политика), lugs gnyis (две традиции), khrims gnyis (два закона)13. 
Так, завоевания Гуши-хана, ревностного приверженца гелукпы, 
привели к полной победе этой школы над своими противниками. 
Насильственное обращение других школ буддизма в  традицию 
гелук, как и  разрушение автохтонной религии бон14 способство-
вали распространению влияния школы гелук по  всему Тибету. 
Кроме того, тибетский буддизм в  лице школы стал играть важ-
ную роль в Цинской империи, оказывая влияние на подвластных 
Цинам монголов.

Таким образом, в  1651 году на  тибетском плато образовалось 
так называемое «теократическое государство», во  главе которо-
го встал высший иерарх школы гелукпа  — Пятый Далай-лама. 
«Наиболее влиятельными иконами с  протонациональной точки 
зрения,  — отмечал Эрик Хобсбаум,  — несомненно, являются те, 
что прямо ассоциируются с государствами в донациональный пе-
риод — с божественным царем или императором, чья держава со-
впадает с пределами будущей нации»15. В тибетском случае такой 

12.	 Schwieger, P. (2013) “History as Myth: On the Appropriation of the Past in Tibetan Cul-
ture: An Essay in Cultural Studies”, in G. Tuttle, K.R. Schaeffer (eds) The Tibetan His‑
tory Reader, pp. 74–75. New York: Columbia University Press. 

13.	 Ishihama, Yu. (2004) “The Notion of ‘Buddhist Government’ (chos srid) Shared by Ti-
bet, Mongol and Manchu in the Early 17th Century”, in The Relationship Between Re‑
ligion and State (chos srid zung ‘brel) in Traditional Tibet, p. 28. Lumbini Interna-
tional Research Institute.

14.	 До  завоеваний Гуши-хана в  тибетских регионах преобладала так называемая 
«красношапочная традиция», к  которой относились школы сакьяпа, кагьюпа 
и ньингмапа, религия бон также имела широкое распространение в Кхаме и Амдо. 
Главным противником Гуши-хана в Кхаме был князь Бери, союзник царя Цзана, 
ревностный сторонник бона. После того как Гуши-хан расправился с обоими, он 
преобразовал большую часть «красношапочных» монастырей в  «желтошапоч-
ные» гелукпинские, а бон вытеснил в отдаленные горные регионы. См.: Zhou Xi-
yin, Ran Guangrong (ed.) (1989) Zangchuan fojiao siyuan ziliao xuanbian [Selected ma-
terials on the Tibetan Buddhist monasteries]. Chengdu: Sichuan sheng minzu shiwu 
weiyuanhui. 

15.	 Hobsbawn, E.J. (1990) Nations and Nationalism since 1780: Programme, Myth, Re‑
ality, p. 72. Cambridge: Cambridge University Press.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

2 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

«иконой» стал Авалокитешвара, персонифицированный последо-
вательными перерождениями Далай-лам. Джордж Дрейфус со-
вершенно прав в том, что именно этот культ, особо поощряемый 
интеллектуальной элитой в лице гелукпинских монахов, стал ду-
ховным источником тибетского национализма. Он не  только ас-
социировал Тибет или, по крайней мере, Уй-Цзан (Центральный 
Тибет) с государством Далай-лам, но и способствовал появлению 
у тибетцев идеи «избранности» в качестве единственного держа-
теля истинной традиции буддизма Махаяны, сохранившего ее 
в аутентичной и непрерывной форме16. Эта идея и поныне явля-
ется основополагающей в учениях тибетских учителей. 

Рождение тибетского национализма на рубеже XIX и XX 
веков

Питер Швигер, пытаясь объяснить поразительную «стабильность» 
тибетской культуры на  протяжении длительного времени, выде-
лял среди различных факторов в  первую очередь следующие: 
«1) суровый климат и отдаленное географическое положение Ти-
бета, не представлявшие интереса для колонизации; 2) стратеги-
ческую незначимость Тибета»17. 

Действительно, несмотря на  то, что в  Центральном Тибете 
к концу XIX века существовало так называемое «теократическое 
государство» во  главе с  Тринадцатым Далай-ламой, Тибет в  це-
лом (провинции Уй-Цзан, Кхам и Амдо) был отсталой и разъеди-
ненной страной. Его географическое положение не содействовало 
образованию сильной централизованной власти. Недоступность 
и  естественная природа тибетского плато, изрезанного на  юге 
и  востоке верхними течениями великих рек Азии на  множество 
обособленных природных анклавов, окруженных высочайшими 
горами, способствовали образованию большого количества авто-
номных политических образований. Территориальная, племен-
ная и  общинная идентичности отличали эти тибетские сообще-
ства вплоть до  падения Цинской империи в  1911 году. Ни  одно 
из  этих образований, в  том числе управляемый правительством 
Тринадцатого Далай-ламы Уй-Цзан, не  имело достаточных эко-
номических и  людских ресурсов, чтобы объединить регион. Са-
мыми влиятельными в регионе центрами силы были Лхаса и Пе-

16.	 Schwieger, P. “History as Myth”, p. 68.

17.	 Ibid, p. 77.



И р и н а  Г а р р и 

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 1

кин. Отношения между ними определялись протекторатом или 
сюзеренитетом, суть которого заключалась в формальном подчи-
нении Лхасы Пекину18. В Лхасе с 1720 г. по 1912 г. был аккредито-
ван цинский наместник — амбань с чиновничьим аппаратом, со-
держалось небольшое количество войск. Согласно указу Цинского 
императора Цянь Луна от 1792 г., Далай-лама должен был изби-
раться посредством «жребия из  золотой урны» и  утверждаться 
Пекином. Восточный Тибет (Кхам и  Амдо) представлял к  тому 
времени конгломерат различных полуавтономных политий, фор-
мально подчинявшихся с 20-х годов XVIII века властям Сычуани, 
Юньнани и Цинхая соответственно, но фактически — своим мест-
ным предводителям (тусы) и главам монастырей (хутухту/но‑
мэньхан), инкорпорированным в  систему имперской власти по-
средством системы предоставления им различных титулов. 

 Агрессия европейских держав в  Китае и  «опиумные войны» 
ослабили контроль Цинов над вассальными территориями, так 
что к  концу XIX века контроль Китая над Центральным и  Во-
сточным Тибетом был уже более символическим, чем реальным. 
В  1877 г. Тринадцатый Далай-лама был избран без проведения 
«церемонии золотой урны». В 1897 году, через два года после по-
лучения политической власти, он прекратил консультации с  ам-
банем в  деле назначения высших чиновников правительства. 
На рубеже XIX и XX веков Тибет был, пожалуй, самой закрытой 
страной в мире.

К началу XX века ситуация изменилась. Эту отдаленную окраи-
ну Цинской империи затронуло англо-русское соперничество 
на азиатском континенте, получившее название Большой игры19. 

18.	 По  истории более подробно см. Goldstein, M. (1989) A History of Modern Tibet, 
1913–1951. The Demise of the Lamaist State. University of California Press, 1989; Gold-
stein, M. (1997) The Snow Line and the Dragon. China, Tibet and the Dalai Lama. 
Berkeley: University of California Press, 1997; Teichman, E. (1921) Travels of a Con‑
sular Officer in North-West China. Cambridge University Press; Samuel, J. (1993) Civ‑
ilized Shamans. Buddhism in Tibetan Societies. Washington and London: Smithsoni-
an Institution Press; Yudru Tsomu (2014) The Rise of Gönpo Namgyal in Kham: The 
Blind Warrior of Nyarong. Lexington Books. 

19.	 «Большая игра» — наиболее исследованный в российском востоковедении вопрос. 
Более подр. см. Шаумян Т. Тибет в международных отношениях начала XX в. М.: 
Наука, 1977; Шаумян Т. Англия и Россия в борьбе за господство над Тибетом. The 
Edwin Mellen Press, 2001; Россия и Тибет: сборник русских архивных документов, 
1900–1914. М.: Вост. лит., 2005; Доржиев А. Занимательные заметки: Описание 
путешествия вокруг света (Автобиография) / Пер. с  монг. А. Цендиной; Трансл., 
предисл., глоссарий и указ. А. Сазыкина и А. Цендиной. М.: Вост. лит., 2003; Ан‑
дреев А. Тибет в  политике царской, советской и  постсоветской России. СПб.: 
Изд-во С.-Петербург. ун-та, 2006. Также см. Samten, J., Tsyrempilov, N. (2012) From 



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

2 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Однако ни у Великобритании, ни тем более у России не было пла-
нов его колонизации. Поэтому для того чтобы не  обострять сво-
их отношений с  Китаем и  не  повредить торговым отношениям 
с ним, в 1907 году они заключили между собой двустороннее со-
глашение, в  котором подтвердили сюзеренитет Китая над Тибе-
том и  договорились не  вступать с  ним в  переговоры без посред-
ства китайского правительства. 

Между тем, Цинская империя расценила вмешательство дер-
жав в  тибетские дела как потерю лица. Непрямое правление за-
воеванными территориями через местных предводителей и  ре-
лигиозных лидеров осуществлялось, по  сути, в  соответствии 
с  традиционной китайской стратагемой «управлять варварами 
руками варваров» (yi yi zhi yi). Цинский двор успешно ею пользо-
вался на протяжении 250 лет своего правления. Эта политика по-
зволяла ему без излишних затрат на содержание большого бюро-
кратического и  военного аппарата поддерживать относительное 
спокойствие и  территориальную целостность империи. На  этот 
раз Пекин решил ее полностью сменить. Назначенный в  1904 
году губернатором Сычуани генерал Чжао Эрфэн огнем и мечом 
подчинил политии Кхама, а в феврале 1910 года цинская армия, 
осуществив беспрецедентный зимний бросок по  Сычуаньским 
Альпам, вошла в  священный город Тибета  — Лхасу20. Это было 
первое в  истории Тибета полномасштабное завоевание страны 
китайской армией. Однако в следующем же, в 1911 году, Синьхай-
ская революция свергла Цинскую империю, а вместе с нею пал ее 
жестокий наместник в Тибете, убитый революционерами в этом 
же году. И в Тибете, Центральном и Восточном, началась новая 
эра — эра национализма. 

К этому времени территориальность и суверенитет стали наи-
более влиятельными нормами мировой политики. Падение Цин-
ской империи предоставило тибетским и  монгольским национа-
листам уникальный шанс добиться независимости для их  стран 
от  Китая. Большая игра России и  Великобритании завершилась 

Tibet Confidentially: Secret Correspondence of the Thirteenth Dalai Lama to Agvan 
Dorzhiev, 1911–1925. Library of Tibetan Works & Archives; Mehra, P. (1974) The Mc‑
Mahon Line and after: A Study of the Triangular Contest on India’s North-Eastern 
Frontier between Britain, China, and Tibet, 1904–47. Delhi: Macmillan; Mehra, P. 
(1979) The North-Eastern Frontier. A Documentary Study of the Internecine Rivalry 
between India, Tibet and China. New York: Oxford University Press. 2 vol. 

20.	См. Teichman, E. (1921) Travels of a Consular Officer in North-West China. Cambridge 
University Press. 



И р и н а  Г а р р и 

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 3

отторжением Халха-Монголии и  Уй-Цзана из-под контроля Ки-
тая. Сам факт появления буддийского государства под управле-
нием Тринадцатого Далай-ламы, земной реинкарнации бодхи-
саттвы Авалокитешвары, стал одним из  важнейших символов 
современных тибетских националистов. 

Религия и  национализм в  буддийском государстве 
(1911–1951)

Буддийское «теократическое» государство просуществовало 
в  пределах Центрального Тибета ровно 40 лет (1911–1951). Не-
долгая практика его существования показала всю сложность взаи-
мосвязей между буддизмом и национализмом. С одной стороны, 
буддизм стал ядром тибетского политического национализма, во-
площенного в  буддийском государстве Тринадцатого Далай-ла-
мы. С другой стороны, он его ослаблял ввиду близости тибетского 
и китайского буддизма и традиционных связей с Китаем. Остано-
вимся на этом более подробно. 

Провал Симлы21 означал неминуемую угрозу тибетскому госу-
дарству со стороны Китая. В целях обеспечения его защиты груп-
па молодых чиновников из  аристократических кругов во  главе 
с фаворитом Далай-ламы — Царонгом инициировала программу 
модернизации Тибета и создание боеспособной армии, что полу-
чило одобрение главы государства22. В результате были сформи-
рованы новые войска, офицерский состав послан в Индию на об-
учение под руководством инструкторов-англичан, а  в  Гьянцзе 
была открыта английская школа с  учителем-британцем. Ново-
введения, однако, не  встретили энтузиазма со  стороны консер-
вативной религиозной элиты. Она воспротивилась увеличению 
налогов для содержания армии и, собственно, самой модерниза-
ции как таковой, которую воспринимала как угрозу существова-
нию религии. 

«Отождествляя модернизацию с  западным атеизмом и  секу-
ляризмом, консерваторы были уверены, что она ослабит силу 
и  влияние буддизма. По  их  мнению, Тибет сосуществовал с  Ки-

21.	 Трехсторонние переговоры 1913 г. в индийском городе Симла (Индия) между ки-
тайским, тибетским и британским правительствами о статусе Тибета закончились 
безрезультатно вследствие того, что китайская сторона отказалась подписывать 
договор. В итоге независимый де-факто статус Тибета не был оформлен де-юре. 

22.	 Более подр. см. Goldstein, M. A History of Modern Tibet, 1913–1951; Goldstein, M. 
The Snow Line and the Dragon. China, Tibet and the Dalai Lama.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

2 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

таем в течение веков без какой-либо угрозы господству буддизма 
(школы гелуг) в Тибете. К чему, спрашивали они, понадобилось 
именно сейчас трансформировать Тибет такими радикальными 
методами?»23. В результате к середине 1920-х годов консерваторы 
смогли убедить Далай-ламу в том, что новое военное руководство 
армии представляет угрозу не  только религии, но  и  самому гла-
ве церкви и государства. Тогда последний распустил всю группу 
реформаторов и закрыл английскую школу. По словам Мелвина 
Голдстейна: «В  одночасье Тибет потерял свой лучший шанс со-
здать современную политию, способную добиться международ-
ной поддержки для обретения независимого статуса и  защиты 
территории»24. 

Второй шанс на  проведение модернизации возник после не-
ожиданной смерти Тринадцатого Далай-ламы в  1933 году. На-
циональная ассамблея (парламент) хотела назначить на пост од-
ного из двух премьер-министров — Тубден Кунпела (1905–1963), 
другого фаворита Далай-ламы и  сторонника реформ. Если бы 
это назначение состоялось, то  тогда отпала бы необходимость 
назначения регента  — фигуры, традиционно осуществлявшей 
исполнительную власть в  промежуточный период между смер-
тью предыдущего Далай-ламы и интронизацией последующего. 
А  институт регентства с  XVIII века был главным инструментом 
буддийской сангхи для контроля над правительством  — Каша-
гом. Путем интриг и  борьбы консерваторам удалось взять верх, 
и Кунпел был обвинен в смерти Далай-ламы и арестован. И хотя 
через некоторое время он смог бежать со своими сторонниками 
в  Калимпонг25, его фактическое устранение означало, что вто-
рой шанс на модернизацию страны был упущен. Правящая эли-
та Центрального Тибета вновь погрузилась во  внутритибетские 
дела, в  привычное течение аристократической и  религиозной 
жизни. 

Не  только борьба между сторонниками модернизации и  кон-
серваторами характеризовала политическую жизнь нового госу-
дарства. Чрезвычайно важным для судьбы страны стал конфликт 
между двумя ее главными иерархами  — Тринадцатым Далай-

23.	 Ibid, p. 35.

24.	 Ibid.

25.	 Stoddard, H. (2013) “Progressives and Exiles”, in G. Tuttle, K.R. Schaeffer (eds) The 
Tibetan History Reader, pp. 586–588. New York: Columbia University Press. 



И р и н а  Г а р р и 

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 5

ламой и  Девятым Панчен-ламой (1883–1937)26. Как оказалось, 
он имел далеко идущие последствия. Отношения между обоими 
были, собственно говоря, неплохими. Панчен-лама с  уважени-
ем относился к  Далай-ламе, но  только в  отличие от  последне-
го больше тяготел к  китайцам, чем англичанам, как потенци-
альным союзникам. Централизация власти в  руках Далай-ламы 
в  национальных целях, в  том числе взимание дополнительных 
налогов для создания армии, вызвала недовольство в стане Пан-
чен-ламы Чойкьи Нимы. Когда правительство наложило боль-
шой налог на его главный монастырь — Ташилунпо, Панчен-ла-
ма и его окружение сочли это наказанием за их прошлые связи 
с  китайцами. Опасаясь дальнейших преследований, в  1923 году 
сорокалетний Панчен-лама и  его свита бежали из  Центрально-
го Тибета через Синин в  Китай. Далай-лама после очень сожа-
лел об  их  размолвке и  надеялся на  возвращение в  Тибет своего 
духовного брата27. 

Конфликт между двумя главными религиозными иерархами 
Тибета — яркая иллюстрация того, как тибетский буддизм на про-
тяжении всей своей истории использовался различными силами 
в  диаметрально противоположных политических целях. В  ито-
ге столкновение различных интересов, национальных и  религи-
озных, при отсутствии традиции устойчивой централизованной 
власти обусловило слабость нового государства и в конечном ито-
ге его гибель. 

Тибетский коллаборационный национализм

Кроме Тринадцатого Далай-ламы и  Девятого Панчен-ламы 
на  пространствах бывшей Цинской империи выделялись такие 
деятели тибетского буддизма как Восьмой Джебцзун-Дамба-ху-
тухта (1870–1924) и  Джанджа-хутухта (1891–1958). Возвышение 
в период Китайской республики этих четырех «живых будд» сви-
детельствует о  той большой роли школы гелукпа, которую она 
приобрела в  Цинский период. О  ее роли в  Монголии интерес-
ное замечание делает Урадын Булаг: «То, что лама-перерожде-
нец, а не князь-чингисид, был “возвышен всеми” в качестве главы 
монгольского государства, подчеркивает центральную роль тибе-

26.	 См.: Jagou, F. (2011) The Ninth Panchen Lama (1883–1937). A Life at the Crossroads 
of Sino-Tibetan Relations. Paris: École Française d’Extrême-Orient.

27.	 Там же.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

2 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

то-монгольского буддизма в  пленении монгольской души и  от-
казе от  монгольской империи и  Чингисхана как далекого и  не-
существенного прошлого»28. В  отношении таких деятелей, как 
Джанджа-хутухта и тех политических деятелей Внутренней Мон-
голии, которые отказались от монгольской независимости в поль-
зу автономии в рамках Китайской республики, Булаг ввел такие 
термины, как «коллаборационный национализм» и  «политика 
дружбы». Он показал, что многие из этих деятелей были по-сво-
ему патриотами своей страны и  тоже руководствовались сооб-
ражениями национализма, но  только придерживались других 
взглядов по  поводу того, что считать благом для своих страны. 
Из таких потенциальных союзников, как Китай, Япония, Россия 
(СССР), они отдавали предпочтение Китаю. 

Термин «коллаборационный национализм» вполне приме-
ним, на  наш взгляд, и  к  тибетской ситуации, где носителем та-
кого национализма был Девятый Панчен-лама. Прибыв в  Ки-
тай, он начал заниматься обычной религиозной деятельностью 
и  постепенно приобрел очень большую популярность не  только 
среди монголов и  тибетцев, но  и  китайцев. В  раздираемой ми-
литаристскими войнами республике на  его молебны стекалось 
огромное количество людей, так как он молился общим для ти-
бетского и для китайского буддизма божествам. Его религиозным 
собраниям добавляло популярности проведение эзотерических 
посвящений29, характерных для Тибета, но  необычных для Ки-
тая. Особый почет он получил во Внутренней Монголии. На его 
посвящения Калачакры собиралось до  восьмидесяти тысяч мон-
гольских буддистов, приносивших ему огромные пожертвования. 

Обретя известность на  религиозном поприще, Панчен-лама 
в  лучших традициях системы «единения религии и  политики» 
начал постепенно вовлекаться в  политику. Его многотысячные 
религиозные собрания не  могли не  привлечь внимания китай-
ских руководителей. В 1931 году он был приглашен Гоминьданом 
на  свой конгресс. Его встретил лично Чан Кайши и  разместил 
в своей резиденции. С этого момента всегда тяготевший к сотруд-
ничеству с  китайцами Панчен-лама окончательно встал на  по-

28.	 Bulag, U. (2010) Collaborative Nationalism: The Politics of Friendship on China’s Mon‑
golian Frontier, p. 35. Rowman & Littlefield Publishers, Inc.

29.	 Tuttle, G. (2013) “Uniting Religion and Politics in a Bid for Autonomy: Lamas in Exile 
in China and America”, in G. Tuttle, K.R. Schaeffer (eds) The Tibetan History Reader, 
p. 568. New York: Columbia University Press. 



И р и н а  Г а р р и 

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 7

зицию поддержки политики гоминьдановского правительства30, 
считавшего Тибет, Монголию и Синьцзян неотъемлемой частью 
Китая. Ведь недаром новая республика получила названия на-
циональной — миньго, ее главной целью было воссоздание преж-
него величия Китая, «отец революции» Сунь Ятсен призывал 
создать сильное китайское государство, которое изгонит япон-
цев из Маньчжурии, русских из Монголии и англичан из Тибета. 
Панчен-ламе отводилась в этом деле очень важная роль. Он дол-
жен был призвать монголов и тибетцев к сплочению вокруг Китая 
против империалистических сил. В знак признательности за под-
держку власти наградили его титулом «Защитника нации, пропо-
ведника учения, великого наставника беспредельной мудрости», 
а также огромным ежегодным обеспечением в 120 000 юаней31. 

В  1932 году Панчен-лама получил официальную правитель-
ственную должность Уполномоченного по  связям на  западной 
границе. В  его обязанности входило «пропагандировать поли-
тику центрального правительства по  приграничным территори-
ям, пропагандировать с  помощью религии Три народных прин-
ципа покойного директора-генерала Сунь Ятсена»32. В последний 
раз Панчен-лама появился на публике в Шанхае, где он прочитал 
лекцию «Монголия и  Тибет  — важная граница Китая», на  кото-
рой присутствовало 300 000 человек. После этого в 1934 году он 
отправился на запад в тибетские регионы с миссией специального 
уполномоченного. Его главной целью было возвращение в  Цен-
тральный Тибет. Однако цели он своей не  достиг, в  1937 году 
Панчен-лама неожиданно умер на  границе между Китаем и  Ти-
бетом. С его смертью положение страны, ее статус стали еще бо-
лее зыбкими. 

Не только высшие религиозные иерархи оказались по разные 
стороны сино-тибетского конфликта. Кроме Панчен-ламы в  оп-
позиции к правительству Тринадцатого Далай-ламы находилось 
немало религиозных и  светских деятелей Тибета. Среди них во-
обще особняком стояли такие яркие фигуры родом из Амдо, как 
геше Шераб Гьяцо (1884–1968) и Гендун Чопел (1903–1951). Пер-
вый был знаменитым гелукпинским ученым, имел высокое поло-

30.	 Ibid, p. 576. 

31.	 Danzhu Angfen (1998) Liwei Dalai lama yu Banchan Erdeni nianpu [Chronicle of the 
Genealogy of the Dalai Lama and Panchen Erdeni]. Beijing: Zhongyang minzu daxue 
chubanshe, p. 639.

32.	 Цит. по: Tuttle, G. “Uniting Religion and Politics in a Bid for Autonomy: Lamas in Ex-
ile in China and America”, p. 577.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

2 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

жение в  Лхасе, был партнером Тринадцатого Далай-ламы в  фи-
лософских диспутах. При этом он живо интересовался событиями 
в мире и беспокоился о судьбе Тибета, что было редчайшим слу-
чаем в  высокопоставленной среде монашества. В  своей резиден-
ции он установил радио и  слушал новости из  Китая, в  начале 
1940-х годов перевел на  тибетский «Три народных принципа» 
Сунь Ятсена. По  словам Рахула Санкритьяяна, гелукпинский на-
ставник был «первым тибетцем, который радовался успехам Мао 
Цзэдуна и  КПК в  Китае»33. После смерти Далай-ламы он, ско-
рее всего, разошелся с  консерваторами в  правительстве и  по-
кинул Лхасу. В  Китае он занимал высокие посты в  религиоз-
ных и  правительственных структурах и  поддерживал политику 
Трех принципов Сунь Ятсена, однако постепенно утратил дове-
рие к  Гоминьдану и  стал склоняться на  сторону коммунистов. 
Важную роль в  этом сыграло то  обстоятельство, что в  «Совет-
ской конституции Китая» 1931 года, созданной по образу и подо-
бию советской, всем национальностям предлагалось полное пра-
во на отделение, самоуправление и самоопределение. Поэтому он 
поддержал коммунистов и в 1951 году. 

Ученик геше Шераба Гьяцо  — Гендун Чопел был бунтарем, 
он вообще отрекся от  буддизма, пил, курил, написал «Искус-
ство любви», основываясь на  индийской Камасутре и  собствен-
ном опыте34. Рожденный в семье тантристов из школы ньингма-
па, учился в гелукпинском монастыре, всю жизнь придерживался 
внесектарных воззрений. Поэт, художник, мистик, знаток грам-
матики, астрологии, логики, непобедимый диспутант, Гендун Чо-
пел не  довольствовался традиционными науками. Оказавшись 
в Индии, он задержался там на двенадцать лет, изучал буддизм 
тхеравады, индийские обычаи, санскрит, движение независи-
мости, суфийский мистицизм, русское православие. Он сошелся 
с тибетскими радикалами, что стало впоследствии причиной его 
ареста и  заточения в  тюрьму в  Лхасе. Он всерьез занимался из-
учением древних исторических источников и  первым из  тибет-
цев осознал значимость истории, героического прошлого наро-
да, в  деле конструирования современной нации. Гендун Чопел 
публиковал в Индии статьи, в которых оспаривал традиционные 

33.	 Цит. по.: Stoddard, H. (2013) “Progressives and Exiles”, in G. Tuttle, K.R. Schaeffer 
(eds) The Tibetan History Reader, p. 596. New York: Columbia University Press. 

34.	 Stoddart, H. (2009) Gendun Chopel (1903–1951) // The Treasure of Lives. 26.10.2009 
[https://treasuryoflives.org/biographies/view/Gendun-Chopel/3866, доступ 
05.02.2019]



И р и н а  Г а р р и 

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 9

взгляды на  историю, географию, письменность, писал саркасти-
ческие стихи в  адрес своих соотечественников. Полушутя-полу-
всерьез он говорил, что для объединения Тибета надо ее глав-
ную святыню  — статую Джово Шакьямуни перенести из  Лхасы 
на  место пересечения трех провинций Тибета  — Уй-Цзана, Кха-
ма и Амдо, то есть в Джекундо (кит. Юйшу). А после этого следо-
вало разрушить религию, ибо она разрушила тибетскую нацио-
нальную идентичность35. 

Перипетии жизни и  деятельности таких личностей, как Пан-
чен-лама, геше Шераб Гьяцо и  Гендун Чопел показывают, что 
в  буддийской среде существовало различное понимание нацио-
нализма. «Коллаборационный национализм», представленный 
первыми двумя деятелями,  — закономерное явление в  районах 
приграничья, где пересекаются и сталкиваются различные куль-
туры. Китай всегда был главным соседом и потому естественным 
союзником Тибета и  Монголии. И  неудивительно поэтому, что 
и в Монголии, и в Тибете очень большое число людей склонялось 
к сотрудничеству с ним. 

Движение кхампа за  автономию и  окончательное 
вхождение Тибета в состав Китая 

Как мы отмечали выше, на  рубеже XIX и  XX веков Тибет был 
отсталой и  разобщенной страной. Сильные религиозная и  ре-
гиональная идентичности отличали тибетские общества того 
времени. Не  было даже единого названия «тибетец», которое 
объединяло бы всех обитателей тибетского плато. Уроженцы трех 
культурных провинций Тибета называли себя кхампа, амдова, 
уйцзанпа. После падения Цинской империи Восточный Тибет, 
Кхам и  Амдо, жестко держали в  руках могущественные китай-
ские генерал-губернаторы — Лю Вэньхуэй (1895–1976) и мусуль-
манин, этнический хуэйцзу Ма Буфан (1903–1975), люто ненави-
димые восточными тибетцами. Хотя они формально подчинялись 
гоминьдановскому правительству, фактически были полными хо-
зяевами регионов. 

Население Амдо и  Кхама славилось своим свободолюбием 
и  неукротимой воинственностью. Как говорил знаменитый ти-
бетский революционер Баба Пунцог Вангьял (1921–2014): «Наш 

35.	 Stoddard, H. (1994) “Tibetan Publications and National Identity”, in R. Barnett, S. Ak-
iner (eds) Resistance and Reform in Tibet, p. 129. London: Hurst and Company.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

3 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

народ — кхампа — никогда не смирялся, когда им правили при-
шельцы. В нашем регионе всегда повторялись восстания против 
китайских чиновников и  войск. Мой отец принимал активное 
участие в антикитайском сопротивлении, и я вырос, слушая рас-
сказы о  прошлых битвах и  храбрых героях кхампа»36. Неудиви-
тельно, что именно в  Кхаме появились первые признаки пробу-
ждения общетибетского самосознания. Сначала оно выражалось 
в  терминах восточно-тибетского национализма, а  потом начало 
осознаваться как пантибетское. 

Примечательно, что возникновению этого самосознания спо-
собствовала ассимиляторская политика китайских властей, на-
чатая в конце правления Цин — Чжао Эрфэном и продолженная 
при Чан Кайши  — Лю Вэньхуэем. Считая, в  духе конфуциан-
ства, что лучший способ ассимиляции варваров  — это приобще-
ние их к образованию, эти деятели внедрили в Кхаме систему об-
щественных школ для тибетских детей. С помощью образования 
«в течение десяти-двадцати лет эти люди забудут даже названия 
своих нацменьшинств»37, — так власти оптимистически расцени-
вали такую перспективу. Однако результат не был однозначным. 
Тибетские дети начали получать светское образование, способ-
ные продолжали обучение дальше, лучшие среди них поступали 
в военную академию Чан Кайши, готовившую кадры для работы 
в правительстве. Из них сформировалась первая когорта военных 
и служащих Гоминьдана из национальных меньшинств, а также 
интеллектуальная элита Восточного Тибета, ставшая ядром ти-
бетских националистов. 

Первым таким деятелем стал Кесанг Церинг из  Батана, уезд-
ного городка в южном Кхаме, что на границе с Центральным Ти-
бетом. В 1924 году он вступил в Гоминьдан, став первым членом 
партии  — тибетцем, после назначен уполномоченным (commis-
sioner) Монголо-тибетской комиссии. В 1931 году партия отправи-
ла его в Кхам для ослабления там влияния генерал-губернатора 
Лю Вэньхуэя. Это полностью соответствовало интересам Кесанг 
Церинга, ибо главной его целью было свергнуть режим генерала38. 

36.	 Goldstein, M., Sherab and Siebenschuh, W. (eds.) (2006) A Tibetan Revolutionary: the 
political life and times of Baba Phuntso Wangye, p. 9. London: University of Califor-
nia Press.

37.	 Dreyer, J. (1976) China’s Forty Million. Minority Nationalities and National Integra‑
tion in the People’s Republic of China, p. 37. Harvard University Press. 

38.	 Goldstein, M., Sherab and Siebenschuh, W. (eds.) A Tibetan Revolutionary: the polit‑
ical life and times of Baba Phuntso Wangye, pp. 9–14.



И р и н а  Г а р р и 

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 3 1

По прибытии в Батан в 1932 году ему достаточно быстро удалось 
поднять восстание в своем родном городе и объявить о его само-
управлении. Победа эта была, однако, кратковременной. Против 
него выступили его прежний соратник Гунга-лама из  Янцзина 
и поддержавший его отряд тибетской армии, а после Батан атако-
вала присланная Лю Вэньхуэем армия. Кесанг Церингу пришлось 
бежать из Батана, после захвата города армия жестоко расправи-
лась с восставшими. 

В 1934 году в Кхаме произошло другое восстание — на этот раз 
против лхасского правительства. Его организовали братья Пан-
дацанги родом из  Маркама  — той части Кхама к  западу от Дри-
чу (Янцзы), что относилась к  государству Далай-ламы. Семей-
ство Пандацангов было одним их богатейших и влиятельнейших 
торговых кланов всего Тибета39. Его огромное богатство и  свя-
зи позволили его членам войти в  близкие отношения с  Трина-
дцатым Далай-ламой и  занять важные правительственные по-
сты. У  отца семейства  — Нигьела было пятеро сыновей. Смерть 
Далай-ламы, как отмечалось выше, привела к  борьбе за  власть, 
в результате которой был арестован и выслан фаворит Далай-ла-
мы  — Кунпел, с  которым Пандацанги были в  большой дружбе. 
Узнав об  аресте Кунпела, братья Рапга и  Тобгьял, находившие-
ся тогда в  Маркаме, решили, что вместе с  Кунпелом арестован 
и их брат Ямпел. И тогда они подняли восстание в Маркаме. Ко-
гда подошли правительственные войска, братья бежали в Батан. 
Некоторые источники утверждали, что братья хотели установить 
отдельное от Уй-Цзана государство. Другие отмечали, что за дей-
ствиями братьев скрывалось их  недовольство действиями пра-
вительства и  гнев за  арест Кунпела40. После восстания Рапга бе-
жал в Китай, так как ему очень импонировали идеи Сунь Ятсена. 
В 1935 году встретился с Чан Кайши и стал работать в Монголо-
тибетской комиссии в Нанкине. В конце 30-х годов он отправил-
ся в Калимпонг, где основал в 1939 году партию прогресса вместе 
с  поэтом Чаглоченом и  Кунпелом. Целью партии было объеди-
нение Тибета и модернизация правительства и общества. Позже 
братья примирились с  тибетским правительством и  опять нача-
ли на него работать. В общем, братья Пандацанги представляли 
одну из самых известных фамилий, принимавших участие в раз-

39.	 McGranahan, C. (2016) Rapga Pangdatsang (1902–1976). 02.2016 [https://treasuryof-
lives.org/biographies/view/Rapga-Pangdatsang/P1KT1, доступ 05.02.2018].

40.	 Ibid. 



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

3 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ных формах во  всех политических событиях турбулентной исто-
рии Тибета первой половины XX века. 

В биографиях таких представителей Кхама, как Кесанг Церинг 
и Рапга Пандацанг, отразилась вся сложность политической жиз-
ни в сино-тибетском пограничье, своего рода узел конфликтую-
щих видов национализма. С одной стороны выступало тибетское 
правительство, поддерживаемое Великобританией, с  другой  — 
конгломерат различных сил, конфликтующих как с  тибетским 
и китайским правительствами, так и  между собой. Этот конгло-
мерат составляли: монастыри и  предводители политий Кхама 
и  Амдо, войска Гоминьдана, войска «милитаристов» Лю Вэнь-
хуэя и  Ма Буфана и, наконец, коммунистические войска. При 
этом у  каждой из  сторон имелась своя националистическая по-
вестка. Среди всех этих разнородных сил самая слабая база была 
у  китайских коммунистов. Красная армия впервые появилась 
в  регионе в  1936 году. Преследуемая Гоминьданом, она проры-
валась на север через тибетские территории. Впоследствии этот 
бросок будет назван Великим походом. Население крайне вра-
ждебно отнеслось к коммунистам, и только в Кандзе они смогли 
установить отношения с  группой тибетцев и  создать там Тибет-
ское (Бодпа, кит. Боба) правительство. Руководителем той груп-
пы был Сангье Еше (кит. Тянь Бао, родом из Гьяронга), который 
со  своим «независимым тибетским подразделением» присоеди-
нился к Мао Цзэдуну в Янъани41. Так впервые древнее название 
Тибета — Бод, которое впоследствии будет принято в качестве об-
щего наименования всех тибетцев Большого Тибета, было введе-
но в употребление. 

Независимо от группы Тянь Бао в Кхаме существовала другая 
группа тибетских коммунистов во  главе с  уже упоминавшимся 
Баба Пунцог Вангьялом, или коротко — Пунваном. Примечатель-
на его автобиография. Он был, как Кесанг Церинг, родом из Ба-
тана. Ему было десять лет, когда последний прибыл в Батан. Все 
драматические события восстания произошли на  глазах Пунва-
на. «Я  ненавидел Лю Вэньхуэя и  мечтал последовать примеру 
этих великих героев и  бороться за  права кхампа самим управ-
лять собой. Весь эпизод оказал на  меня глубочайшее впечатле-
ние, и я решил тогда стать современным, образованным тибетцем 

41.	 Dreyer, J. China’s Forty Million, p. 36; Stoddard, H. “Tibetan Publications and Nation-
al Identity”, p. 126.



И р и н а  Г а р р и 

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 3 3

подобно Кесанг Церингу», — так рассказывал он составителю его 
автобиографии Мелвину Голдстейну42. 

Он выучился в общественной школе Батана, потом в военной 
академии Чан Кайши, создал там группу тибетских студентов-на-
ционалистов, за что был изгнан из академии. В академии приоб-
щился к  коммунистическим идеям, создал там подпольную ти-
бетскую компартию и  даже связался с  советским посольством. 
Преследуемый Гоминьданом, скитался по  Центральному Тибе-
ту и Индии, после чего опять вернулся в Кхам. Там он несколько 
раз пытался поднять восстание, но  каждый раз терпел пораже-
ние. Между тем закончилась Вторая мировая война, КПК победи-
ла Гоминьдан в гражданской войне и объявила в 1949 году о со-
здании Китайской народной республики. И только тогда Пунван 
смог, наконец, связаться с  китайскими коммунистами. Он стал 
главным посредником между китайскими коммунистами и  ти-
бетским правительством, будучи переводчиком во время перего-
воров о «мирном освобождении Тибета»43. 

Подписание в 1951 году Соглашения из 17 пунктов между пред-
ставителями тибетского и китайского правительств впервые в ис-
тории определило статус Тибета как неотъемлемой части Китая, 
ознаменовав поражение борьбы тибетцев за независимость, ини-
циированную Тринадцатым Далай-ламой.

Заключение

Итак, траектория основных событий, произошедших в  сино-ти-
бетском приграничье в период с 1911 по 1951 годы, позволяет сде-
лать вывод о  том, что именно в  это время произошло становле-
ние тибетского национализма. Это выразилось в  самых разных 
формах, начиная с религиозного национализма с культом Авало-
китешвары во главе угла и заканчивая светским автономистским 
национализмом гоминьдановского или коммунистического толка. 
Жизнь и деятельность главных политических и религиозных дея-
телей того времени показывает, как контакты с внешним миром 
способствовали формированию у  тибетцев национальной иден-

42.	 Goldstein, M., Sherab and Siebenschuh, W. (eds.) A Tibetan Revolutionary, p. 14.

43.	 Пунван искренне верил в коммунистические идеи, тем не менее, и его постигла 
участь огромного количества китайских граждан. В 1958 году он был посажен но-
выми властями в тюрьму и отсидел в одиночной камере 18 лет. Он не сломился 
и  не  потерял интереса к  жизни. Выйдя из  тюрьмы, он вернулся в  политику 
и к тому же стал известным ученым. Умер Пунван в 2014 году в возрасте 93 лет.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

3 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

тичности, осознанию себя и  других в  контексте нации и  нацио-
нализма, а не только в рамках традиционных религиозных и ре-
гиональных различий. 

Мы видим, как тибетский буддизм, благодаря своей долгой тра-
диции сочетания религии и политики, легко адаптировался к но-
вым условиям. В буддийском государстве он был использован ре-
лигиозными консерваторами против модернизации страны, что 
в итоге помешало Тибету превратиться в современное государство, 
способное отстаивать свой суверенитет. В Китайской же республике 
тибетский буддизм был использован в интегративных целях Китая, 
что способствовало подъему китайского национализма и национа-
лизма тех монгольских и тибетских лидеров, которые считали бо-
лее разумным отказаться от сепаратизма и добиваться автономии 
в рамках Китая. И, наконец, тибетский буддизм был использован 
китайскими коммунистами, сумевшими склонить на свою сторону 
главных тибетских иерархов — Далай-ламу и Панчен-ламу, несмо-
тря на то что коммунистическая идея не подразумевала веру в ре-
лигию. Поэтому в итоге и тибетский буддизм, и тибетский нацио-
нализм в своих различных вариантах потерпели поражение. Тем 
не  менее, культ Авалокитешвары, воплощенный в  институте Да-
лай-лам Тибета, стал флагманом, «иконой» тибетского национа-
лизма последующей эпохи, связанного с исходом Четырнадцатого 
Далай-ламы и тибетской диаспоры в Индию в 1959 году. 

Библиография / References

Андреев А. Тибет в  политике царской, советской и  постсоветской России. СПб.: 
Изд-во С.-Петербургского ун-та, 2006. 

Востриков А. Тибетская историческая литература. М.: Изд-во восточной литературы, 
1962.

Доржиев А. Занимательные заметки: Описание путешествия вокруг света (Автобио-
графия) / Пер. с  монг. А.Д. Цендиной; трансл., предисл., глоссарий и  указ. 
А.Г. Сазыкина и А.Д. Цендиной. М.: Вост. лит., 2003.

Елихина Ю. Культы бодхисаттв и их основных воплощений в истории и искусстве буд-
дизма. СПб.: Филологический факультет СПб ГУ; Нестор-История, 2010.

Кычанов Е., Мельниченко Б. История Тибета с  древнейших времен до  наших дней. 
М.: Вост. лит., 2005. 

Россия и  Тибет: сборник русских архивных документов, 1900–1914. М.: Вост. лит., 
2005.

Шакабпа. Политическая история Тибета. СПб.: Нартанг, 2003. 

Шаумян Т. Англия и  Россия в  борьбе за  господство над Тибетом. The Edwin Mellen 
Press, 2001. 

Шаумян Т. Тибет в международных отношениях начала XX в. М.: Наука, 1977. 



И р и н а  Г а р р и 

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 3 5

Andreev, A. (2006) Tibet v politike tsarskoi, sovetskoi i postcovetskoi Rossii [Tibet in the 
policy of Tsarist, Soviet and Post-Soviet Russia]. St. Petersburg State University 
Press.

Bulag, U. (2010) Collaborative Nationalism: The Politics of Friendship on China’s Mon‑
golian Frontier. Rowman & Littlefield Publishers, Inc. 

Danzhu Angfen (1998) Liwei Dalai lama yu Banchan Erdeni nianpu [Chronicle of the Ge-
nealogy of the Dalai Lama and Panchen Erdeni]. Beijing: Zhongyang minzu daxue 
chubanshe.

David Seyfort Ruegg, D.S. (1997) “The Preceptor-Donor (Yon Mchod) Relation in Thir-
teenth-Century Tibetan Society and Polity, Its Inner Asian Precursors and Indian 
Models,” in E. Steinkellner (ed.) Tibetan Studies: Proceedings of the 7th Seminar 
of the International Association for Tibetan Studies, pp. 857–872. Graz: Verlag der 
Österreichischen. Akedemie der Wissenschaften, vol. 2. 

Dorzhiev, A. (2003) Zanimatelnie zametki: Opisanie puteshestviia vokrug sveta (Aftobio‑
grafia) [Amusing notes: journey around the world (autobiography)], translated 
from Mongolian A. Tsendina; transliteration, foreword, glossary and index 
A. Sazikin & A.Tsendina. Moscow: Vostochnaya literatura. 

Dreyfus, G. (1994) “Proto-Nationalism in Tibet”, in Tibetan Studies: Proceedings in the 6th 
Seminar of the International Association for Tibetan Studies, pp. 250–218. Oslo. 

Dreyer, J. (1976) China’s Forty Million. Minority Nationalities and National Integration 
in the People’s Republic of China. Harvard University Press. 

Elihina, Yu. (2010) Ku’lti bodhisattv i ikh osnovnikh voploshchenii v istorii i kulture bud‑
dizma [Boddhisattvas’ cults and their main incarnations in the history and culture 
of Buddhism]. St. Peterburg: Nestor-Istoria. 

Goldstein, M. (1989) A History of Modern Tibet, 1913–1951. The Demise of the Lamaist 
State. University of California Press.

Goldstein, M. (1997) The Snow Line and the Dragon. China, Tibet and the Dalai Lama. 
Berkeley: University of California Press, 1997.

Goldstein, M., Sherab and Siebenschuh, W. (eds) (2006) A Tibetan Revolutionary: the po‑
litical life and times of Baba Phuntso Wangye. London: University of California Press.

Hobsbawn, E.J. (1990) Nations and Nationalism since 1780: Programme, Myth, Reality. 
Cambridge: Cambridge University Press.

Ishihama, Yu. (2004) The Notion of “Buddhist Government” (chos srid) Shared by Tibet, 
Mongol and Manchu in the Early 17th Century, in The Relationship Between Reli‑
gion and State (chos srid zung ‘brel) in Traditional Tibet, pp. 15–31. Lumbini In-
ternational Research Institute.

Jagou, F. (2011) The Ninth Panchen Lama (1883–1937). A Life at the Crossroads of Sino-
Tibetan Relations. Paris: École Française d’Extrême-Orient.

Kapstein, M. (2013) “Remarks on the Mani Bka’ ’bum and the Cult of Avalokiteqvara in Ti-
bet”, in G. Tuttle, K.R. Schaeffer (eds) The Tibetan History Reader, pp. 89–107. 
New York: Columbia University Press. 

Kychanov, E., Melnichenko, B. (2005) Istoriia Tibeta s drevneishikh vremen do nashikh 
dnei [A History of Tibet from the Ancient Times to the present days]. Moscow: Ori-
ental Literature.

Lamb, A. (1989) Tibet, China and India 1914–1950. A History of Imperial Diplomacy. Hert-
fordshire: Roxford Books.

McGranahan, C. (2016) “Rapga Pangdatsang (1902–1976)”. The Treasury of Life: A Bio‑
graphical Encyclopedia of Tibet [https://treasuryoflives.org/biographies/view/
Rapga-Pangdatsang/P1KT1, accessed on 05.02.2018].



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

3 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Mehra, P. (1974) The McMahon Line and after: A Study of the Triangular Contest on In‑
dia’s North-Eastern Frontier between Britain, China, and Tibet, 1904–47. Delhi: 
Macmillan.

Mehra, P. (1979) The North-Eastern Frontier. A Documentary Study of the Internecine Ri‑
valry between India, Tibet and China. New York: Oxford University Press. 2 vol. 

Nag-dban-blo-bzan-rgya-mtsho (2014) The Illusive Play: The Autobiography of the Fifth 
Dalai Lama, transl. by S. Karmay. Serindia Publications.

Rossia i Tibet: sbornik russkih arhivnih dokumentov, 1900–1914 [Russia and Tibet: col-
lection of Russian archival documents] (2005), Moskva: Vostochnaya literatura. 

Ruegg, D.S. (2004) “Introductory remarks on the Spiritual and Temporal Orders”, in The 
Relationship Between Religion and State (chos srid zung ‘brel) in Traditional Ti‑
bet, pp. 9–13. Lumbini Internations Research Institute.

Samten, J., Tsyrempilov N. (2012) From Tibet Confidentially: Secret Correspondence of 
the Thirteenth Dalai Lama to Agvan Dorzhiev, 1911–1925. Library of Tibetan 
Works & Archives.

Samuel, J. (1993) Civilized shamans. Buddhism in Tibetan societies. Washington and Lon-
don: Smithsonian Institution Press. 

Schwieger, P (2013) “History as Myth: On the Appropriation of the Past in Tibetan Culture: 
An Essay in Cultural Studies”, in G. Tuttle, K.R. Schaeffer (eds) The Tibetan His‑
tory Reader, pp. 64–85. New York: Columbia University Press. 

Shakabpa (2003) Politicheskaia istoriia Tibeta [Poilitical history of Tibet]. SPb: Nartang.

Shaumyan, T. (2001) Anglia i Rossia v borbe za gospodstvo nad Tibetom [England and 
Russia in the struggle over domination in Tibet]. The Edwin Mellen Press.

Shaumyan, T. (1977) Tibet v mezdunarodnikh otnosheniiakh nachala XX v. [Tibet in the 
international relations of the twentieth century]. Moscow: Nauka.

Stoddard, H. (1994) “Tibetan Publications and National Identity”, in R. Barnett, S. Akiner 
(eds) Resistance and Reform in Tibet, pp. 121–156. London: Hurst and Company.

Stoddard, H. (2013) “Progressives and Exiles”, in G. Tuttle, K.R. Schaeffer (eds) The Tibet‑
an History Reader, pp. 583–608. New York: Columbia University Press. 

Stoddart, H. (2009) “Gendun Chopel (19031951)” // The Treasury of Life: A Biographical 
Encyclopedia of Tibet [https://treasuryoflives.org/biographies/view/Gendun-
Chopel/3866, accessed on 05.02.2019].

Teichman, E. (1921) Travels of a Consular Officer in North-West China. Cambridge Uni-
versity Press. 

Tuttle, G. (2013) “Uniting Religion and Politics in a Bid for Autonomy: Lamas in Exile in 
China and America”, in G. Tuttle, K.R. Schaeffer (eds) The Tibetan History Read‑
er, pp. 561–582. New York: Columbia University Press. 

Van der Kuijp, L. (2005) “The Dalai Lamas and the Origins of Reincarnate Lamas”, in Mar-
tin Brauen (ed.) The Dalai Lamas: A Visual History, pp. 14–31. Chicago: Serindia.

Vostrikov, A. (1962) Tibetskaia istoricheskaia literatura [Tibetan historical literature]. 
Moscow: Izd-vo Vostochnaya literature.

Yudru Tsomu (2014) The Rise of Gönpo Namgyal in Kham: The Blind Warrior of Nyarong. 
Lexington Books.



Татьяна Бернюкевич

Рецепции буддизма в России 
и «русское азиофильство» 
конца XIX — начала XX в.

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2020-38-1-37-61

Tatyana Bernyukevich

The Reception of Buddhism in Russia and the “Russian 
Asiaphiles” in the Late 19th — early 20th Century

Tatyana Bernyukevich  — National Research University Moscow 
State University of Civil Engineering (Moscow, Russia). bernyuke-
vich@inbox.ru 

The article discusses the main factors and trends of Buddhism’s re‑
ception in Russia. The author highlights both internal sociocultural 
and religious interest within the Russian intelligentsia, and the inter‑
est to cultures of India, Tibet and China in the context of the political 
events of the time. The author shows how the perception of Buddhism 
was influenced by the Orthodox mission and theology, the growth of 
Oriental studies, the formation of the intelligentsia and of the nation‑
al elites, as well as the appropriation of Oriental material in Rus‑
sian philosophy and literature. The author analyzes the phenome‑
non of “Russian Asiaphiles;” the ideas of Prince Esper Ukhtomsky, a 
representative of “vostochnichestvo” (Russian Orientalism); the stud‑
ies of a brilliant galaxy of academic Orientalists from the school of 
Fyodor Shcherbatsky; works by esoteric thinkers like Elena Blavat‑
sky, Nikolai and Elena Roerich; authors like Ivan Bunin, Konstan‑
tin Balmont, Innokenty Annensky and others. The article shows that 
a specific image of Buddhism, within the context of intercultural in‑
teraction, was created both by the interest for the “other” as differ‑
ent and, at the same time, as something that can possess a typolog‑
ical similarity.

Keywords: Buddhism, reception of Buddhism, the image of Bud-
dhism, the culture of Russia, Asiaphiles, Orientalism, Russian philos-
ophy, Russian literature.

� 3 7Бернюкевич Т. Рецепции буддизма в России и «русское азиофильство» конца XIX — начала XX в. // Государство, 
религия, церковь в России и за рубежом. 2020. №1 (38). С. 37–61. 

Bernyukevich, Tatiana (2020) “The Reception of Buddhism in Russia and the “Russian Asiaphiles” in the Late 19th — Early 
20th Century”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 38(1): 37–61.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

3 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

«Восточничество» и  восточная политика как факторы 
интереса к буддизму

ВОСПРИЯТИЕ иной культуры  — процесс, который мож-
но рассматривать как элемент межкультурного взаимо-
действия, фактор динамики культур, условие создания 

особенностей определенного историко-культурного периода. Ис-
пользование термина «рецепция» позволяет рассмотреть взаимо-
действие культур более предметно, выявить те сферы, в которых 
восприятие инокультурных идей было наиболее ярким и продук-
тивным в плане становления специфических явлений культуры.

В  рассмотрении рецепции буддизма в  России интересен ана-
лиз сфер культуры, в которых эта рецепция выражена наиболее 
ярко, и  деятельности тех личностей (ученых, государственных 
деятелей, философов, литераторов и  др.), которые способство-
вали знакомству с буддизмом и его освоению в культурном про-
странстве России.

В исследовании этой проблемы, результаты которого нашли 
отражение и  в  данной статье, использован комплексный под-
ход, который позволяет проанализировать рецепцию буддиз-
ма в разных культурных формах и сферах, и тем самым выявить 
особенности интеграции буддийских идей в  российское куль-
турное пространство. Вхождение буддизма в  культуру России 
определяется как сложное многофакторное явление, связанное 
с  целым рядом исторических, социально-политических, куль-
турных процессов не  только российского, но  и  мирового мас-
штаба. Историко-культурный и  культурно-антропологический 
методы позволяют определить значение определенных социо-
культурных групп и  персоналий, сыгравших особую роль в  ре-
цепции буддизма. 

Интересу к  буддизму и  буддийским идеям в  России в  конце 
XIX  — начале XX в. способствовали разные факторы, как обще-
мировые, так и внутрироссийские. Эти факторы довольно подроб-
но описаны в  исследовательской литературе1. К  общемировым 
факторам можно отнести разочарование в  успехах европейской 
цивилизации и  рост национально-освободительного движения 

1.	 Сафронова Е.С. Буддизм в  России. М.: Изд-во  РАГС, 1998; Сафронова Е.С. Буд-
дизм в России (российские буддологи о буддизме в России) // Государство, рели-
гия, церковь в России и за рубежом. 2010. № 1. С. 140–164; Уланов М.С. Буддизм 
в русской культуре конца XIX — первой половины XX века. Элиста: Изд-во Калм-
ГУ, 2006.



Т а т ь я н а  Б е р н ю к е в и ч

на  Востоке; становление антиколониального дискурса в  науке 
и  политике; освоение художественного пространства восточных 
культур, понимание этого пространства как источника вдохно-
вения для искусства модерна; формирование восточного вектора 
геополитических интересов как западных (Великобритания, Гер-
мания, Америка, Россия), так и восточных (Китая, Японии) стран. 
К внутрироссийским факторам следует отнести осмысление опы-
та взаимодействия с включенными в состав Российской империи 
восточными, в  том числе буддийскими, регионами; формирова-
ние национальной интеллигенции из выходцев из этих регионов; 
определение общенациональных интересов на пограничных тер-
риториях; развитие российского академического востоковедения; 
становление авангардного искусства.

Раскрытию этих факторов посвящены работы известных ис-
следователей. Так, социальная роль буддизма раскрывается в ра-
ботах К.М. Герасимовой2, исторический и  социально-политиче-
ский контекст развития буддизма в России представлен в трудах 
Н.Л. Жуковской3, историко-культурные аспекты российского буд-
дизма исследуются Ц.П. Ванчиковой4. Из современных работ, по-
священных становлению буддизма в России, нельзя не отметить 
фундаментальную монографию Н.В. Цыремпилова5. Различные 
проблемы восприятия буддизма в российской интеллектуальной 
мысли рассматриваются в работах Е.С. Сафроновой6, М.С. Улано-
ва7, С.Ю. Лепехова8. Анализ рецепции буддийских идей в  фило-

2.	 Герасимова К.М. Ламаизм и национально-колониальная политика царизма в За-
байкалье в XIX — начале XX веков. Улан-Удэ, 1957; Герасимова К.М. вопросы ме-
тодологии исследования культуры Центральной Азии. Улан-Удэ: Изд-во  БНЦ 
СО РАН, 2006.

3.	 Жуковская Н.Л. О буддизме и буддистах. Статьи разных лет: 1969–2011. М.: Ори-
енталия. 2013.

4.	 Ванчикова Ц.П. Тибетские и  монгольские источники о  деятельности первых на-
стоятелей Цугольского дацана // Культура Центральной Азии: письменные источ-
ники. Улан-Удэ, 2006. C. 85–101; 89. Ванчикова Ц.П., Чимитдоржин Д.Г. Исто-
рия буддизма в Бурятии: 1945–2000 гг. Улан-Удэ: Изд-во БНЦ СО РАН, 2006. 

5.	 Цыремпилов Н.В. Буддизм и империя. Бурятская община в России (XVIII — нач. 
XX в.). Улан-Удэ: Институт монголоведения, буддологии и тибетологиии СО РАН, 
2013. 

6.	 Сафронова Е.С. Буддизм в  России. М.: Изд-во  РАГС, 1998; Сафронова Е.С. Буд-
дизм в России (российские буддологи о буддизме в России). С. 140–164.

7.	 Уланов М.С. Буддизм в русской культуре конца XIX — первой половины XX века.

8.	 Лепехов С.Ю. Цивилизационные последствия распространения буддизма Махая-
ны на азиатском континенте // Вестник Бурятского государственного университе-
та, 2016. Вып. 6. C. 48–59.

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 3 9



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

4 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

софии и литературе России в конце XIX — начале XX в. представ-
лен в монографиях автора данной статьи9.

Многие из перечисленных факторов были взаимосвязаны. Так, 
например, одной из особенностей геополитической ситуации кон-
ца XIX  — начала XX в. стало появление интереса России и  Ан-
глии к  Индии и  Тибету в  рамках так называемой «Большой Иг-
ры»10. Однако способ действий России в этой «игре» определялся 
тем, в  составе российского населения были буддисты, их  общи-
ны имели постоянные отношения с  Далай-ламой, и  желанием 
многих адептов было паломничество в Тибет. Правительство им-
перии в  этих условиях не  могло не  покровительствовать будди-
стам, показывая возможности своей власти в  Сибири, Забайка-
лье и  на  Дальнем Востоке и  стараясь влиять на  сопредельные 
российскому государству территории (Монголию и  Китай). Эти 
государственные интересы Российской империи в  рамках обще-
мировой геополитической картины в  свою очередь послужили 
социально-политическим фактором финансирования и  разви-
тия российского востоковедения. Неслучайно из  отчетов таких 
известных буддологов, как И.П. Минаев и Ф.И. Щербатской, мы 
узнаем о политической ситуации в Индии, об отношениях индий-
цев к Англии и России. С этим же связан особый интерес к  дея-
тельности Агвана Доржиева  — чрезвычайного посланника и  до-
веренного лица Далай-ламы и главы тибетской миссии в России 
в 1898, 1900, 1901 годах.

Как известно, отношения России и буддийского Тибета были 
связаны с  российско-английскими и  российско-китайскими от-
ношениями. По мнению исследователей, целью Агвана Доржие-
ва было налаживание дружеских отношений между Тибетом 
и  Россией, которое в  самом Тибете выражалось в  проведении 
антианглийской политики и  убеждении Далай-ламы в  необхо-
димости дружбы с  Россией11. Агван Доржиев, безусловно, был 
одной из самых ярких личностей, способствующих становлению 

9.	 Бернюкевич Т.В. Буддизм в российской философской культуре: «чужое» и «свое». 
М.: Книжный дом «Либроком». 2009; Бернюкевич Т.В. Буддизм в русской лите-
ратуре конца XIX — начала XX века: идеи и реминисценции. СПб.: Нестор-Исто-
рия, 2018.

10.	 Бернюкевич Т.В. Внешнеполитические факторы рецепции буддийских идей в Рос-
сии в конце XIX — начале XX в. // Концепт: философия, религия, культура. 2017. 
№ 2. С. 54–63.

11.	 Агван Доржиев — выдающийся политический, общественный, религиозный дея-
тель и видный российский дипломат. Сборник научных статей. Улан-Удэ: ФГОУ 
ВПО ВСГАКИ, 2007.



Т а т ь я н а  Б е р н ю к е в и ч

интереса к  буддизму и  буддийским идеям в  России и  Европе12. 
Это влияние было не  только политическим, но  и  культурным 
и  научным: с  Доржиевым были знакомы выдающиеся россий-
ские востоковеды того времени (И.П. Минаев, Ф.И. Щербатской, 
С.Ф. Ольденбург и др.), известные поэты (М. Волошин, И. Аннен-
ский). Во многом благодаря его усилиям был возведен Санкт-Пе-
тербургский дацан, история которого подробно описана в книге 
А.И. Андреева13.

В то же время налаживание контактов между Россией и Тибе-
том не могло состояться, если бы не активная деятельность рос-
сийских «культуртрегеров буддийской культуры», которыми ста-
ли ученые, творческая интеллигенция, общественные деятели. 
Например, в  отчете от  6 июня 1906 г. о  совещании у  министра 
иностранных дел А.П. Извольского по «вопросу о судьбе Далай-
ламы: возвращаться ли ему в  Тибет или временно поселиться 
в  Кукуноре» после вооруженного вторжения в  Тибет англичан 
в  1905 г. указывается, что кроме военных и  высокопоставлен-
ных чиновников, в  обязанности которых входило решение это-
го вопроса, присутствовали ученые, путешественники и  обще-
ственные деятели. Их  также интересовала судьба Тибета, и  без 
их помощи сложно было бы разобраться в «делах Востока». Это 
были князь Э.Э. Ухтомский, действительный тайный советник 
П.П. Семенов, вице-председатель Императорского Русского гео-
графического общества, тайный советник А.М. Позднеев, член 
Совета Министерства народного просвещения, действительный 
статский советник С.Ф. Ольденбург, путешественник капитан 
П.К. Козлов14. 

В  письмах и  отчетах Ф.И. Щербатского во  время его поездки 
в Индию в 1910 г. нашли отражение вопросы судьбы Далай-ламы 
после вторжения китайских войск в Тибет. Научной целью путе-
шествия Щербатского был поиск индийской литературы, вклю-
чающей не  только буддийские, но  и  джайнские и  брахманские 
труды, отражающие буддийскую проблематику и  то, что связа-
но с  историей буддизма. Однако интересовала ученого и  совре-

12.	 Доржиев А. Занимательные заметки: описание путешествия вокруг света (Авто-
биография [в  стихах]) / Пер. с  монг. А.Д. Цендиной; транслитерация, предисл., 
коммент., глоссарий и указ. А.Г. Сазыкина и А.Д. Цендиной. М.: Восточная лите-
ратура, 2003.

13.	 См.: Андреев А.И. Храм Будды в Северной столице. СПб.: Нартанг, 2004.

14.	 Россия и Тибет: сборник русских архивных документов, 1900–1914. М.: Вост. ли-
тература, 2005. С. 95.

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 4 1



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

4 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

менная социокультурная ситуация в Индии, в частности вопросы 
изучения санскрита15. Встречался Щербатской и  с  Далай-ламой 
в Дарджилинге, где он был после бегства из Тибета. Помимо ре-
шения научных задач  — сбора информации о  монастырях Тибе-
та, о наличии в них крупных собраний рукописей и ксилографов 
на санскрите16 — Щербатской через «тибетских сановников» пере-
дал Далай-ламе письма из Санкт-Петербурга, в том числе от До-
ржиева, а перед отъездом забрал письма Далай-ламы «на имя Ух-
томского» 17.

Деятельность последнего  — князя Эспера Эсперовича Ух-
томского заслуживает особого внимания. Ухтомский  — высоко-
поставленный чиновник, дипломат, исследователь-востоковед, 
поэт и  публицист, интерес к  творчеству которого проявляют се-
годня как историки, так и философы18. Научные взгляды и при-
страстия Ухтомского, его творческие интересы сформировались 
еще в студенческие годы, когда он учился славянской филологии 
у М.И. Владиславлева, а философию изучал по лекциям В.С. Со-
ловьева. В  юности он начал писать стихи, которые были опуб-
ликованы в  «Вестнике Европы», «Русской мысли», «Русском 
вестнике», «Русском обозрении», «Ниве», «Севере», «Неделе». 
Большое значение для развития интереса к  Востоку и  получе-
ния знаний о  восточных регионах имела его служба в  Департа-
менте духовных дел иностранных исповеданий. Работа Ухтом-
ского была связана, в числе прочего, с поддержанием контактов 
с  представителями восточных стран, развитием дипломатиче-
ских отношений, организацией дипломатических встреч. Рабо-
тая в  Департаменте в  1886–1890 гг., Ухтомский ездил в  Забай-
кальскую область, Приамурье, Монголию, Китай, в  Среднюю 
Азию. Он побывал в  буддийских монастырях Забайкалья, Мон-
голии и  Пекина. Интерес Ухтомского к  этим регионам и  наро-
дам, населяющим их, был, однако, не просто служебным. Насле-

15.	 Русско-индийские отношения в 1900–1917 гг. Сборник архивных документов и ма-
териалов. М.: Восточная литература, 1999. С. 269.

16.	 Там же. С. 270.

17.	 Там же. С. 268.

18.	 Суворов В.В. Национально-религиозные взгляды князя Э. Ухтомского // Власть. 
2010. С. 68–70. Суворов В.В. Политические убеждения Э.Э. Ухтомского // Изве-
стия Саратовского университета. Серия История. Международные отношения. 
2011. С. 30–34; Стрижак Ю.Н. Вл. Соловьев и  кн. Ухтомский. Личное общение 
и  судьбы России // Вестник Челябинского государственного университета. 2013. 
№ 13 (304). Философия. Социология. Культурология. Вып. 29. С. 153–158.



Т а т ь я н а  Б е р н ю к е в и ч

дие Ухтомского — это этнографические очерки о  жизни и быте 
бурят, калмыков, монголов, собрание коллекций восточного ис-
кусства, которые теперь находятся в составе фондов Российского 
этнографического музея, Музея антропологии и этнографии РАН 
и Эрмитажа, это работы, связанные с исследованием символики 
и буддийских культов.

Кроме этого наследия, отраженного в  опубликованных тек-
стах и  собранных предметах коллекций, у  деятельности Ухтом-
ского есть также еще одно важное следствие — активизация инте-
реса к культуре восточных «инородцев», включение религиозных 
идей этой культуры в  пространство российской и  мировой куль-
туры, рассмотрение ценностей Востока в  качестве фактора для 
развития мировой цивилизации, понимание необходимости ува-
жения к восточным культурам и их носителям. Все это не могло 
не повлиять на людей, составляющих круг его общения, который 
включал государственных деятелей, высокопоставленных чинов-
ников, ученых и творческую интеллигенцию.

Следует заметить, что Ухтомский рассматривал буддизм 
не  просто как этнографический элемент и  веру «инородцев», 
а как фактор решения вопросов сближения с Тибетом и Монголи-
ей, влияния на Китай. Этим он обосновывал свой интерес к этой 
восточной религии в качестве высокопоставленного чиновника. 

В  этом аспекте представляет интерес анализ работы Ухтом-
ского «Из  области ламаизма. К  походу англичан на  Тибет»19. 
Эта книга была издана в 1904 г., когда Англия предприняла во-
енную экспедицию в  Тибет. Разумеется, этими военно-полити-
ческими событиями вызвана интонация и острота поднимаемых 
Ухтомским вопросов о  возможности влияния Российской им-
перии не только на Тибет, но и на Азию в целом. В этот общий 
контекст книги вписывается и сожаление об упущенных в XVII в. 
возможностях влияния России на  Азию, и  описание исследова-
ний Тибета известными западными путешественниками, и  об-
основание того, что у  России есть потенциал для «пути на  Во-
сток», а точнее, есть важный проводник на этом пути, которым 
является буддизм. Обосновывая этот тезис, Ухтомский касает-
ся истории буддизма, его религиозных особенностей, а главное, 
вопроса влияния буддизма на  культуру и  нравы народов Азии. 
Он не  соглашается с  мнением о  том, что существование лама-

19.	 Ухтомский Э.Э. Из  области ламаизма. К  походу англичан на  Тибет. СПб: Паро-
вая Скоропечатня, СПБ., Шпалерная, 26, 1904.

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 4 3



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

4 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

изма у  инородцев России способствует их  разорению, а  сами 
ламы  — стяжатели и  невежды. Критическое отношение Ухтом-
ского к  определенным сторонам православной миссионерской 
деятельности известно и по другим его ярким работам20. Ухтом-
ский отмечает, что наличие в Российской империи народов, ис-
поведующих буддизм, развитие востоковедения и опыт россий-
ских путешественников, несмотря на  сложности современных 
геополитических процессов в Центральной Азии, в дальнейшем 
могут способствовать и влиянию России на Азию и развитию ее 
«буддийских» регионов. 

Причины утерянных в XVII в. возможностей влияния России 
на Азию (когда Азия «внутренняя и восточная» была «в таком 
хаотически волнующем состоянии, что будь в Сибири хоть один 
деятель, одаренный выдающимися политическими способностя-
ми, быть может, в Пекине правил бы не возвысившийся позже 
маньчжурский, но  русский Императорский дом»21) Ухтомский 
видит в  нерешительности действий со  стороны Российской им-
перии, непоследовательности ее внешней политики на  Восто-
ке, недооценке важности отношений с Тибетом и его лидерами. 
При этом сама ситуация в этом регионе была в первой полови-
не XVII в. весьма благоприятна, благодаря активным действи-
ям казаков и сложной внутренней ситуацией в Лхасе, когда Да-
лай-ламу поддерживали только монголы, и он искал значимых, 
но  далеких союзников. Ухтомский высказывает смелое пред-
положение: «Завяжи мы в такое решительное мгновение связь 
с  Лхасой через благоговевших к  ней кочевников  — при их  не-
вольном тяготении к нам, при быстроте захвата Амура в 1651 г., 
Китай не  явился бы объединяющим центром древнеязыческой 
цивилизации»22. 

Следует отметить, что в своей работе Ухтомский не только опи-
сывает состояние буддизма в восточных регионах Российской им-
перии, но и стремится показать цивилизационную роль буддизма, 
раскрывая его религиозную сущность и давая определения основ-
ным буддийским понятиям. Ухтомский не скрывает своей симпа-
тии к буддизму и положительно оценивает его влияние на многие 

20.	Ухтомский Э.Э. О  состоянии миссионерского вопроса в  Забайкалье. СПб: Сино-
дальная типография. 1892–1892. 

21.	 Ухтомский Э.Э. Из области ламаизма. К походу англичан на Тибет. С. 4.

22.	 Там же. С. 4–5.



Т а т ь я н а  Б е р н ю к е в и ч

восточные страны, определяя буддизм как одну из значительных 
мировых мировоззренческих систем:

Буддизм явился выразителем народного настроения, вдохновлялся 
общепризнаваемыми истинами, послужил дальнейшему развитию 
и  совершенствованию местной культуры. Этим только объясняет-
ся его необыкновенный успех, его удивительная бодрость и  непо-
средственно отношение к жизни, наконец, его умение покорять себе 
повсеместно, куда он ни  приходил, расположение туземцев какой 
угодно страны и с каким угодно бытом23.

 «Лам надо разбить на  две категории: меньшинство, состоящее 
из наиболее даровитых и сильных духом буддистов, которые, бла-
годаря умственному превосходству, царят над преклоняющею-
ся пред ним толпой и  довольно беззаботны насчет материаль-
ных условий существования, и на громадное большинство, серое 
и  невежественное, как и  все почти единокровное ему населе-
ние, а потому под гнетом обстоятельств вынуждаемое заботиться 
о пропитании...»24. И, по мнению Ухтомского, именно первая ка-
тегория лам имеет определяющее значение во влиянии на адеп-
тов буддизма. 

Таким примером является известный Пандито Хамбо-лама 
Дымпил Гомбоев. Ухтомский с  большим уважением описывает 
известного ламу, который был семилетним ребенком посвящен 
в  духовное звание, юношей был признан достойным занять ме-
сто штатного ламы Гусиноозерского дацана и своим ревностным 
изучение «буддийской письменности» заслужил глубокое уваже-
ние даже у критиков ламства: «Молчаливый, сдержанный, вдум-
чивый — он, по-своему, соответствовал местному идеалу непороч-
ности и  мудрости»25. При этом Ухтомский не  отрицает наличия 
среди лам «хищников, которые, в  силу своего умственного пре-
восходства, наживаются от  суеверия ближних», но  говорит, что 
ему желательно только указать, «насколько преувеличивают сте-
пень существующего зла и почему оно не может быть так страш-
но гибельно, как уверяют»26. Ухтомский отмечает, что «имен-
но в среде лам всегда найдутся лучшие столяры, портные, ткачи, 

23.	 Ухтомский Э.Э. Из области ламаизма. К походу англичан на Тибет. С. 17.

24.	 Там же. С. 30–31.

25.	 Там же. С. 31.

26.	 Там же. С. 32.

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 4 5



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

4 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

красильщики» и  говорит о  том, что «раньше, чем произносить 
вообще какое бы то  ни  было суждение, а  тем паче приговор от-
носительно того, что из себя являет ламайская культура, прежде 
всего, казалось бы, нужно о  ней что-нибудь определенное знать 
и  думать. Обыкновенно же (как видно по  книжным и  журналь-
но-газетным отзывам) замечается прямо обратное и  вследствие 
того крайне печальное»27. Среди положительных черт бурятских 
лам отмечается их высокая образованность, которой, по мнению 
автора, способствовала и внутренняя политика Российской импе-
рии в отношении распространения буддизма: «Одобрение прави-
тельства было многим инородцам как нельзя более кстати. Вскоре 
между ними стали учить такие знатоки веры, что наезжие, загра-
ничные ламы в диалектическом отношении оказывались слабее 
их при диспутах»28.

Описание буддийских обрядов, связанных с рождением ребен-
ка, свадьбой, смертью, свидетельствуют о хорошем знании Ухтом-
ским жизни и быта бурятских буддистов, при этом развитие жиз-
ни и быта буддистов он связывает с их религиозными взглядами: 
«Чего только ни  коснись в  жизни инородцев-буддистов, все ока-
зывается органически связанным с их верой».

Ухтомский сожалеет о том, что, несмотря на наличие в соста-
ве Российского государства буддистов, знания о Тибете в России 
и  цели по  отношению к  этому культурно и  политически важно-
му региону «непростительно жалкие». И  это тем более непро-
стительно, поскольку «в подданстве России более двух столетий 
считается несколько сот тысяч ламаитов, духовно тяготеющих 
к  миллионам единоверцев в  пределах китайской империи»29. 
Сравнение европейских исследований Тибета, самой активности 
путешествий и  научных изысканий в  этой области в  западных 
странах и в России приводит Ухтомского к критическому выводу 
не столько относительно дел в  российской востоковедной науке, 
сколько в понимании ее значимости и практической направлен-
ности в новых условиях отношений Востока и Запада: «С одной 
стороны, видишь обилие разносторонне ценных фактов и  выво-
дов, с другой — даже отсутствие подготовки усвоить и осмыслить 
готовый материал, расширить область пространных и веских на-

27.	 Там же. С. 33.

28.	 Там же. С. 12

29.	 Ухтомский Э.Э. Из области ламаизма. К походу англичан на Тибет. С. 53.



Т а т ь я н а  Б е р н ю к е в и ч

блюдений»30. Ухтомский уверен, что решение геополитических 
задач в Тибете и вообще в Азии возможно лишь на основе науч-
ных исследований:

Нельзя идти слепыми по Центральной Азии! Нужны знания, ярко 
освещающие ее внутренний мир... Необходимо исследовать, как 
можно обстоятельнее, что такое ламаизм, какова его истинная по-
литическая роль; настоящее и будущее. Надо зажечь факел, чтобы 
хоть отчасти озарить обступающий там мрак. Без понимания гос-
подствующей у туземцев религии немыслимо углубляться в монго-
ло-тибетские пустыни, немыслимо бороться с язычеством на сибир-
ских окраинах, немыслимо вступать в  разумное и  тесное общение 
с правителями в буддийских землях31. 

Ухтомский неоднократно указывает на потенциальное преимуще-
ство России в деле изучения и понимания Азии, а следовательно, 
возможности влияния на современные социально-политические 
процессы в этом важном регионе, учитывая «беспрерывное обще-
ние с Тибетом» российских подданных-буддистов»32. И он не со-
мневается в том, что для этого необходимо изучать быт и религию 
буддийского населения, «учиться у  лам, посещать их  религиоз-
ные центры», поскольку «в  Монголии и  Тибете религия полно-
властно царит над жизнью»33. 

Кроме цели понимания чужой культуры и развития сферы по-
литического влияния и  сотрудничества, по  мнению Ухтомского, 
это полезно и для культуры русской: «Соприкосновение с верую-
щим Востоком неминуемо вольет в нас свежую, бодрящую струю 
и, без сомнения, уяснит нам много в родных святынях, сближая 
с явлениями сверхъестественного порядка»34. Как считает Ухтом-
ский, продуктивным и  практически нужным будет изучение ти-
бетской медицины, которая начинает вызывать интерес в Европе, 
в том числе «в виду возможной, хотя и не доказанной связи (че-
рез Индию) с Египтом и Элладой»35. 

30.	 Там же. С. 53–54.

31.	 Там же. С. 70.

32.	 Там же. С. 73.

33.	 Там же. С. 73.

34.	 Там же. С. 73.

35.	 Там же. С. 74.

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 4 7



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

4 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Он высказывает опасение, что поход англичан на Тибет будет 
способствовать разрушению древнебуддийского творчества. Цар-
ский сановник и исследователь сокрушается, что Россия опоздала 
наладить более тесное сотрудничество с «царством Далай-ламы», 
несмотря на  то, что у  империи были все возможности и  основа-
ния: наличие «своих буддистов», развитие этнографии и востоко-
ведения, опыт российских путешествий по Центральной Азии. Он 
сожалеет, что сегодня, несмотря на эти факторы, его страна «чуть 
ли не из чужих рук станет получать важнейшие сведения о тяго-
тевшем к нам Тибете»36 и все-таки надеется, что «свободный дух 
великих лам-перерожденцев в  силу политического давления ан-
гличан рано или поздно направится по новым путям, поищет себе 
соответствующей телесной оболочки, и в один прекрасный день 
мы увидим Далай-ламу, Баньчень-богдо воплощенными в сферу 
русского влияния»37.

Ухтомский выразил свое отношение к  Востоку и  буддизму 
и  в  поэтическом творчестве. О  Востоке он пишет в  романтиче-
ских красках, восхищенно говорит, что тот пленил его своим ве-
личием и тайной: 

Восток!.. Заря святынь, завещанных вселенной
Союз луны и звёзд в ночи священных рек…

… Но в царственном венце, под вечной багря-
 ницей
Пред Западом молчит загадочный Восток

… Я шел к тебе один дорогою случайной,
Страшась нарушить сон немых твоих могил:
Ты покорил меня своей могучей тайной,
Ты взял мои мечты и сердце окрылил…38

Размышления о том, что буддийское вероучение было восприня-
то монгольскими народами, способствовало развитию их  духов-
ной жизни, становлению их величия тогда, когда «святость Ганга» 
наполнила прекрасные степи Монголии, отражены в стихотворе-
нии Ухтомского «В Монголии»: 

36.	 Там же. С.128.

37.	 Там же. С. 128.

38.	 Ухтомский Э.Э. Из  прошлого: [Сб. стихов]. СПб: паровая скоропеч. «Восток», 
1902. С. 28.



Т а т ь я н а  Б е р н ю к е в и ч

Зеленая, мягкая степь, ты меня полонила! 
Синеюшей далью мои окрылила мечты: 
Над тем, кто душею устал, глубока и ярка 
                                                    твоя сила,— 
Немая победная мощь изумрудной живой красоты! 
По-прежнему веет над степью душа Чингисъ-хана,
Но вольный наездник началом иным покорен: 
Пред мысленным взором его развернулась Нир
                                                                    -вана— 
Кочевнику снится нездешний, полуденный сон... 
И краски, и звуки индийского знойнаго мира 
Чаруют монгола и жгут его грезы огнем — 
Далекие боги нисходят из бездны эфира 
И ходят по степи знакомым путем... 
И святостью Ганга, и блеском кремлей Раджпутаны 
Весь воздух степного приволья окрест напоен:
У дикаго, страннаго люда на бедные станы
Ложится сверкающий отблеск великих времен. 
Я чувствую ужас пустыни средь этих блужданий
                                                         по степи, 
Я вижу безстрастные лица вкруг дымных 
                                                          костров: 
Народному духу не страшны телесныя цепи, 
Где солнце недвижных основ.39.

И в исследованиях, и в публицистических статьях, и в лирике Ух-
томского красной нитью проходит мысль о значимости буддизма 
для народов Азии. В них обосновывается, что включение буддий-
ских идей и этических постулатов буддизма в жизненное простран-
ство кочующих монгольских племен, освоение ими буддийской 
философии способствовало развитию нравственного сознания, ста-
новлению у них различных сфер культуры (языка, медицины, ли-
тературы, живописи, архитектуры и т. д.), формированию установ-
ки на социокультурное взаимодействие с другими народами.

Азиофильские пристрастия и  деятельность высокопоставлен-
ного чиновника и  исследователя Ухтомского важны и  в  связи 
с его влиянием на философскую и литературную среду Санкт-Пе-
тербурга. Известна длительная дружба Ухтомского с философом 

39.	 Ухтомский Э.Э. Из  прошлого: [Сб. стихов]. СПб: паровая скоропеч. «Восток», 
1902. С. 125.

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 4 9



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

5 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Владимиром Соловьевым. Ю. Стрижак отмечает, что «наиболее 
важные для судеб России отношения между Соловьевым и Ухтом-
ским оказались связаны с  политикой и  культурой Дальнего Во-
стока»40. И хотя взгляды Ухтомского и Соловьева на роль Востока 
в истории России и в развитии мировой цивилизации не совпада-
ли, сама тема Дальнего Востока оказалась своеобразным связую-
щим звеном в их отношениях. В 1901 г. после смерти В. Соловь-
ева его друзьями в  Петербурге было образовано «соловьевское» 
общество, в  котором Ухтомский играл значительную роль и  ко-
торое в  разное время посещали такие известные петербургские 
персоны, как князь С.М. Волконский, А.П. Саломон, Э.Л. Радлов, 
А.А. Столыпин, И.И. Толстой, Ал. Гейдена, H.H. Львов, С.И. Шид-
ловский, Оболенский, Д.Н. Цертелев, Г.А. Евреинов, С.Л. Франк 
и др.41 Не вызывает сомнения, что темы, связанные с «восточни-
чеством», на этих встречах были широко обсуждаемы, и мнение 
Ухтомского — известного знатока восточной культуры и реальных 
событий в Азии — было значимым и влиятельным.

Конец XIX  — начало XX в. был периодом активного освое-
ния буддийских идей в  культуре России. Как уже говорилось, 
этому способствовали как внутренние, так и  внешние причины 
и  влияния. Среди этих причин  — осознание значимости восточ-
ных регионов Российской империи, определение роли буддизма 
в  реализации вопросов внутренней политики и  задач создания 
благоприятной для развития восточных окраин социально-по-
литической ситуации. Это нашло выражение и  в  становлении 
и укреплении Буддийской Сангхи России и института Хамбо-лам. 
К значимым внутренним факторам относится также формирова-
ние национальной интеллигенции у  бурят и  калмыков, понима-
ние ими собственных интеллектуально-просвещенческих задач 
и  восприятие их  в  качестве значимой силы в  политико-управ-
ленческой сфере собственного Дальнего Востока и  в  контексте 
взаимодействия со  странами так называемой буддийской циви-
лизации. Именно в  этот период формируется особый тип путе-
шественника  — представителя из  «инородческой среды», полу-
чившего хорошее образование и  при этом сохранившего связи 
с родной культурой, готового мужественно и целеустремленно до-
стигать поставленные государственные цели. 

40.	 Стрижак Ю.Н. Вл. Соловьев и кн. Ухтомский. Личное общение и судьбы России. 
С. 15.

41.	 Там же.



Т а т ь я н а  Б е р н ю к е в и ч

Важным фактором в  этот период было осознание неудачи 
ужесточения миссионерской деятельности со  стороны Русской 
православной церкви: ограничение буддийского духовенства 
и  вовлечение в  христианство оказалось не  только неуспешным, 
но  и  вызывало критику со  стороны чиновников и  интеллектуа-
лов, придерживающихся идей «восточничества».

Нирвана в  русской философии: буддийские идеи 
и авторские конструкты

Вероятно, благоприятной почвой для рецепции буддийских идей 
в  науке, философии, искусстве России того периода стало так-
же достижение этими сферами культуры того уровня развития, 
когда восприятие разных культурных идей становится стиму-
лом для динамики, совершенствования национальной культу-
ры, превращается в  важный фактор достижения ее своеобразия 
и самостоятельности.

Это можно наблюдать в том, как рос интерес к буддизму в рус-
ской философской мысли. В  русской религиозной философии 
буддийские концепции и  понятия включены в  канву универса-
листских систем (В. Соловьев), задач тео- и  антроподицеи, ге-
незиса нравственного сознания (В. Соловьев, С. Булгаков), ан-
тропологических концепций (Н. Бердяев), идей сотереологии 
и  перевоплощения души (Н. Лосский, С. Франк). Хотя в  рабо-
тах этих авторов неизбежно присутствует апологетика христиан-
ства, мировое значение буддизма признается, в рамках компара-
тивистского подхода определяется, отдается дань «религиозному 
чувству» буддистов, предлагаются оригинальные концепции буд-
дизма как особой «атеистической религии» (С.Н. Булгаков). 

Вторую группу работ отечественных философов, освоивших 
буддийский материал, объединяет стремление включить его 
в  собственные концепции, использовать апелляцию к  идеям во-
сточной философии для обоснования собственных задач и идей. 
К  этой группе относятся труды И. Лапшина42, В. Вернадского43, 

42.	 Лапшин И.И. Проблема «чужого я» в индийской философии. В надзаг. «Отдель-
ный оттиск» из  XVI тома, № 1–2 (1947). «Archiv  — Orientalini (1947)». Б.м., б.г., 
с. 96–109.

43.	 Вернадский В.И. Начало и вечность жизни // Вернадский В.И. Начало и вечность 
жизни / Сост., вступ. ст., коммент. М.С. Бастраковой, И.И. Мочалова, В.С. Неапо-
литанской. М.: Сов. Россия, 1989. С. 79–113.

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 5 1



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

5 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

К. Циолковского44. Сюда же можно отнести рассмотрение буддий-
ской философии как схоластической философии, сходной по сво-
им основным чертам с западной метафизикой у В. Лесевича45.

Третья группа мыслителей использовала идеи и понятия буд-
дизма в  создании собственных синтетических эзотерических си-
стем (Е. Блаватская, Е. Рерих)46.

Русские философы, пытаясь осмыслить буддийскую традицию, 
обращали внимание на  ее ключевые термины; особое значение 
они придавали концепции нирваны. Особенности определения 
этого понятия в  работах философов, интерес к  доктринальной 
категории важны для включения данного понятия в  культуру 
России, его использования в  разных ее сферах47. Остановимся 
на  анализе нескольких работ русских философов, где понятие 
«нирвана» ими определяется или используется.

С  точки зрения пессимистического мировосприятия, типич-
ного в  целом для западного понимания этой категории, опре-
делял нирвану известный русский философ-позитивист, один 
из первых последователей О. Конта в России В.В. Лесевич. Нир-
вана у Лесевича — «небытие или всебытие» одновременно48. Это 
понимание он демонстрирует в  работах «Буддизм на  Цейлоне» 
и «Буддийские легенды и их соотношение с буддийскими догма-
тами»49. Нирвана определяется философом как результат отка-
за от связи с реальным миром, от своей индивидуальной жизни, 

44.	 Циолковский К.Э. Нирвана // Очерки о  Вселенной. Циолковский К.Э. Очерки 
о Вселенной. Калуга: Золотая аллея, 2001. С. 7–26.

45.	 Лесевич В.В. Буддийские легенды и  их  соотношение с  буддийскими догматами. 
Одесса. Типография Гальперина и  Швейцера. Почтовая, 10, 1902; Лесевич В.В. 
Буддийский нравственный тип / Этюды и  очерки. С.-Петербург. Типография 
М.М. Стасюлевича. В.О., 2 л., 7. 1886. С. 364–407; Лесевич В.В. Новейшие движе-
ния в  буддизме, поддерживаемые и  распространяемые европейцами. Русская 
мысль. Ежемесячное литературно-политическое издание. Год восьмой. Книга VIII. 
Москва. 1887. С. 1–18.

46.	 Бернюкевич Т.В. О рецепции буддийских идей в философии России конца ХIХ — 
первой половины ХХ в. // Вопросы философии. 2011. № 4. С. 153–164.

47.	 Бернюкевич Т.В. Концепт «нирвана» в контексте рецепции буддийских идей в фи-
лософской культуре России конца XIX — начала XX века // Гуманитарный вектор. 
Серия: филология, востоковедение. Издательство: Забайкальский государствен-
ный университет. 2012. № 4. С. 127–132.

48.	 Лесевич В.В. Буддизм на Цейлоне // Поэма Эдвина Арнольда «Свет Азии» Пере-
вод А. Анненской под ред. В.Лесевича с его предисловием и введением, редакти-
рованным им же. Издание второе, иллюстрированное. С.-Петербург. Типография 
и Литография В.А. Тиханова, 1893. С. 288.

49.	 Лесевич В.В. Буддийские легенды и  их  соотношение с  буддийскими догматами. 
Одесса: ипография Гальперина и Швейцера. Почтовая, 10, 1902.



Т а т ь я н а  Б е р н ю к е в и ч

как продукт созерцательных практик: «термин этот всегда и вез-
де имел два значения: объективное, относящее Нирвану за  пре-
делы возможного опыта, и субъективное, сводящее ее на извест-
ное состояние сознания, желаемое созерцателем или считаемое 
им достигнутым»50. Такое определение нирваны вполне соответ-
ствует критике Лесевичем буддизма как умозрительной метафи-
зической системы, которая, как и система западной метафизики, 
должна быть, по мнению философа-позитивиста, заменена пози-
тивной философией. 

Вполне закономерной и  объяснимой является критика буд-
дизма и его основных понятий в православном богословии и рус-
ской религиозной философии конца XIX — начала XX в. В то же 
время нельзя не отметить, что в ряде богословских работ выска-
зывается мнение о важном нравственном содержании буддизма, 
о его месте среди религий мира, значительном влиянии на жизнь 
адептов. К примеру, в разделе «Оценка буддизма» словарной ста-
тьи «Буддизм» в  «Православной богословской энциклопедии» 
(1911  г.) известный богослов и  православный историк религии 
С.С.  Глаголев начинает с  традиционной критики буддизм за  по-
нимание свободы как исключительного отрицания «бесцельной 
естественной жизни»; за то, что, по его мнению, на высших ступе-
нях буддийского нравственного совершенствования сострадатель-
ная любовь отступает перед самосозерцанием; за  сущностный 
«нигилизм». Тем не  менее Глаголев признает и  определенные 
этические достоинства буддизма. Он пишет: 

Без сомнения, буддийская мораль должна быть признана очень 
высокой, и  она могла быть создана и  усвоена только людьми, об-
ладающими громадными нравственными силами. Нравственные 
афоризмы буддизму диктовала могучая воля, рвавшаяся из  оков 
подчиняющей ее себе природы и  предпочитающая скорее уничто-
житься, чем страдать под ее ярмом51.

При анализе текстов русских религиозных философов (В. Кожев-
никова, В. Соловьева, С. Булгакова, С. Франка, Н. Лосского и др.) 
обнаруживается более сложное отношение авторов к буддийской 

50.	 Лесевич В.В. Буддизм на Цейлоне. С. 296.

51.	 Глаголев С.С. Буддизм // Православная богословская энциклопедия или Богослов-
ский энциклопедический словарь: издание под ред. проф. А. П. Лопухина. Петро-
град: Т-во А.П. Лопухина, 1900–1911. Т. 3. 1902. С. 1155.

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 5 3



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

5 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

философии. Это отношение во многом определяется собственной 
оригинальной философской системой автора и конкретной целью 
написания философской работы, в рамках которой рассматрива-
ется буддизм. В этом контексте интерес представляет известный 
труд С.Н. Булгакова «Свет невечерний». В  этой книге Булгаков 
пишет, что буддийское «ничто, небытие, нирвана, всеединство 
безразличия (tat twam asi — это есть ты)»:

… не есть круглый нуль, но является величиной в высшей степени 
положительною: именно здесь разумеется то, что существует под 
покрывалом Майи, которое только застилает наш взор миром яв-
лений; это положительное ничто и  составляет подлинную, хотя 
и трансцендентную для нас действительность, по отношению к ко-
торой и установляется типически религиозное отношение52.

По мнению философа, «нирвана», пусть и определяемая как «ни-
что», «вполне подходит» под общее самое «широкое» определе-
ние Божества. К слову, никто из русских религиозных философов 
кроме С. Булгакова не  говорил о  таком «положительном» боже-
ственном значении нирваны. Булгаков считает, что нирвана для 
буддистов является объектом «религиозной функции или предме-
том религиозного отношения». «Атеистическая» сущность буддиз-
ма, являющегося, в то же время, особого рода религией, не в том, 
что он отрицает бога в  качестве предмета религиозного отноше-
ния, а в том, что в буддизме божественное — это «ничто α privati-
vum»: «Если бы он совершил первое, он перестал бы быть религи-
ей: но так как он делает последнее, он остается религией и лишь 
ставит нам проблему, как возможно обожествлять “ничто”»53.

Философа-космиста К.Э. Циолковского в большей степени ин-
тересовали антропологические аспекты определения нирваны, 
именно эти характеристики становятся основой для построения 
им утопического образа нирваны «деятельностной». Нирвана, 
по  мнению Циолковского,  — результат контроля над страстя-
ми, который ведет к  покою и  гармоничному равновесию мыс-
лей и чувств при последующем угасании последних. «Тихое сча-
стье» постепенно с  возрастом начинает «медленно угасать», это 
сопровождается только «слабой грустью и  пресыщением жиз-

52.	 Булгаков С.Н. Свет Невечерний. Созерцания и умозрения. М.: Изд-во Республи-
ка, 1994. С. 21–22.

53.	 Там же. С. 22.



Т а т ь я н а  Б е р н ю к е в и ч

нью» и  не  препятствует плодотворной деятельности индивида. 
Таким путем и с помощью искусственного отбора, по мнению Ци-
олковского, можно прийти к  существованию совершенных лю-
дей, мало чувствительных к  радости и  страданию: «Молодость 
их не очень восторгает; и старость их не очень мучает. Получает-
ся философское равнодушие, равнодушие Будды, величие нирва-
ны»54. Именно это состояние станет основой для будущей жизни 
людей, «великие поступки» которых усовершенствуют не  толь-
ко Землю, но и Вселенную. Такая нирвана, по Циолковскому, во-
все «не смертный покой» и именно она нужна человечеству: «… 
Итак, да  здравствует деятельная нирвана, нирвана бесполезных 
чувств, но  не  поступков!»55. Статья К.Э. Циолковского «Нирва-
на» (1914  г.) послужила основанием для разработки им психо-
этической концепции, получившей затем развитие в статьях «Ум 
и страсти», «Научная этика» (1927–1928).

Рецепции буддизма в русской литературе

Одним из  интересных и  сложных вопросов рецепции буддий-
ских идей и  становления русского «азиофильства» является во-
прос об  идеях и  реминисценциях буддизма в  русской литерату-
ре. Однако если выделение основных тенденций и направлений 
восприятия буддизма в  философской мысли России хоть и  за-
труднительно, но возможно, с литературным творчеством в этом 
отношении гораздо сложнее. Причина здесь, с  одной стороны, 
в индивидуальной яркости рецепций, а, с другой, во включении 
их  в  многообразное пространство творческого восприятия мира 
художником, где важен каждый отдельный фактор становления 
писателя и поэта, формирования его художественного метода, на-
ряду с другими факторами влияния (художественной среды, твор-
ческих интенций эпохи и  конкретных литературных влияний, 
фактов личной биографии и  т. п.). В рамках этого разнообразия 
воздействия сложно (а может, и не нужно) сравнительно-оценоч-
но определить значимость рецепции буддизма. Однако при этой 
сложности восприятия буддийских идей литераторами, выявить 
и описать его можно. Вот кратко о его примерах.

Освоение буддизма и  принятие его важных этических основа-
ний очевидно в  религиозно-философской системе Л.Н. Толсто-

54.	 Циолковский К.Э. Очерки о Вселенной. М.: ПАИМС, 1992. С. 13.

55.	 Там же. С. 13.

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 5 5



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

5 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

го, в  его имперсоналистической концепции («Исповедь», «Моя 
жизнь») и яркое включение им буддийских сюжетов и легенд в ху-
дожественные произведения (Карма», «Это ты», очерки о Будде). 
Буддийские реминисценции в творчестве И. Бунина, ряд произве-
дений которого (например рассказ «Братья», где цитируется «Сут-
та-Нипата») буквально построены на положениях философии буд-
дизма и в то же время отражают бунинскую концепцию личности, 
связаны с  особенностями его художественных приемов. Перево-
ды индийских авторов К. Бальмонтом и его лирика, темы и моти-
вы которой связаны с путешествием поэта в Индию и на Цейлон 
и  интересом к  буддийскому мироощущению, к  примеру, моти-
вы иллюзорности и  мимолетности бытия. «Восточные легенды» 
Н. Мамина-Сибиряка, настроение которых связано с влиянием са-
мого «буддийского» философа Европы А. Шопенгауэра. Биогра-
фический буддийский контекст у  В. Хлебникова, включение им 
Азии в историософские поиски и пронзительное обращение к буд-
дизму как основанию для преодоления плена времени. Определе-
ние М. Волошиным буддизма как «первой религиозной ступени» 
и восхищение современным ему «посланцем буддизма» Агваном 
Доржиевым, повлиявшие и  на  последующие мистико-религиоз-
ные поиски поэта, и  на  интонации его поэзии. Раскрытие буд-
дийского образа в  рамках собственной символистской концеп-
ции в стихотворении И. Анненского «Буддийская месса в Париже» 
(при его возможном участии на этом буддийском обряде). 

Эти примеры важны и для понимания роли буддийских идей 
в русской литературе XIX — XX вв., и для определения источни-
ков таких ярких феноменов в искусстве России того времени, как 
авангард и  модернизм; как говорилось выше, эти явления нель-
зя рассматривать в отрыве от общемировых тенденций развития 
культуры, ее устремлений к Востоку в этот период.

Важным фактором вхождения буддизма в  общее культурное про-
странство России рубежа XIX  — XX вв. стало наличие особого 
культурного фона, благоприятствующего этой рецепции, сочета-
ние интереса и установки на принятие иных идей — то, что можно 
обозначить как «азиофильство». Оно имело разные формы, выра-
жалось в  разных сферах научной, общественной и  государствен-
ной деятельности. Этот фон способствовал реализации задач во-
сточной политики, как внешней, так и внутренней, стимулировал 
рост востоковедных исследований, способствовал становлению так 
называемой национальной интеллигенции на имперской перифе-



Т а т ь я н а  Б е р н ю к е в и ч

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 5 7

рии. В  то  же время этот фон был результатом деятельности кон-
кретных ученых, исследователей-путешественников (И.П.  Мина-
ев, Ф.И. Щербатской, С.Ф. Ольденбург, А.М. Позднеев, П.К. Козлов 
и  др.), государственных деятелей, лидеров буддийского духовен-
ства (Агван Доржиев, Пандито-Хамбо-лама Дымпил Гомбоев и др.). 
В  их  ряду есть уникальные личности, совмещающие в  своей дея-
тельности и государственную службу, связанную с Востоком, и ис-
следовательские (этнографические и религиоведческие) интересы, 
и творчество (П.П. Семёнов-Тянь-Шанский, Э.Э. Ухтомский и др.). 

В то же время нельзя не учитывать фактор если не изучения, 
то  хотя бы попытки определения сущности буддизма в  рамках 
православных сравнительно-апологетических идей (С. Глаголев, 
В. Кожевников). Как ни парадоксально, он также имел значение 
для рецепции буддийских идей в  российской культуре. Право-
славные богословы и миссиологи, стремясь определить глубокие 
различия буддизма и христианства, так или иначе «информиро-
вали» читателей об  иной религии, вызывая интерес к  ней. Ме-
жду прочим, к  началу XX в. изменилась тональность православ-
ных работ о  буддизме, они стали менее воинственными и  если 
не уважительными (когда речь шла об искренней религиозности 
буддистов), то, по крайней мере, спокойно-объяснительными; тем 
не менее православные авторы говорили о духовной «пропасти» 
между восточными и  христианскими учениями с  точки зрения 
догматов и священных текстов.

Безусловно, способы и  формы освоения буддийских идей 
в разных сферах культуры (например, в философии и литературе) 
различались и зависели не только от общих, мировых и россий-
ских, тенденций, но  и  от  специфики интеллектуальных концеп-
ций и творческих систем конкретных авторов. Интерес к буддиз-
му в  русской философии либо проявлялся в  контексте исканий 
русской религиозной философии с ее духовно-универсалистски-
ми и нравственно-антропологическими интенциями (В. Соловь-
ев, С. Булгаков, Н. Бердяев, Н. Лосский, С. Франк), либо помо-
гал обнаружить новый материал для аргументации собственных 
философских идей (И. Лапшин, В. Вернадский, К. Циолковский, 
В. Лесевич). Наконец, буддийские идеи могли включаться в ори-
гинальные философско-эзотерические системы (Е. Блаватская, 
Е. Рерих). Сложный механизм освоения инокультурных идей от-
разился в  интерпретации и  даже своеобразном конструирова-
нии содержания основополагающих буддийских категорий, на-
пример, таких как «нирвана». В литературных произведениях 



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

5 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

конца XIX  — начала XX в. присутствие буддийских идей и буд-
дийских реминисценций невозможно рассматривать вне контек-
ста взаимоотношений философии и литературы и их различия в 
механизмах включения новых идей в пространство авторского 
текста. Так, примеры рецепции буддизма в русской литературе 
(в творчестве Л. Толстого, И. Бунина, И. Анненского, К. Бальмон-
та, М. Волошина, В. Хлебникова) отличаются индивидуальной 
яркостью и органичностью с точки зрения творческого мировос-
приятия и авторского художественного метода.

 

Библиография / References

Агван Доржиев — выдающийся политический, общественный, религиозный деятель 
и  видный российский дипломат. Сборник научных статей. Улан-Удэ: ФГОУ 
ВПО ВСГАКИ, 2007. 

Андреев А.И. Храм Будды в Северной столице. СПб.: «Нартанг», 2004.

Бернюкевич Т.В. Буддизм в российской философской культуре: «чужое» и «свое». М.: 
Книжный дом «Либроком», 2009. 

Бернюкевич Т.В. Буддизм в  русской литературе конца XIX  — начала XX века: идеи 
и реминисценции. СПб.: Нестор-История, 2018.

Бернюкевич Т.В. Концепт «нирвана» в контексте рецепции буддийских идей в фило-
софской культуре России конца XIX  — начала XX века // Гуманитарный век-
тор. Серия: филология, востоковедение. Издательство: Забайкальский госу-
дарственный университет. 2012. № 4. С. 127–132.

Бернюкевич Т.В. Внешнеполитические факторы рецепции буддийских идей в России 
в конце XIX — начале XX в. // Концепт: философия, религия, культура. 2017. 
№ 2. С. 54–63.

Бернюкевич Т.В. О рецепции буддийских идей в философии России конца ХIХ — пер-
вой половины ХХ в. // Вопросы философии. 2011. № 4. С. 153–164.

Булгаков С.Н. Свет Невечерний. Созерцания и умозрения. М.: Изд-во Республика, 1994.

Ванчикова Ц.П. Тибетские и монгольские источники о деятельности первых настоя-
телей Цугольского дацана // Культура Центральной Азии: письменные источ-
ники. Улан-Удэ, 2006. С. 85–101.

Ванчикова Ц.П., Чимитдоржин Д.Г. История буддизма в  Бурятии: 1945–2000 гг. 
Улан-Удэ: Изд-во БНЦ СО РАН, 2006.

Вернадский В.И. Начало и вечность жизни// Вернадский В.И. Начало и вечность жиз-
ни / Сост., вступ. ст., коммент. М.С. Бастраковой, И.И. Мочалова, В.С. Неапо-
литанской. М.: Сов. Россия, 1989. С. 79–113

Глаголев С.С. Буддизм // Православная богословская энциклопедия или Богословский 
энциклопедический словарь: издание под ред. проф. А.П. Лопухина. Петро-
град: Т-во А.П. Лопухина, 1900–1911. Т. 3: Ваал — Вячеслав, 1902. С. 1147–1157.

Доржиев А. Занимательные заметки: описание путешествия вокруг света (Автобио-
графия [в  стихах]) / Пер. с  монг. А.Д. Цендиной; транслитерация, предисл., 
коммент., глоссарий и  указ. А.Г. Сазыкина и  А.Д. Цендиной. М.: Восточная 
литература, 2003. 



Т а т ь я н а  Б е р н ю к е в и ч

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 5 9

Ермакова Т.В. Буддийский мир глазами российских исследователей ХIХ  — первой 
трети XX века (Россия и сопредельные страны). СПб.: Наука, 1998.

Жуковская Н.Л. О  буддизме и  буддистах. Статьи разных лет: 1969–2011. М.: Ориен-
талия, 2013.

Лапшин И.И. Проблема «чужого я» в индийской философии. В надзаг. «Отдельный 
оттиск» из  XVI тома, № 1–2 (1947). «Archiv  — Orientalini (1947)». Б.м., б.г. 
С. 96–109.

Лепехов С.Ю. Цивилизационные последствия распространения буддизма Махаяны 
на азиатском континенте // Вестник Бурятского государственного университе-
та. 2016. Вып. 6. C. 48–59.

Лесевич В.В. Буддизм на Цейлоне // Поэма Эдвина Арнольда «Свет Азии». Перевод 
А. Анненской под ред. В. Лесевича с его предисловием и введением, редакти-
рованным им же. Издание второе, иллюстрированное. С.-Петербург. Типогра-
фия и Литография В.А. Тиханова, Садовая № 27, 1893.

Лесевич В.В. Буддийские легенды и их соотношение с буддийскими догматами. Одес-
са: Типография Гальперина и Швейцера. Почтовая, 10, 1902. 

Лесевич В.В. Буддийский нравственный тип / Этюды и  очерки. СПб: Типография 
М.М. Стасюлевича. В.О., 2 л., 7, 1886.

 Лесевич В.В. Новейшие движения в буддизме, поддерживаемые и распространяемые 
европейцами. Русская мысль. Ежемесячное литературно-политическое изда-
ние. Год восьмой. Книга VIII. Москва. 1887. С. 1.

Россия и Тибет: сборник русских архивных документов, 1900–1914. М.: Вост. литера-
тура, 2005.

Русско-индийские отношения в 1900–1917 гг. Сборник архивных документов и мате-
риалов. М.: Восточная литература, 1999.

Сафронова Е.С. Буддизм в России (российские буддологи о буддизме в России) // Го-
сударство, религия, церковь в России и за рубежом. 2010. № 1. С. 140–164.

Сафронова Е.С. Буддизм в России. М.: Изд-во РАГС, 1998.

Стрижак Ю.Н. Вл. Соловьев и  кн. Ухтомский. Личное общение и  судьбы Рос-
сии // Вестник Челябинского государственного университета. 2013. № 13 (304). 
Философия. Социология. Культурология. Вып. 29. С. 153–158.

Уланов М.С. Буддизм в русской культуре конца XIX — первой половины XX века. Эли-
ста: Изд-во КалмГУ, 2006.

Ухтомский Э.Э. Из области ламаизма. К походу англичан на Тибет. С.-Петербург. Па-
ровая Скоропечатня, 1904. 

Ухтомский Э.Э. Из прошлого: [Сб. стихов]. СПб: паровая скоропеч. «Восток», 1902.

Ухтомский Э.Э. О состоянии миссионерского вопроса в Забайкалье. С.-Петербург. Си-
нодальная типография, 1892.

Циолковский К.Э. Нирвана // Очерки о  Вселенной. Циолковский К.Э. Очерки о  Все-
ленной. Калуга: Золотая аллея, 2001. С. 7–26.

Циолковский К.Э. Очерки о Вселенной. М.: ПАИМС, 1992.

Цыремпилов Н.В. Буддизм и империя. Бурятская община в России (XVIII — нач. XX в.). 
Улан-Удэ: Институт монголоведения, буддологии и тибетологии СО РАН, 2013.

Agvan Dorzhiev — vydaiushchiisia politicheskii, obshchestvennyi, religioznyi deiatel’ i vid‑
nyi rossiiskii diplomat. Sbornik nauchnykh statei [Aghvan Dorzhiev is an outstand-
ing political, public, religious leader and a prominent Russian diplomat. Collection 
of scientific articles] (2007). Ulan-Udė: FGOU VPO VSGAKI. 



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

6 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Andreev, A.I. (2004) Khram Buddy v Severnoi stolitse [Budda cathedral in the Nosthern 
capital]. SPb.: Nartang.

Berniukevich, T.V. (2009) Buddizm v rossiiskoi filosofskoi kulʹture: «chuzhoe» i «svoe» 
[Buddhism in Russian philosophical culture: “alien” and “ours”]. M.: Knizhnyi dom 
«Librokom».

Berniukevich, T.V. (2018) Buddizm v russkoi literature kontsa XIX — nachala XX veka: 
idei i reministsentsii [Buddhism in Russian literature of the late XIX — early XX 
centuries: ideas and reminiscences]. SPb: Nestor-Istoriia.

Berniukevich, T.V. (2012) “Kontsept «nirvana» v kontekste retseptsii buddiiskikh idei v 
filosofskoi kulʹture Rossii kontsa XIX — nachala XX veka” [The concept of “nirvana” 
in the context of the reception of Buddhist ideas in the philosophical culture of Rus-
sia of the late XIX  — early XX centuries], Gumanitarnyi vektor. Seria: filologia, 
vostokovedenie. Izdatelʹstvo: Zabaikalʹskiy gosudarstvennyi universitet 4: 127–132.

Berniukevich, T.V. (2011) “O retseptsii buddiiskikh idei v filosofii Rossii kontsa XIX — per-
voy poloviny XX v.” [On the reception of Buddhist ideas in the Russian philosophy 
at the end of the 19th — the first half of the 20th century], Voprosy filosofii 4: 153–
164.

Berniukevich, T.V. (2017) “Vneshnepoliticheskie faktory retseptsii buddiyskikh idei v Rossii 
v kontse XIX — nachale XX v.” [Foreign policy factors of reception of Buddhist ide-
as in Russia in the late XIX  — early XX centuries], Kontsept: filosofiia, religiia, 
kulʹtura 2: 54–63.

Bulgakov, S.N. (1994) Svet Nevecherniy. Sozertsania i umozrenia [Non-Evening Light. Con-
templation and speculation]. M.: Izd-vo Respublika.

Dorzhiev, A. (2003) Zanimatelnie zametki: Opisanie puteshestviia vokrug sveta (Aftobio‑
grafia) [Amusing notes: journey around the world (autobiography)], translated 
from Mongolian A. Tsendina; transliteration, foreword, glossary and index 
A. Sazikin & A.Tsendina. Moscow: Vostochnaya literatura. 

Ermakova, T.V. (1998) Buddiiskii mir glazami rossiiskikh issledovatelei ХIХ — pervoi treti 
XX veka (Rossiia i sopredelʹnye strany) [The Buddhist world through the eyes of 
Russian scholars of the 19th century — the first third of the 20th century (Russia 
and neighboring countries)]. SPb.: Nauka.

Glagolev, S.S. (1902) “Buddizm” [Buddism], in A.P. Lopukhin (ed.) Pravoslavnaia bo‑
goslovskaia entsiklopediia ili Bogoslovskii entsiklopedicheskii slovarʹ, pp. 1147–
1157. Petrograd: T-vo A.P. Lopukhina, 1900–1911. T. 3: Vaal — Viacheslav.

Lapshin, I.I. Problema “chuzhogo ia” v indiiskoi filosofii [The “Alien Self” Problem in In-
dian Philosophy]. V nadzag. «Otdelʹnyi ottisk» iz XVI toma, № 1–2 (1947). “Ar-
chiv — Orientalini (1947)”, pp. 96–109

Lepekhov, S. Iu. (2016) “Tsivilizatsionnye posledstviia rasprostraneniia buddizma Makha-
iany na aziatskom kontinente” [The civilizational consequences of the spread of 
Mahayana Buddhism on the Asian Continent], Vestnik Buriatskogo gosudarstven‑
nogo universiteta 6: 48–59.

Lesevich, V.V. (1902) Buddiiskie legendy i ikh sootnoshenie s buddiiskimi dogmatami 
[Buddhist legends and their relationship with Buddhist dogma]. Odessa: Tipografi-
ia Galʹperina i Shveitsera. Pochtovaia, 10.

Lesevich, V.V. (1886) Buddiiskii nravstvennyi tip. Etiudy i ocherki [Buddhist moral type. 
Etudes and essays]. SPb: Tipografiia M.M. Stasiulevicha. V.O., 2 l., 7.

Lesevich, V.V. (1893) “Buddizm na Tseilone” [Buddhism on Ceylon], in V. Lesevich (ed.) 
Poema Edvina Arnolʹda “Svet Azii”. SPb: Tipografia i Litografia V.A. Tikhanova.

Lesevich, V.V. (1887) Noveishie dvizheniia v buddizme, podderzhivaemye i rasprostrani‑
aemye evropeitsami [The newest movements in Buddhism, supported and dissem-



Т а т ь я н а  Б е р н ю к е в и ч

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 6 1

inated by Europeans]. Russkaia myslʹ. Ezhemesiachnoe literaturno-politicheskoe 
izdanie. God vosʹmoi. Kniga VIII. Moskva. s. 1

Rossia i Tibet: sbornik russkih arhivnih dokumentov, 1900–1914 [Russia and Tibet: collec-
tion of Russian archival documents] (2005), Moskva: Vostochnaya literatura. 

Russko-indiyskie otnosheniia v 1900–1917 gg. Sbornik arkhivnykh dokumentov i material-
ov [Russian-Indian relations in 1900–1917 Collection of archival documents and 
materials] (1999). M.: Vostochnaia literatura.

Safronova, E.S. (1998) Buddizm v Rossii [Buddhism in Russia]. M.: Izd-vo RAGS.

Safronova, E.S. (2010) “Buddizm v Rossii (rossiiskie buddologi o buddizme v Rossii)” [Bud-
dhism in Russia (Russian Buddhist scholars on Buddhism in Russia)], Gosudarst‑
vo, religiia, Tserkovʹ v Rossii i za rubezhom 1: 140–164.

Strizhak, Iu.N. (2013) “Vl. Solovʹev i kn. Ukhtomskii. Lichnoe obshchenie i sudʹby Rossii” 
[Vl. Soloviev and Prince Ukhtomsky. Personal communication and the fate of Rus-
sia], Vestnik Cheliabinskogo gosudarstvennogo universiteta 13 (304). Filosofiia. 
Sotsiologiia. Kulʹturologiia 29: 153–158.

Tsiolkovskii, K.E. (2001) “Nirvana” [Nirvana], in K.E. Tsiolkovskii Ocherki o Vselennoi, 
pp. 7–26. Kaluga: Zolotaia alleia.

Tsiolkovskii, K.E. (1992) Ocherki o Vselennoi [Essays on the Universe]. M.: PAIMS.

Tsyrempilov, N.V. (2013) Buddizm i imperiia. Buryatskaia obshchina v Rossii (XVIII  — 
nach. XX v.) [Buddhism and empire. The Buryat community in Russia (XVIII  — 
early XX century)]. Ulan-Ude: Institut mongolovedeniya, buddologii i tibetologii 
SO RAN.

Ukhtomskiy, E.E. (1904) Iz oblasti lamaizma. K pokhodu anglichan na Tibet [From the 
realm of Lamaism. To the campaign of the British in Tibet]. SPb: Parovaya Skoro-
pechatnya. 

Ukhtomskiy, E.E. (1892) O sostoyanii missionerskogo voprosa v Zabaikalʹe [On the mis-
sionary issue in Zabaikal’e]. SPb: Sinodalʹnaia tipografiia.

Ukhtomskiy, E.E. (1902) Iz proshlogo: [Sb. stikhov] [From the Past. Collection of poetry]. 
SPb: parovaya skoropech. “Vostok”.

Ulanov, M.S. (2006) Buddizm v russkoi kulʹture kontsa XIX  — pervoi poloviny XX veka 
[Buddhism in Russian culture of the late XIX — the first half of the XX century]. 
Elista: Izd-vo KalmGU.

Vanchikova, Ts.P. (2006) “Tibetskie i mongolʹskie istochniki o deiatelʹnosti pervykh nastoi-
atelei Tsugolʹskogo datsana” [Tibetan and Mongolian sources on the activities of 
the first rectors of the Tsugolsky datsan], in Kulʹtura TSentralʹnoi Azii: pisʹmennye 
istochniki, pp. 85–101. Ulan-Ude.

Vanchikova, Ts.P., Chimitdorzhin, D.G. (2006) Istoriia buddizma v Buriatii: 1945–2000 gg. 
[The history of Buddhism in Buryatia: 1945–2000]. Ulan-Ude: Izd-vo BNTS SO 
RAN.

Vernadskii, V.I. (1989) Nachalo i vechnostʹ zhizni [The beginning and eternity of life], in 
Vernadskii, V.I. Nachalo i vechnostʹ zhizni, pp. 79–113. M.: Sov. Rossiia.

Zhukovskaia, N.L. (2013) O buddizme i buddistakh. Statʹi raznykh let: 1969–2011 [About 
Buddhism and Buddhists. Articles of different years: 1969–2011]. M.: Orientali-
ia.



Тимур Бадмацыренов, Владимир Родионов

Буддийское возрождение 
и конструирование буддийского 
сообщества в современной Бурятии

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2020-38-1-62-85

Timur Badmatsyrenov, Vladimir Rodionov

Buddhist Revival and Buddhist Community Construction in 
Contemporary Buryatia

Timur Badmatsyrenov — Buryat State University (Ulan-Ude, Rus-
sia). batorovitch@mail.ru

Vladimir Rodionov — Buryat State University (Ulan-Ude, Russia). 
vladimir_198025@mail.ru

The current development of Buddhism in Buryatia is often character‑
ized by the term “revival”. The leadership of Buriat Buddhists, Pandi‑
to Khambo Lama Damba Ayusheev and his circle, played the central 
role in the ideological construction of this revived tradition. The ac‑
tivities of the “Buddhist Traditional Sangha of Russia” (BTSR) are not 
limited to the religious sphere and cover a variety of aspects of the so‑
cio-political and economic life of Buryatia. BTSR is often opposed by 
other Buddhist organizations and groups. This opposition, or compe‑
tition, forces BTSR to make significant efforts to integrate the “tradi‑
tional” Buddhist community. This paper identifies the basic elements 
of constructing the Buddhist “revival” in Buryatia through the analy‑
sis of the activities of the Buddhist leadership. The leitmotif of the re‑
vival/invention of the tradition is the claim of historical continuity 
and defining clear ethnic boundaries of the Buryat Buddhist commu‑
nity and its ability to overcome marginality within Russia and within 
the Buddhist community worldwide. Another element of this struggle 
for legitimacy is sacralization of the Buryat territory by introducing 
specific Buddhist markers. The most significant of such markers was 
the so-called “recovery of the immortal body of the Lama Itigelov.” 

Бадмацыренов Т., Родионов В. Буддийское возрождение и конструирование буддийского сообщества в современной 
Бурятии // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2020. №1 (38). С. 62–85. 

Badmatsyrenov, Timur, Rodionov, Vladimir (2020) “Buddhist Revival and Buddhist Community Construction in Contempo-
rary Buryatia”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 38(1): 62–85.

6 2 �

	

	 Статья выполнена при финансовой поддержке гранта РФФИ № 17-01-00117 «Буд-
дизм и национализм во Внутренней Азии». 



Т и м у р  Б а д м а ц ы р е н о в ,  В л а д и м и р  Р о д и о н о в

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 6 3

This created a basis for supporting prestige and legitimacy of Buryat 
Buddhism and its claims to the status of an important Buddhist cent‑
er in Russia and worldwide.

Keywords: Buddhism, Buddhist communities, Buryatia, religious 
revival. 

СОВРЕМЕННОЕ развитие буддизма Бурятии часто харак-
теризуется термином «возрождение». Случай Республики 
Бурятии представляет собой особый интерес для социоло-

гического исследования способов, форм и направлений конструи-
рования религиозного возрождения, поскольку в  нем наблюда-
ется пересечение различающихся социальных и  идейных форм 
буддийских сообществ. В  регионе ярко представлены общины, 
ориентированные на  глобальную коммуникативную сеть тибет-
ского буддизма, конвертитские группы, «традиционалистские» 
сообщества бурятских священнослужителей и  мирян. Все эти 
группы обладают разным видением направлений развития буд-
дизма Бурятии.

Однако ключевое место среди них занимает Буддийская тра-
диционная сангха России (БТСР) во  главе с  XXIV Пандито Хам-
бо-ламой Дамбой Аюшеевым. Деятельность БТСР не ограничива-
ется религиозной сферой, но охватывает самые разные стороны 
общественно-политической и экономической жизни Бурятии, ча-
сто встречаясь с  противодействием иных групп, включая регио-
нальные власти, буддийские общины и другие организации. Это 
вынуждает прилагать значительные усилия для интеграции «тра-
диционного» буддийского сообщества Бурятии, особенно в отно-
шениях с верующими, государством и иными буддийскими общи-
нами. Деятельность БТСР имеет в регионе наиболее завершенное 
идейное оформление, с опорой на собственные медийные ресур-
сы, такие как телевизионный канал «Селенга ТВ», радиостанцию 
«Буряад ФМ» и  развитую интернет-инфраструктуру, включаю-
щую сайты и онлайн-сообщества в социальных сетях.

Цель статьи состоит в  выявлении основных элементов кон-
струирования буддийского «возрождения» Бурятии через анализ 
деятельности Дамбы Аюшеева. При написании этой статьи мы 
опирались на работы Питера Бергера и Томаса Лукмана, а также 
Бенедикта Андерсона. Этот подход помещает в фокус рассмотре-
ния социальные конструкты — «системы знания», идейно-смыс-



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

ловые структуры, относительно которых в определенных сообще-
ствах формируется консенсус по поводу их признания в качестве 
«реальности». Кроме того, важно не  только исследовать «эмпи-
рическое многообразие знания», но и процессы, с помощью кото-
рых любая система «знания» становится социально признанной1. 
В призму такого рассмотрения помещаются сообщества, в рамках 
которых происходит воспроизводство смыслов и интерпретаций 
социальной реальности, а  также взаимодействия между такими 
сообществами. Особое значение в  процессе исследования с  этих 
позиций получает идея историчности, при помощи которой про-
исходит анализ трансформации способов конструирования со-
циальной реальности в зависимости от исторического контекста.

Идеи Бенедикта Андерсона стали важным источником пони-
мания буддийских сообществ как «воображаемых», то  есть воз-
никающих как социально и  политически конструируемые идеи, 
транслирующие ценностно-нормативные образцы, интегрирую-
щие действия людей, признающих их  в  качестве значимых. Ан-
дерсон рассматривает нации как «особого рода культурные арте-
факты» современности, возникающие из взаимодействия разных 
исторических сил, в  результате которого формируется «вообра-
женное политическое сообщество», члены которого не включены 
в непосредственные взаимодействия, но которое описывается как 
«глубокое, горизонтальное товарищество», имеющее конечные 
границы и суверенитет2. Нация в таком понимании выступает как 
новый, характерный для современного общества способ связывать 
воедино в  целостном восприятии пространство, время и  челове-
ческую солидарность3. Следует отметить, что нации не  являются 
единственно возможной формой «воображенных сообществ», им 
исторически предшествуют религиозные сообщества и династиче-
ские государства, выступавшие как самоочевидные культурные си-
стемы и само собой разумеющиеся системы координат. 

Данная статья направлена на выявление способов, при помощи 
которых Буддийская традиционная сангха России во главе с Пандито 
Хамбо-ламой Дамбой Аюшеевым воспроизводит воображаемое «воз-

1.	 Бергер П., Лукман Т. Социальное конструирование реальности. М.: Медум, 1995. 
С. 12.

2.	 Андерсон Б. Воображаемые сообщества: размышления об  истоках и  распростра-
нении национализма. М.: Кучково поле, 2016. С. 47–49.

3.	 Баньковская С. Воображаемые сообщества как социологический феномен // Ан‑
дерсон Б. Воображаемые сообщества: размышления об  истоках и  распростране-
нии национализма. М.: Кучково поле, 2016. С. 18.

6 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь



Т и м у р  Б а д м а ц ы р е н о в ,  В л а д и м и р  Р о д и о н о в

рожденное» буддийское сообщество Бурятии. В  анализе направле-
ний конструирования буддийского возрождения Бурятии нами особо 
выделяется «сакральная география» как способ построения относи-
тельно целостного идейного видения пространственных и времен-
ных связей буддийского сообщества, прежде всего буддийских мо-
настырей-дацанов и локальных (приходских) сообществ верующих.

В настоящее время в регионе сформировалось несколько буддий-
ских сообществ, претендующих на  собственное видение стратегии 
и содержания буддийского возрождения Бурятии. В постсоветское 
время буддийская сангха Бурятии активно включилась в этнополи-
тические и этнокультурные процессы, что, с одной стороны, повлек-
ло за собой усиление ее влияния в отдельных сферах общественной 
жизни региона, а  с  другой привело к  организационному ослабле-
нию и  появлению нескольких альтернативных «проектов» разви-
тия буддизма и конкурентной борьбе между группами внутри духо-
венства. Кроме того, на региональные процессы оказывают влияние 
появление значительного числа религиозных общин буддистов-ми-
рян в российских регионах, где буддизм прежде не был распростра-
нен. Влиятельные буддийские зарубежные центры, особое место 
среди которых занимают Далай-лама XIV и тибетская диаспора, об-
ладают высоким духовным авторитетом и выступают как значимый 
ресурс религиозной харизмы, практически независимый от россий-
ских общин. Для групп «внеэтнических» буддистов-конвертитов 
в крупных городах «традиционное» буддийское духовенство Буря-
тии, Тувы и Калмыкии часто представляется как этнически ограни-
ченное и не воспринимается как достаточно легитимный источник 
религиозного буддийского смысла и определенности4. 

Надо отметить, что религиозный ландшафт буддийских общин 
региона характеризуется неоднородностью. В Республике Бурятии 
на  1 января 2019 года зарегистрировано свыше семидесяти буд-
дийских религиозных организаций, из  которых около тридцати 
не состоят в централизованной религиозной организации (ЦРО) 
«Буддийская традиционная сангха России», а входят в состав еще 
семи буддийских ЦРО, включающих общины в  разных россий-
ских регионах5. На  территории региона действуют также незави-
симые общины и отдельные священнослужители. Надо отметить 

4.	 Агаджанян А.С. Буддизм в  современном мире: мягкая альтернатива глобализ-
му // Религия и  глобализация на  просторах Евразии / под ред. А. Малашенко 
и С. Филатова. М.: Неостром, 2005. С. 228.

5.	 Информация о  зарегистрированных некоммерческих организациях [http://unro.
minjust.ru/NKOs.aspx, доступ от 23.08.2019]



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

6 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

также, что в государственной статистике не учитываются буддий-
ские религиозные группы, сообщества верующих мирян, возни-
кающие вокруг монастырей, а также такое новое явление, как он-
лайн-сообщества в социальных медиа, обладающие выраженными 
особенностями, на  которые не  обращают внимание исследовате-
ли религиозных организаций. Современные буддийские сообще-
ства Бурятии обладают сложной социальной структурой, склады-
вающейся под воздействием целого ряда факторов, что позволяет 
относить их  к  нескольким типам6. Взаимодействие между ними 
и  иными субъектами общественных отношений часто имеет раз-
нонаправленный характер и приобретает черты соперничества.

Социологические исследования, проводимые в  регионе, фик-
сируют устойчивый рост религиозности населения. Если в  со-
ветский период провозглашалась победа атеистического миро-
воззрения, то  в  современной Бурятии считают себя религиозно 
верующими более половины респондентов. Кроме того, фиксиру-
ются этнические различия в воспроизводстве религиозности: так, 
буряты чаще, чем русские, относят себя к религиозно верующим 
(72% и 47,8% соответственно)7.

В апреле-мае 2017 года авторами данной статьи и коллективом 
кафедры политологии и социологии БГУ им. Д. Банзарова было 
проведено социологическое исследование «Толерантность и при-
чины проявления экстремизма в  молодежной среде» в  семи ад-
министративных образованиях региона. В нем содержался блок, 
направленный на  выявление особенностей религиозных пред-
ставлений населения Республики Бурятии. Было 1200 респонден-
тов. Выборка квотная. Основными параметрами выборки иссле-
дования являлись пол, возраст, тип поселения и национальность.

Как показывает исследование, около трети опрошенных респон-
дентов отнесли себя к числу последователей буддизма. Небольшая 
доля опрошенных являются приверженцами одновременно буд-
дизма и  иных религий. Этническая идентичность оказывает су-
щественное влияние на декларирование религиозности. Так, сре-
ди считающих себя последователями буддизма большая часть 
(85,8%)  — это буряты, 9,5%  — русские, а  4,6%  — представители 

6.	 Бадмацыренов Т.Б. Социальная структура буддийского сообщества: компоненты 
и их взаимодействия // Ойкумена. Регионоведческие исследования. 2017. № 2 (41). 
С. 21–23.

7.	 Межнациональные, религиозные, этнопсихологические реалии Бурятии и вопро-
сы гражданской активности населения / отв. ред. Ц.Б. Будаева. Улан-Удэ: Изда-
тельство Бурятского госуниверситета, 2013. С. 29.



Т и м у р  Б а д м а ц ы р е н о в ,  В л а д и м и р  Р о д и о н о в

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 6 7

иных этнических групп. Самая большая доля последователей буд-
дизма среди респондентов-бурят  — 73,9%, в  то  время как среди 
представителей других этнических групп их доля составила 17,3%, 
а среди респондентов-русских себя считают буддистами 5,8%8.

Репертуар религиозных практик и  буддийской идентичности 
в  регионе также характеризуется специфическими признаками, 
вследствие включения верующих в  разные типы сообществ9. Как 
показывают результаты анкетного опроса 880 респондентов-буд-
дистов, проведенного в  2015–2016 годах, существенные отличия 
характеризуют буддийских профессионалов-лам, буддистов-ми-
рян и верующих локальных сообществ-приходов буддийских мона-
стырей. Монастырские сообщества священнослужителей-профес-
сионалов и их прихожане включены в процессы «восстановления» 
традиционного монастырского и внемонастырского культа, вклю-
чая буддийские храмовые и бытовые обряды, а также ассимилиро-
ванные культы «хозяев местности» и «обо». Религиозные практики 
«мирян» часто вариативны и связаны с медитацией и тантрой, чте-
нием (начитыванием) мантр и священных книг. Большинство чле-
нов общин этого типа вовлечены в ритуализированные отношения 
ученичества с буддийскими учителями-лидерами этих сообществ.

Все это обусловило стремление Буддийской традиционной 
сангхи России и  ее лидера к  разработке единой стратегии кон-
струирования «возрожденного» буддийского сообщества Бурятии.

Идея «возрождения» буддизма Бурятии концептуально на-
чинает свое формирование в 1980-е гг., когда на волне широких 
преобразований происходит ревитализация религии. Изменения 
государственной политики в отношении религии и церкви, фор-
мирование нового законодательства в сфере религии и трансфор-
мация общественного сознания приводят к значительному росту 
числа верующих и религиозных организаций. Понятие «религи-
озного ренессанса» имеет несколько измерений, среди которых 
С.Д. Лебедев отмечает однозначно положительную оценку, сбли-
жение с «духовным возрождением», политически обусловленную 
коннотацию с «традиционными религиями»10. 

8.	 Данные этих исследований не  опубликованы. Часть результатов представлена 
в диссертации Т.Б. Бадмацыренова «Социальная структура буддийских сообществ 
современной Бурятии» (защита состоялась 19.10.2018).

9.	 Буддизм и социорелигиозные процессы в России и Монголии / отв. ред. Т.Б. Бад-
мацыренов. Улан-Удэ: Издательство Бурятского госуниверситета, 2016. С. 101–102.

10.	 Лебедев С.Д. Религиозный ренессанс как социальная реальность: к демифологи-
зации понятия // Социологический журнал. 2007. № 2. С. 24–26



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

6 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Можно отметить значительную роль в  формировании совре-
менных представлений о  «возрожденном» буддизме предста-
вителей бурятской научной и  художественной интеллигенции, 
по  инициативе которых в  1990-е годы был проведен ряд науч-
ных конференций, где подверглись пересмотру многие аспекты 
деятельности буддийского духовенства. Если в советский период 
буддизм и  буддийские священнослужители подвергались крити-
ке и  признавались реакционным классовым явлением, то  с  кон-
ца 1980-х годов буддизм стал восприниматься как неотъемлемая 
и  даже центральная часть процессов национально-культурно-
го возрождения. К.М. Герасимова, например, считала, что ламы 
и  хувараки «составили значительный отряд средневековой ин-
теллигенции, которая укоренила индо-тибетскую образованность 
на  почве этнической культуры Бурятии»11. В  публикациях этого 
периода, научных и  публицистических, начинают преобладать 
положительные оценки исторической роли буддизма в  культу-
ре, образовании, здравоохранении и других сферах жизни бурят-
ского общества.

Хотя программа возрождения буддизма никогда не  была 
оформлена в  виде отдельного документа, но  фактически пред-
ставлена в публикациях священнослужителей, печатных издани-
ях БТСР и СМИ, в которых транслируется идея о том, что: 

Как показала история, именно институт Пандито Хамбо-лам стал 
хранителем духовного наследия нашей национальной культуры 
и  самого бурятского народа. Начиная с  1990-х годов наши верую-
щие сумели, несмотря ни на какие трудности, возродить свои даца-
ны. За  два десятилетия мы восстановили практически все дорево-
люционные монастыри. Более того, по желанию верующих Сангха 
России возвела новые дацаны в тех местах, где никогда их не было — 
в городах Чита, Иркутск, Якутск. В этом уникальном процессе воз-
рождения традиционного буддизма России, возрождения веры за-
ключена целая история нашего народа12.

11.	 Герасимова К.М. Об  исторических формах национальной культуры бурят // На-
циональная интеллигенция, духовенство и проблемы социального, национально-
го возрождения народов Республики Бурятия. Улан-Удэ: Изд-во  БНЦ СО  РАН, 
1995. С. 46–47.

12.	 Традиционный буддизм России. К 250-летию института Пандито Хамбо-лам Рос-
сии. Улан-Удэ: Байкал-Гео, 2014. С. 2.



Т и м у р  Б а д м а ц ы р е н о в ,  В л а д и м и р  Р о д и о н о в

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 6 9

Можно сделать вывод о  том, что важнейшими элементами кон-
струирования «возрожденного» буддийского сообщества Бурятии 
выступают история Пандито Хамбо-лам, сакрализация простран-
ства и связь верующих с буддийскими монастырями, что превра-
щает БТСР в доминирующую в регионе традиционную буддийскую 
организацию. Эта роль получила закрепление в первоначальной 
редакции закона Республики Бурятии «О  религиозной деятель-
ности на  территории Республики Бурятия»13. Позже эти положе-
ния были исключены или утратили силу в ходе приведения регио-
нального законодательства в соответствие с федеральным.

Как отмечает Е.А. Островская, в  процессе возрождения буд-
дизма российским буддистам предстояло найти новые формы су-
ществования в  рамках современного российского общества, от-
личного от имперской модели, в которой исторически развивался 
буддизм России. Среди таких «вызовов», концептуальные ответы 
на которые, по ее мнению, не были найдены, она выделяет форми-
рование эффективных способов воспроизводства социорелигиоз-
ных институтов, а именно определение легальных и признаваемых 
государством, обществом и верующими источников финансирова-
ния монастырей и  религиозных образовательных центров, спосо-
бов пополнения численности монашества, активизацию миссио-
нерской деятельности и преодоление пережитков этнизации14. Она 
отмечает противоречивость буддийской религиозной идентично-
сти, отразившуюся в стремлении сохранить собственную этнокон-
фессиональную специфику и  вместе с  тем влиться в  глобальную 
коммуникативную сеть тибетского буддизма, что обусловило как 
конфликтность этого процесса, так и многообразие его оценок.

В  ряде работ «буддийское возрождение» Бурятии рассматри-
вается как часть более широкого процесса бурятского националь-
но-культурного возрождения. В  этом контексте основное внима-
ние обращается на связь этнических и религиозных конструктов 
в  процессе воспроизводства буддийских идей. Дарима Амоголо-
нова в  качестве характерных черт современных социокультур-
ных процессов выделяет десекуляризацию общественного созна-
ния и подчинение религиозных идей и практик главенствующей 

13.	 Первоначальную редакцию см.: Закон РБ от  23.12.1997 N 610-I «О  религиозной 
деятельности на территории Республики Бурятия»// «Бурятия». № 8. 16.01.1998.

14.	 Островская Е. Российский буддизм в оправе гражданского общества // Двадцать 
лет религиозной свободы в России / под ред. А. Малашенко и С. Филатова; Моск. 
Центр Карнеги. М.: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2009. 
С. 305



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

7 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

идее определения национального пространства посредством при-
дания религиозному компоненту культуры символических и  са-
кральных смыслов15.

Действительно, в процессе построения возрождаемого буддий-
ского сообщества в  идеях, транслируемых БТСР и  Пандито Хам-
бо-ламой Д. Аюшеевым, ясно прослеживается связь этническо-
го, политического и религиозного измерений бурятского народа 
и  стремление выстроить его этнокультурные и  конфессиональ-
ные границы.

Пандито Хамбо-лама и возрождение буддизма Бурятии

В современном варианте социально-политическая система БТСР 
оформилась в постсоветский период как результат деятельности 
XXIV Пандито Хамбо-ламы Дамбы Аюшеева. 

Ключевым направлением деятельности Дамбы Аюшеева 
и  БТСР стало построение стратегии взаимодействия с  государ-
ством, встраивание в систему государственно-конфессиональных 
отношений. Сложности в  отношениях с  региональными элита-
ми, а также тенденция, связанная с усилением центральной вла-
сти в  субъектах Российской Федерации, во  многом обусловили 
стремление к  поиску прямых контактов с  ключевыми акторами 
федерального уровня, включая Президента России. В рамках со-
временной системы государственно-конфессиональных отноше-
ний, конструируемой федеральным центром, в которой основное 
внимание и  поддержка оказывались традиционным конфесси-
ям — православию, исламу, иудаизму и буддизму — Пандито Хам-
бо-ламе удалось получить поддержку представителей федераль-
ных элит. Вместе с тем, можно согласиться с Иваном Саблиным, 
что «Буддийская традиционная сангха не получила официально-
го признания в качестве представительства всех российских буд-
дистов»16. Более того, она встречает сопротивление и со стороны 
региональных буддийских сообществ, не входящих в ее состав.

Идейным инструментом продвижения БТСР в  контексте от-
ношений с  федеральным центром стала государственно-патрио-
тическая риторика, в  которой проводится связь между высшей 

15.	 Амоголонова Д.Д. Буддизм в контексте десекуляризации общественного сознания 
(на  материалах современной Бурятии) // Гуманитарные исследования в  Восточ-
ной Сибири и на Дальнем Востоке. 2013. № 4.  С. 14.

16.	 Sablin, I. (2018) “Official Buddhism in Russia’s Politics and Education Religion, Indi-
geneity, and Patriotism in Buryatia”, Entangled Religion 5: 214



Т и м у р  Б а д м а ц ы р е н о в ,  В л а д и м и р  Р о д и о н о в

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 7 1

государственной властью и  буддийской общиной Бурятии, воз-
главляемой Пандито Хамбо-ламами. Интересно, что Буддийская 
традиционная сангха переносит восприятие российских само-
держцев как воплощения Белой Тары на  современных глав Рос-
сийской Федерации — президентов В.В. Путина и Д.А. Медведева: 
«Когда меня спрашивают, почему я не иду против нашего главы, 
я говорю: “Я не могу идти, потому что он является для меня Бе-
лой Тарой, я  не  могу пойти против своей богини”»17. Историче-
ские параллели такой лояльности обусловлены тем, что в услови-
ях признания приоритета православия и доминирования русской 
культуры прославление царской фамилии народами России как 
бы уравнивало их в качестве равноправных подданных и патрио-
тов империи18. В условиях современной России руководство БТСР 
использует эти практики для расширения своих возможностей 
во взаимодействии с федеральной властью.

Вместе с  тем, противоречивые отношения буддийской санг-
хи и  империи «неминуемо порождали как стремление доказы-
вать лояльность, так и понимание своей чуждости православному 
государству, а  потому не  могли не  препятствовать формирова-
нию ощущению общероссийской идентичности бурят19». Подоб-
ная противоречивость проявляется также и в том, что Хамбо-ла-
ма Д. Аюшеев претендует на представление не только БТСР как 
религиозной организации, но  и  бурятского этноса в  целом, под-
черкивая свою преемственность по отношению к своим историче-
ским предшественникам на этой должности, что может служить 
основанием для противоречий с  государственной/общероссий-
ской и небуддийской идентичностью.

Главным источником обширнейших знаний и  могущественной 
силы для преданных своему народу Пандито Хамбо-лам служили 
родные просторы Бурятии! А сами они служили и служат высшей 
государственной власти — императорам Российской империи в про-
шлом и  ныне  — Президентам Российской Федерации. Через тыся-

17.	 Так говорит Хамбо-лама. // «Русский репортер» №18–19 (297) [http://expert.ru/
russian_reporter/2013/19/tak-govorit-hambo-lama/, доступ от 12.03.2019] 

18.	 Трепавлов В.В. Русский царь в нехристианских культах Российской империи // Го-
сударство, религия, церковь в России и за рубежом. 2017. № 2. С. 231.

19.	 Амоголонова Д., Содномпилова М. Религия и идентичность в Бурятии: конкурен-
ция православия и буддизма в позднеимперский период (на материалах санкт-пе-
тербургских архивов) // Государство, религия, церковь в  России и  за  рубежом. 
2017. № 2. С. 241–263.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

7 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

чи верст они достигали столицы Санкт-Петербурга, обители царей, 
воплощений Белой Тары. Великие государи и  государыни России 
высочайше утверждали Возвышенных лам в  высоком титуле Пан-
дито Хамбо-лам20.

Как считает Павел Варнавский: «В  своей политической деятель-
ности лидеры БТСР позиционируют себя в  роли верных сто-
ронников федеральной власти и  государственников, а  взамен 
Хамбо-лама рассчитывает на  ресурсы федеральной власти и  го-
сударственников в  деле сохранения контроля Сангхи над своей 
паствой»21. При этом российская государственно-патриотическая 
идентичность для него более значима, нежели конфессиональная. 
Весьма показательно высказывание в интервью федеральному из-
данию «Русский репортер»:

И когда мне люди говорят: «Кого ты больше любишь, Далай-ламу 
или президента?» — я говорю: «Слушайте, дорогие товарищи, кто 
меня кормит-то, кто моим старикам деньги дает  — иностранный 
большой лама или президент страны?»22. 

Дамба Аюшеев выступает в качестве одного из центральных пер-
сонажей публичного регионального политического процесса. 
В  своих выступлениях, интервью и  публичных заявлениях он 
фактически выдвигает альтернативную неформальную програм-
му бурятского национально-культурного возрождения, выступает 
в роли его идеолога23. Актуальность и злободневность этнополи-
тического компонента обусловили значимость разных направле-
ний деятельности Пандито Хамбо-ламы не  только как духовно-
го религиозного лидера, но и как публичного политика. Причем 
несмотря на  то, что по  многим актуальным вопросам публично-
политической региональной повестки он активно выступает как 
значимый лидер общественного мнения, в  таких болезненно-
резонансных проблемах как, например, процесс «укрупнения» 

20.	Махачкеев А.В. 250 лет институту Пандито Хамбо-лам. Улан-Удэ: НоваПринт, 
2014. С. 5.

21.	 Церковь — общество — власть: религиозные процессы и практики в современной 
Бурятии. Улан-Удэ: Изд-во БНЦ СО РАН, 2016. С. 66.

22.	 Так говорит Хамбо-лама [http://expert.ru/russian_reporter/2013/19/tak-govorit-
hambo-lama/, доступ от 12.03.2019]

23.	 Махачкеев А. Портрет иерарха. XXIV Пандито Хамбо-лама Д. Аюшеев. Улан-Удэ: 
НоваПринт, 2012. С. 183.



Т и м у р  Б а д м а ц ы р е н о в ,  В л а д и м и р  Р о д и о н о в

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 7 3

Агинского и  Усть-Ордынского автономных округов24 или проти-
воречия по  поводу приглашения в  Россию Далай-Ламы, его по-
зиция весьма сдержанна.

В 2016 году нами был проведен экспертный опрос, по резуль-
татам которого был построен рейтинг влияния публичных поли-
тиков Бурятии. В  нем Д. Аюшеев занял вторую позицию после 
В.В. Наговицына, в то время главы Республики Бурятии. Его влия-
ние, по оценкам экспертов, особенно высоко среди политиков-бу-
рят, хотя не ограничено только ими. Он транслирует собственные 
оценки  по ключевым в его понимании вопросам государственно-
го управления и политического процесса, ограничиваясь в крити-
ке уровнем региональных и местных властей: «Будь у меня пра-
во назначать глав районов, у меня половина этих глав не прошли 
бы — я на вшивость бы их проверил»25. Он неоднократно публич-
но заявлял: «Сегодня я работаю и министром образования, и ми-
нистром сельского хозяйства, и министром спорта»26. Основанием 
таких заявлений являются социальные проекты БТСР по сохране-
нию и  развитию бурятского языка, национальных видов спорта 
и разведению аборигенных пород скота.

Основным ресурсом расширения влияния Д. Аюшеева стал 
контроль над Буддийской традиционной сангхой России как 
крупной негосударственной религиозной организацией, способ-
ной осуществлять функции представительства буддистов в  госу-
дарственно-конфессиональном партнерстве. 

В  данном контексте большое значение придается усилению 
значения самого института Пандито Хамбо-лам, постоянно под-
черкивается длительность его исторической традиции и  преем-
ственность независимого от  иных центров тибетской школы ге-
лук. Если прежде Пандито Хамбо-ламы воспринимались как 
избираемые должностные лица, в  силу учености, родства, орга-
низаторских и управленческих качествам, то в настоящее время 
предпринимаются попытки связать их деятельность с буддийски-

24.	 Речь идет о процессе административного объединения Усть-Ордынского и Агин-
ского Бурятских автономных округов с  Иркутской и  Читинской областями соот-
ветственно, вызвавшем оживленную общественно-политическую дискуссию в Рес-
публике Бурятии и этих регионах.

25.	 Так говорит Хамбо-лама [http://expert.ru/russian_reporter/2013/19/tak-govorit-
hambo-lama/, доступ от 12.03.2019]

26.	 Дагбаев Э.Д. Буддизм и  политическая ситуация в  регионе // Общество, буддизм 
и социально-политические процессы в России и Монголии. Улан-Удэ, Издатель-
ство Бурятского госуниверситета, 2017. С. 199.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

7 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ми практиками тулку, созданием новых культовых практик, мест 
поклонения и паломничества, связанных с деятельностью Панди-
то Хамбо-лам прошлого.

История занимает особое место в  транслируемых Дамбой 
Аюшеевым идеях. Он пересобирает «буддийскую» историю Бу-
рятии с  целью повысить легитимность БТСР: «Буряты полу-
чили буддизм от  Дамба-Даржа Заяева, а  он, в  свою очередь, 
получил его в  первом своем рождении от  Будды Кашьяпы, 
а  во  втором  — от  Будды Шакъямуни! Запомните это»27. Даже 
титул Пандито Хамбо-лама, исторически возникший в  резуль-
тате взаимодействий российских имперских властей и  бурят-
ской сангхи, объясняется через циклы перерождений его пер-
вого носителя, Дамба-Даржа Заяева, который «в своем третьем 
перерождении в  Индии получил звание Пандито Хамбо-лама 
и  тем самым этот титул связан с  родиной буддизма  — Инди-
ей»28. Им высказываются идеи о восприятии бурятами буддиз-
ма напрямую из Индии, что должно доказать особый статус бу-
рятской общины29.

Конструирование сакрального пространства Бурятии

Республика Бурятия в  средствах массовой информации пози-
ционируется как центр традиционного российского буддизма, 
что отражает интересы не  только БТСР, но  и  региональных по-
литических элит, позволяя им проводить политику по  выстраи-
ванию «бренда региона». БТСР и  Пандито Хамбо-лама также 
транслируют идею о «большой» этнической Бурятии и своей от-
ветственности за нее: «Если мой народ хорошо живет — значит, 
здесь, от Иркутской до Амурской области, спокойствие и мир. Вот 
за  это я  отвечаю»30. Налицо стремление расширить свое влия-
ние на  регионы «этнической» Бурятии, включая и  Иркутскую 
область, и  Забайкальский край. БТСР конструирует свое виде-
ние территории «большой» этнической Бурятии, не  совпадаю-

27.	 Хамбо-лама Дамба Аюшев: Мы поддерживаем наших братьев — тибетских будди-
стов // МК в Бурятии. 26.03.2008.

28.	Нейтральная территория: в  гостях у  Хамбо-ламы [https://www.youtube.com/
watch?v=XzjBRkkLdqI, доступ от 12.03.2019].

29.	 Хамбо-лама Дамба Аюшев: Мы поддерживаем наших братьев — тибетских будди-
стов.// МК в Бурятии. 26.03.2008.

30.	 Так говорит Хамбо-лама [http://expert.ru/russian_reporter/2013/19/tak-govorit-
hambo-lama/ доступ от 12.03.2019].



Т и м у р  Б а д м а ц ы р е н о в ,  В л а д и м и р  Р о д и о н о в

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 7 5

щее с административно-территориальными границами регионов 
и  муниципальных образований, а  интегрированной как буддий-
ское сообщество.

Под покровительством великих Пандито Хамбо-лам объединился 
в единое целое наш народ, ранее разделенный между Селенгинской, 
Хоринской, Агинской и  Аларской Степными Думами. Две губер-
нии и  две тысячи километров территории по  обе стороны Байка-
ла разделяли бурятские рода, пока Хамбо-ламы не  собрали их  во-
едино. Сорок семь дацанов Восточной Сибири и Забайкалья встали 
под руку высоких лам, и буряты стали единственным народом, ко-
торых объединил буддизм!31

В  одном из  важнейших проектов, которому придается большое 
значение в  создании буддийского сообщества БТСР,  — Эрын 
Гурбан Наадан («Три игры мужей»)  — спортивном празднике, 
включающем борьбу бухэ барилдаан, скачки и стрельбу из лука, 
команды представляют не административные образования, посе-
ления и районы, а дацаны, которые и формируют команды.

В 2014 году в рамках празднования 250-летия института глав 
буддистов Восточной Сибири и  Забайкалья  — Пандито Хамбо-
лам России — был проведен цикл юбилейных мероприятий и из-
дан ряд изданий, посвященных истории традиционного буддизма 
России, института Пандито Хамбо-лам и дацанов. В этот юбилей-
ный комплект был включен также и альбом «Сакральные места 
Восточной Сибири», о котором Пандито Хамбо-лама Д. Аюшеев 
в обращении к читателям отметил:

Наш альбом «Сакральные места Восточной Сибири» уникален тем, 
что впервые в  одном издании собраны материалы о  важнейших 
для верующих буддистов местах поклонения, местах духовной силы 
на  территории великого пространства всей этнической Бурятии. 
На  нашей земле пребывают Будды, Дхьяни Будды, Бодхисаттвы, 
Идамы, другие совершенные существа духовного мира и  высоко-
реализованные личности, проявляя к  нам свое сострадание, дару-
ют благословение, помощь и могущественную защиту32.

31.	 Махачкеев А.В. 250 лет институту Пандито Хамбо-лам. С. 6.

32.	 Сакральные места Восточной Сибири. К 250-летию института Пандито Хамбо-лам 
России. Улан-Удэ: Байкал-Гео, 2014. С. 2.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

7 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

В  течение последних двадцати лет выявляются «святыни», свя-
занные с  историческими монастырями и  бурятскими буд-
дийскими деятелями, а  также «чудесные» явления, такие как 
самопроявившиеся изображения богини Янжимы, мантр Авало-
китешвары. Этот процесс начался в конце 1990-х годов, когда, по-
сле событий вокруг Атласа тибетской медицины33, возникла по-
требность легитимации притязаний БТСР на культовые объекты, 
находящиеся в государственной собственности, и на особый ста-
тус в  регионе, поскольку в  конфликте региональными элитами 
были задействованы другие буддийские общины, оспаривающие 
лидерство БТСР. В апреле 2003 года был проведен очередной Су-
гунды (съезд) БТСР, на котором было принято решение об утвер-
ждении в качестве буддийских святынь России статуи Зандан Жуу, 
Атласа тибетской медицины и  Драгоценного тела Хамбо-ламы 
Д.-Д. Итигэлова.

Остановимся на  последнем примере. В  2002 году было обна-
ружено захоронение тела Даши-Доржо Итигэлова (Этигелова), 
занимавшего пост Пандито Хамбо-ламы в 1911–1917 гг. Его тело 
было эксгумировано и объявлено нетленным. Вокруг него весьма 
быстро была создана особая сакральная инфраструктура, вклю-
чающая ритуальные, паломнические и медийные практики.

По  легенде, 15 июня 1927 года XII Пандито Хамбо-лама Даша-До-
ржо Итигэлов сел в позу лотоса и собрал учеников. Он дал им по-
следние наставления: «Вы навестите и посмотрите мое тело через 
30 лет». Затем попросил их читать ради него «hуга Намши» — спе-
циальную молитву-благопожелание для умершего.

Ученики не  осмелились произнести ее в  присутствии живого 
учителя. Тогда Хамбо-лама начал сам читать эту молитву; посте-
пенно и ученики подхватили ее. Так, находясь в состоянии медита-

33.	 В мае 1998 года было принято решение об экспонировании Атласа тибетской ме-
дицины, хранившегося в фондах Музея истории Бурятии. С резкой критикой это-
го решения выступил Пандито Хамбо-лама Дамба Аюшеев, выразивший опасе-
ние, что этот уникальный памятник может не  вернуться назад. Кроме того, он 
потребовал передать его в  собственность БТСР, поскольку он был приобретен 
на средства буддистов и представляет для них священную реликвию. После это-
го Президент РБ Л.В. Потапов приостановил решение о вывозе Атласа до получе-
ния гарантий США, которые были предоставлены 30 апреля 1998 года. В  ответ 
ламы и  миряне в  попытках заблокировать вывоз экспоната  устроили пикет му-
зейных хранилищ, который был разогнан ОМОНом с применением спецсредств. 
Эти события стали одним из  ключевых этапов в  развитии конфликта в  отноше-
ниях БТСР и региональных властей.



Т и м у р  Б а д м а ц ы р е н о в ,  В л а д и м и р  Р о д и о н о в

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 7 7

ции, XII Пандито Хамбо-лама Даши-Доржо Итигэлов якобы ушел 
в нирвану.

Он был похоронен в кедровом кубе в том же положении (в позе 
лотоса), в котором находился в момент ухода34.

Это событие получило освещение в  мировых СМИ и  послужи-
ло демонстрацией высокого уровня, достигнутого бурятским буд-
дизмом. Как считает Д.-Д. Амоголонова: «Исключительность 
чуда Итигэлова вдохнула в бурятскую национальную идею новую 
жизнь, поскольку это чудо подтверждает нерядовую роль бурят-
ского сообщества в России»35. «Нетленное тело Д.-Д. Итигэлова» 
позиционируется как зримое доказательство того, что Бурятия 
является самодостаточным буддийским регионом, способным вы-
ступать одним из мировых центров буддизма. 

Мы же привыкли себя кем считать? Третьесортными. У нас как го-
ворят? Тибетский лама  — это драгоценность, монгольский лама  — 
это умница, а бурятский лама — это недоразумение. Вот 80% наших 
интеллигентов так говорят. Уважаемые мои сородичи, научитесь 
себя уважать и научитесь гордиться собою. Находясь около Хамбо-
ламы Итигелова, будьте достойными его. Вообще, я  хочу сказать, 
чтобы каждый народ себя считал достойным, каждый народ уважал 
свои ценности и имел опору в себе36.

Культ Итигэлова отражает стремление БТСР к формированию ав-
тономной, прежде всего от  региональных властей, сферы, в  ко-
торую входят религиозно-церковные, политические, социально-
экономические и культурные проекты. Для Д. Аюшеева контроль 
над доступом к  телу Д.-Д. Итигэлова выступает в  качестве сред-
ства выстраивания взаимодействия с  политиками и  обществен-
ными деятелями разного уровня, паломниками и иностранными 
гостями. Он его неоднократно использовал, разрешая или нет ко-
му-либо из политиков посещение Дворца Д.-Д. Итигэлова. 

Создание таких новых культов обеспечивает БТСР монополию 
на  «символический капитал» священных объектов. Они служат 

34.	 Итигэлов Даши-Доржо [http://sangharussia.ru/faces-of-buryatia/itigelov-dashi-dor-
zho, доступ от 15.03.2018].

35.	 Амоголонова Д.Д. Возвращение Хамбо-ламы Итигэлова и  новая концепция воз-
рождения Бурятии // Вестник Бурятского госуниверситета. 2012. № 7. С. 66.

36.	 Так говорит Хамбо-лама [http://expert.ru/russian_reporter/2013/19/tak-govorit-
hambo-lama/ доступ от 12.03.2019].



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

7 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

источником религиозной харизмы для носителей буддийских ста-
тусов, прежде всего Пандито Хамбо-ламы и настоятелей дацанов. 
В таких объектах заинтересованы также локальные группы в рай-
онах республики, включающие руководителей органов местного 
самоуправления и буддийских активистов. Контролируя священ-
ные объекты, БТСР создает основу для расширения своего поли-
тического и культурного влияния в Бурятии и за ее пределами.

Буддийская традиционная сангха России и ее руководство ини-
циируют создание новых культов и  сакральных объектов в  раз-
ных частях Бурятии. Такая сакральная география занимает осо-
бое место в конструировании буддийского сообщества, поскольку 
«внешние пределы старых религиозных сообществ в  некотором 
смысле определялись тем, какие паломничества совершали лю-
ди»37. Иными словами, сакральная география есть зримое свиде-
тельство реальности «воображаемых» сообществ, один из приме-
ров которых мы рассматриваем в этой статье.

Дацаны и территориальные приходские сообщества

Следующим важным элементом построения сообщества БТСР вы-
ступает система отношений дацан-приход. Традиционные мона-
стырские сообщества ориентированы на  воспроизводство терри-
ториально-приходской системы. В отличие от монастырей Тибета 
и  Монголии, ресурсной базой дацанов Бурятии «был приход  — 
территория этнических групп — основателей своего родового да-
цана»38. Приход бурятских дацанов  — «это территория и  состав 
того населения, которое по  общественному приговору основало 
свой «родовой» дацан, содержит его духовенство и удовлетворя-
ет в нем свои религиозные потребности»39. «Приход» являлся ос-
новным компонентом созданного имперскими губернскими вла-
стями религиозного административно-политического деления 
бурятского буддийского населения Забайкалья. В настоящее вре-
мя на ревитализацию приходской системы дацанов БТСР направ-
ляет значительные усилия.

37.	 Андерсон Б. Воображаемые сообщества: размышления об  истоках и  распростра-
нении национализма. С. 115.

38.	 Жамсуева Д.С. Правовой статус буддийской конфессии бурят в  системе россий-
ской государственности // Власть. 2008. № 11. С. 65.

39.	 Галданова Г.Р., Герасимова К.М., Дашиев Д.Б. и др. Ламаизм в Бурятии XVIII — 
начала XX века. Структура и социальная роль культовой системы. Новосибирск: 
Наука, 1983. С. 34.



Т и м у р  Б а д м а ц ы р е н о в ,  В л а д и м и р  Р о д и о н о в

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 7 9

Воспроизводство традиционных буддийских институтов, орга-
низация в профессиональные сообщества и храмовая обрядность 
выступают основными институциональными каналами религи-
озной практики прихожан40. Буддийские священнослужители 
формируют нормативный стандарт этих практик: ими издаются 
различные пособия, в которых «описываются нормы поведения 
в дацанах, раскрывается значение служб-хуралов и храмовых ри-
туалов, объясняется смысл буддийских практик»41. На  несколь-
ких региональных теле- и радиоканалах существуют буддийские 
религиозно-просветительские программы. БТСР инициировал 
создание телеканала «Селенга», радиостанции «Буряад ФМ», 
нескольких циклов передач и  телефильмов. В  Улан-Удэ ламы 
проводят лекции, встречи и обсуждения буддийской философии 
и  практики, на  которых даются рекомендации верующим. Хотя 
в  сельских дацанах такие мероприятия проводятся значительно 
реже, есть очевидная тенденция к их закреплению во всех терри-
ториальных приходских сообществах.

Восстановление дацанов и  их  связей с  приходами является 
одним из  ключевых компонентов буддийского «возрождения» 
Бурятии. Как правило, они возводятся на  месте исторических 
монастырей, разрушенных в советское время. Приход каждого да-
цана чаще всего включает несколько сельских поселений, населе-
ние которых выступает не  только материально-ресурсной базой, 
но и основой для рекрутирования новых профессиональных свя-
щеннослужителей. Важной частью восстановления приходской 
системы стало не только выполнение ритуальных запросов насе-
ления, но  и  построение взаимовыгодных отношений с  местной 
властью, образовательными учреждениями и общественными ор-
ганизациями, для которой дацаны стали важной частью инфра-
структуры гражданского общества и участниками всех значимых 
локальных общественных событий. Основную роль в  этих про-
цессах монастырей играют настоятели дацанов, которые, опира-
ясь на священнослужителей и актив верующих, регулируют наи-
более важные аспекты религиозной жизни дацанов и прихожан.

Идеологически связь монастыря и  прихода выражается 
в  культе «хозяев местности» и  обо. Культ хозяев местности яв-
ляется одной из  наиболее востребованных религиозных прак-

40.	 Буддизм и социорелигиозные процессы в России и Монголии. С. 94.

41.	 Основы вероучения. В  помощь каждому, кто хочет знать о  буддизме. Улан-Удэ: 
Буддийская традиционная сангха России, 2007. С. 3.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

8 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

тик и  представляет собой «формы сакрализации связей челове-
ка с  территорией его обитания, дошедшие до  нашего времени 
в культе лабцзе, лха-то или монголо-бурятском обо»42. Обо пред-
ставляет собой культовое место, на котором ежегодно летом про-
исходит ритуальное подношение духам-хозяевам местности, в ка-
честве которых выступают «давние предки, родословные связи 
с  которыми приобретали мифический характер»43. Этот культ 
возник в  результате буддизации местных добуддийских терри-
ториально-родовых верований. В  приходе каждого дацана на-
считывается разное число обо, но, как правило, существует об-
щее «главное», на котором собираются верующие всего прихода. 
Сейчас дацаны проводят кропотливую работу по  возрождению/
формированию обо, восстанавливают их  локации и  тексты об-
рядников и  конструируют сеть обо в  глобальном, региональном 
и локальном, вокруг монастырей, масштабе. Ламы придают этому 
весьма большое значение, поскольку для них обо является одним 
из основных способов построения ритуализированной практиче-
ской связи с местными территориально-поселенческими сообще-
ствами и семейно-родовыми группами. 

Приход не  ограничивается территорией, а  включает систему 
родственных и  земляческих связей, так что потомки прихожан 
какого-либо дацана, проживающие в других населенных пунктах, 
также часто считаются его прихожанами. Ежегодно в начале лета 
верующие приезжают специально для участия в обо из других на-
селенных пунктов и регионов, следуя традиции и/или совету зем-
ляков и  родственников. Рекомендации посетить обо дают ламы 
в начале года при составлении зурхай (монгольского астрологи-
ческого прогноза), как правило, они советуют посещать их по от-
цовской линии. Примечательно, что даже в тех случаях, когда не-
сколько поколений семьи проживают в  городе, ламы стараются 
выяснить «конечную» приходскую «принадлежность» и именно 
туда направляют для ритуала подношений «хозяевам местности».

В  своих социальных проектах, целью которых декларируется 
возрождение бурятских традиций, языка и  культуры, БТСР опи-
рается на сеть дацанов и их приходов. Одним из наиболее извест-
ных проектов БТСР стала «Социальная отара», возникшая в 2012 

42.	 Герасимова К.М. Традиционные верования тибетцев в  культовой системе лама-
изма. Новосибирск: Наука. Сиб. отд-ние, 1989. С. 186.

43.	 Ламаизм в Бурятии XVIII — начала XX века. Структура и социальная роль куль-
товой системы. С. 119.



Т и м у р  Б а д м а ц ы р е н о в ,  В л а д и м и р  Р о д и о н о в

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 8 1

году. В  его реализации Пандито Хамбо-лама связывает благосо-
стояние сельских бурятских жителей с традиционным хозяйством 
и сохранением бурятского этноса.

Моя задача  — раздавать людям этих баранов. Если мы доведем 
их число до миллиона, тогда мы будем хорошо жить. Вот молодая 
семья создалась — отдаем им сразу 130 баранов. Но через пять лет 
эти молодожены должны что? Селу поставить 50 голов44. 

«Проект “Социальная отара”» реализуется согласно социальной 
программе помощи жителям сел, разработанной лично главой 
БТСР. Впервые идея передачи социальных ягнят возникла в 2009 
году. В 2012 году первые отары овец были переданы нуждающим-
ся селам»45.

Из  десяти тысяч овец, полученных от  Владимира Владимировича 
Путина, мы раздали пять тысяч приплода. Таким образом, в  тече-
ние 3–4 лет мы эти десять тысяч овец, которые получили от Влади-
мира Владимировича Путина, раздадим народу46.

В  этом проекте Пандито Хамбо-лама сам определяет порядок 
распределения, и  при этом сельские поселения, а  также отдель-
ные фермеры получают реальные средства от Буддийской тради-
ционной сангхи. В условиях кризиса сельского хозяйства, низко-
го уровня жизни, доходов и занятости сельского населения, этот 
проект позиционируется как один из  немногих экономически 
эффективных. Важно подчеркнуть, что, несмотря на  некоторое 
противодействие со  стороны властей Бурятии, Д. Аюшеев смог 
наладить взаимодействие с  органами местной власти в  трех ре-
гионах — Республике Бурятии, Забайкальском крае и Иркутской 
области. Как пишет Александр Махачкеев: «Главная цель проек-
та — это возрождение традиционного скотоводства у бурят и за-
крепление их  на  селе. Но  вот беда, после распада СССР никак 
не может прийти в себя сельское хозяйство. Население, оставшее-
ся без работы, денег и перспектив, массово переселяется в города. 

44.	 Так говорит Хамбо-лама [http://expert.ru/russian_reporter/2013/19/tak-govorit-
hambo-lama/, доступ от 12.03.2019].

45.	 Социальная отара Хамбо-ламы Дамбы Аюшеева появилась в  Еравне и  Кижинге 
[http://asiarussia.ru/news/1358/, доступ от 12.03.2019].

46.	 Вести Интервью. Хамбо Лама Дамба Аюшеев. Эфир от  27.02.2017. [https://www.
youtube.com/watch?v=6wAFKYxUMF0, доступ от 12.03.2019].



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

8 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Дацаны остались без прихожан, и Хамбо-лама понял, что “голод-
ный бурят не  думает о  Будде”»47. Традиционное овцеводство ви-
дится едва ли не единственной возможной отправной точкой раз-
вития экономики сельских территорий.

«В  каждом селе должна быть специализация: кузнец, кожемяки, 
производители сыров и иных молочных продуктов. Сейчас же все 
необходимое закупается за  границей. Если же производилось бы 
все здесь, то человек бы видел, что здесь все производится и нику-
да бы не уехал»48.

Интересно, что в  этом и  подобных проектах, связанных с  рас-
пределением экономических ресурсов, БТСР становится в  не-
котором смысле «альтернативой» государству, предлагая свои 
проекты развития общества, культуры и  экономики и  подвер-
гая при этом подчас острой критике региональные и  местные 
органы власти.

Приведенный нами анализ демонстрирует стратегии форми-
рования «воображаемого сообщества» и  «возрождения» буддиз-
ма Бурятии, реализуемые Буддийской традиционной сангхой Рос-
сии и ее главой XXIV Пандито Хамбо-ламой Дамбой Аюшеевым. 
Лейтмотивом возрождения/изобретения стало конструирование 
«сакральной географии» и особой солидарности, выстраивающей 
пространственные и  временные связи буддийских монастырей-
дацанов и  локальных (приходских) сообществ верующих на  ос-
нове исторической преемственности и  отстаивания этнических 
границ бурятского буддийского сообщества, его состоятельности 
и преодоления маргинальности в России и буддийском мире. Ра-
зумеется, современные структуры буддийского сообщества Буря-
тии существенно отличаются от сложившихся к началу ХХ века, 
что обусловлено фундаментальными общественными преобра-
зованиями, произошедшими в течение столетия, и усилия БТСР 
направлены на преодоление этого «разрыва» через декларацию 
«традиционности» и  создание буддийской истории Бурятии, не-
зависимой от других центров тибетского буддизма.

47.	 Хамбо-лама: «Голодный бурят не думает о Будде» [http://asiarussia.ru/news/16132/, 
доступ от 12.03.2019].

48.	 Вести Интервью. Хамбо-Лама Дамба Аюшеев. Эфир от  27.02.2017. [https://www.
youtube.com/watch?v=6wAFKYxUMF0, доступ от 12.03.2019].



Т и м у р  Б а д м а ц ы р е н о в ,  В л а д и м и р  Р о д и о н о в

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 8 3

Библиография / References

Агаджанян А.С. Буддизм в современном мире: мягкая альтернатива глобализму // Ре-
лигия и глобализация на просторах Евразии / под ред. А. Малашенко и С. Фи-
латова. М.: Неостром, 2005. С. 222–255.

Амоголонова Д.Д. Возвращение Хамбо-ламы Итигэлова и новая концепция возрожде-
ния Бурятии // Вестник Бурятского госуниверситета. 2012. № 7. С. 65–70.

Амоголонова Д.Д. Буддизм в  контексте десекуляризации общественного сознания 
(на  материалах современной Бурятии) // Гуманитарные исследования в  Во-
сточной Сибири и на Дальнем Востоке. 2013. № 4. С. 14–20.

Амоголонова Д., Содномпилова М. Религия и идентичность в Бурятии: конкуренция 
православия и буддизма в позднеимперский период (на материалах санкт-пе-
тербургских архивов) // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 
2017. № 2. С. 241–263.

Андерсон Б. Воображаемые сообщества: размышления об истоках и распространении 
национализма. М.: Кучково поле, 2016.

Бадмацыренов Т.Б. Социальная структура буддийского сообщества: компоненты 
и их взаимодействия // Ойкумена. Регионоведческие исследования. 2017. № 2 
(41). С. 18–28.

Баньковская С. Воображаемые сообщества как социологический феномен. // Андер-
сон Б. Воображаемые сообщества: размышления об  истоках и  распростране-
нии национализма. М.: Кучково поле, 2016.

Бергер П., Лукман Т. Социальное конструирование реальности. М.: Медум, 1995.

Буддизм и  социорелигиозные процессы в  России и  Монголии / отв. ред. Т.Б. Бадма-
цыренов. Улан-Удэ: Издательство Бурятского госуниверситета, 2016.

Герасимова К.М. Об  исторических формах национальной культуры бурят. // Нацио-
нальная интеллигенция, духовенство и проблемы социального, национально-
го возрождения народов Республики Бурятия. Улан-Удэ: Изд-во БНЦ СО РАН, 
1995. С. 46–47.

Герасимова К.М. Традиционные верования тибетцев в культовой системе ламаизма. 
Новосибирск: Наука. Сиб. отд-ние, 1989.

Дагбаев Э.Д. Буддизм и политическая ситуация в регионе. // Общество, буддизм и со-
циально-политические процессы в  России и  Монголии. Улан-Удэ, Издатель-
ство Бурятского госуниверситета, 2017. С. 197–204.

Жамсуева Д.С. Правовой статус буддийской конфессии бурят в  системе российской 
государственности // Власть. 2008. № 11. С. 63–65.

Галданова Г.Р., Герасимова К.М., Дашиев Д.Б. и др. Ламаизм в Бурятии XVIII — на-
чала XX века. Структура и социальная роль культовой системы. Новосибирск: 
Наука, 1983.

Лебедев С.Д. Религиозный ренессанс как социальная реальность: к демифологизации 
понятия // Социологический журнал. 2007. № 2. С. 24–36

Махачкеев А.В. 250 лет институту Пандито Хамбо-лам. Улан-Удэ: НоваПринт, 
2014.

Махачкеев А. Портрет иерарха. XXIV Пандито Хамбо-лама Д. Аюшеев. Улан-Удэ: Но-
ваПринт, 2012.

Межнациональные, религиозные, этнопсихологические реалии Бурятии и  вопросы 
гражданской активности населения / отв. ред. Ц.Б. Будаева. Улан-Удэ: Изда-
тельство Бурятского госуниверситета, 2013.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

8 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Основы вероучения. В помощь каждому, кто хочет знать о буддизме. Улан-Удэ: Буд-
дийская традиционная сангха России, 2007. 

Островская Е. Российский буддизм в оправе гражданского общества // Двадцать лет 
религиозной свободы в России / Под ред. А. Малашенко и С. Филатова; Моск. 
Центр Карнеги. М.: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 
2009. С. 294–329.

Сакральные места Восточной Сибири. К  250-летию института Пандито Хамбо-лам 
России. Улан-Удэ: Байкал-Гео, 2014.

Традиционный буддизм России. К 250-летию института Пандито Хамбо-лам России. 
Улан-Удэ: Байкал-Гео, 2014. 

Трепавлов В. Русский царь в нехристианских культах Российской империи // Государ-
ство, религия, церковь в России и за рубежом. 2017. 2. С. 222–240.

Церковь — общество — власть: религиозные процессы и практики в современной Бу-
рятии. Улан-Удэ: Изд-во БНЦ СО РАН, 2016.

Agadjanian, A.S. (2005) “Buddizm v sovremennom mire: miagkaia al’ternativa globalizmu” [Bud-
dhism in the modern world: a soft alternative to globalism], in A. Malashenko, S. Fila-
tov (eds) Religiia i globalizatsiia na prostorakh Yevrazii, pp. 222–255. M.: Neostrom.

Amogolonova, D.D. (2012) “Vozvrashchenie Khambo-lamy Itigelova i novaia novai kont-
septsiia vozrozhdeniia Buriatii” [Hambo lama Itigelov’s return and a new concept 
of revival of Buryatia], Vestnik Buriatskogo gosuniversiteta 7: 65–70.

Amogolonova, D.D. (2013) “Buddizm v kontekste desekuliiaarizatssii obshchestvennogo soz-
naniiaa (na materialakh sovremennoi Buriaatii)” [Buddhism in context of desecu-
larization of social consciousness (on the materials of contemporary Buryatia)], Gu‑
manitarnye issledovaniia v Vostochnoi Sibiri i na Dalʹnem Vostoke 4: 14–20.

Amogolonova D., Sodnompilova M. (2017) “Religiia i identichnost’ v Buriatii: konkurentsi-
ia pravoslaviia i buddizma v pozdneimperskii period (na materialakh sankt-peter-
burgskikh arkhivov)” [Religion and Identity in Buryatia: Competition between Or-
thodoxy and Buddhism in Late Imperial Russia (on Materials from St. Petersburg 
Archives)], Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 2: 241–263

Amogolonova, D.D., Sodnompilova M.M., Batomukuev S. D. et al. (2016) Tserkovʹ — obsh‑
chestvo — vlastʹ: religioznye protsessy i praktiki v sovremennoi Buriatii [Church — 
society  — power: religious processes and practices in contemporary Buryatia]. 
Ulan-Ude: Izd-vo BNTS SO RAN.

Anderson, B. (2016) Voobrazhaemye soobshchestva: razmyshleniia ob istokakh i raspros‑
tranenii natsionalizma [Imagined Communities. Reflections on the Origin and 
Spread of Nationalism]. M.: Kuchkovo pole.

Badmatsyrenov, T.B. (2017) “Sotsialʹnaia struktura buddiiskogo soobshchestva: komponen-
ty i ikh vzaimodeistviia” [Social structure of buddhist community: elements and 
their collaboration], Oikumena. Regionovedcheskie issledovaniia 2 (41): 18–28.

Banʹkovskaiia, S. (2016) “Voobrazhaemye soobshchestva kak sotsiologicheskii fenomen” 
[Imagined Communities as a historical phenomenon], in Anderson B. Voobrazhae‑
mye soobshchestva: razmyshleniia ob istokakh i rasprostranenii natsionalizma. 
M.: Kuchkovo pole.

Berger P., Lukman T. (1995) Sotsialʹnoe konstruirovanie realʹnosti. Traktat po sotsiologii 
znaniia [The Social Construction of Reality. A Treatise on sociology of Knowledge]. 
M.: Medum.

Badmatsyrenov, T.B. (ed.) (2016) Buddizm i sotsioreligioznye protsessy v Rossii i Mon‑
golii [Buddhism and socioreligious processes in Russia and Mongolia]. Ulan-Ude: 
Izdatelʹstvo Buriatskogo gosuniversiteta.



Т и м у р  Б а д м а ц ы р е н о в ,  В л а д и м и р  Р о д и о н о в

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 8 5

Garri, I.R. (ed.) (2014) Buddizm v istorii i kulʹture buriat [Buddhism in History and Cul-
ture of the Buryats]. Ulan-Ude: Buriaad-Mongol Nom.

Gerasimova, K.M. (1995) “Ob istoricheskikh formakh natsionalʹnoi kulʹtury buriat” [On the 
historical forms of the national culture of the Buryats], in Natsionalʹnaia intelli‑
gentsiia, dukhovenstvo i problemy sotsialʹnogo, natsionalʹnogo vozrozhdeniia 
narodov Respubliki Buriatiia, pp. 46–47. Ulan-Ude: Izd-vo BNTS SO RAN

Gerasimova, K.M. (1989) Traditsionnye verovaniia tibettsev v kulʹtovoi sisteme lamaizma 
[Traditional beliefs of the Tibetans in the cult system of Lamaism]. Novosibirsk: 
Nauka. Sib.otd-nie.

Dagbaev, E.D. (2017) “Buddizm i politicheskaia situatsiia v regione” [Buddhism and polit-
ical situation in the region], in Obshchestvo, buddizm i sotsialʹno-politicheskie 
protsessy v Rossii i Mongolii, pp. 197–204. Ulan-Ude, Izdatelʹstvo Buriatskogo go-
suniversiteta.

Zhamsueva, D.S. (2008) “Pravovoi status buddiiskoĭ konfessii buriat v sisteme rossiiskoi 
gosudarstvennosti” [Legal status of Buryat Buddhist confession in Russian state 
system], Vlastʹ 11: pp. 63–65.

Galdanova, G.R., Gerasimova, K.M., Dashiev, D.B. et al. (1983) Lamaizm v Buriatii XVIII — 
nachala XX veka. Struktura i sotsialʹnaia rolʹ kulʹtovoi sistemy [Lamaism in Bury-
atia in XVIIIth — the beginning of XXth. Structure and social role of cult system]. 
Novosibirsk: Nauka

Lebedev, S.D. (2007) “Religioznyi renessans kak sotsialʹnaia realʹnostʹ: k demifologizatsii 
poniatiia” [Religious Renaissance as Social reality: to the demythologization of the 
concept], Sotsiologicheskii zhurnal 2: 24–36

Makhachkeev, A.V. (2014) 250 let institutu Pandito Khambo-lam [The 250th Anniversary 
of the Institute of Pandito Khambo-Lamas]. Ulan-Ude: NovaPrint.

Makhachkeev, A. (2012) Portret ierarkha. XXIV Pandito Khambo-lama D. Aiusheev [The 
portrait of the Hierarch. XXIV Pandito Khambo-lama D. Ayusheev]. Ulan-Ude: 
Nova Print.

Budaeva, Ts.B. (ed.) (2013) Mezhnatsionalʹnye, religioznye, etnopsikhologicheskie realii 
Buriatii i voprosy grazhdanskoi aktivnosti naseleniia [Interethnic, religious, eth-
nopsycological realities of Buryatia and wuestions of civil activity of populatuon]. 
Ulan-Ude: Izdatelʹstvo Buriatskogo gosuniversiteta.

Osnovy veroucheniia. V pomoshchʹ kazhdomu, kto khochet znatʹ o buddizme [Basics of the 
Creed. To help everybody who wants to know about Buddhism] (2007). Ulan-Ude: 
Buddiiskaia traditsionnaia sangkha Rossii. 

Ostrovskaya, Ye. (2009) “Rossiyskii buddizm v oprave grazhdanskogo obshchestva” [Rus-
sian Buddhism in the frame of civil society], in A. Malashenko, S. Filatova (eds.) 
Dvadtsat’ let religioznoy svobody v Rossii. M.: Rossiyskaia politicheskaia entsik-
lopediia (ROSSPEN).

Sablin, I. (2018) “Official Buddhism in Russia’s Politics and Education Religion, Indigene-
ity, and Patriotism in Buryatia”, Entangled Religion 5: 210–249.

Sakralʹnye mesta Vostochnoi Sibiri. K 250-letiiu instituta Pandito Хambo-lam Rossii [Sa-
cral sites of the Eastern Siberia. To the 250th Anniversary of the Institute of Pan-
dito Khambo-Lamas] (2014). Ulan-Ude: Baikal-Geo.

Traditsionnyi buddizm Rossii. K 250-letiiu instituta Pandito Khambo-lam Rossii [The Tra-
ditional Buddhism of Russia. To the 250th Anniversary of the Institute of Pandito 
Khambo-Lamas] (2014). Ulan-Ude: Baikal-Geo.

Trepavlov, V. (2017) “Russkiy tsar’ v nekhristianskikh kul’takh Rossiyskoy imperii” [The 
Russian Tsar in Non-Christian Religions of the Russian Empire], Gosudarstvo, re‑
ligiya, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 2: 222–240.



Рустам Сабиров

Монгольский буддизм в XXI веке: 
в процессе конструирования

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2020-38-1-86-105

Rustam Sabirov

Mongolian Buddhism in the Twenty-First Century: Under 
Construction

Rustam Sabirov  — Moscow State University (Moscow, Russia). 
tabarzin@gmail.com 

The article considers Buddhism in modern Mongolia in the context of 
the world of Tibetan Buddhism. The peculiarity of Buddhism in mod‑
ern Mongolia lies in the simultaneous coexistence of different mod‑
els and interpretations of Buddhism. The “socialist” model is the re‑
sult of the transformations during the period of the People’s Republic 
of Mongolia: Buddhism is seen as a part of the cultural and nation‑
al heritage, and the Hambo-lama is recognized as head of the Sang‑
ha. The “Tibetan” model assumes orientation to the Dalai Lama and 
those lamas who are close to him and calls for the restoration of the 
Tulku institution headed by Bogd Gegeen. Supporters of the “nation‑
alist” model oppose the interference of the Tibetans altogether. Some 
lamas also defend the originality of Mongolian Buddhism. The emer‑
gence of the tenth Bogd Gegeen could potentially unite these disparate 
groups and significantly strengthen Mongolia’s position in the world 
of Tibetan Buddhism that now undergoes through difficult times. De‑
spite the economic difficulties, “spiritual” dependence on the Tibetan 
lamas and the tight pressure from China, it is in the field of Buddhism 
that the Mongols manage to show their agency and act as an inde‑
pendent player. Alternative religious discourses presented by follow‑
ers of shamanism and Christianity are much less efficient or popular. 
The article draws upon extensive field sources.

Сабиров Р. Монгольский буддизм в XXI веке: в процессе конструирования // Государство, религия, церковь в России 
и за рубежом. 2020. №1 (38). С. 86–105. 

Sabirov, Rustam (2020) “Mongolian Buddhism in the Twenty-First Century: Under Construction”, Gosudarstvo, religiia, 
tserkov’ v Rossii i za rubezhom 38(1): 86–105.

8 6 �

	 Исследование выполнено при финансовой поддержке РФФИ в  рамках научного 
проекта № 17-01-00117-ОГН.



Р у с т а м  С а б и р о в

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 8 7

Keywords: Buddhism in Mongolia, Tibetan Buddhism, Dalai Lama, 
Bogd Gegeen, Mongolia.

ВСИЛУ географического положения, экономических 
и  демографических причин Монголию сложно причис-
лить к странам, способным влиять не только на мировую, 

но и даже региональную политику. Зажатая между двумя гиган-
тами — Россией и КНР, не обладающая мощной и развитой эко-
номикой и  с  населением около трех миллионов жителей, Мон-
голия крайне ограничена в  своих возможностях. Вместе с  тем, 
монголы на протяжении последних ста лет неоднократно демон-
стрировали желание не  только решать вопросы развития своей 
страны, но и стремились участвовать в региональных и мировых 
процессах. 

В  первой половине XX в. монголы боролись за  свою незави-
симость  — сначала под руководством главы буддийской санг-
хи Богдо-гэгэна VIII, затем с помощью СССР. Получив, наконец, 
официальное признание своей независимости в  1945 г., а  чуть 
позже вступив в ООН (1961 г.) и СЭВ (1962), Монгольская народ-
ная республика активно включилась в  международную жизнь 
и уже вскоре участвовала в работе 60 международных организа-
ций. Встав на путь демократического развития в 1990 г. и преодо-
лев кризис 1990-х гг., Монголия вдруг была названа форпостом 
демократии в Азии1 и начала проводить активную внешнюю по-
литику. Другими словами, Монголия пытается играть большую 
роль в жизни региона и мира, чем от нее можно ожидать. Одна-
ко возможности страны здесь во  многом ограничиваются реше-
ниями крупных соседей и  других мировых держав. Но  есть сфе-
ра, где Монголия имеет все шансы проявить свою субъектность 
в полной мере — это буддизм. 

В  мире тибетского буддизма Монголия обычно рассматри-
вается как периферия. Исторически буддизм пришел к  монго-
лам из  Тибета, основные тексты и  линии перерожденцев (тул‑
ку) имеют тибетское или индийское происхождение. В  цинский 
период (1644–1912) монгольские хошуны стали частью империи, 
где главными религиозными центрами были Лхаса и Пекин. Не-

1.	 Сабиров Р.Т. Арест экс-президента Н. Энхбаяра и нетипичная демократия в Мон-
голии // Восток. Афро-азиатские общества: история и  современность. 2014. № 1. 
С. 79–89.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

смотря на появление таких выдающихся деятелей буддизма, как 
Дзанабадзар2, или то обстоятельство, что четвертый Далай-лама 
был монголом, в  целом Тибет всегда доминировал3. Тем не  ме-
нее, к  началу ХХ в. единственной экономической и  политиче-
ской силой в Монголии, вокруг которой могли бы объединиться 
сторонники национального освобождения, оказались буддийские 
институты во  главе с  восьмым Богдо-гэгэном (1874–1924). Борь-
ба за  независимость стала основным содержанием монгольской 
истории первой половины ХХ в., а  тибетский буддизм стал той 
идеологией, которая помогла монголам сохранить свою иден-
тичность и  противостоять ассимиляции Китаем. Правда, вскоре 
его вытеснил социализм: в конце 1930-х гг. почти все буддийские 
храмы и  монастыри Монголии были либо закрыты, либо разру-
шены, крупные ламы  — расстреляны, а  остальные вынуждены 
вернуться к мирской жизни. Когда крупные буддийские деятели 
и  институты перестали представлять угрозу новому строю, про-
изошли некоторые послабления. В 1944 г. был открыт монастырь 
Гандантегчинлин (Гандан) в Улан-Баторе. Известно, что в общи-
не монастыря было больше четырех лам, полностью соблюдав-
ших обеты, этого, согласно буддийским канонам, достаточно для 
существования сангхи4. Буддийские идеи, сюжеты и образы про-
должали существовать в  монгольской культуре5, но  отношение 
к религии, ее восприятие в социалистический период изменились. 

Пересборка буддизма в  Монгольской Народной 
Республике

Социализм был частью глобального проекта модернизации и се-
куляризации. Именно в  социалистическом прошлом следует ис-
кать объяснение многим процессам и явлениям постсоциалисти-
ческого периода. 

2.	 Дзанабадзар (1635–1723)  — первый монгольский тулку, Джебцзун-дамба-хутутх-
та, политический и религиозный лидер Внешней Монголии; выдающийся скульп-
тор, основатель монгольской портретной живописи, изобретатель письма соёмбо.

3.	 Elverskog, J. (2006) Our Great Qing: The Mongols, Buddhism, and the State in Late 
Imperial China. University of Hawai’i Press.

4.	 Jadamba L., Schittich B. (2010) “Negotiating Self and Other: Transnational Cultural 
Flows and the Reinvention of Mongolian Buddhism”, Internationales Asienforum 41(1–
2): 87.

5.	 Buyandelger M. (2008) “Tricky Representations: Buddhism in the Cinema during So-
cialism in Mongolia”, The Silk Road 6/1: 54–62.

8 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь



Р у с т а м  С а б и р о в

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 8 9

В первую очередь, в социалистический период меняется отно-
шение людей к религии и их представление о самих себе. Религия 
становится отдельным социальным институтом, по  отношению 
к которому у индивидуума может быть собственное мнение и от-
ношение6. Меняется и  сам человек  — у него «появляется» иден-
тичность, которую он сам формирует из разных элементов, одним 
из которых может быть религия. Она становится делом индиви-
дуального выбора7. Примечательно, что уже в  первой Конститу-
ции МНР 1924 г. религия объявлялась частным делом каждого 
гражданина. К. Каплонски пишет, что народное правительство 
не собиралось полностью искоренить религию в Монголии, а пы-
талось лишь отделить ее от политики и сделать делом индивиду-
ального выбора. Некоторые монгольские лидеры полагали, что 
соединение религии и политики случилось по вине маньчжуров 
и  крупных лам, поэтому от  них требовалось избавиться, а  обыч-
ных лам сохранить8. Переход к  разрушению храмов и  физиче-
скому уничтожению лам, по  мнению исследователя, произошел 
от безысходности и провала первоначальной политики9.

Результатом социалистической секуляризации стало резкое 
сужение религиозного пространства: религия уже не присутствует 
повсеместно, как прежде, ей выделено отдельное место  — мона-
стырь Гандан в Улан-Баторе, и ей назначена специальная роль — 
демонстрировать свободу вероисповедания и  способствовать на-
лаживанию контактов с  буддистами других стран. Ряд прежних 
функций религии — медицина, образование — переходят к свет-
ским институтам. По  словам К. Этвуда, сангха, уничтоженная 
в  1939 г., и  сангха, возрожденная в  1944 г., в  действительности 
представляли собой принципиально различные явления  — ав-
тономный социальный институт в первом случае и «управление 
по делам религии» государства во втором10.

В МНР фактически происходит конструирование монгольской 
национальной идентичности. Именно в  этот период появляется 

6.	 Pelkmans, M. (2009) Conversion after Socialism: Disruptions, Modernisms, and the 
Technologies of Faith, p. 5. Oxford: Berghahn Books.

7.	 Ibid, p.6. 

8.	 Kaplonski, Ch. (2014) The Lama Question: Violence, Sovereignty, and Exception in 
Early Socialist Mongolia, pp. 162–163. Honolulu: University of Hawai‘i Press.

9.	 Ibid., p. 33.

10.	 Atwood, Ch.P. (2017) “The Lama Question: Violence, Sovereignty, and Exception in 
Early Socialist Mongolia by Christopher Kaplonski (review)”, Harvard Journal of Asi‑
atic Studies 77(1): 218. 



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

9 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

идея о халха-монголах как основном, титульном монгольском эт-
носе11, рождается представление о  дархатах (монгольский суб-
этнос) как шаманском народе12 и т.п. Религия становится одним 
из  элементов этой идентичности. Буддизм переосмысливается 
как часть культурного и исторического наследия монголов. При-
мечательно, что по  постановлению Великого народного хурала 
тексты во время служб в Гандане должны были читаться на мон-
гольском языке13. 

Наконец, в  социалистический период происходит серьезная 
трансформация организационной структуры монгольской санг-
хи. С  середины XVII в. и  до  1924 г. в  Монголии существовал 
институт Джебцзун-дамба-хутухт  — лам-перерожденцев, сто-
явших во  главе буддийской сангхи Внешней Монголии. Джеб-
цзун-дамба-хутухта, или Богдо-гэгэн был третьим по  статусу 
в  иерархии тибетского буддизма после Далай-ламы и  Панчен-
ламы. Начиная с  третьего, Джебцзун-дамба-хутухты были ти-
бетцами и  утверждались Далай-ламой и  маньчжурским импе-
ратором. Поиски девятого хутухты были прекращены по указу 
социалистического правительства. После открытия в 1944 г. мо-
настыря Гандан главой сангхи в стране фактически стал хамбо-
лама (настоятель) этого монастыря. Эта структура сохранилась 
и после 1990 г.

В  монголоведческих исследованиях после 1990 г. много вни-
мания было уделено пересмотру социалистического периода, ли-
квидации «белых пятен» и  введению в  оборот новых архивных 
материалов. Применительно к истории буддизма это выразилось 
в  обнародовании результатов антирелигиозной кампании 1920–
30-х гг., сведений о  разрушении монастырей и  репрессиях про-
тив лам. На основе новых данных и из-за акцента на трагических 
страницах монгольской истории сложилось мнение, что буддизм 
в  стране был уничтожен, а  открытие Гандана было формаль-
ной мерой, не  имевшей большого значения. Это не  так. Во-пер-
вых, в ходе полевых исследований появляется все больше данных 
о сохранении буддийских практик на бытовом уровне, т. е. цели-
ком знание о  буддизме и  его практика не  прерывались. Во-вто-

11.	 Bulag, U.E. (1998) Nationalism and Hybridity in Mongolia, pp. 71–81. Oxford, Clar-
endon Press.

12.	 Hangartner, J. (2011) The Constitution and Contestation of Darhad Shamans’ Power 
in Contemporary Mongolia, pp. 303–307. Global Oriental.

13.	 Монголын Сүм Хийдийн Түүхэн Товчоо Төсөл [http://www.mongoliantemples.org/
ampdfs/UBR_912_AM.pdf, доступ от 23.02.2019].



Р у с т а м  С а б и р о в

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 9 1

рых, учитывая вышесказанное, можно говорить о формировании 
в  МНР своего рода «социалистической модели буддизма», кото-
рая пережила социализм.

«Операция Богдо-гэгэн»

В 1990 г. в Монголии победила мирная демократическая револю-
ция. В стране началось восстановление религиозных институтов, 
стали появляться представители других религий, главным обра-
зом христианства. Термин «возрождение» (revival), который не-
редко используется для описания процессов в религиозной сфере 
после 1990 г.14 скорее вводит в заблуждение, чем отражает реаль-
ную ситуацию. Во-первых, учитывая, что и сами буддийские ин-
ституты, и отношение к ним и к религии в целом серьезно изме-
нились в  социалистический период, вряд ли вообще возможно 
возродить то, что было до 1924 г. Во-вторых, среди самих верую-
щих нет четкого представления, какой именно буддизм они хо-
тят возродить — времен империи Цин, когда сангха была частью 
имперского буддийского ареала и  Далай-ламы имели непосред-
ственное влияние на религиозные процессы в стране, или времен 
теократической монархии, когда главным авторитетом стал глава 
монгольской сангхи Богдо-гэгэн, или какой-то еще. 

Возникший идеологический вакуум и поиск идентичности по-
буждали людей обращаться к  тем учениям и  ценностям, кото-
рые подавлялись в МНР. Даже МНРП в начале 1990-х пыталась 
положить учение Нагарджуны в основу своей новой платформы, 
но затем отказалась от этой затеи15.

Новое монгольское государство, пытаясь обозначить свое отно-
шение к буддизму и построить политику в сфере религии в целом, 
на  деле воспроизвело нарратив, выработанный в  социалисти-
ческий период: буддизм  — часть монгольской культуры и  исто-
рии. Особое, привилегированное положение буддизма было за-
креплено на законодательном уровне. Так, Закон об отношениях 
религии и  государства (1993) гласит: «Государство уважает пре-
валирующую роль буддизма в  Монголии с  целью поддержания 
единства, культурного и  цивилизационного наследия народов 

14.	 Barkmann, U.B. (1997) “The revival of Lamaism in Mongolia”, Central Asian Survey 
16(1): 69–79.

15.	 Родионов В.А. Буддизм и  постсоциалистическая трансформация в  Монго-
лии // Власть. 2018. №2. С. 95.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

9 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Монголии» (ч. 2, ст. 4, п. 2)16. В  Концепции национальной без-
опасности Монголии (1994, 2010) говорится: «Государство бу-
дет уделять внимание и  содействие возрождению и  развитию 
традиционной буддийской религии и  культуры, направлению 
деятельности монастырей на  духовное просвещение общества, 
укрепление национального единства…» (3.1.4.8); Государство бу-
дет оказывать особое содействие изучению культурного насле-
дия монгольского буддизма, носителя и хранителя многовекового 
духовного наследия монгольского народа» (3.1.4.9)17. Монголь-
ские политики и  чиновники, включая президентов, неоднократ-
но участвовали в крупных буддийских церемониях (подношение 
мандалы во время Цаган Сара и др.). При финансовой поддерж-
ке государства восстанавливались отдельные храмы и  сооруже-
ния — например, статуя Авалокитешвары (Мигджэд Джанрайсиг) 
в монастыре Гандан и монгольский буддийский храм в Бодхгайе 
(Индия). Представители Монгольской национально-демократи-
ческой партии даже предлагали объявить буддизм государствен-
ной религией. Но на этом особое положение буддизма, пожалуй, 
заканчивается. В целом монгольские буддисты, особенно в 1990-е, 
оказались в крайне сложной для себя ситуации. Монастыри не об-
ладали какими-то  специальными налоговыми льготами и  были 
вынуждены сами изыскивать средства на  строительство и  про-
чие нужды, платить налоги, что сильно осложнило и до сих пор 
осложняет их жизнь, особенно за пределами столицы.  

Фактически восстановление буддийских институтов в  Монго-
лии стало делом зарубежных, прежде всего, тибетских организа-
ций и отдельных лам. Конечно, немало было сделано за счет по-
жертвований монгольских верующих, но основной тон задавали 
все же зарубежные деятели. В первую очередь это был Далай-ла-
ма XIV, который впервые посетил Монголию еще в 1979 г., и свя-
занные с  ним крупные ламы  — Кушок Бакула Ринпоче, Арджа 
Ринпоче, Панчен Отрул Ринпоче, Джадо Ринпоче и другие. Из ор-
ганизаций наибольший вклад внес Фонд поддержки махаянской 
традиции (ФПМТ), открывший свое отделение в  Улан-Баторе 
в  1999 г. К  началу 1990-х в  Монголии не  хватало квалифициро-
ванных наставников дхармы, литературы и  средств на  восста-

16.	 Төр, сүм хийдийн харилцааны тухай хууль. 11.11.1993. Улаанбаатар, 1993. 2-р бүлэг, 
4/2. 

17.	 Концепция национальной безопасности Монголии. Приложение к постановлению 
Великого Государственного Хурала № 48 от 15 июля 2010 года. Улан-Батор, 2010.



Р у с т а м  С а б и р о в

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 9 3

новление храмов и монастырей, поэтому внешняя помощь была 
необходима. Следует учитывать и  политический аспект. Монго-
лия — демократическое государство, где больше половины насе-
ления — 53% монголов — считают себя буддистами (86,2% из об-
щего числа верующих) по  данным переписи 2010 г.18 Учитывая 
антирелигиозную политику КНР в Тибете и неопределенность бу-
дущего института Далай-лам после ухода нынешнего, тибетской 
сангхе нужна опора и поддержка. По словам самого Далай-ламы 
XIV «…Монголия, буддийские республики России и  буддийские 
сообщества гималайских регионов Индии должны взять на себя 
ответственность за дальнейшее сохранение и развитие буддизма, 
учитывая тот тяжелый период, который переживает Тибет. В на-
стоящее время у этих регионов гораздо больше возможностей со-
хранить буддийские религиозные традиции, нежели у коренного 
населения Тибета»19.

В  то  же время для монголов буддизм всегда представлялся 
средством противодействия ассимиляции и  китайскому влия-
нию, начиная еще со времен империи Юань (XIII–XIV вв.). Мно-
гие монголы недовольны доминированием Китая в монгольской 
экономике. В  этом смысле приглашение Далай-ламы в  страну, 
традиционно вызывающее протесты китайской стороны, а  так-
же периодические слухи о возможности обнаружения следующе-
го Далай-ламы в Монголии20, могут рассматриваться как попытка 
намеренного ухудшения отношений с КНР с целью не допустить 
чрезмерного сближения двух стран21. Кстати, есть мнение, что 
первый визит Далай-ламы в Монголию в 1979 г. был также орга-
низован в пику китайцам22.

Следует также учитывать стремление китайских властей кон-
тролировать религиозные процессы как непосредственно в Тибе-
те, так и за его пределами. «Меры по управлению реинкарнация-

18.	 Хүн ам, орон сууцны 2010 оны улсын тооллогын үр дүн. [http://www.tuv.nso.mn/
uploads/users/4/fi les/XAOCT%20uls.pdf, дата обращения от 02.10.2017].

19.	 Далай-лама возлагает надежды на Монголию и буддийскую Россию // Сохраним 
Тибет!, 30.08.2006 [http://www.savetibet.ru/1156951140.html, доступ от 23.02.2019].

20.	Мягмар Д. Перерождение Далай-ламы в  Монголии. Что может последовать 
за этим: благо или потеря суверенитета? // ARD, 10.11.2016 [http://asiarussia.ru/ar-
ticles/14204, доступ от 12.12.2018].

21.	 Такое мнение высказал один из крупных монгольских ученых в частной беседе.

22.	 Далай-лама в  1979 в  Монголии и  СССР // Восточное полушарие, 19.02.2013 
[https://polusharie.com/index.php?topic=157170.0, доступ от 12.12.2018].



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

9 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ми живых будд в  тибетском буддизме»23, принятые китайским 
правительством, направлены, прежде всего, на  решение пробле-
мы следующего Далай-ламы, но  затрагивает и  монгольские ин-
тересы. В  Монголии восстанавливается один из  ключевых ин-
ститутов тибетского буддизма — институт тулку (монг. хубилган). 
Крупные перерожденцы всегда утверждались Далай-ламами 
и  Панчен-ламами. Властям КНР в  1995 г. удалось интронизиро-
вать своего Панчен-ламу и, по  всей видимости, они планируют 
найти следующее перерождение Далай-ламы, который сможет 
вмешиваться и  в  монгольские дела. Политические и  религиоз-
ные лидеры Монголии пытаются этому противостоять. Основная 
ставка здесь сделана на  возрождение института Джебцзун-дам‑
ба-хутухт. В  1991 г. на  съезде буддистов страны было принято 
решение, что центром монгольского буддизма является Гандан, 
следовательно, его настоятель, хамбо-лама, считается главой буд-
дизма в  стране24. В  реальности главы монастырей самостоятель-
ны и  не  подчиняются Гандану, но, тем не  менее, именно Дэм-
бэрэлийн Чойджамц, нынешний хамбо-лама Гандана, является 
самым известным и узнаваемым деятелем буддизма и нередко со-
провождает президента в официальных поездках. По сути, это со-
хранение структуры сангхи, сформированной в МНР.

В  1990 г. Далай-лама XIV объявил о  существовании девятого 
Джебцзун-дамба-хутухты, проживавшего в Индии. В 1995 г. тот 
попытался впервые посетить Монголию, однако монгольское пра-
вительство расценило это как вмешательство Дхарамсалы во вну-
тренние дела Монголии, и  Совет безопасности постановил от-
казать Богдо-гэгэну в  выдаче визы25. Тем не  менее, ему удалось 
попасть в  Монголию в  1999 г. по  туристической визе. Во  время 
этого визита он был интронизирован своими последователями 
в  монастыре Эрдэни-дзу, хамбо-лама Гандана при этом не  при-
сутствовал26. Монгольский исследователь Л. Джадамба объясня-
ет подобное отношение монгольских властей тем, что, во-первых, 
по их мнению, тибетец не должен возглавлять монгольскую санг-

23.	 Kuzmin, S.L. (2017) “Management as a Tool of Destruction: Reincarnation of “Living 
Buddhas” in Modern Chinese Legislation”, The Tibet Journal 42(1): 37–48.

24.	 Jadamba, L. (2018) “Double Headed Mongolian Buddhism”, The CESS Blog, Febru-
ary  28 [http://thecessblog.com/2018/02/double-headed-mongolian-buddhism-by-
lhagvademchig-j-shastri-visiting-researcher-university-of-shiga-prefecture, accessed on 
21.02.2018].

25.	 Ibid.

26.	 Ibid.



Р у с т а м  С а б и р о в

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 9 5

ху; во-вторых, тибетское влияние на монгольский буддизм неже-
лательно; в-третьих, на тот момент еще действовал закон 1928 г. 
о  запрете на  поиск перерожденцев; и, наконец, правительство 
не  хотело ссориться с  КНР27. Ситуация изменилась с  приходом 
к власти президента Ц. Элбэгдорджа (2009–2017). В 2010 г. девя-
тый Джебцзун-дамба получил монгольское гражданство, а 2 ноя-
бря 2011 г. был повторно интронизирован в качестве главы мон-
гольского буддизма, на этот раз хамбо-лама лично провозгласил 
его главой сангхи Монголии. Однако в  этом статусе он пробыл 
недолго  — 1 марта 2012 г. восьмидесятилетний лама скончался. 
Во  время своего визита в  Монголию в  ноябре 2016 г. Далай-ла-
ма объявил о том, что найдено десятое воплощение Богдо-гэгэна, 
и это монгол28.  На данный момент какой-либо дополнительной 
информации о нем нет. 

Вся эта история с  возвращением института Джебцзун-дамба-
хутухты в Монголию похожа на хорошо исполненную операцию, 
цель которой  — обеспечить легитимность, самостоятельность 
и независимость буддийских институтов в стране. Легитимность 
хутухты, признанного Далай-ламой, не вызовет сомнений в ти-
бето-буддийском мире. Ситуация такова, что китайский Пан-
чен-лама не  пользуется авторитетом среди буддистов; как будет 
складываться ситуация после ухода нынешнего Далай-ламы, не-
известно. В этих условиях наличие в Монголии своего полностью 
легитимного буддийского лидера, третьего по  статусу в  иерар-
хии тибето-монгольского буддизма, не  только серьезно повыша-
ет шансы на  проведение самостоятельной политики, но  и  дает 
монголам возможность влиять на  ситуацию в  российских Буря-
тии, Калмыкии и Тыве, во Внутренней Монголии и на тибетскую 
сангху — девятый Богдо был главой тибетской школы джонанг29.

Однако важно и то, какую сангху он возглавит.  

Буддийский плюрализм по-монгольски

В буддийском сообществе Монголии не существует единства и ка-
кого-то авторитетного для всех центра и деятеля. С одной сторо-

27.	 Ibid.

28.	 Кузьмин С.Л. Его Святейшество Далай-лама подтвердил, что Богдо-геген Ринпо-
че родился в  Монголии // Сохраним Тибет!, 23.11. [2016 http://savetibet.
ru/2016/11/23/dalai-lama-14.html, доступ от 07.11.2019].

29.	 Jadamba, L. (2018) “Double Headed Mongolian Buddhism”.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

9 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ны, есть монастырь Гандан и  связанные с  ним другие монасты-
ри. Они поддерживают Далай-ламу XIV и действуют в русле его 
учений. Сюда же можно отнести центры, основанные известны-
ми тибетскими ламами Панчен Отрулом Ринпоче, Арджа Ринпо-
че, Сопа Ринпоче и др.

С другой стороны есть ламы, открыто выступающие против Да-
лай-ламы и  тибетского влияния. Например, З. Сандждорж, на-
стоятель астрологического дацана в  Улан-Баторе, открыто вы-
ступил против визита Далай-ламы в Монголию в 2016 г.30 По его 
мнению, еще во времена Цин тибетцы выкачивали из Монголии 
средства и  всячески препятствовали возникновению монголь-
ского буддизма31. Он считает, что Далай-ламе не следует вмеши-
ваться во внутренние дела монгольских буддистов32. Сандждоржа, 
а  также Нацагдорджа  — настоятеля Манба-дацана, и  Дамбаджа-
ва  — хамбо-ламу монастыря Дашчойлин (второго по  значимо-
сти в  Улан-Баторе) обвиняют в  связях с  китайским Панчен-ла-
мой и властями КНР. Эти подозрения основываются на том, что 
те возвели на территории своих храмов крупные и дорогие соору-
жения, но не могут внятно объяснить, откуда взяли деньги33. Они 
также учредили «Монгольское буддийское общество»  — альтер-
нативу Ассоциации монгольских буддистов34. Раскол внутри мон-
гольских буддистов, которые и так не сильно едины, безусловно, 
выгоден китайской стороне. В  то  же время антитибетская пози-
ция лам необязательно означает, что они выступают проводника-
ми китайских интересов. Есть и другие монгольские ламы, кото-
рые придерживаются националистических позиций и выступают 
против внешних влияний. Так, лама Пурэвбат считает, что «то, 
что мы до сих пор читаем буддийские писания по-тибетски — не-
правильно. Выглядит так, будто и  не  существует вовсе монголь-
ского языка, монгольской нации, и их ценность теряется»35. Речь 
идет о переводе на монгольский язык религиозных служб в хра-
мах, а не просто литературы. По словам Пурэвбата, пока в Мон-

30.	 З. Сандждорж: Сожалею, что пригласили Далай-ламу //Уртон, 19.11.2016 [http://
oros-oros.blogspot.com/2016/11/blog-post_19.html, доступ от 12.02.2019].

31.	 Там же.

32.	 Там же.

33.	 Там же.

34.	 Там же.

35.	 Г. Пурэвбат: То, что мы до сих пор читаем буддийские писания по-тибетски — не-
правильно //Уртон, 21.06.2011 [http://oros-oros.blogspot.com/2011/06/blog-
post_20.html, доступ от 12.02.2018].



Р у с т а м  С а б и р о в

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 9 7

голии существует только один храм, где служба ведется на  мон-
гольском языке36.

Один из  самых популярных и  известных лам, выступающих 
с  националистических позиций  — Дзава Дамдин Ринпоче (Лув-
сандарджа лама, 1975 г.р.), перерожденец Дзава Ламы Дамдина 
(1867–1937), одного из  крупнейших буддийских деятелей Мон-
голии. Его основным наставником был Гуру Дэва Ринпоче (Сок-
пу Ринпоче, 1908–2009), известный тулку родом из Ордоса, ко-
торый привнес в Монголию культ Дордже Шугдена, — гневного 
духа, который стал причиной серьезного раскола в  тибетской 
сангхе37. Шугден считается защитником чистоты линии гелуг, 
и ему поклонялись многие представители этой школы, включая 
нынешнего Далай-ламу. Однако в  1975 г. Дзэмэ Ринпоче (1927–
1996) опубликовал «Желтую книгу», где говорилось, что Дордже 
Шугден карает всех лам школы гелуг, которые занимаются прак-
тиками других школ. Далай-лама XIV в  ответ призвал своих по-
следователей отказаться от  поклонения этому духу, поскольку 
в медитации он обнаружил, что Шугден находится в конфликте 
с  другими защитниками Тибета  — Палден Лхамо и  Нейчунгом, 
и  это может принести вред как Тибету, так и  сократить его соб-
ственный срок жизни. 

Более приземленное объяснение заключается в  том, что ак-
цент на исключительности одной школы тибетского буддизма — 
явная угроза единству тибетской диаспоры и  сангхи, у  которых 
и  без того немало проблем. Однако раскола избежать не  уда-
лось: не все ламы согласились отказаться от поклонения Шугде-
ну, среди них был и Гуру Дэва Ринпоче. Он приехал в Монголию 
как раз в  тот период, когда только начиналось восстановление 
буддийских институтов, появление известного ламы было встре-
чено с  большим энтузиазмом. При этом никто не  знал подроб-
ностей конфликта в тибетской диаспоре, поэтому Гуру Дэва Рин-
поче удалось укоренить культ Шугдена в Монголии, прежде всего 
в монастыре Амарбаясгалант, восстановлением которого он зани-
мался. Культ Шугдена, который обещает своим последователям 
богатство и  процветание, стал особенно популярен среди мон-
гольских политиков и бизнесменов. Один из лам в беседе упомя-
нул, что сейчас многие разочаровались в Шугдене, поскольку так 

36.	 Там же.

37.	 Dreyfus, G. (1998) “The Shuk-den Affair: Origins of a Controversy”, Journal of the In‑
ternational Association of Buddhist Studies 21(2): 227–270.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

9 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

и не разбогатели. Однако по моим наблюдениям, Дзава Дамдин 
Ринпоче по-прежнему пользуется популярностью среди верую-
щих. Следует отметить, что простые монгольские верующие, как 
правило, не углубляются в детали, для них важно наличие извест-
ного ламы, возможность получить благословение и принять уча-
стие в  коллективной церемонии, обещающей богатство, здоро-
вье и благополучие. В этом смысле последователь Дзава Дамдина, 
почитающий Шугдена, может также посещать учения Далай-ла-
мы во  время его визитов в  Монголию. Однако именно крупные 
ламы формируют общественное мнение и  тем самым определя-
ют направления развития буддизма в Монголии. Ходят слухи, что 
Дзава Дамдина спонсируют китайцы: известно, что власти КНР 
активно поддерживают последователей Шугдена, поскольку те 
выступают против Далай-ламы38. 

Следует отметить, что культ Дордже Шугдена в Монголии име-
ет свою историю и локальный контекст, отличный от тибетского. 
Так, в XIX в. некий лама из Гандана написал биографию Дракпы 
Гьялцена  — исторического прототипа Дордже Шугдена. С  Шуг-
деном «общался» младший брат восьмого Богдо-гэгэна — оракул 
Лувсанхайдав (1872–1918)  — в  его храме (ныне музей Чойджин-
ламы) до сих пор хранится танка Шугдена. Шугден был родовым 
божеством-охранителем Богдо-гэгэна IV (1775–1813)39. Показате-
лен также другой пример. Руководительница женской буддий-
ской общины храма «Тугс Баясгалант» в Улан-Баторе, построен-
ного на средства Гуру Дэва Ринпоче, супруга ламы из Гандана40. 

Дзава Дамдин Ринпоче как верный ученик Сокпу Ринпоче 
следует той практике, которую ему завещал учитель  — это осно-
ва основ буддизма Ваджраяны. Нельзя сказать, что он активно 
выступает против Далай-ламы, акцент, скорее, на  том, что мон-
гольский буддизм должен быть самостоятельным и  независи-
мым от  внешних влияний. Это не  мешает Дзава Дамдину под-
держивать контакты с  тибетскими ламами  — большая община 
последователей Шугдена живет в  Швейцарии, откуда в  Монго-
лию приезжают ламы, например, геше Тубтен проводит по  не-

38.	 “The Dorje Shugden Conflict: An interview with Tibetologist Thierry Dodin”, Tibetan 
Buddhism in the West, May 8, 2014 [https://info-buddhism.com/Dorje_Shugden_Con-
flict_Dalai_Lama_protests_Thierry_Dodin.html, accessed on 01.07.2018).

39.	 Дордже Шугден в Монголии: новая вотчина опального духа //Уртон, 22.09.2014 
[http://oros-oros.blogspot.com/2014/09/blog-post_22.html, доступ от 10.03.2019].

40.	 Там же.



Р у с т а м  С а б и р о в

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 9 9

сколько месяцев в стране, обучая монахов41. Националистически 
настроенные буддийские лидеры недовольны политикой Гандана, 
направленной, по их мнению, на встраивание монгольской санг-
хи в иерархию тибетской сангхи под руководством Далай-ламы42. 
Взаимный монголо-тибетский антагонизм имеет свою историю. 
Тибетские источники нередко называли монголов «дикарями», 
а монголы обвиняли тибетцев в высокомерии и считали их «по-
собниками» колониальной политики Цин43. 

Примечательно, что во  дворе своего монастыря в  Дэлгэрийн 
Чойр Дзава Дамдин поставил статую Сухэ-Батора, героя мон-
гольской революции. Он объясняет это тем, что Сухэ-Батор был 
дружен с его прежним перерождением. В то же время памятник 
знаменитого борца за  независимость Монголии служит ярким 
символом устремлений самого Дзава Дамдина. Лама регуляр-
но появляется на монгольском телевидении. Летом 2017 г. в мо-
настыре Дэлгэрийн Чойр прошла научная конференция, посвя-
щенная 150-летию Дзава Дамдина, в  которой приняли участие 
ведущие монгольские ученые44. Данных по  численности монго-
лов-последователей Шугдена в Монголии нет, но по их собствен-
ным подсчетам в 2016 г. в церемонии посвящения, которое давал 
Дзава Дамдин Ринпоче в  Улан-Баторе, участвовали 10 000 мон-
гольских монахов и мирян45.

Также следует упомянуть, что некоторые ламы, независимо 
от отношения к Шугдену, придерживаются мнения об особой тра-
диции монгольского буддизма. Так, если тибетские наставники 
настаивают на  необходимости соблюдения монашеских обетов, 
прежде всего — безбрачия, опросы показывают, что большинство 
монгольских лам не  следуют полным монашеским обетам46. Это-

41.	 King, M. (2012) “Finding the Buddha Hidden below the Sand: Youth, Identity and Nar-
rative in the Revival of Mongolian Buddhism”, in Change in Democratic Mongolia, 
pp. 17–29. Leiden: Brill. 

42.	 Ibid., pp. 24–25.

43.	 Elverskog, J. (2006) “Two Buddhisms in Contemporary Mongolia”, Contemporary Bud‑
dhism: An Interdisciplinary Journal 7(1): 34.

44.	 Зава Дамдин Лувсандаяан ламын мэндэлсний 150 жилийн ойг тэмдэглэнэ // GoGo.
mn, 25.07.2017 [http://news.gogo.mn/r/211898, обращение от 02.08.2017].

45.	 “10,000 Mongolians receive Dorje Shugden!”, Tsem Rinpoche, December 13, 2016 
[http://www.tsemrinpoche.com/tsem-tulku-rinpoche/dorjeshugden/10000-mongo-
lians-receive-dorjeshugden.html, accessed on 10.08.2017].

46.	 Abrahms-Kavunenko, S. (2019) Enlightenment and the Gasping City. Mongolian Bud‑
dhism at a Time of Environmental Disarray, p. 169. Cornell University Press, Ithaca 
and London.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 0 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

му есть исторические причины. До  1920-х гг. многие ламы об-
учались в монастырях в детстве, а по достижении совершенноле-
тия возвращались в  степь, обзаводились семьями и  хозяйством 
и  вели мирскую жизнь, периодически участвуя в  крупных рели-
гиозных праздниках. Жены и подруги были у ключевых деятелей 
буддизма в  Монголии  — Дзанабадзара, хутухты Данзанравджи, 
восьмого Богдо-гэгэна. Сказалось и  наследие социалистическо-
го периода. В то время обучение в Буддийском университете при 
Гандане подразумевало, что студент становится монахом, однако 
принимать монашеские обеты при этом не  требовалось. Некото-
рые, как, например, нынешний хамбо-лама монастыря Дашчой-
лин Ч. Дамбаджав, становились ламами после женитьбы и  ро-
ждения детей47. В начале 1990-х большую роль в восстановлении 
монастырей сыграли старые ламы, которых в 1930-е гг. вынудили 
вернуться к мирской жизни. Наконец, есть вполне земные причи-
ны — подавляющее большинство монастырей в Монголии просто 
не приспособлены для постоянного проживания там монахов. Так, 
молодые ламы, обучающиеся в монастыре Дашчойлин в Улан-Ба-
торе должны сами заботиться о своем проживании и питании48. 

Но в то же время некоторые ламы привносят в эту ситуацию 
идеологический элемент, утверждая, что наличие семьи и  со-
вмещение монашеского и  мирского образа жизни  — традиция, 
отличающая монгольский буддизм от  тибетского49. Некоторые 
обвиняют тибетских монахов в  сексуальных злоупотреблениях 
и насилии над юными послушниками, говоря при этом, что мон-
гольские ламы этим не занимаются — у них есть жены50. 

Со времен Будды развитие и процветание монастырей зависело 
от поддержки богатых и влиятельных спонсоров. История буддиз-
ма в  Тибете и  Монголии наглядный тому пример  — буддийские 
школы и  их  монастыри пользовались поддержкой могуществен-
ных кланов, ханов, князей, Цинских императоров. Власти совре-
менной Монголии если и  оказывают поддержку храмам и  мо-
настырям, то  нерегулярно и, скорее, на  символическом уровне. 

47.	 Jadamba L., Schittich, B. “Negotiating Self and Other: Transnational Cultural Flows 
and the Reinvention of Mongolian Buddhism”, p. 88.

48.	 Abrahms-Kavunenko, S. Enlightenment and the Gasping City. Mongolian Buddhism 
at a Time of Environmental Disarray, p. 99.

49.	 Kollmar-Paulenz, K. (2003), “Buddhism in Mongolia after 1990”, Journal of Global 
Buddhism 4(1): 18–34.

50.	 Jadamba L., Schittich B. “Negotiating Self and Other: Transnational Cultural Flows and 
the Reinvention of Mongolian Buddhism”, p. 94.



Р у с т а м  С а б и р о в

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 0 1

До 2007 г. монастырь Гандан был обязан платить налоги с каждо-
го пожертвования, потом это отменили, но остаются шесть разных 
видов налогов, включая налог на землю и доход с зарплат лам51. 
Поддержка со стороны мирян также невелика или носит адресный 
характер  — влиятельные политики и  бизнесмены помогают кон-
кретному ламе и монастырю. В основном монастыри живут за счет 
небольших местных пожертвований и помощи со стороны между-
народных буддийских организаций, богатых спонсоров и НПО52.

Можно предположить, что появление монгольского Богдо-гэ-
гэна будет способствовать объединению разных взглядов и пози-
ций. В конце концов, противники тибетского влияния выступают 
как раз за усиление монгольского начала в буддизме. Но тут мно-
гое зависит от того, кем и как будет воспитываться юный хутух‑
та и каких взглядов будет сам придерживаться. 

Буддизм в контексте общей религиозной ситуации

Специфика современной религиозной ситуации в  Монголии за-
ключается в ее плюрализме: помимо буддистов, в стране активно 
действуют представители других религий и учений. Из традици-
онно монгольских  — это шаманизм, из  относительно новых  — 
христианство в виде католических и протестантских миссий. 

По  мнению Йохана Эльверскога, монголы не  продолжают 
буддийскую «традицию», а  заново обращаются в  буддизм53. Это 
не совсем точно, если учитывать продолжение традиции, сложив-
шейся в МНР, о чем говорилось выше. Но в то же время можно 
с некоторой долей условности говорить о новой волне обращения 
монголов в  буддизм в  1990-е годы. В  этом смысле буддизм ока-
зался почти в равных условиях с шаманизмом и христианством.

Шаманизм претендует на  роль исконно монгольской рели-
гии, воплощающей подлинно монгольские традиции и  идеалы. 
В реальности, однако, так же как нет единого буддизма, не суще-
ствует и единого шаманизма в Монголии54. В 1990-е происходит 

51.	 Abrahms-Kavunenko, S. Enlightenment and the Gasping City. Mongolian Buddhism 
at a Time of Environmental Disarray, p.163.

52.	 Ibid., p.163.

53.	 Elverskog, J. “Two Buddhisms in Contemporary Mongolia”, p. 29.

54.	 См.: Hangartner, J. (2011) The Constitution and Contestation of Darhad Shamans’ 
Power in Contemporary Mongolia. Global Oriental; Manduhai, B. (2013) Tragic Spir‑
its: Shamanism, Memory, and Gender in Contemporary Mongolia. University of Chi-
cago Press; Balogh, M. (2010) “Contemporary shamanisms in Mongolia”, Asian Eth‑



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 0 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

«возрождение» шаманских традиций у  отдельных монгольских 
этносов  — дархатов, бурят, халхасцев  — в  ответ на  социально-
экономические и политические изменения в стране. По сути, это 
процесс конструирования и  «изобретения» шаманизма, в  кото-
ром участвуют даже ученые: некоторые монгольские религиове-
ды и антропологи наставляют и обучают начинающих шаманов55.

Бурятский и дархатский шаманизм носит, скорее, локальный 
характер и связан с переосмыслением своей этнической истории, 
восстановлением и сохранением этнической идентичности и пре-
одолением трудностей постсоциалистического периода. Для тех 
же бурят шаманизм служит элементом этнической идентично-
сти, в то время как буддизм — национальной, общемонгольской56. 

Идеологическим конкурентом буддизма, пожалуй, служат 
городские шаманские центры, связанные с  различными куль-
турными и  националистическими организациями. Как правило, 
представители таких центров апеллируют к  фигуре Чингисхана, 
древним обычаям и  традициям, экологическим представлени-
ям монгольских народов, проводят обряды общенационального 
уровня, нередко с участием политиков57. Буддизму как пришлой 
религии, которую маньчжуры использовали для порабощения 
монголов, противопоставляется исконное учение, которому сле-
довал сам Чингисхан.

Что касается христианства, то  оно в  1990-е стало символом 
прогресса и  современности. Молодые монгольские христиане 
критиковали буддизм как причину отсталости и  бедности стра-
ны. Статистически доля христианства ничтожно мала в  сравне-
нии с буддизмом, но сам факт появления миссионеров в стране, 
их  присутствие, деятельность и  общественный резонанс, кото-
рый они вызвали, оказал важное влияние на местных буддистов. 
Христианство как социально ориентированная религия, предпо-
лагающая активное участие мирян в  религиозной жизни и  при-
влекшая этим тысячи монголов, заставило буддистов обратить 
внимание на  мирян. Вслед за  миссионерами монгольские буд-

nicity 11(2): 229–238; Merli, L. (2004) “Chinggis Khan and the New Shamans”, Inner 
Asia 6: 119–124; Shimamura, I. (2014) The Roots Seekers: Shamanism and Ethnicity 
Among the Mongol Buryats. Yokohama, Kanagawa, Japan: Shumpusha Publishing.

55.	 Bumochir, D. (2014) “Institutionalization of Mongolian shamanism: from primitivism 
to civilization”, Asian Ethnicity 15(4): 485.

56.	 Manduhai, B. (2007) “Dealing with Uncertainty: Shamans, Marginal Capitalism, and 
the Remaking of History in Postsocialist Mongolia”, American Ethnologist 34(1): 137.

57.	 Merli, L. “Chinggis Khan and the New Shamans”.



Р у с т а м  С а б и р о в

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 0 3

дисты начали разрабатывать свои благотворительные и  образо-
вательные программы. У монастыря Эрдэни-дзу есть программы 
обучения торговле и  защите окружающей среды. Другой мона-
стырь  — Амарбаясгалант  — издает детские книги и  ТВ-програм-
мы по буддизму, схожие проекты есть и у других общин58.

На сегодняшний день буддизм в Монголии занимает достаточ-
но прочные позиции. Все-таки шаманизм при всей своей «тради-
ционности» неспособен составить идеологическую конкуренцию 
буддизму. Во-первых, в силу институциональной и организацион-
ной слабости и  сугубо практической направленности. Во-вторых, 
шаманизм пригоден в  основном для внутреннего использования, 
в  то  время как буддизм имеет серьезный потенциал для внешне-
го позиционирования Монголии в  буддийском мире. Чингисхан, 
к которому апеллируют монгольские шаманы, является, безуслов-
но, мощным объединяющим символом59. Однако проблема в том, 
что ни  шаманам, ни  буддистам не  удалось полностью апроприи-
ровать фигуру Чингисхана и сделать его частью своей идеологии. 

Заключение

В Монголии существует легенда о том, как во время визита Далай-
ламы XIII в Ургу в начале ХХ века состоялись философские деба-
ты, во время которых некий лама из Булганского аймака победил 
всех высших тибетских лам, сопровождавших Далай-ламу, а  по-
том и его самого. Далай-лама был настолько впечатлен монголь-
ским ламой, что попросился к  нему в  ученики60. Есть также яко-
бы старая тибетская поговорка: «Тибетский буддизм основывается 
на  обетах, а  монгольский  — на  вере»61. Эти и  подобные им исто-
рии отражают стремление монголов найти и закрепить самостоя-
тельность и самобытность монгольского буддизма, преодолеть его 
«вторичность». Ранее, находясь под властью Цин, у  них не  было 
такой возможности  — позиции Лхасы и  Пекина были гораздо 

58.	 King, M. “Finding the Buddha Hidden below the Sand: Youth, Identity and Narrative 
in the Revival of Mongolian Buddhism”, p. 21.

59.	 Как пошутил в частной беседе известный монголовед Кристофер Этвуд, подлин-
ная религия монголов — «чингисханизм», то есть Чингисхан выше всех конфес-
сиональных границ.

60.	Jadamba L., Schittich B. “Negotiating Self and Other: Transnational Cultural Flows and 
the Reinvention of Mongolian Buddhism”, p. 92–93.

61.	 Ibid.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 0 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

сильнее. Как заметил Й. Эльверског, у монголов не было ни сво-
боды выбора своей религиозной истории, ни своего буддизма62. 

Однако сейчас ситуация изменилась. Несмотря на  разрознен-
ность монгольских буддистов и  существование разных позиций 
в  отношении тибетского влияния, все сходятся в  том, что нацио-
нальные монгольские интересы первичны. Здесь совпадают инте-
ресы и государства, и буддийского сообщества. Ситуация с девятым 
Богдо-гэгэном (отказ в  визе, затем дарование гражданства) и  ви-
зитами Далай-ламы XIV показывает, что монгольское государство 
способно проводить умелую и  достаточно самостоятельную поли-
тику в  сфере религии. Появление десятого Богдо, которого при-
знал Далай-лама, а также наличие других крупных перерожденцев, 
обучавшихся в  Индии, в  ближайшие десять-двадцать лет могут 
обеспечить монгольской сангхе легитимность, ее вес в  мире буд-
дизма возрастет. Монгольская сангха имеет все шансы проявить 
свою субъектность в мире тибето-монгольского буддизма.  

Библиография / References 

Концепция национальной безопасности Монголии. Приложение к постановлению Ве-
ликого Государственного Хурала № 48 от 15 июля 2010 года. Улан-Батор, 2010.

Родионов В.А. Буддизм и постсоциалистическая трансформация в Монголии // Власть. 
2018. № 2. С. 94–99. 

Сабиров Р.Т. Арест экс-президента Н. Энхбаяра и  нетипичная демократия в  Монго-
лии // Восток. Афро-азиатские общества: история и современность. 2014. № 1. 
С. 79–89. 

Abrahms-Kavunenko, Saskia (2019) Enlightenment and the Gasping City. Mongolian Bud‑
dhism at a Time of Environmental Disarray. Cornell University Press, Ithaca and 
London. 

Atwood, Ch.P. (2017) “The Lama Question: Violence, Sovereignty, and Exception in Early 
Socialist Mongolia by Christopher Kaplonski (review)”, Harvard Journal of Asiat‑
ic Studies 77(1): 212–218.  

Balogh, M. (2010) “Contemporary shamanisms in Mongolia”, Asian Ethnicity 11(2): 229–
238.

Barkmann, U.B. (1997) “The revival of Lamaism in Mongolia”, Central Asian Survey 16(1): 
69–79.

Bulag, U.E. (1998) Nationalism and Hybridity in Mongolia, pp.  71–81. Oxford, Clarendon 
Press.

Bumochir, D. (2014) “Institutionalization of Mongolian shamanism: from primitivism to 
civilization”, Asian Ethnicity 15(4): 473–491. 

62.	 Elverskog, J. (2007) “Tibetocentrism, religious conversion and the study of Mongolian 
Buddhism”, in U.E. Bulag, H.G.M. Diemberger (eds) The Mongolia-Tibet Interface. 
Opening New Research Terrains in Inner Asia, p. 62. Leiden.



Р у с т а м  С а б и р о в

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 0 5

Buyandelger, M. (2008) “Tricky Representations: Buddhism in the Cinema during Social-
ism in Mongolia”, The Silk Road 6/1: 54–62.

Dreyfus, G. (1998) “The Shuk-den Affair: Origins of a Controversy”, Journal of the Inter‑
national Association of Buddhist Studies 21(2): 227–270.

Elverskog, J. (2006) “Two Buddhisms in Contemporary Mongolia”, Contemporary Bud‑
dhism: An Interdisciplinary Journal 7(1): 29–46. 

Elverskog, J. (2006) Our Great Qing: The Mongols, Buddhism, and the State in Late Im‑
perial China. University of Hawai’i Press.

Elverskog, J. (2007) “Tibetocentrism, religious conversion and the study of Mongolian Bud-
dhism”, in U.E. Bulag, H.G.M. Diemberger (eds) The Mongolia-Tibet interface. 
Opening new research terrains in Inner Asia, pp. 59–80. Leiden. 

Hangartner, J. (2011) The Constitution and Contestation of Darhad Shamans’ Power in 
Contemporary Mongolia. Global Oriental.

Jadamba, L., Schittich, B. (2010) “Negotiating Self and Other: Transnational Cultural Flows 
and the Reinvention of Mongolian Buddhism”, Internationales Asienforum 41(1–
2): 83–102. 

Jadamba, L. (2018) “Double Headed Mongolian Buddhism”, The CESS Blog, February 28 
[http://thecessblog.com/2018/02/double-headed-mongolian-buddhism-by-lhag-
vademchig-j-shastri-visiting-researcher-university-of-shiga-prefecture, accessed on 
21.02.2018].

Kaplonski, Ch. (2014) The Lama Question: Violence, Sovereignty, and Exception in Early 
Socialist Mongolia, pp. xvii + 259. Honolulu: University of Hawai‘i Press. 

King, M. (2012) “Finding the Buddha Hidden below the Sand: Youth, Identity and Narra-
tive in the Revival of Mongolian Buddhism”, in Change in Democratic Mongolia, 
pp.17–29. Leiden, The Netherlands: Brill. 

Kollmar-Paulenz, K. (2003) “Buddhism in Mongolia after 1990”, Journal of Global Bud‑
dhism 4(1): 18–34.

Kontseptsiia natsionalʹnoi bezopasnosti Mongolii. Prilozhenie k postanovleniiu Velikogo 
Gosudarstvennogo Хurala № 48 ot 15 iiulia 2010 goda [The concept of national se-
curity of Mongolia. Annex to the resolution of the Great State Hural] (2010). Ulan-
Bator.

Kuzmin, S.L. (2017) “Management as a Tool of Destruction: Reincarnation of “Living Bud-
dhas” in Modern Chinese Legislation”, The Tibet Journal 42(1): 37–48.

Manduhai, B. (2013) Tragic Spirits: Shamanism, Memory, and Gender in Contemporary 
Mongolia. University of Chicago Press.

Manduhai, B. (2007) “Dealing with Uncertainty: Shamans, Marginal Capitalism, and the Re-
making of History in Postsocialist Mongolia”, American Ethnologist 34(1): 127–147. 

Merli, L. (2004) “Chinggis Khan and the New Shamans”, Inner Asia 6: 119–124.

Pelkmans M. (2009) Conversion after Socialism: Disruptions, Modernisms, and the Tech‑
nologies of Faith, pp. 1–16. Oxford: Berghahn Books. 

Rodionov, V.A. (2018) “Buddizm i postsotsialisticheskaia transformatsiia v Mongolii” [Bud-
dhism and post-socialist transformation in Mongolia], Vlastʹ 2: 94–99.

Sabirov, R.T. (2014) “Arest eks-prezidenta N. Enkhbaiara i netipichnaia demokratiia v Mon-
golii” [The arrest of former President N. Enkhbayar and atypical democracy in Mon-
golia], Vostok. Afro-aziatskie obshchestva: istoriia i sovremennostʹ 1: 79–89.

Shimamura, I. (2014) The Roots Seekers: Shamanism and Ethnicity Among the Mongol 
Buryats. Yokohama, Kanagawa, Japan: Shumpusha Publishing. 



Кристина Йонутите

«Без овечьей отары достойной жизни 
не будет»: установление границы религии 
в контексте социально вовлеченного 
буддизма в Бурятии

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2020-38-1-106-122

Kristina Jonutytė

«There Will Not Be a Dignified Life Without a Flock of 
Sheep»: Negotiating Religion in the Context of Socially 
Engaged Buddhism in Buryatia

Kristina Jonutytė — Vytautas Magnus University (Kaunas, Lithua-
nia). k.jonutyte.p@gmail.com 

The article looks at the Social Flock (sotsial’naia otara) project where‑
by the sangha gives sheep to laypeople and other locals as a kind of 
socially engaged Buddhism in Buryatia. It places the Social Flock pro‑
ject into a broader context of moral economy in the region, where 
through various acts of help, support and other kinds of giving the 
sangha establishes itself as a “pillar” of society. The article also criti‑
cally discusses the very concept of socially engaged Buddhism. While 
it is often understood in the literature as a distinctly novel kind of 
movement that takes on particular institutional forms, the article ex‑
plores it instead as a more general ongoing negotiation of the reli‑
gious realm, which has in fact been present and relevant throughout 
Buddhist history. Finally, it explores the implications of religious so‑
cial engagement for contemporary “secular” modernity in Russia and 
the post-Soviet region more generally. 

Keywords: Socially Engaged Buddhism, Buryat Buddhism, 
Sotsial’naia Otara, religious giving, secularity.

Введение

ВБУРЯТСКОМ буддизме овцы получили своеобразный ста-
тус. Буддийский лидер, глава Буддийской традиционной 
сангхи России (далее БТСР), Хамбо-лама Дамба Аюшеев 

Йонутите К. «Без овечьей отары достойной жизни не будет»: установление границы религии в контексте социально 
вовлеченного буддизма в Бурятии // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2020. №1 (38). С. 106–122. 

Jonutite, Kristina (2020) “‘There Will Not Be a Dignified Life Without a Flock of Sheep’: Negotiating Religion in the Context 
of Socially Engaged Buddhism in Buryatia”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 38(1): 106–122.

1 0 6 �



К р и с т и н а  Й о н у т и т е

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 0 7

часто рассказывает об  овцах с  жаром. «Без овечьей отары до-
стойной жизни не  будет. Одно только пьянство, драки да воров-
ство.... Овцеводство  — это наш локомотив»1. По  его убеждению, 
овцы не  только необходимы для процветания и  достойной жиз-
ни на уровне домохозяйств, но и имеют решающее значение для 
выживания и жизнеспособности бурятских буддистов как опреде-
ленной группы. Такой акцент на  овцах может показаться стран-
ным  — особенно учитывая тот факт, что более половины бурят-
ского населения региона проживает в городах. 

В 2012 г. БТСР инициировала проект «Социальная отара». Он 
реализуется следующим образом. БТСР привлекла спонсоров, 
включая президента России Владимира Путина, для финансиро-
вания закупки нескольких сотен голов овец. Из них были сформи-
рованы стада, которые передали сельским пастухам региона. С го-
дами по мере роста поголовья овец их владельцы должны были 
возвращать часть новорожденных ягнят, чтобы можно было фор-
мировать новые стада и чтобы новые пастухи получали овец в ка-
честве своего рода ссуды. Таким образом, проект ориентирован 
на  расширение до  тех пор, пока однажды овцеводство, пришед-
шее некогда в упадок, вновь не станет оплотом жизни в регионе.

Цель проекта «Социальная отара»  — не  просто возродить ов-
цеводство, но  восстановить эндемические породы овец в  регио-
не, особенно поголовья породы бүүбэй. Их  шерсть более грубая, 
а  мясо жирнее, но  эта порода справляется с  суровым степным 
климатом — овцы выкапывают старую траву из-под снега, то есть 
не требуют особого питания и ухода. В советский период в мест-
ном овцеводстве бүүбэй в  основном были заменены импортной 
породой овец, которая была более универсальной, но хуже адап-
тировалась к  региональным климатическим условиям. Сейчас 
БТСР стремится возродить эндемическую породу, не только исхо-
дя из ее приспособляемости и  экономической выгоды, но  и рас-
сматривая этот проект в качестве средства восстановления связи 
с глубоким прошлым и отказа от советского наследия. Вот что го-
ворит Хамбо-лама:

[Н]аши предки оставили нам партнеров — бурятских лошадей, овец 
бүүбэй, коров и собак — хотошо... Пришли коммунисты и сказали: 
«У вас плохие партнеры, бурятская лошадь маленькая, корова дает 

1.	 Махачкеев А. Хамба Лама. Седьхэл санааны бодомджонууд. Мысли наедине. Улан-
Удэ: Бэлиг. 2015. С. 30.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 0 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

мало молока, а овца шерсти». Поэтому они заставили нас поменять 
их на симменталов и мериносов, и мы стали их рабами. Потому что 
их кормить нужно круглый год!2

Далее я постараюсь показать, какова связь между овцами и буд-
дизмом, и выяснить значение этой связи для современной рели-
гиозной и  общественной жизни Бурятии. Я  буду рассматривать 
«Социальную отару» в  контексте более широких социально-эко-
номических процессов и  моральной экономики бурятского буд-
дизма. Наконец, я  обращу внимание на  то, как религиозная со-
циальная деятельность вписывается в  современное секулярное 
общество в  России. В  целом социально ориентированному буд-
дизму уделяется недостаточно внимания; часто он рассматрива-
ется в основном как глобальное явление, тогда как, на мой взгляд, 
в основном он является частью выяснения отношений между ре-
лигией и властью на локальном уровне.

Материал для данной статьи был собран в 2015–2016 гг. в рам-
ках одногодичного этнографического исследования, в  основном 
в столице Бурятии Улан-Удэ, но также и в ходе многочисленных 
поездок в сельские храмы и места паломничеств. Полевое иссле-
дование было выполнено в дисциплинарных рамках социальной 
антропологии и сосредоточено на идеях и практиках буддийских 
даяний как в городе, так и за его пределами3.

Социально вовлеченный буддизм как концепция

Социально вовлеченный буддизм (socially engaged Buddhism)  — 
термин, по-разному используемый как учеными, так и  практи-
кующими буддистами для обозначения участия буддийских ак-
торов в  решении социальных, политических и  экологических 
проблем. Сам термин приписывается вьетнамскому буддийскому 
монаху и  всемирно известному активисту Тхить Нят Ханю. Впо-
следствии ученые подхватили этот термин, однако существуют 

2.	 Там же. С. 31.

3.	 Jonutytė, K. (2019) Beyond Reciprocity: Giving and Belonging in the Post-Soviet Bud‑
dhist Revival in Ulan-Ude (Buryatia). PhD Dissertation, Martin Luther University 
Halle-Wittenberg. Полевые исследования имели форму включенного наблюдения 
в различных религиозных контекстах, таких как храмы, буддийские центры, пуб-
личные лекции и  ритуалы, а  также полуструктурированные интервью с  религи-
озными деятелями и мирянами с целью привлечения широкого круга собеседни-
ков, представляющих среду современного бурятского буддизма. Кроме того, 
исследователь следил за местными публикациями и социальными сетями.



К р и с т и н а  Й о н у т и т е

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 0 9

некоторые разногласия относительно его значения и  сферы его 
применения. Некоторые ученые рассматривают социально во-
влеченный буддизм как недавний феномен, который принима-
ет отчетливо глобальные организационные формы, тогда как для 
других социальная вовлеченность, в той или иной степени, была 
всегда свойственна буддизму.

Так, например, Кристофер Куин подчеркивает историческую 
новизну того, что он описывает как «движение», и  указывает 
на  то, что в  нем ключевую роль играет принцип ненасилия. Он 
локализует этот феномен «в  Азии и  на  Западе с  1950-х годов»4 
и  подчеркивает свойственные ему прогрессизм, критику правя-
щих политических сил, а  также сходство социально активных 
буддийских акторов с транснациональными неправительственны-
ми организациями5. Салли Кинг добавляет, что, хотя социальный 
буддизм глубоко укоренен в «традиционной буддийской филосо-
фии и ценностях», он представляет собой «современное явление», 
поскольку возник как ответ на  новые общественные проблемы 
и  под воздействием «современных социальных, экономических, 
психологических и  политических форм анализа западного про-
исхождения»6. Другие ученые, несогласные с этой точкой зрения, 
утверждают, что буддийская социальная активность ни  в  коем 
случае не  является новым явлением, но  изначально лежит в  ос-
нове большей части буддийской философии и практики7.

В  одной из  более поздних работ Джессика Мейн и  Ронгдао 
Лай8 критикуют определения «социально вовлеченного буддиз-
ма», в  которых он изображается как современный, послевоен-
ный феномен. Они утверждают, что, во-первых, те виды движе-
ний, о которых говорят Куин, Кинг и другие, имеют корни в более 
старых буддийских формах и  поэтому не  могут быть резко отде-
лены от них. Во-вторых, они обнаруживают пристрастность и мо-

4.	 Queen, C.S. (2004) “Engaged Buddhism”, in R.E. Buswell (ed.), Encyclopedia of Bud‑
dhism, pp. 248–249. New York: Macmillan Reference, USA.

5.	 Queen, C.S. (2002) “Engaged Buddhism: Agnosticism, Interdependence, Globalization”, 
in C. Prebish, M. Baumann (eds), Westward Dharma: Buddhism beyond Asia. Berke-
ley: University of California Press.

6.	 King, S.B. (2009) Socially Engaged Buddhism, p. 2. Honolulu: University of Hawaii 
Press.

7.	 Обзор дискуссии см. в: Yarnall, T.F. (2003) “Engaged Buddhism: New and Improved! 
(?) Made in the U.S.A. of Asian Materials”, in C.S. Queen, C.S. Prebish, D. Keown (eds) 
Action Dharma: New Studies in Engaged Buddhism, pp. 286–344. London: Routledge.

8.	 Main, J.L., Lai, R. (2013) “Introduction: Reformulating ‘Socially Engaged Buddhism’ 
as an Analytical Category”, The Eastern Buddhist 44(2): 1–34.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 1 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ральные суждения во многих научных дискуссиях о социально во-
влеченном буддизме, когда частью этого «движения» считаются 
только определенные буддийские группы  — те, которые следу-
ют принципу ненасилия и функционируют независимо от нацио-
нальных государств9. Критики утверждают, что такого рода кри-
терии основаны на  этноцентричном и  нормативном понимании 
буддизма учеными и  на  представлении о  его непременно поло-
жительном вкладе в  общество. В  свою очередь, они предлагают 
новое определение социально вовлеченного буддизма, к  которо-
му относится:

…любая буддийская группа или фракция в  составе большой груп-
пы, где стираются границы, отделяющие буддийские верования, 
практику и повседневную жизнь от деятельности, которая считает-
ся морально значимой для современного светского общества и его 
управления. Это касается ситуаций, когда буддизм сознательно свя-
зывается с политическими функциями национального государства 
или такими его задачами, как образование, здравоохранение, кон-
сультирование, помощь и так далее10.

Другими словами, социально вовлеченный буддизм ставит под 
вопрос разграничение светской и  религиозной сфер, исходя 
из  того, что широкий спектр социальных и  политических дей-
ствий можно рассматривать «буддийскими» по  своей природе 
и подлежат буддийскому вмешательству.

В дальнейшем я буду опираться на такое более широкое опре-
деление социально вовлеченного буддизма в  духе указанной 
работы Мейн и  Лай. Я  согласна с  их  взглядом на  религиозную 
деятельность как на  явление, выходящее за  рамки отдельных 
«глобализированных» форм, которые мы наблюдаем с середины 
ХХ в. Как отмечают Мейн и Лай, некоторые из критериев, исполь-
зовавшихся ранее для определения социально вовлеченного буд-
дизма, были произвольными и опирались на нормативные ожи-
дания от некоей «прогрессивной религии». Несмотря на то, что 
за последние несколько десятилетий появились многие заимство-
ванные организационные формы, социальная вовлеченность буд-
дистов продолжается на  местном уровне, будучи связана со  спе-
цификой конкретных контекстов.

9.	 Ibid, p. 10.

10.	 Ibid, p. 26.



К р и с т и н а  Й о н у т и т е

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 1 1

Если рассматривать религиозное участие в более широкой тео-
ретической перспективе, то надо иметь в виду особенности совре-
менного контекста, в котором секулярное государство стремится 
ограничить и  подчинить религиозное. Социально вовлеченный 
буддизм включает в себя довольно разные идеи и виды деятель-
ности, анализ которых ставит перед нами теоретические вопро-
сы: во-первых, как буддийские акторы осмысливают буддизм 
и, во-вторых, как они выстраивают взаимодействие с  социаль-
ным и  политическим миром, в  котором они живут. Социальное 
участие буддистов нельзя ограничивать недавними ненасиль-
ственными инициативами, как, например, монастырский эко-
логический активизм в  Таиланде11, благотворительная образова-
тельная деятельность международной буддийской организации 
в  Бодхгае12 или социальная и  экологическая деятельность ко-
рейских буддистов-мирян13. К  социальному участию следует от-
нести и  такие неоднозначные проявления активности, как со-
циальная работа буддийского священника школы Дзёдо-синсю 
(школа «Чистой земли») Такуэчи, который тесно сотрудничал 
с  государством14, или общественно-политическая активность мо-
нахов-националистов в Мьянме15. Такое более полное понимание 
социально вовлеченного буддизма позволяет также связать бу-
рятский проект «Социальной отары» с  аналогичными инициа-
тивами в  других странах, не  сводя его к  локальным вариациям 
на единую глобальную тему16.

11.	 Darlington, S.M. (2012) The Ordination of a Tree: The Thai Buddhist Environmental 
Movement. Albany, NY: SUNY Press.

12.	 Goldberg, K. (2013) “Constructing and Contesting Sacred Spaces: International Bud-
dhist Assistance in Bodhgayā”, in H. Kawanami, G. Samuel (eds) Buddhism, Interna‑
tional Relief Work, and Civil Society, pp. 161–187. New York: Palgrave Macmillan.

13.	 Park, P. (2010) “New Visions for Engaged Buddhism: The Jungto Society and the In-
dra’s Net Community Movement in Contemporary Korea”, Contemporary Buddhism 
11(1): 27–46.

14.	 Main, J.L. (2010) “To Lament the Self: The Ethical Ideology of Takuechi Ryo’on (1891–
1968) and the Ōtani-ha Movement against Buraku Discrimination”, in U. Dessi (ed.) 
The Social Dimensions of Shin Buddhism, pp. 137–163. Leiden: Brill.

15.	 Walton, M.J. (2015) “Monks in Politics, Monks in the World: Buddhist Activism in Con-
temporary Myanmar”, Social Research 82(2): 507–530.

16.	 Действительно, хотя проект «Социальная отара» может напоминать примеры со-
циальной активности в других местах, неясно, оказали ли они на него непосред-
ственное влияние. Насколько мне известно, Хамбо-лама Аюшеев в  своих интер-
вью не  упоминает никаких источников вдохновения для своего проекта. Если 
обратиться к истории, то этот проект напоминает некоторые особенности тради-
ционного механизма джисы монгольских монастырей, когда овец давали взаймы 



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 1 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

«Социальная отара» и  проблема границ религиозной 
сферы

«Социальную отару» можно рассматривать как проект социально 
вовлеченного буддизма, поскольку он представляет собой попыт-
ку переосмыслить границы и формы религиозного участия в об-
ществе. Рассмотрим сначала контекст. До второй половины XX в. 
буряты были преимущественно негородским населением, а до со-
ветских экономических реформ 1920–1930-х гг. — в основном ко-
чевниками и  полукочевниками, разводившими овец, коз, коров, 
лошадей и верблюдов — пять основных видов скота (бур. Табан 
хушуун мал), которые имели не только экономическое, но также 
культурное и  символическое значение. Однако в  течение XX в. 
образ жизни в регионе радикально изменился. В 1930-е гг. совет-
ская политика седентаризации и коллективизации, а также цен-
трализованное планирование экономики постепенно искореняли 
устоявшиеся формы животноводства. Кроме того, политика коре-
низациии 1920–1930-х гг., направленная на поддержку образова-
ния в среде коренных народов и на привлечение их представите-
лей к управлению, привела к миграции бурят в город17.

Число бурят в столице выросло с 0,13% населения, сразу после 
создания Бурят-монгольской автономной советской социалисти-
ческой республики в 1920-е гг., до примерно 10% к концу 1930-х18. 
Миграция населения в  город продолжалась на  протяжении сто-
летия, и  на  сегодняшний день большая часть бурят республики 
проживает в  городе. Разумеется, городская среда означала не-
что большее, чем просто смену места жительства. Она принесла 
с  собой новый образ жизни и  породила различные социальные, 
политические и  экономические проблемы. Среди них  — межэт-
ническая напряженность, молодежные банды и  преступность19, 

мирянам, которые затем должны были возвратить в монастырь часть шерсти, мо-
лока и новорожденных овец. Miller, R.J. (1961) “Buddhist Monastic Economy: The 
Jisa Mechanism”, Comparative Studies in Society and History 3(4): 427–438.

17.	 Chakars, M. (2014) The Socialist Way of Life in Siberia: Transformation in Buryatia. 
Budapest: Central European University Press.

18.	 Минерт Л.К. Архитектура Улан-Удэ. Улан-Удэ: Бурятское книжное издательство, 
1983. С. 87.

19.	 Карбаинов Н. «Городские» и «головары» в Улан-Удэ (молодежные субкультуры 
в  борьбе за  социальное пространство города // Вестник Евразии. 2004. № 2. 
С. 170–183. 



К р и с т и н а  Й о н у т и т е

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 1 3

проблемы безопасности, связанные с  инфраструктурой20, стре-
мительное снижение уровня знаний и  использования бурятско-
го языка21.

В советский период новые бурятские горожане воспринимали 
Улан-Удэ как среду, наносящую ущерб бурятским традициям. Но-
воприбывшие буряты оказывались в окружении, которое, по вос-
поминаниям информантов, воспринималось ими как враждебное. 
Они пытались вписаться в городское общественное пространство, 
оставляя бурятский язык и обычаи в основном для частной жиз-
ни. С  годами, несмотря на  то, что жизнь в  Улан-Удэ сохранила 
многие сельские черты22, эти процессы привели к  тому, что го-
род стал восприниматься и переживаться как прямая угроза для 
бурятской культуры и языка. Помимо социальной и культурной 
нестабильности, город в  сегодняшней Бурятии для многих, осо-
бенно новоприбывших, является ненадежным местом жительства 
и  в  экономическом отношении. Тем не  менее, миграция в  горо-
да продолжается.

Хамбо-лама Дамба Аюшеев открыто критикует миграцию бу-
рят в  города. Он предупреждает: «Города всасывают жизнь на-
ших детей как пылесос, растворяя их. Чем больше город, тем 
меньше шансов найти себя в  нем»23. С  его точки зрения, жизнь 
вне города и  особенно занятие животноводством представляют 
собой хороший, а  также экономически целесообразный выбор 
для современной бурятской молодежи. Многие сельские ламы 
также разделяют его мнение, а некоторые даже активно пытают-
ся убедить своих прихожан не переезжать в город. Поэтому соци-
альная вовлеченность в  данном случае имеет не  только религи-
озное, но и социально-экономическое измерение.

Проект «Социальная отара» интересен не  только тем, что 
буддийский лидер высказывается по  экономическим вопросам, 
но и тем, что он очень активно реализует свою идею, используя 
существующую религиозную инфраструктуру для сбора средств 

20.	Humphrey, C. (2003) “Rethinking Infrastructure: Siberian Cities and the Great Freeze 
of January 2001”, in J. Schneider, I. Susser (eds) Wounded Cities: Destruction and Re‑
construction in a Globalized World, pp. 91–107. New York: Berg.

21.	 Дырхеева Д.А. Буряты и бурятский язык в зеркале статистики (по результатам пе-
реписей населения) // Acta Linguistica Petropolitana: Труды Института Лингвисти-
ческих Исследований. 2015. № 11(3). С. 158–166.

22.	 Batomunkuev, S. (2003) “Buryat Urbanisation and Modernisation: A Theoretical Mod-
el Based on the Example of Ulan-Ude”, Inner Asia 5(1): 3–16.

23.	 Махачкеев А. Хамбо Лама. Мысли наедине. С. 32.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 1 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

и  организационного обеспечения проекта. Буддизм присутству-
ет в  проекте двояко. Во-первых, в  Бурятии этническая и  рели-
гиозная идентичности неразрывно связаны24, как в  России в  це-
лом и  во  многих других странах, поэтому нет никакого разрыва 
между проектом, связанным с  бурятскими традициями, и  буд-
дизмом как таковым. Во-вторых, в  постсоветской России разде-
ление между светской и религиозной сферами порой становится 
предметом дискуссии, особенно когда государство вмешивается 
в вопрос о том, как определять желательные рамки религиозной 
ответственности. По мере того, как религиозные организации на-
бирают моральный капитал и вместе с ним политическое влияние 
в  постсоветских странах25, продолжается непрекращающееся об-
суждение места и роли религии в современном обществе. Поэто-
му в сегодняшней Бурятии буддисты стремятся — хотя и неявно — 
посредством социальной активности переопределить роль сангхи 
за пределами собственно религиозной сферы.

Хотя Россия позиционирует себя как светское государство 
в  том смысле, что религиозные институты не  выполняют госу-
дарственных функций, значение религии публично признает-
ся. В преамбуле Федерального закона 1997 г. «О свободе совести 
и  о  религиозных объединениях» сказано, что христианство, ис-
лам, иудаизм и  буддизм составляют «неотъемлемую часть исто-
рического наследия народов России», но  также подчеркивается, 
что православие всегда играло «особую роль... в  истории Рос-
сии, в  становлении и  развитии ее духовности и  культуры»26. Бо-
лее того, платформа Межрелигиозного совета России позволяет 
представителям четырех религий лоббировать различные формы 
поддержки и льгот со стороны государственных институтов. В це-
лом и религиозные организации, и религиозные идеи и практи-
ки продолжают оказывать влияние на  общественно-политиче-
скую жизнь России27.

24.	 См., например: Amogolonova, D. D. (2014) “Buddhist Revival in the Context of Desec-
ularization Processes in Russia (on Materials of Buryatia)”, Journal of Siberian Feder‑
al University: Humanities & Social Sciences 7: 1165–1176.

25.	 Wanner, C. (2018) “Public Religions after Socialism: Redefining Norms of Difference“, 
Religion, State and Society 46 (2): 88-95.

26.	 Fagan, G. (2013) Believing in Russia — Religious Policy after Communism, pp. 66–67. 
London: Routledge.

27.	 См., например: Fagan, G. Believing in Russia — Religious Policy after Communism; 
Richters, K. (2013) The Post-Soviet Russian Orthodox Church: Politics, Culture and 
Greater Russia. London: Routledge.



К р и с т и н а  Й о н у т и т е

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 1 5

Конечно, социология и  антропология религии понимают 
светскость не  как данность, но  как сложный процесс обсужде-
ния границ различных социальных сфер с  учетом культурно-
исторических особенностей того или иного общества. В  своей 
известной работе Талал Асад28 исследует секуляризм не как аб-
страктный, абсолютный концепт, а существующий в связи с кон-
кретными политическими проектами. Термин «множественные 
секулярности» здесь особенно полезен, поскольку он подчерки-
вает тот факт, что граница между религиозной и  другими (не-
религиозными) сферами проводится по-разному в зависимости 
от  конкретных социальных, исторических и  культурных факто-
ров29. Кроме того, могут сосуществовать и  конкурировать раз-
личные представления о  светскости, о  чем и  свидетельствуют 
примеры социальной вовлеченности как буддизма, так и  дру-
гих религий.

Например, С. Маккарти30 пишет о христианской и буддийской 
благотворительности в современном Китае. Она утверждает, что, 
хотя религиозные благотворительные организации подчинены 
государству и  в  целом поддерживают преследуемые режимом 
цели, в  то  же время они «сопротивляются некоторым аспектам 
авторитарной системы Китая, хотя и завуалированным и не кон-
фронтационным образом»31. Как утверждает Маккарти, религи-
озные организации расширяют сферу своего участия, незаметно 
вводя в  нее элементы привычных практик, включая миссионер-
ство. Маккарти пишет: 

По  мере того как религиозная благотворительность постепенно 
способствует уменьшению негативного восприятия религии как 
на  официальном, так и  на  массовом уровне и  завоевывает более 
широкое признание в  китайском обществе, ее акторы достигают 
некоторых своих целей…при этом не  ставя под сомнение всю си-
стему в целом32.

28.	 Asad, T. (2003) Genealogies of Religion: Discipline and Reasons of Power in Christi‑
anity and Islam. Baltimore, MD: John Hopkins University Press.

29.	 Wohlrab-Sahr, M. and Burchardr, M. (2012) “Multiple Secularities: Toward a Cultural 
Sociology of Secular Modernities”, Comparative Sociology 11: 875–909.

30.	 McCarthy, S.K. (2013) “Serving Society, Repurposing the State: Religious Charity and 
Resistance in China”, The China Journal 70: 48–72.

31.	 Ibid., p. 48.

32.	 Ibid., p. 71.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 1 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

В  российском случае религиозная благотворительная деятель-
ность — это не столько форма сопротивления, сколько повод для 
обсуждения границ религиозного участия; как и  в  Китае, она 
не  является проявлением враждебности по  отношению к  госу-
дарству. Будучи некоторым образом «дополнением» государства 
в смысле предоставления определенных услуг и инфраструктуры, 
«Социальная отара», как и другие буддийские социальные проек-
ты — например поддержка бурятского языка — заявляют о своей 
аполитичности. Проблемы, реакцией на которые стали эти проек-
ты, — массовая урбанизация или упадок бурятского языка, — бу-
дучи политическими в широком смысле, представлены в данном 
случае скорее как общественные и моральные вызовы. 

Надо сказать, что БТСР уже давно занимает дипломатичную 
позицию поддержки российских политических лидеров  — пози-
цию, нередко подвергающуюся критике со  стороны некоторых 
более маргинальных кругов бурятских буддистов33. Хамбо-лама 
Аюшеев часто выражает свое почтение президенту России, а  но-
вости о посвященном президенту хуралу (молебне) распространя-
ются и  обсуждаются в  социальных сетях. С  одной стороны, под-
держка официальной политики отчасти может быть проявлением 
дипломатизма и  осмотрительности в  ситуации, когда сангха яв-
ляется меньшинством, к тому же действующим в приграничном 
регионе. С  другой стороны, такая позиция представляет собой 
продолжение многолетней практики взаимовыгодного сотрудни-
чества бурятских буддистов и российского государства34.

Рассмотрение проекта «Социальная отара» как примера соци-
ально вовлеченного буддизма дает возможность увидеть более 
широкие социальные и политические процессы, идущие в совре-
менной Бурятии и в России в целом. С одной стороны, такая соци-
альная активность представляет собой попытку изменить облик 

33.	 Bernstein, A. (2013) Religious Bodies Politic: Rituals of Sovereignty in Buryat Bud‑
dhism. Chicago: The University of Chicago Press.

34.	 Цыремпилов Н. Буддизм и  империя. Бурятская община в  России (XVIII  — 
нач.  XX  в.). Улан-Удэ: Институт монголоведения, буддологии и  тибетологии 
СО РАН, 2013. Сопоставимым примером вовлеченного буддизма без явной поли-
тической позиции сангхи является Япония. Каванами утверждает, что это связа-
но с  длительной историей государственного вмешательства в  религию, а  также 
с  печально известной поддержкой японскими буддистами государственного ми-
литаризма во  время Второй мировой войны. Kawanami, H. (2013) “International 
Relief Work and Civil Society for Japanese Buddhists Affiliated with Traditional De-
nominations”, in H. Kawanami, G. Samuel (eds) Buddhism, International Relief Work, 
and Civil Society, pp. 101–121. New York: Palgrave Macmillan.



К р и с т и н а  Й о н у т и т е

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 1 7

местного буддизма в  меняющемся обществе. С  другой стороны, 
буддистская социальная активность служит примером продол-
жающегося процесса выяснения «границ религиозного» в постсо-
ветской России — своего рода «перетягивания каната» между ре-
лигией и государством — и в Бурятии, и в России в целом35.

Буддийское даяние как общий принцип 

Как мы говорили выше, социально вовлеченный буддизм следует 
рассматривать в более широком плане — прежде всего в контек-
сте буддийских практик даяния в современной Бурятии. 

Социальная вовлеченность, будучи способом практической 
реализации определенного понимания религиозного, является 
также и одной из форм понимания даяния (dāna) как значимой 
и древней буддийской практики. Бескорыстная щедрость играет 
решающую роль в буддизме ваджраяны, как и в ряде других ин-
дийских религиозных традиций36. Парамита (совершенство, до-
стоинство) щедрости  — одно из  ключевых совершенств, необхо-
димых для того, чтобы достичь состояния Будды. Идея щедрости, 
принцип дара, важны для всех традиций буддизма, но в буддизме 
ваджраяны они играют особую роль. Главная цель адепта — не до-
стижение просветления как такового: адепт стремится к личному 
просветлению для того, чтобы затем помочь всем живым суще-
ствам его достичь. Идеалом для буддиста ваджраяны является 
не столько просветленный Будда, сколько бодхисаттва, который 
стремится к просветлению ради блага других. Неудивительно, что 
сангха активно действует в этой сфере37.

В Бурятии и сами ламы, и миряне считают сангху важнейшей 
опорой общества. Имеется в  виду ритуальная поддержка, кото-

35.	 Schorkowitz, D. (2001) “The Orthodox Church, Lamaism, and Shamanism among the 
Buriats and Kalmyks, 1825–1925”, in R.P. Geraci, M. Khodarkovsky (eds) Of Religion 
and Empire: Missions, Conversion, and Tolerance in Tsarist Russia, pp. 201–225. 
Ithaca: Cornell University Press; Цыремпилов Н. Буддизм и империя.

36.	 См., Heim, M. (2004) Theories of the Gift in South Asia: Hindu, Buddhist, and Jain 
Reflections on Dāna. New York: Routledge; Ohnuma, R. (2005) “Gift”, in D.S. Lopez, 
Jr. (ed.) Critical Terms for the Study of Buddhism, pp. 103–123. Chicago: The Univer-
sity of Chicago Press.

37.	 Можно предположить, что в поликонфессиональном регионе на буддийское пред-
ставление о даянии оказали влияние и христианские идеи благотворительности. 
У меня нет оснований полагать, что на локальном уровне имело место такое пря-
мое заимствование, хотя не исключено, что исторически буддизм и христианство 
оказывали друг на друга формирующее влияние.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 1 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

рую ламы обеспечивают мирянам посредством проведения пуб-
личных хуралов (обрядов-молитв) и в частном порядке — в фор-
ме буддистского наставления. Сангха является опорой и  в  том 
смысле, что буддизм воспринимается как важнейшая часть бу-
рятской культуры, а  ламы  — как важнейшие носители тради-
ции, в  то  время когда многие буряты обеспокоены «утратой» 
своей культуры. Это особенно актуально в  условиях общего не-
доверия к  политикам и, как отмечает Катрин Вэннер, роста мо-
рального авторитета религии во  многих постсоциалистических 
контекстах38.

Такие проекты, как «Социальная отара», следует рассма-
тривать не  как изолированные инициативы, а  скорее, как одно 
из  многих проявлений императива даяния, свойственного буд-
дизму. Среди других примеров  — повседневная забота сельских 
лам о  мирянах. Обычно в  Бурятии сельские ламы, особенно на-
стоятели дацанов, выходят за рамки того, что обычно понимается 
как обязанность сангхи по отношению к прихожанам. Например, 
один настоятель сельского дацана, которого я  встретила в  Улан-
Удэ, приехал в  столицу, чтобы побудить местную администра-
цию послать спортивного тренера в их район — удаленную часть 
республики, которая старается привлечь профессионалов. Одна-
ко это была лишь одна из многих задач, которые он взял на себя 
ради своих прихожан; среди других  — обучение местных жите-
лей методам ведения сельского хозяйства, обеспечение их семен-
ным картофелем и  оказание им помощи в  решении ряда бюро-
кратических вопросов.

Если такие вещи, как овцы, спорт и сельское хозяйство проч-
но входят в  сферу религиозного интереса некоторых бурят-
буддистов, то  другие, наоборот, критикуют такого рода вовле-
ченность. Так, один оппозиционный лама сказал в  интервью 
с издевкой: «Это все превращается в большой колхоз, в деревню, 
это… Грубовато, конечно». Другой городской лама сообщил, что 
засилье управленческих и  хозяйственных забот в  его сельском 
храме фактически побудило его к переезду в Улан-Удэ. Некото-
рые миряне также считают, что мирские и практические заботы 
не должны мешать духовной деятельности лам. На фоне подоб-
ных споров о границах социальной религиозной вовлеченности 
многие члены сангхи продолжают выполнять свою роль «опо-
ры» в регионе.

38.	 Wanner, C. (2018) “Public Religions after Socialism: Redefining Norms of Difference”.



К р и с т и н а  Й о н у т и т е

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 1 9

Еще одной формой служения мирянам, которое расширяет 
границы религиозной сферы и  рассматривается как разновид-
ность даяния в  широком смысле, является буддийское консуль-
тирование  — «прием у  ламы». В  ходе такого приема миряне со-
ветуются с  ламой по  конкретным проблемам, с  которыми они 
сталкиваются  — от  чисто бытовых и  экономических до  вопро-
сов, связанных с  ритуалами жизненного цикла и  межличност-
ных отношений. В  ответ лама использует разные средства  — га-
дание, толкование астрологического календаря, интерпретации 
положений буддийской философии и  этики, а  также собствен-
ный жизненный опыт и  здравый смысл. Выбор средств зависит 
как от заданного вопроса, так и от предпочтений ламы. Во время 
консультации также часто совершаются обряды. Такие буддий-
ские консультации часто проводятся в  храмах, но  могут прохо-
дить дома или в другом месте, например, в специальных «офисах» 
лам39. Прием нередко занимает большую часть дня ламы, и воз-
награждение, которое лама получает за эти консультации, обыч-
но составляет основную часть его доходов.

Консультации уходят своими корнями в  свойственную этому 
региону буддийскую традицию ваджраяны, в  которой отноше-
ния между мирянами и ламой имеют особое значение. Хотя в со-
временных городских условиях форма таких бесед меняется, они 
остаются одной из  главных форм приобщения к  буддизму в  Бу-
рятии и, соответственно, тем местом, где проверяется эффек-
тивность буддийских институтов40. Консультации, которые дают 
ламы, с особой очевидностью обнаруживают размытость границ 
религиозной сферы. Во время приема лама может дать совет, на-
пример, по таким вопросам: рабочая эмиграция в другой город; 
«открытие дороги» для работы в Южной Корее; поиск эмчи (вра-
ча тибетской, монгольской и/или бурятской традиционной ме-
дицины), лучше подходящего для лечения профессиональных 
заболеваний; благословление недавно купленного автомобиля 
(привожу примеры из  своего личного опыта или те, о  которых 
мне рассказывали). Эти примеры указывают на широкий спектр 

39.	 Имеются в виду комнаты в офисных центрах или аналогичных помещениях, ко-
торые предназначены для консультаций и в которых обычно не проводятся пуб-
личные хуральные моления и обряды. Местные жители иногда называют такие 
помещения «офисами» или «конторами», но часто избегают использования этих 
терминов из-за их «коммерческих» ассоциаций.

40.	 Jonutytė, K. (2019). Beyond Reciprocity: Giving and Belonging in the Post-Soviet Bud‑
dhist Revival in Ulan-Ude (Buryatia).



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 2 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

буддийской вовлеченности и  опять же свидетельствуют о  том, 
что невозможно провести четкую границу между религиозным 
и светским «консультированием».

Все рассмотренные выше явления  — начиная с  проекта «Со-
циальной отары» и  вплоть до  повседневной помощи настояте-
ля сельского дацана рядовым мирянам — можно считать частью 
продолжающегося процесса определения роли сангхи и  буддиз-
ма вообще в общественной и частной жизни в республике. Если 
рассматривать социально вовлеченный буддизм как часть ло-
кальной моральной экономики, то он не является каким-то нов-
шеством. Впрочем, сравнительно недавнее возрождение религии 
не следует рассматривать как обретение религиозными институ-
тами и практиками прежних позиций и влияния. Скорее, сегодня 
масштабы и способы религиозного участия находятся в процессе 
постоянного пересмотра как на практике, так и в ходе обществен-
ных дискуссий. Подобные процессы можно наблюдать и в постсо-
ветской России в целом. 

В настоящей статье я рассматривала проект «Социальная отара» 
в качестве примера социально вовлеченного буддизма, который, 
однако, укоренен в местном историческом и социально-экономи-
ческом контексте и  является частью более широкой моральной 
экономики даяния, характерной для бурятского буддизма. Толь-
ко учитывая этот более широкий смысл религиозной вовлеченно-
сти, мы можем понять местные источники и значение буддийских 
социальных проектов. Проект «Социальная отара» может быть 
понят как одна из  многочисленных форм традиционного буд-
дийского принципа даяния, который определяет позиции сангхи 
в обществе. Эту позицию не следует рассматривать исключитель-
но с точки зрения конкуренции с другими группами на религиоз-
ном рынке или с другими государственными и негосударственны-
ми акторами. В данном случае социально вовлеченный буддизм 
можно интерпретировать как явление, связанное с прояснением 
границ религии и потенциального уровня религиозного участия 
в постсоветской Бурятии.

Библиография / References

Дырхеева Д.А. Буряты и бурятский язык в зеркале статистики (по результатам пере-
писей населения) // Acta Linguistica Petropolitana: Труды Института Лингви-
стических Исследований. 2015. № 11(3). С. 158–166.



К р и с т и н а  Й о н у т и т е

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 2 1

Карбаинов Н. «Городские» и  «головары» в  Улан-Удэ (молодежные субкультуры 
в  борьбе за  социальное пространство города // Вестник Евразии. 2004. № 2. 
С. 170–183.

Махачкеев А. Хамба Лама. Седьхэл санааны бодомджонууд. Мысли наедине. Улан-
Удэ: Бэлиг. 2015.

Минерт Л.К. Архитектура Улан-Удэ. Улан-Удэ: Бурятское книжное издательство, 
1983.

Цыремпилов Н. Буддизм и империя. Бурятская община в России (XVIII — нач. XX в.). 
Улан-Удэ: Институт монголоведения, буддологии и тибетологии СО РАН, 2013.

Amogolonova, D.D. (2014) “Buddhist Revival in the Context of Desecularization Processes 
in Russia (on Materials of Buryatia)”, Journal of Siberian Federal University: Hu‑
manities & Social Sciences 7: 1165–1176. 

Asad, T. (2003) Genealogies of Religion: Discipline and Reasons of Power in Christianity 
and Islam. Baltimore, MD: John Hopkins University Press. 

Batomunkuev, S. (2003) “Buryat Urbanisation and Modernisation: A Theoretical Model 
Based on the Example of Ulan-Ude”, Inner Asia 5(1): 3–16.

Bernstein, A. (2013) Religious Bodies Politic: Rituals of Sovereignty in Buryat Buddhism. 
Chicago: The University of Chicago Press.

Chakars, M. (2014) The Socialist Way of Life in Siberia: Transformation in Buryatia. Bu-
dapest: Central European University Press.

Darlington, S. M. (2012) The Ordination of a Tree: The Thai Buddhist Environmental 
Movement. Albany, NY: SUNY Press.

Dyrkheeva, D.A. (2015) “Buriaty i buriatskii iazyk v zerkale statistiki (po rezul'tatam 
perepisei naseleniia)” [Buryats and the Buryat language in the mirror of statistics 
(based on census results)], Acta Linguistica Petropolitana: Trudy Instituta Ling‑
visticheskikh Issledovanii 11(3): 158–166.

Fagan, G. (2013) Believing in Russia — Religious Policy after Communism. London: Rout-
ledge.

Goldberg, K. (2013) “Constructing and Contesting Sacred Spaces: International Buddhist 
Assistance in Bodhgayā”, in H. Kawanami, G. Samuel (eds) Buddhism, Internation‑
al Relief Work, and Civil Society, pp. 161–187. New York: Palgrave Macmillan. 

Heim, M. (2004) Theories of the Gift in South Asia: Hindu, Buddhist, and Jain Reflections 
on Dāna. New York: Routledge.

Humphrey, C. (2003) “Rethinking Infrastructure: Siberian Cities and the Great Freeze of 
January 2001”, in J. Schneider, I. Susser (eds) Wounded Cities: Destruction and 
Reconstruction in a Globalized World, pp. 91–107. New York: Berg.

Jonutytė, K. (2019) Beyond Reciprocity: Giving and Belonging in the Post-Soviet Buddhist 
Revival in Ulan-Ude (Buryatia). PhD Dissertation, Martin Luther University Halle-
Wittenberg.

Karbainov, N. (2004) “‘Gorodskie’ i ‘golovary’ v Ulan-Ude (molodezhnye subkul'tury v 
bor'be za sotsial'noe prostranstvo goroda” [“Urban” and “ringleaders” in Ulan-Ude 
(youth subcultures in the struggle for the social space of the city], Vestnik Evrazii 
2: 170–183.

Kawanami, H. (2013) “Implications of International Relief Work and Civil Society for Jap-
anese Buddhists Affiliated with Traditional Denominations”, in H. Kawanami, 
G. Samuel (eds) Buddhism, International Relief Work, and Civil Society, pp. 101–
121. New York: Palgrave Macmillan.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 2 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

King, S.B. (2009) Socially Engaged Buddhism. Honolulu: University of Hawaii Press.

Main, J.L. (2010) “To Lament the Self: The Ethical Ideology of Takuechi Ryo’on (1891–
1968) and the Ōtani-ha Movement against Buraku Discrimination”, in U. Dessi (ed.) 
The Social Dimensions of Shin Buddhism, pp. 137–163. Leiden: Brill.

Main, J.L., Lai, R. (2013) “Introduction: Reformulating ‘Socially Engaged Buddhism’ as an 
Analytical Category”, The Eastern Buddhist 44(2): 1–34.

Makhachkeev, A. (2015) Khamba Lama. Sed'khel sanaany bodomdzhonuud. Mysli naedi‑
ne [Khamba Lama. Sedhel Sanaan Bodomjonuud. Thoughts in private]. Ulan-Ude: 
Belig.

McCarthy, S.K. (2013) “Serving Society, Repurposing the State: Religious Charity and Re-
sistance in China”, The China Journal 70: 48–72.

Miller, R.J. (1961) “Buddhist Monastic Economy: The Jisa Mechanism”, Comparative Stud‑
ies in Society and History 3(4): 427–438. 

Minert, L.K. (1983) Arkhitektura Ulan-Ude [Architecture of Ulan-Ude]. Ulan-Ude: Buriat-
skoe knizhnoe izdatel'stvo.

Ohnuma, R. (2005) “Gift”, in D.S. Lopez, Jr. (ed.) Critical Terms for the Study of Buddhism, 
pp. 103–123. Chicago: The University of Chicago Press. 

Park, P. (2010) “New Visions for Engaged Buddhism: The Jungto Society and the Indra’s 
Net Community Movement in Contemporary Korea”, Contemporary Buddhism 
11(1): 27–46.

Queen, C.S. (2002) “Engaged Buddhism: Agnosticism, Interdependence, Globalization”, in 
C. Prebish, M. Baumann (eds) Westward Dharma: Buddhism beyond Asia. Berke-
ley: University of California Press. 

Queen, C.S. (2004) “Engaged Buddhism”, in R.E. Buswell (ed.) Encyclopedia of Buddhism, 
pp. 248–249. New York: Macmillan Reference, USA.

Queen, C.S. (2005) “Engaged Buddhism”, in L. Jones (ed.) Encyclopedia of Religion (vol. 
4, 2nd edition), p. 2785–2791. New York: Macmillan Reference, USA.

Richters, K. (2013) The Post-Soviet Russian Orthodox Church: Politics, Culture and Great‑
er Russia. London: Routledge. 

Schorkowitz, D. (2001) “The Orthodox Church, Lamaism, and Shamanism among the Bur-
iats and Kalmyks, 1825–1925”, in R.P. Geraci, M. Khodarkovsky (eds) Of Religion 
and Empire: Missions, Conversion, and Tolerance in Tsarist Russia, pp. 201–225. 
Ithaca: Cornell University Press.

Tsyrempilov, N. (2013) Buddizm i imperiia. Buriatskaia obshchina v Rossii (XVIII— nach. 
XX v.) [Buddhism and Empire. Buryat community in Russia (XVIII — early XX cen-
turies)]. Ulan-Ude: Institut mongolovedeniia, buddologii i tibetologiii SO RAN.

Walton, M.J. (2015) “Monks in Politics, Monks in the World: Buddhist Activism in Con-
temporary Myanmar”, Social Research 82(2): 507–530.

Wanner, C. (2018) “Public Religions after Socialism: Redefining Norms of Difference“, Re‑
ligion, State and Society 46(2): 88–95. 

Wohlrab-Sahr, M., Burchardr, M. (2012) “Multiple Secularities: Toward a Cultural Sociol-
ogy of Secular Modernities”, Comparative Sociology 11: 875–909.

Yarnall, T.F. (2003) “Engaged Buddhism: New and Improved! (?) Made in the U.S.A. of 
Asian Materials”, in C.S. Queen, C.S. Prebish, D. Keown (eds) Action Dharma: New 
Studies in Engaged Buddhism, pp. 286–344. London: Routledge.



1 2 3

Андрей Знаменский

«Белая вера» в Горном Алтае: тибетский 
буддизм, Монголия и Ойротское пророчество 
(1880-е — 1920-е гг.)

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2020-38-1-123-151

Andrei Znamenski

The “White Faith” Movement in the Mountain Altai: Tibet-
an Buddhism, Mongolia, and the Oirot Prophecy, 1880s– 
1920s

Andrei Znamenski  — University of Memphis (Tennessee, USA). 
aznamenski@gmail.com 

This paper explores the influence of Tibetan Buddhism on the devel‑
opment of Ak-Jang (White Faith or Burkhanism), an ethno-religious 
movement that sprang up in the Mountain Altai in the early twentieth 
century. It is emphasized that a large part of the “White Faith” pan‑
theon and spiritual practices originated from Tibetan Buddhism that 
was coming from Mongolia. The article is particularly focused on the 
links between the messianism of the White Faith and ethno-religious 
messianic movement Amursana that developed in Western Mongolia 
from 1910 to 1923. Both movements received their spiritual and cul‑
tural inspiration both from Tibetan Buddhism and the shared set of 
heroic oral tales about the coming of the glorious redeemer prince Oi‑
rot (Amursana). Scholars frequently approached the Altaian “White 
Faith” movement as a purely local phenomenon stripped of significant 
neighboring political and spiritual influences. The goal of the present 

Знаменский А. «Белая вера» в Горном Алтае: тибетский буддизм, Монголия и Ойротское пророчество (1880-е — 
1920-е гг.) // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2020. №1 (38). С. 123–151.

Znamenski, Andrei (2020) “The “White Faith” Movement in the Mountain Altai: Tibetan Buddhism, Mongolia, and the 
Oirot Prophecy, 1880s — 1920s”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 38(1): 123–151.

	 Данная статья является пересмотренным и дополненным вариантом ранней ра-
боты автора: Znamenski, A. (2014) “Power for the Powerless: Oirot/Amursana Proph-
ecy in Altai and Western Mongolia, 1890s–1920s”, Études mongoles et sibériennes, 
centrasiatiques et tibétaines 45 [http://emscat.revues.org/2444, accessed on 
13.09.2019].

	 Также см.: Знаменский А. На северной периферии буддизма: мессианское движе-
ние «Амурсаны» в западной Монголии и «белая вера» на Алтае // Буддизм в кон-
тексте диалога культур: сборник статей / Институт монголоведения, буддологии 
и тибетологии СО РАН; отв. ред. Л. Е. Янгутов. Улан-Удэ: Издательство Бурятско-
го госуниверситета, 2015. С. 261–281.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 2 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

article is to expand the revisionist scholarship that questions that nar‑
row approach. It is argued that the rapid expansion of Tibetan Bud‑
dhism into the Altai and the rise of the Ak-Jang messianic movement 
became possible as a result of the spiritual and political void created 
by Russia’s defeat in the Russo-Japanese War and the eventual col‑
lapse of the Manchu and Russian empires. The article is based on the 
wide range of primary sources. 

Keywords: Altai, Tibetan Buddhism, Burkhanism, Ak-Jang, Mongo-
lia, prophesy, Oirot, Amursana, Ja-Lama. 

В1904 г. в Горном Алтае скромный пастух Чет Челпан под-
нял на  ноги тысячи местных кочевников, объявив о  при-
шествии славного спасителя по имени хан Ойрот, который 

персонифицировал ушедшее в  прошлое Джунгарское (Ойрот-
ское) ханство1. Эта кочевая конфедерация существовала во  Вну-
тренней Азии до середины 1700-х гг., пока не была уничтожена 
маньчжурами. Алтайцы поверили, что легендарный спаситель, 
которого некоторые из  них также называли Амурсаной (реаль-
ный исторический персонаж, который был последним ойрот-
ским правителем), освободит их от растущего давления русских 
и вернет золотое время хана Ойрота. Семь лет спустя в Западной 
Монголии энергичный и  беспощадный Джа-лама также взвол-
новал местных кочевников, заявив, что на  самом деле он явля-
ется перерождением Амурсаны, который вернулся, чтобы осво-
бодить свой народ от китайского господства и возродить былое 
«Ойротское ханство». 

Первый (алтайский) эпизод вместе с последующими события-
ми привел к  формированию этнорелигиозного возрожденческо-
го движения под названием Ак-янг (белая, молочная или чистая 
вера); в прежней литературе его часто также называли бурханиз-
мом, по имени одного из главных богов Ак-янга — Бурхана (этим 
словом в  монгольском языке обозначают Будду). Белая вера ча-

1.	 Среди историков нормативным написанием является «Ойрат» или «ойраты». По-
скольку в  литературе об  алтайцах общепринятым является написание «Ойрот» 
и «ойроты», в данной статье я использую алтайскую форму. Ойроты (ойраты) — 
группа племен, которые составили костяк будущего Джунгарского ханства, до-
стигшего своего расцвета к XVII веку. См. подробнее Златкин И.Я. История Джун-
гарского ханства (1635–1758). Москва: Наука, 1964.



стично увела алтайцев от  традиционного общинного шаманиз-
ма и клановых различий и вобрала в себя многое из тибетского 
буддизма соседней Монголии. Лидеры Ак-янга призывали к вос-
становлению древней ойротской веры — со ссылкой на смутные 
воспоминания о Джунгарии («Ойроте»); государство Ойрот охва-
тывало Алтай, Западную Монголию и  Западный Китай и  высту-
пало защитником Далай-ламы и  тибетского буддизма в  целом. 
Второй (монгольский) эпизод, связанный с Джа-ламой, который 
также апеллировал к памяти об Ойротском государстве, дал тол-
чок этнонациональному движению в  Западной Монголии, на-
правленному против китайцев. 

В  этой статье, посвященной «Ойротскому пророчеству» 
на  Алтае, я  намереваюсь показать, что два, казалось бы, не  от-
носящихся друг к другу эпизода, упомянутые выше, были на са-
мом деле связаны и вызваны одним и тем же корпусом легенд 
об  Ойроте (Амурсане), бытовавшим среди кочевников Алтая 
и  в  Западной Монголии. Я  также считаю, что движение этно-
религиозного возрождения, развернувшееся на  Алтае, следу-
ет рассматривать в контексте того, что происходило в то время 
в  соседней Монголии. Целью работы является изучение влия-
ния «монгольского фактора» и  тибетского буддизма на  разви-
тие Ак-янга. На мой взгляд, возрожденческое движение на Ал-
тае, подогреваемое Ойротским пророчеством, сыграло двойную 
роль. Во-первых, оно, несомненно, способствовало этнонацио-
нальной консолидации алтайцев. Во-вторых, — и это главное — 
оно продвигало тибетский буддизм далеко на  север  — про-
цесс, остановленный сначала российскими, а затем советскими 
властями. 

Белая вера была предметом множества исследований2. Ученые, 
изучавшие это движение, часто рассматривали его как продукт 

2.	 Данилин А.Г. Бурханизм: из  истории национально-освободительного движения 
в Горном Алтае. Горно-Алтайск: Ак-чечек, 1993; Мамет, Л.П. Ойротия. Очерк на-
ционально-освободительного движения и  гражданской войны на  Горном Алтае. 
Горно-Алтайск: Ак-Чечек, 1994; Шерстова Л.И. Бурханизм: истоки этноса и ре-
лигии. Томск: Томский государственный университет, 2010; Екеев Р.В. Движение 
бурханистов на Алтае // Этнографическое обозрение. 2005. № 4. С. 6–21; Krader, 
L. (1955) “Nativistic Movement in Western Siberia,” American Anthropologist 2: 
282–292; Kos’min, V. (2006–2007) “Mongolian Buddhism’s Influence on the Forma-
tion and Development of Burkhanism in Altai,” Anthropology & Archeology of Eura‑
sia 45 (3): 43–72; Znamenski, A. (2005) “Power of Myth: Popular Ethnonationalism 
and Nationality Building in Mountain Altai, 1904–1922”, Acta Slavica Iaponica 22: 
25–52; Vinogradov, A. (2007) “The Phenomenon of ‘White Faith’ in Southern Siberia”, 

А н д р е й  З н а м е н с к и й

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 2 5



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 2 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

чисто местных алтайских религиозных традиций лишь с неболь-
шими вкраплениями элементов буддизма и христианства, не уде-
ляя достаточного внимания окружающим обстоятельствам и осо-
бенно — сильному монголо-буддистскому влиянию. Анализируя, 
почему и  как это произошло, Виталий Косьмин3 указывает, что 
эта научная традиция восходит к позиции Дмитрия Клеменца — 
бывшего революционера-народника, ставшего в сибирской ссыл-
ке этнографом. Клеменц был одним из экспертов, защищавших 
Чета Челпана, когда тот предстал перед российским судом в 1906 г. 
Бывший народник внес большой вклад в  оправдание проповед-
ников Ак-янга, которых пытались смешать с грязью их духовные 
конкуренты  — русские православные миссионеры, обвинявшие 
сторонников Белой веры в  антигосударственных «подрывных» 
«ламаистских связях». 

Руководствуясь высокими моральными соображениями, Кле-
менц использовал доказательства выборочно, чтобы представить 
Ак-янг как чисто местное и  благотворное движение, не  имею-
щее ничего общего с  тибетским буддизмом. Более того, этно-
граф-революционер подчеркивал, что вместо того, чтобы подвер-
гать сторонников Белой веры наказаниям, их следует похвалить 
за  отход от  грубого и  темного шаманизма и  тяготение к  «благо-
родному» монотеизму. Позднее, в  1930-е гг., советская этногра-
фия, используя данные о связях Ак-янга с буддизмом, объявила 
алтайское возрожденческое движение проявлением буржуазно-
го национализма и «пятой колонной» японского империализма. 
Учитывая реально существовавшие многочисленные духовные 
связи монголо-тибетского буддизма с Ак-янгом, известный совет-
ский исследователь алтайской этноистории Леонид Потапов ква-
лифицировал Белую веру как реакционное националистическое 
и  сепаратистское движение4. Другие исследователи были выну-

Anthropology & Archeology of Eurasia 45 (3):73–88. Ак-янг принадлежит к разря-
ду так называемых милленаристских (пророческо-возрожденческих) движений, 
которые антропологи и историки достаточно детально исследовали в различных 
частях земного шара. См. самое последнее сравнительное исследование, в  кото-
ром собраны наиболее заметные примеры подобных движений: Landes, R. (2011) 
Heaven on Earth: The Varieties of the Millennial Experience. New York: Oxford Uni-
versity Press. В  работе Ландеса также содержится соответствующая историогра-
фия. 

3.	 Kos’min, V. “Mongolian Buddhism’s Influence on the Formation and Development of 
Burkhanism in Altai”.

4.	 Потапов Л.П. Очерки по истории алтайцев. М.: Изд-во Академии наук СССР, 1953. 
С. 343–360, 370.



№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 2 7

ждены принять эту идеологическую оценку. Так, Андрей Дани-
лин, автор первого всеобьемлющего исследования Ак-янга, сна-
чала оценивал его как национально-освободительное движение, 
но  затем вынужден был изменить свою точку зрения, чтобы со-
ответствовать господствующему идеологическому тренду. Исхо-
дя из  этого, он стал характеризовать Белую веру как контррево-
люционное движение5.

После распада СССР Ак-янг был полностью реабилитирован. 
Российские ученые и  писатели стали рассматривать его как эт-
но-религиозное освободительное движение. Вслед за Людмилой 
Шерстовой, автором самого полного и всестороннего исследова-
ния Ак-янга6, многие исследователи стали справедливо делать 
акцент на том, что это движение стало духовным цементом, кото-
рый способствовал консолидации алтайцев в единое этническое 
образование. Такой подход естественным образом заставил уче-
ных при изучении Ак-янга обращать особое внимание на  мест-
ные факторы и  преуменьшать исторический контекст и  окру-
жающие обстоятельства, особенно роль тибетского буддизма. 
Более того, как отмечает Надежда Тадина, сам вопрос о присут-
ствии буддийских элементов на  Алтае был крайне политизиро-
ван. Так, в современной Республике Алтай идет идеологическая 
полемика между сторонниками «буддизации» алтайцев и  теми, 
кто делает упор на уникальную местную духовность, связанную 
с природой7.

Вера Дьяконова и  Косьмин стали первыми, кто непредвзя-
то взглянули на  многочисленные свидетельства буддийского 
влияния на  Белую веру. Косьмин, в  частности, пришел к  выво-
ду, что корни Ак-янга следует искать в соседней Монголии. Бо-
лее того, Дьяконова даже не  использует таких выражений, как 
Белая вера или бурханизм, предпочитая вместо этого называть 
Ак-янг алтайским буддизмом. Позже Александр Насонов про-
вел комплексное исследование распространения тибетского буд-
дизма как в лесном, так и в горном Алтае, а также в Туве и Ха-
касии в  конце XIX  — начале XX в. Он показал, что движение 

5.	 Arzyutov, D.V. (2018) “Voices of the Land, Samizdat, and Visionary Politics: On the So-
cial Life of Altai Narratives”, Anthropology & Archeology of Eurasia 57(1): 40.

6.	 Шерстова Л.И. Бурханизм: истоки этноса и  религии. Томск: Томский государ-
ственный университет, 2010.

7.	 Тадина Н. Два взгляда на Бурханизм у Алтай-кижи // Журнал социологии и соци-
альной антропологии. 2013. № 4. С. 160.

А н д р е й  З н а м е н с к и й



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 2 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Ак-янг было частью процесса постепенного продвижения тибет-
ского буддизма на  север. Наконец, еще в  1980-е гг. Андрей Са-
галаев исследовал фольклорные и  этнические связи между Ал-
таем и  северным буддизмом, уделяя особое внимание раннему 
Новому времени. Опираясь на  указанную литературу8, я  счи-
таю необходимым расширить дискуссию, чтобы показать, что 
Ак-янг был частью более широкого возрожденческого движе-
ния, возникшего в  монголо-тибетском кочевом мире в  начале 
XX в. в ответ на русскую и китайскую экспансию, а также на со-
циальные потрясения, вызванные революционными изменения-
ми в Евразии. 

Предыстория Ойротского пророчества

Как я  уже отмечал выше, и  Ойрот, и  Амурсана были олице-
творением Джунгарии  — конфедерации, которая в  1600-е гг. 
объединяла тюркоязычных и  монголоязычных кочевников 
Внутренней Азии, завоеванных ойротами. Ойротские ханы при-
няли тибетский буддизм и  часто выступали покровителями 
Далай-ламы; они также постоянно бросали вызов маньчжур-
ской империи. Легендарный Амурсана восходит к  реальному 
историческому персонажу Амурсане (1722–1757), который без-
успешно пытался встать во главе конфедерации. Амурсана был 
одним из  участников жестокой борьбы за  наследство влия-
тельного хана Ойротской империи Галдана-Цэрэна, умерше-
го в 1745 г. 

В  середине 1700-х гг. маньчжуры уничтожили Джунгарское 
ханство, и  Амурсана бежал в  Россию, где вскоре заразился чу-
мой и  умер в  Сибири. После уничтожения маньчжурами и  ки-
тайцами 80% населения кочевой конфедерации, что стало актом 
самого страшного геноцида XVIII в., «царство Ойрота» букваль-
но прекратило свое существование. Осталось несколько групп 

8.	 Kos’min, V. “Mongolian Buddhism’s Influence on the Formation and Development of 
Burkhanism in Altai”; Дьяконова В.П. Алтайцы: материалы по этнографии Телен-
гитов Горного Алтая. Горно-Алтайск: Юч-Сумер, 2001. С. 157–170; Насонов А.А. 
Распространение ламаизма на территории Алтае-Саянского региона (конец XIX — 
первая треть XX в.): Автореф. дисс. канд. истор. наук. Томск: Томский гос. уни-
версит, 2011; Сагалаев А.М. Мифология и верования алтайцев: Центрально-ази-
атские влияния. Новосибирск: Наука, 1984; Сагалаев А.М. Алтай в зеркале мифа. 
Новосибирск: Наука, 1992.



№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 2 9

А н д р е й  З н а м е н с к и й

кочевников. Многие из  них бежали на  запад, в  казахские сте-
пи, а  также на  север, в  горы Алтая и  в  тувинскую тайгу, впо-
следствии смешавшись там с  местным населением. Несколько 
кланов, оказавшихся в  окрестностях российских пограничных 
фортов, попросили принять их  в  подданство российской им-
ператрицы Елизаветы Петровны (алтайцы называли ее «дева-
хан» — бала каан), которая и дала такое разрешение. Когда все 
улеглось, и война стихла, некоторые из этих кочевников продол-
жали блуждать между Монголией (территория маньчжурской 
империи) и Алтаем (российская территория). В конечном итоге 
они оказались людьми со своеобразным статусом плательщиков 
двойной дани (двоеданцы), формально сохраняя преданность 
как российской, так и  маньчжурской империи. Примечатель-
но также, что помимо традиционного самоназвания «народа 
Алтая» (Алтай-кижи), кочевники юго-западного Алтая в  1860–
1870-е гг. иногда называли себя «народом Ойрота» (Ойрот-ки-
жи)9. В Горном Алтае российские власти позднее выделили для 
местных кочевников примерно очерченную территорию разме-
ром в  несколько десятков тысяч квадратных километров, ко-
торая получила название «калмыцкие кочевья». Российские 
власти редко вмешивались во  внутреннюю жизнь этих коче-
вий, ограничивая свои отношения с алтайцами в основном сбо-
ром дани, которую местные вожди (зайсаны) сами доставляли 
в пункты сбора.

В  конце XIX в. все изменилось. В  1880–1910-е гг., после от-
мены крепостного права в  России, сотни тысяч переселенцев 
в  поисках хороших пастбищ и  пахотных земель стали стекаться 
на юг Сибири. В то же время голод и растущее народонаселение 
в маньчжурской империи толкали массы китайцев к переселению 
на монгольские земли. Для ускорения колонизации и соединения 
восточных приграничных областей с остальной территорией стра-
ны российское правительство в 1896–1916 гг. построило Трансси-
бирскую магистраль. В ответ, опасаясь стремительного продвиже-
ния русских в южную Сибирь, на Дальний Восток и дальше на юг 
в Монголию, китайцы также удвоили свои колонизаторские уси-
лия, двигаясь во  Внутреннюю Монголию, где число коренного 

9.	 Грамматика алтайского языка. Казань: В  университетской типографии, 1869. 
С. 253; Потанин Г.Н. Очерки Северо-Западной Монголии. СПб: Тип. В. Киршбау-
ма, 1883. Т. 4. С. 654.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 3 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

населения вскоре сократилось до 33% 10. Следуя примеру России, 
китайское правительство в  1906 г. построило железную дорогу 
во Внутреннюю Монголию, тем самым связав эту приграничную 
область с Пекином.

Ойротская народная утопия на  Алтае была ответом на  тре-
вогу и  неуверенность, вызванные русской земельной колони-
зацией, рьяными проповедническими усилиями православных 
миссионеров и  попытками правительства заменить традици-
онное алтайское самоуправление на  стандартное администра-
тивное управление, принятое в России. Хотя в 1904 г. намечен-
ные изменения в  управлении коренными народами, включая 
земельную колонизацию, были отменены, повсеместный страх 
и  чувство неопределенности среди коренного населения сохра-
нялись11. Немаловажным фактором были распространившие-
ся на  Алтае слухи о  неудачах империи в  русско-японской вой-
не (1904–1905 гг.): на Алтае коренное население воспринимало 
поражение русских войск в  войне как утрату российскими вла-
стями духовной силы. А. Насонов подчеркивает, что эта потеря 
духовной силы служила дополнительным мотивом для обраще-
ния к буддизму в «ламаистской форме»12. Первая русская рево-
люция (1905–1906 гг.), последовавшая за войной, привела к по-
степенному ослаблению имперского контроля на  пограничных 
территориях России.

В то же время к югу от российско-китайской границы, в запад-
ной части Монголии, в 1904–1905 гг. возникло национально-осво-
бодительное движение против маньчжурской гегемонии. Более 
того, это движение, в  конечном итоге, вылилось в  насильствен-
ные формы. Вышеупомянутый Джа-лама встал во  главе этого 
процесса. Тибетское буддистское духовенство, единственная круп-
ная идеологическая сила в Монголии, использовало это национа-
листическое движение, постепенно направляя его к достижению 
страной независимости. Мощным духовным каналом, который 
помог сформировать это движение за  независимость в  Монго-

10.	 Калинников А. Экономический очерк внутренней Монголии [1928]. Российский 
архив социально-политической истории (Москва). Ф. 532. Оп. 1. Д. 335. Л. 39.

11.	 Шерстова Л.И. Эсхатология раннего Бурханизма: из  опыта реконструкции тра-
диционного этнического самосознания // Вестник Томского государственного уни-
верситета. История. 2013. Т. 3. № 23. C. 182.

12.	 Насонов А.А. Распространение ламаизма на  территории Алтае-Саянского регио-
на. С. 22. 



А н д р е й  З н а м е н с к и й

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 3 1

лии, было буддийское пророчество о  Шамбале и  эпические ис-
тории о  возвращении легендарных спасителей, таких как Гэсэр, 
Амурсана и Ойрот13.

От  шаманов к  рассказчикам: распространение 
Ойротского пророчества

Неопределенность относительно судьбы их  земель и  админи-
стративного статуса, поражение России в  русско-японской вой-
не, а  также рассказы странствующих лам о  духовных волнени-
ях в соседней Монголии возбудили многих алтайцев, заставляя 
их поверить, что легендарный спаситель (Ойрот–Амурсана) вер-
нет им «золотой век» Ойротского государства и освободит от ра-
стущего земельного, культурного и  политического давления. 
Добровольные проповедники, подхватившие пророчество, на-
чали ездить по  кочевым стоянкам, распространяя «Ойротские 
песни». Некоторые из  них были явно направлены против рус-
ской гегемонии:

Семь луков если натянуть,
По всей земле огонь будет!
Дербен Ойрот придет —
Черных (шаманистов) духов не будет!
Шесть луков если натянуть,
По всему Алтаю огонь будет.
Когда золотой Ойрот придет —
России не будет!14

В другой своей песне проповедники Ак-янга подчеркивали:

Давно ушедший Ойрот-хан
Когда обратно придет?
Вытоптанная черная дорога

13.	 Хотя имя Гэсэра было более популярным в восточной, а не в западной Монголии, 
откуда буддизм проникал на Алтай, иногда этого героя можно было обнаружить 
и в устном творчестве сторонников Белой веры. См., например, Данилин А.Г. Мо-
литвы и песни бурханистов (1928–1934). Архив музея антропологии и этнографии 
(Санкт-Петербург) (далее АМАЭ). Ф. 15. Оп. 1. Д. 10. Л. 264.

14.	 Данилин А.Г. Молитвы и  песни бурханистов, л. 228. (Текст молитвы записан 
по памяти в 1929 г. К. Танашевым, алтайским информатором Данилина, который 
сумел побыть шаманом, православным дьячком и затем стал проповедником Бе-
лой веры.)



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 3 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Когда она изгладится?
Прежде ушедший Галдан-царь
Когда обратно вернется?
Шесть луков когда натянутся,
Россия огнем воспламенится.
В 30 стрел когда натянется лук —
Русского жительства не будет.
Когда лук с золотою стрелой натянется,
Тогда придет к нам Амыр-Сана.
На нас идущая Россия,
Смутившись, от страха погибнет15.

Следует уточнить, что, несмотря на  воинственную риторику но-
вой веры в  отношении России, ее основной пыл был направлен 
против местной духовной традиции  — шаманизма. Привержен-
цы Белой веры относились к шаманистам как к изгоям, называя 
их  «черногрудыми» и  сторонниками злой «черной веры». В  од-
ной из популярных песен Ак-янга говорится:

Галдан-Ойрот (если) придет —
Черные (шаманисты) исчезнут!
Черные в землю уйдут!
Черногрудые к заходу солнца пойдут.
Золотой Ойрот наш царь придет —
Черногрудые к закату луны пойдут —
Мы на Ак-Чечек и Кок-Чечек пойдем!
Черногрудые — к закату луны пойдут жить!16

Чет Челпан, рупор пророчества, выступал с уничтожающей крити-
кой многочисленных кровавых жертвоприношений и шаманских 
камланий. По-видимому, такое «иконоборчество» со  стороны 
проповедников Ак-янга и людей, пошедших за ними, объяснялось 
тем, что шаманы, на которых лежала ответственность за защиту 
местных кланов от злых сил, не смогли справиться с социальны-
ми и политическими вызовами нового времени. Поэтому, как тра-
диционные духовные лидеры, они утратили большую часть своей 
силы и авторитета. Некоторые кочевники пришли к выводу, что 
больше не осталось сильных шаманов, и стали относиться к тем, 

15.	 Данилин А.Г. Бурханизм. С. 95.

16.	 Там же. С. 99.



А н д р е й  З н а м е н с к и й

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 3 3

кто все еще практиковал шаманские обряды, как к обманщикам. 
Как выразился сибирский краевед Николай Ядринцев, «неисто-
вый бой бубнов» шаманов не  мог изменить ситуацию. По  край-
ней мере, один из них в отчаянии бросился со скалы в воды реки 
Аргут17.

Илл. 1. Чет Челпан, провозвестник Белой веры (Ак-янг) 
среди алтайцев (1914 г.). Архив Музея антропологии 

и этнографии (Санкт-Петербург), ф. 11 [Бумаги А. Анохина], 
оп. 1, д. 120, л. 6.

17.	 Ядринцев Н.М. Алтай и его инородческое царство // Исторический вестник. 1885. 
№ 6. С. 626.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 3 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Сторонники Белой веры быстро оформились в спонтанное об-
новленческое движение. Они нападали на  шаманов, изгоняли 
их  и  даже сжигали их  ритуальную атрибутику. Такое отноше-
ние особенно характерно для начального этапа движения, когда 
радикальное обновленческое рвение «ойротского народа» было 
особенно сильным. Кстати, сторонники Ак-янга в  этом смысле 
не были новаторами. Историческая Джунгария («Ойротское хан-
ство»), которую они почитали, тоже вела «крестовый поход» про-
тив традиционного шаманизма во имя буддизма — только более 
жестоким способом, что нашло свое отражение в  алтайских ле-
гендах об ойротских ханах, сжигавших шаманов. 

Эти легенды представляют несомненный интерес, посколь-
ку они показывают, как постепенно народная память вытесняла 
жестокие деяния ойротов, одновременно бросая тень на  шама-
нов. В 1870-е гг. известный этнограф Григорий Потанин записал 
на Горном Алтае несколько легенд на эту тему18. Сказания были 
собраны среди алтайцев теленгитской группы (бывшие двоедан-
цы  — см. выше), которые оставались сильно подвержены влия-
нию монгольского буддизма и фольклора. В то же время, в 1860–
1870-е гг., они были, наконец, включены российскими властями 
в  состав империи. В  одной из  теленгитских легенд, приведен-
ных Потаниным, сама идея сжигания шаманов приписывает-
ся не  Ойроту, а  русскому царю. В  другой говорится о  шамане 
по  имени Тостогош  — личном шамане Ойрота, который был за-
хвачен тувинцами, пытавшимися его сжечь, хотя и безуспешно19. 
Согласно этим сказаниям, Ойрот явно не  несет ответственно-
сти за  какое-либо зло, совершенное в  отношении шаманов. Бо-
лее того, в  другой легенде20 Ойрот представлен как жертва хит-
рого и злого Тостогоша, которого хан позвал, чтобы тот исцелил 
его детей. Шаман прибыл в ханский лагерь, сделал то, о чем его 
просили, а  затем решил соблазнить дочь хана. Хотя Ойрот пой-
мал обоих и убил жестоким образом (шамана обезглавили, а дочь 
лошадьми разорвали на части), вся эта сюжетная линия ясно по-
казывает, как народная память постепенно очищала «наследие 
Ойрота» от неприятных воспоминаний, представляя Ойрота в бо-
лее выгодном свете.

18.	 Потанин Г.Н. Очерки Северо-Западной Монголии. С. 289–291.

19.	 Там же. С. 293.

20.	Там же. С. 291.



А н д р е й  З н а м е н с к и й

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 3 5

Народная память, которая по  своей природе всегда избира-
тельна, преуменьшала репрессивную политику Ойротского госу-
дарства и оппортунистическую деятельность его последнего хана 
Амурсаны. Она искала в их образах благородные черты, которые 
можно воспевать и  прославлять. В  конце концов, народная па-
мять отполировала и  персонофицировала наследие Ойротского 
государства до  такой степени, что оно стало выглядеть как «зо-
лотой век» хана Ойрота. 

В условиях, когда авторитет шаманизма оказался сильно подо-
рван, алтайцы обратились к своим эпическим рассказам и истори-
ям, особенно к тем, в которых восхвалялось «золотое» ойротское 
прошлое21. Как и  во  многих подобных ситуациях у  других наро-
дов, привлекая эпический фольклор с  его ностальгией по  «зо-
лотому прошлому» и  мифами о  могущественных предках, ал-
тайцы не  только обретали психологическое утешение и  чувство 
защищенности, но  и  стали спонтанно объединяться по  этниче-
скому признаку. Народная память постепенно стирала воспоми-
нания о  страданиях алтайцев до  их  вхождения в  состав Россий-
ской империи, но при этом сохраняла и усиливала воспоминания 
об их полуавтономном статусе в составе Ойротской кочевой кон-
федерации. На рубеже XX в. утопическое ойротское прошлое, ми-
фологизированное и  приглаженное, вместе с  его ханами стали 
выглядеть более привлекательными, чем современная россий-
ская гегемония.

В  отличие от  шаманизма, который духовно опирался на  ро-
довых духов, алтайский фольклор населяли божества и  полу-
мифологические герои, известные по  всему Алтаю, независимо 
от  клановой принадлежности. Более того, за  редким исключе-
нием эпические персонажи не дублировали шаманский пантеон. 
Алтайский эпос и  песни в  основном посвящены подвигам могу-
щественных легендарных героев (Ойрот, Амурсана, Шуну), богов 
(Уч-Курбустан, Тенгере, Эрлик, Бурхан) или богатырей, извест-

21.	 Тем не менее, несмотря на свое изначально негативное отношение к шаманизму, 
Ак-янг постепенно вступил с ним в творческий диалог и заимствовал многие «по-
зитивные» элементы традиционной религии, включая ритуальное использование 
березы и почитание в рамках своего пантеона таких популярных шаманских бо-
жеств, как Улгень. Кстати, сама символика белого (молочного) цвета, занимавшая 
центральное место в  Белой вере, восходит к  традиционному шаманизму; несмо-
тря на активное проникновение буддизма, желтый цвет так и не стал основным 
символом в Ак-янг. Это был естественный процесс — элементы тибетской буддий-
ской традиции, которые приверженцы Ак-янг распространяли на Алтае, были вос-
приняты через призму местной шаманской традиции.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 3 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ных под разными именами. Эти сказания также полны упомина-
ний о родной земле, которую характеризуют как прекрасный «зо-
лотой Алтай», где, по легендам, царит вечное лето. Сам процесс 
сказаний обычно происходил вечерами, особенно летом, когда 
у  людей было больше свободного времени, или в  ходе длитель-
ных путешествий и  охоты. Специальные рассказчики, называе-
мые кайчиларами (ед. числ. кайчи), часто делали это в  форме 
гортанных песен. 

Хотя кайчилары обычно не  обладали духовной и  идеоло-
гической властью, как это было в  шаманизме, они занимали 
важное место в  алтайской культуре и  принадлежали к  числу 
уважаемых людей. Более того, некоторые из  них были близки 
к  миру духов. Авторитетного кайчи называли ээлу кайчи, что 
означает рассказчика, близкого к  духам, которые, как счита-
лось, сообщают эпические истории людям, используя рассказ-
чика как посредника22. В  любом случае, можно предположить, 
что к  началу XX в., когда идеологическая власть шаманизма 
была подорвана, традиция эпического рассказа вместе с  его 
трансляторами, наделенными особым мастерством кайчи, ока-
залась в центре духовной жизни. Это сделало «эпическую муд-
рость» главным элементом развивающейся этнической идеоло-
гии алтайцев. 

Многие проповедники (мн. числ. ярлыкчилары, ед. числ. яр‑
лыкчи) Белой веры происходили из  рядов бывших кайчиларов 
а  также шаманов, которые отказались от  своего призвания или 
осудили его. Используя образы, заимствованные из  местного 
фольклора и монгольского буддизма, похожий на ламу ярлыкчи 
как бы объединял в  себе три функции: эпического рассказчика, 
шамана и  проповедника элементов буддизма. С  одной стороны, 
в качестве красноречивых рассказчиков и певцов они транслиро-
вали традиции эпического фольклора, сфокусированные на про-
рочестве об Ойроте (Амурсане). С другой стороны, будучи связан-
ными с  этим общим корпусом алтайско-монгольских сказаний, 
они привносили также элементы тибетского буддизма. Ярлыкчи‑
лары также стали лечить людей, что раннее делали шаманы. Пу-
тешествуя по  кочевым стоянкам, они, помимо лечения, обычно 
исполняли песни о наступлении доброго времени Ойрота, возво-

22.	 Алтайские героические сказания / Под ред. А.П. Деревянко. Новосибирск: Наука, 
сиб. отд., 1997. С. 18.



А н д р е й  З н а м е н с к и й

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 3 7

дили из камней особые места для молитвы (кюре), очищали лю-
дей и жилища дымом от горящего вереска и руководили коллек-
тивными молениями. 

Илл. 2. Члены Белой веры во время моления. Архив Музея 
антропологии и этнографии (Санкт-Петербург), ф. 11 

[Бумаги А. Анохина], оп. 1, д. 131, л. 10.

Проникновение тибетского буддизма на Алтай

Идеализированный образ оставшегося в  прошлом Ойротского 
государства естественным образом проецировался на  тибетский 



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 3 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

буддизм, просачивающийся из  соседней Монголии. Так, пропо-
ведники Ак-янга настаивали на том, что «вера ойротов», идущая 
из Монголии, есть истинная древняя вера — в отличие от «иска-
женной» черной веры шаманизма. Бросая вызов духовной вла-
сти шаманизма с его родовыми духами, Чет Челпан и его после-
дователи поставили в центр Ойротского пророчества Бурхана. Это 
слово, как я  отмечал выше, служит обозначением Будды в  мон-
гольском буддизме. Если бы процесс этнорелигиозного обновле-
ния не был прерван, легендарный хан Ойрот, возможно, мог бы 
оказаться бы в  пантеоне богов-покровителей тибетского буддиз-
ма. Как известно, традиционная духовная гибкость, отличавшая 
буддизм, вела к широкому включению в его пантеон местных бо-
гов и  духов. В  то  же время в  своих гимнах некоторые проповед-
ники Белой веры соединили образ Ойрота с  образом Бурхана, 
что не  исключало бы того, что, наоборот, Ойрот мог быть пол-
ностью вытеснен и  заменен Буддой. Весь пантеон духовно-ре-
форматорского движения явно эволюционировал в направлении 
монотеизма: 

Дербен-Ойрот царь наш,
Хранитель наш Бурхан.
Амырсана царь наш,
Золотой Ойрот Бурхан наш23.

Галдан-Ойрот-Бурхан наш
В будущем почитаемый,
Между огнем и молнией летает24.

Бурхан в  качестве главного божества в  Ак-янге, а  также мно-
гие другие духовные и  ритуальные черты этого движения, ухо-
дившие своими истоками в Монголию, указывают на то, что Чет 
и  его последователи обладали зачаточными знаниями о  тибет-
ском буддизме. Заимствованные элементы из  буддизма включа-
ли в  себя как материальные объекты, такие как колокольчики, 
статуэтки, молитвенные флаги, а также и религиозную термино-
логию. Например, известно, что в Монголии имелись крохотные 
монастыри-молельни, где обычно монахи не  проживали. Такие 
места называли сюме. Более распространенным слово для обо-

23.	 Данилин А.Г. Молитвы и песни бурханистов, л. 188. 

24.	 Там же, л. 223.



А н д р е й  З н а м е н с к и й

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 3 9

значения обычных монастырей в  Монголии было слово кюре25. 
Алтайские проповедники Белой веры взяли те же самые слова 
для обозначения своих собственных молитвенных мест, которые 
они называли и кюре, и сюме. Были и другие более прямые сло-
весные клоны, как, например, слово шабы, которое использова-
лось в монгольских монастырях для обозначения учеников ламы. 
В  Ак-янге шабы означало ученика проповедника (ярлыкчи) Бе-
лой веры. В целом, к началу XX в. как миссионеры, так и многие 
светские авторы, непосредственно наблюдавшие за  развитием 
Ак-янга, часто называли ее ламаизмом и  подчеркивали, что Ал-
тай стремительно обращается в тибетский буддизм.

За  Четом и  его дочерью стояла группа местных активистов 
во главе с братьями Аргымай и Манди (Манджи) Кульджин, Кый-
тык Елбудин, Сапок Баинкин, Кыргыз Саманов, Чапыяк Юдуев 
и Тырий Акемчи, которые были учениками в монгольских мона-
стырях, где подхватили элементы буддизма и донесли их до Ал-
тая26. Многие современные наблюдатели подчеркивали, что Чет 
был лишь номинальным лидером. Борис Соколов, который наря-
ду с Клеменцом защищал Чета в суде, подчеркивал, что реальная 
работа по  пропаганде тибетского буддизма и  распространению 
Ойротского пророчества была проделана Тырием Акемчи (в бук-
вальном переводе «Белый целитель»). Последний был образо-
ванным человеком, хорошо знакомым с буддизмом. Он несколь-
ко лет прожил в Монголии, будучи переводчиком в российском 
дипломатического представительства27.

Несмотря на свое слабое присутствие в Горном Алтае в XVII–
XVIII вв., местное население имело представление или, по край-
ней мере, слышало о  буддизме, поскольку ойроты приняли буд-
дизм в начале 1600-х гг. и сразу же заявили о себе как о военных 
покровителях Тибета. Хотя алтайцы, став в  середине 1700-х гг. 
подданными Российской империи, существовали на самом краю 
буддийской ойкумены, они продолжали с ней взаимодействовать. 
Монгольские ламы часто посещали Алтайские горы, что фикси-
ровалось различными наблюдателями с начала XIX в. 

25.	 Moses, L. (1997) The Political Role of Mongol Buddhism, p. 135. Richmond, UK: Cur-
zon.

26.	 Данилин А.Г. Бурханизм. С. 92–93.

27.	 Бурханизм: документы и  материалы / Сост. Н.А. Майдурова. Горно-Алтайск: 
Изд-во ГАГУ, 1994. С. 295–296; Данилин А.Г. Бурханизм. С. 112–113.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 4 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

В условиях политического и экономического давления со сто-
роны России, усилившегося на рубеже XIX–ХХ вв., заимствование 
элементов древней «ойротской религии» из соседней Монголии 
стало привлекательной альтернативой, ставшей дополнением 
к  малоэффективному шаманизму. Более того, опираясь на  указ 
о  веротерпимости, изданный царем в  1905 г., некоторые алтай-
цы стали открыто бросать вызов гегемонии Русской православ-
ной церкви, снимая кресты и возвращая их миссионерам. В 1907 г. 
по инициативе активистов Ак-янга более 512 алтайцев обратились 
к властям с просьбой официально признать их новую веру, но эта 
просьба была проигнорирована, и на сторонников Белой веры на-
чались точечные гонения28. Как следствие, в  поисках духовной 
опоры алтайцы все больше стали смотреть в сторону Монголии. 

Интересно отметить, что в  западно-монгольской устной тради-
ции в целом и в некоторых алтайских легендах Ойрот (Амурсана) 
бежал от  маньчжуров на  север  — в  Россию. Кроме того, начиная 
с конца XIX в. западные монголы в своих обновленческих уповани-
ях все больше обращали взоры на север, к России, ожидая оттуда 
возвращения Амурсаны, который должен был освободить их от ки-
тайского владычества29. А в Горном Алтае к началу XX в., наоборот, 
не менее популярными были легенды о побеге Ойрота от неизвест-
ных врагов не  на  север, а  на  юг, ближе к  Монголии, где, по  по-
верьям, он разбил лагерь у истоков реки Иртыш и ее трех прито-
ков — Ак-Чечек, Кок-Чечек и Ногон-Су; вспомним строчку из ранее 
цитированной песни: «Мы на Ак-Чечек и Кок-Чечек пойдем!»30.

Для последователей Белой веры эти три связанные с  Монго-
лией места стали наиболее часто упоминаемыми святынями. Но-
гон-Су особо выделялся как место, где, по  преданию, Ойрот по-
строил свой дворец; в легенде также отмечалось, что вода в этот 
дворец поступала из близлежащего источника по металлическим 
трубам31. Монголия как место убежища легендарного хана Ойро-

28.	 Прошение 512 калмык 2, 3, 4 и 5 алтайских дючин Бийского уезда о разрешении 
исповедовать новую веру, 13 мая 1907 г. // Бурханизм  — Белая вера (Ак jан): до-
кументы и материалы / Сост. Н.В. Екеев, Н.А. Майдурова. Горно-Алтайск: Горно-
Алтайская типография, 2014. С. 145.

29.	 Owen Lattimore, O. (1955) Nationalism and Revolution in Mongolia, p. 57. Leiden: 
E.J. Brill.

30.	 См. сноску 16.

31.	 Данилин А.Г. Молитвы и песни бурханистов, л. 249; Чевалков М. Рапорт вольно-
наемного псаломщика Чибитской церкви Михаила Чевалкова (1913 г.). Центр хра-
нения архивного фонда Алтайского края (далее ЦХАФАК). Ф. 164. Оп. 1. Д. 150. 
Л. 12.



А н д р е й  З н а м е н с к и й

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 4 1

та фигурировала в легендах юго-западного Алтая уже во второй 
половине XIX в. В конце 1870-х гг. во время одной из своих экс-
педиций в  Горный Алтай Потанин зафиксировал, что, двигаясь 
из северо-восточного Алтая в его юго-западную часть, он слышал 
от местных алтайцев — вопреки общему представлению о побеге 
легендарного героя на север — рассказы о том, что Ойрот вместе 
со своей армией и народом перешел с Алтая в Монголию. В част-
ности, Потанин сообщает, что записал такие истории в  районе 
реки Чуя в  юго-западной части Алтая, вблизи китайской (мон-
гольской) границы32.

Этнорелигиозное возрождение на  Алтае и  движение 
«Амурсана» в Западной Монголии

Во многих песнях, связанных с Ойротом и Амурсаной, где присут-
ствует буддийский мотив Бурхана, также содержатся восхваления 
красоты «золотого Алтая»:

О мой Алтай с холодной водой!
О мой Бурхан — с радугой!
О мой Алтай — с целебными источниками.
О мой Бурхан — с белым пламенем!33

Для того, чтобы понять силу того влияния, которое приобре-
ло Ойротское пророчество в период между 1905 и 1917 гг., необ-
ходимо учитывать происходившее тогда в  соседней Монголии, 
а также в России. Распад в 1911 г. Маньчжурской империи, кон-
тролировавшей Китай, падение Российской империи в 1917 г., по-
следовавший за этим хаос и гражданские войны в России и Ки-
тае перевернули вверх дном всю Северную Евразию, включая 
Алтай и  Монголию, и  подлили масла в  огонь вызванных этим 
пророчеством ожиданий. На  фоне этого хаоса и  усиления цен-
тробежных тенденций, сопровождавшихся ростом обновленче-
ских идей, народы монголо-тибетского мира (калмыки, буряты, 
алтайцы, монголы, тувинцы, тибетцы) стали брать власть в свои 
руки и  формировать свою государственность и  национальную 
идентичность.

32.	 Потанин Г.Н. Очерки Северо-Западной Монголии. С. 666.

33.	 Данилин А.Г. Бурханизм на  Алтае и  его контрреволюционная сущность // Совет-
ская этнография. 1932. № 1. С. 79.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 4 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Появление в 1910–1911 гг. в Западной Монголии харизматично-
го и  агрессивного Джа-ламы, последователя тибетской школы Ге-
лугпа и предположительно этнического дербета34, который провоз-
гласил себя российским подданным и  перерождением Амурсаны, 
вызвало взрыв эмоций как в Западной Монголии, так и в Горном 
Алтае. Джа-лама стал неформальным лидером западных монголов 
в их борьбе против китайского владычества. Духовно он действовал 
как религиозный реформатор, публично исполняя тантрические 
ритуалы. Авторитет «Амурсаны» был настолько велик, что Богдо-
гэгэн, глава монгольского буддизма, чтобы его умиротворить, при-
своил Джа-ламе статус наместника Западной Монголии, которому 
должны были подчиняться все местные власти. Джа-лама заявил, 
что прибыл не только для того, чтобы освободить местное население 
от китайцев, но и чтобы очистить современный буддизм от вредных 
примесей, вернув его к первоначальным чистым истокам. Его глав-
ным успехом стал захват города Кобдо, где произошло единственное 
крупное сражение во время монгольского освободительного движе-
ния 1911–1913 гг. Деяния «великого ламы» увековечены в песне мон-
гольского певца Парчена, написанной в 1913 г., после взятия Кобдо:

Много у меня богатырей-воинов,
Много богатств у меня.
Теперь я прибыл встретиться
С вами, бедняжки,
отрогами ойратов.
Моя родина —
Алтай, Иртыш, Хобук-сайри,
Эмиль, Боро-тала,
Или, Ала-тау,
Ойратская отчизна это.
По происхождению
Я правнук Амурсаны,
Перерожденец Махакалы,
Овладавшего конем Марал-баши,
Я тот, кого зовут
Богатырь Дамбей-джанцан [Джа-лама]35.

34.	 Дербеты этническая группа, которые ведут свое происхождение от  осколков ис-
торического государства Ойрот, проживают в западной Монголии и принадлежат 
к алтайской языковой семье.

35.	 Владимирцов Б. Работы по истории и этнографии монгольских народов. М.: На-
ука, восточная литература, 2002. С. 279.



А н д р е й  З н а м е н с к и й

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 4 3

Илл. 3. Джа-лама, перерожденец «Амурсана» в западной 
Монголии. Фотография Германа Констена (1912 или 1913 г.). 

Consten, Н. (1920) Weiderpltze der Mongolen im Reiche der 
Chalcha. Berlin: Dietrich Reimer. Vol. 2. Plate № 49.

До  сих пор у  нас нет работ, в  которых рассматривалось бы 
влияние движения Джа-ламы на  этнорелигиозное возрождение 
на  Алтае. В  конце 1930-х гг. Данилин, автор первого исследо-
вания Белой веры, упоминает Джа-ламу лишь в  одном абзаце: 
«В 1892 г. в Монгольском Алтае объявился калмыцкий лама Дам-
би-Джанцан (Джа-лама), который называл себя внуком Амыр-Са-



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 4 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

наа. В 1912 г. Дамби-Джанцан становится зайсаном аймака Кобдо, 
фактически не подчинявшегося ни Монголии, ни Китаю. В 1922 г. 
он будет ликвидирован советской властью Монголии. О Джа-ла-
ме знали и  на  Алтае, ожидая его пришествия»36. В.А. Муйтуе-
ва, современная исследовательница алтайского происхождения, 
также лишь кратко упоминает о Джа-ламе. Кроме того, она оши-
бочно предполагает, что на первом этапе движения Белой веры 
(1904–1905 гг.) алтайцы ожидали его как легендарного ойротско-
го хана37. На самом деле, «Амурсана» (Джа-лама) вернулся в свое 
«отечество» только в  1910 г. Примечательно, что Муйтуева, от-
вергающая какое-либо существенное влияние буддизма на  ал-
тайскую традицию, признала факт огромного интереса алтайцев 
к деятельности и судьбе Джа-ламы.

Появление «Амурсаны» в Монголии явно усилило связанные 
с пророчеством обновленческие ожидания среди кочевого населе-
ния Алтая. Причем алтайские приверженцы Белой веры напра-
вили к Джа-ламе специальную делегацию38. Алтайское этнорели-
гиозное возрождение было частично приглушено репрессиями 
российских властей в  1906–1907 гг., когда местная администра-
ция устроила облаву на  лагерь сторонников пророчества в  до-
лине Теренг и затем привлекла к суду ряд «смутьянов» из числа 
сторонников Белой веры. Теперь же появился новый источник 
вдохновения. В  1910–1914 гг. участились визиты лам из  сосед-
ней Монголии. В 1910 г. по приглашению активистов Белой веры 
из западномонгольского города Улусутая на Алтай прибыл «знат-
ный лама», чтобы наставлять местных проповедников Ак-янга. 
Из  переписки антрополога Андрея Данилина с  бывшим пропо-
ведником Белой веры Кондратием Танашем (Танашевым) (1928–
1934 гг.) можно дополнительно узнать о  монгольском влиянии 
на  Алтайское движение. Так, в  своем письме 1928 г. Танаш со-
общал Данилину, что «знатный лама» явился в  сопровождении 
еще одного ламы по  имени Аксак-чоджи из  города Кобдо, цен-
тра движения Джа-ламы. Оба буддийских гостя прибыли на Ал-
тай по  приглашению местных лидеров Белой веры с  единствен-

36.	 Данилин А.Г. Бурханизм. С. 80.

37.	 Муйтуева В.А. Традиционная религиозно-мифологическая картина мира алтай-
цев. Горно-Алтайск: Изд-во Горно-алтайского университета, 2004. С. 54.

38.	 Хабаров З. Записки миссионера абайского отдела алтайской духовной миссии свя-
щенника З. Хабарова за 1914 г. ЦХАФАК. Ф. 164. Оп. 1. Д. 90. Л. 32.



А н д р е й  З н а м е н с к и й

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 4 5

ной целью — «целью перевести весь Алтай в буддистскую веру»39. 
Существенно, что Танаш сделал это замечание в 1928 г., когда еще 
бытовало нейтральное и даже дружественное отношение властей 
к Ак-янгу и еще до того, как это движение стало объектом идео-
логических атак со  стороны сталинских властей в  1930-е годы. 
Позднее, в  1934 г., информант Данилина подчеркнул, что оба 
ламы прибыли также для того, чтобы «узнать, как живут остатки 
прежнего ойротского народа»40. Сам Танаш, бывший шаман, пе-
решедший в ряды ярлыкчи, активно поддерживал духовные свя-
зи между Алтаем и Монголией: он регулярно бывал в Монголии, 
перенося оттуда на  алтайскую почву буддийские ритуалы и  со-
единяя их с шаманизмом.

Обеспокоенный миссионер Захарий Хабаров докладывал сво-
ему начальству: «Один из известных здешних ярлыкчаров Суме 
Казындаев, услыхав, что Амыр-сана показывается в  желтом ха-
лате, сшил себе желтый халат и  разъезжал по  бурханистам, уве-
ряя о  действительности явления в  Монголии Амыр-Саны»41. 
Арест русскими казаками «перевоплощения» Амурсаны в 1914 г. 
по просьбе монгольского правительства не разрушил веру в про-
рочество ни в Западной Монголии, ни на Алтае. На самом деле, 
арест Джа-ламы и одновременная мобилизация части алтайских 
мужчин для строительства вспомогательных укрепрайонов на за-
падных рубежах Российской империи в связи с Первой мировой 
войной еще больше встревожили кочевников и  усилили месси-
анские ожидания. В  1916 г., обеспокоенные мобилизацией, не-
сколько групп теленгитов (бывших двоеданцев) численностью 
в 600 человек бежали в Монголию — на свою «ойротскую роди-
ну». Интересно, что одним из тех, кто укрепил их в решение сбе-
жать на юг, за российско-китайскую границу, был образованный 
алтаец левых взглядов по имени Никита Меджит-Иванов (1888–
1937), будущий лидер «Ойротской» автономии, созданной боль-
шевиками в 1922 г.42

Когда Джа-ламу везли через южную Сибирь в Томскую тюрь-
му, алтайские сторонники монгольского перерожденца уверяли, 

39.	 Танашев К. — Данилину А. 12.19.1928. АМАЭ. Ф. 15. Оп. 1. Д. 52. Л. 98.

40.	 Данилин, А. Путевой дневник: Ойротия (1934 г.). АМАЭ. Ф. 15. Оп. 1. Д. 52. Л. 39.

41.	 Хабаров З. Записки миссионера абайского отдела алтайской духовной миссии, 
л. 32.

42.	 Протокол допроса Н. Меджит-Иванова (1937 г.). Архив новейшей истории Респуб-
лики Алтай (Горно-Алтайск). Р-37. Оп. 1. Д. 440. Т. 1. Л. 169.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 4 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

что в  тюремном вагоне  — не  Джа-лама, а  простой человек. Они 
считали, что настоящий Амурсана не допустит такого недостойно-
го обращения с собой. Если бы легендарный хан решил путеше-
ствовать, то он воспользовался бы обычным поездом. Настоящий 
Амурсана, настаивали алтайцы, «улетел» обратно в  Монголию, 
где скрылся от  глаз своих врагов. Попытки русских миссионе-
ров разоблачить этого мессию и, в  частности, утверждать что 
Джа-лама  — жестокий калмык из  волжского города Астрахани 
и  что он просто использовал местную легенду об  Ойроте/Амур-
сане, не оказали никакого воздействия на алтайцев43.

Летом 1915 г., через год после задержания Джа-ламы, в  раз-
личных частях Западной Монголии появилось еще несколько че-
ловек, утверждающих, что они являются потомками Амурсаны. 
Все они, за исключением одного, были задержаны монгольскими 
властями. Самым стойким «Амурсаной» оказался лама по имени 
Цаган-Голын, который, получив широкую поддержку со  сторо-
ны местного кочевого населения, бросил вызов авторитету Бог-
до-гэгэна, что в  очередной раз потребовало вмешательства рус-
ского казачьего отряда для задержания смутьяна44. Позднее еще 
несколько человек заявляли о  том то  они являются перевопло-
щением Амурсаны или что они видели Амурсану. Таким образом, 
«Амурсана» не  исчез, а  образно говоря, окончательно прописал-
ся в монгольском и российском Алтае. 

Учитывая анархию, хаос и распад двух империй, почва для по-
добных пророчеств была очень благодатной. Цитата из  газеты 
«Голос труда» за 1917 г., которую можно найти в различных пуб-
ликациях, посвященных Белой вере, вполне отражает то, что по-
следовало за  арестом Джа-ламы. Газета сообщала, что в  февра-
ле и марте 1917 г. алтайцы Урсульского района начали получать 
тамзы (письма) из  Монголии, в  которых сообщалось, что вско-
ре, в  мае, Амурсана прибудет на  Алтай. В  этих письмах подчер-
кивалось, что хан начнет войну с русским и победит их при слия-
нии рек Бия и Катунь. Это сделает алтайцев подданными своего 
бывшего хана и положит конец русскому господству. В типичной 
буддийской манере в  письмах говорилось, что прибытию Амур-
саны будет предшествовать появление ламы в  сопровождении 
17 проповедников. За  ними придут 700 собак и  7000 могуще-

43.	 Хабаров З. Записки миссионера абайского отдела алтайской духовной миссии, 
л. 32 oб.

44.	 Ломакина И. Голова Джа-ламы. Улан-Удэ: Экоарт, 1993. С. 126.



А н д р е й  З н а м е н с к и й

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 4 7

ственных людей, которые атакуют русских45. Живучести пророче-
ства способствовала не только сильная и харизматичная личность 
Джа-ламы, но  и  духовные переживания возбужденного наро-
да. Почитание алтайцами Джа-ламы было просто продолжени-
ем давней культурной традиции искать духовного отклика в  со-
седней Монголии.

Выводы

Судя по всему, между 1880 и 1920 гг. Ойротское пророчество ста-
ло мощным каналом передачи тибетского буддизма на  Алтай. 
На протяжении всех этих лет неоднозначный, «промежуточный» 
культурный статус Горного Алтая, стоявшего одной ногой в рос-
сийской Сибири, а другой в Монголии, создавал благоприятные 
возможности для распространения тибетского буддизма в  этой 
приграничной части российской империи. В  условиях экономи-
ческого, политического и духовного кризиса кочевники Горного 
Алтая получили духовную поддержку от монгольских буддистов, 
своих исторических собратьев по ойротскому «племени». Послед-
ние снабжали северных соседей ритуалами и идеями, которые за-
интересованные алтайцы могли использовать, чтобы противо-
стоять как христианству, так и традиционному шаманизму и тем 
самым формировать свою собственную, местную версию тибет-
ского буддизма. Неудивительно, что образ Ойрота, главной ико-
ны алтайского этнорелигиозного возрождения, часто сливался 
с образом Бурхана (Будды). 

К  началу XX в. Алтай явно шел в  направлении принятия ти-
бетского буддизма. Сознательно или бессознательно, Чет Челпан, 
братья Кулджин, Акемчи и другие проповедники Белой веры дей-
ствовали как начинающие буддисты. Если бы советский режим 
в  конце 1920-х гг. не  изолировал Алтай от  монгольского мира, 
перекрыв государственную границу, алтайцы, несомненно, по-
вторили бы путь, которым прошли тувинцы и буряты, два других 
сибирских народа, ранее обратившиеся к  тибетскому буддизму. 
Видимо, Ак-янг эволюционировал к тому, что можно было бы на-
звать алтайской версией тибетского буддизма. Этот процесс был 
заглушен и  приостановлен пришествием мощного коммунисти-
ческого пророчества с  его пропагандой светлого будущего. Ком-
мунизм, эта политическая религия модерна, силой и убеждением 

45.	 Данилин, А. Г. Бурханизм. С. 138–139.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 4 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ассимилировала народные обновленческие чаяния, частично реа-
лизовавшиеся в  секулярном проекте Ойротской автономной об-
ласти. Но это уже другая история.

Библиография / References

Архивные материалы
Архив музея антропологии и этнографии, г. Санкт-Петербург (АМАЭ)

Данилин А. Г. Путевой дневник: Ойротия (1934 г).). Ф. 15. Оп. 1. Д. 52.

Данилин А.Г. Молитвы и песни бурханистов (1928–1934). Ф. 15. Оп. 1. Д. 10.

Центр хранения архивного фонда Алтайского края (ЦХАФАК)

Хабаров З. Записки миссионера абайского отдела алтайской духовной миссии свя-
щенника З. Хабарова за 1914 г.). Ф 164. Оп. 1. Д. 90.

Чевалков М. Рапорт вольнонаемного псаломщика чибитской церкви алтайской мис-
сии. Ф. 164. Оп. 1. Д. 150. 

Российский архив социально-политической истории (РАСПИ)

Калинников А. Экономический очерк внутренней Монголии [1928]. Ф. 532. Оп. 1. 
Д. 335. 

Архив новейшей истории Республики Алтай

Протокол допроса Н. Меджит-Иванова (1937 г.). Р-37. Оп. 1. Д. 440. Т. 1.

Литература
Алтайские героические героические сказания / Под ред. А.П. Деревянко. Новосибирск: 

Наука сиб. отд, 1997.

Бурханизм: документы и  материалы / Сост. Н.А. Майдурова. Горно-Алтайск: 
Изд-во ГАГУ, 1994.

Бурханизм  — Белая вера (Ак jан): документы и  материалы / Сост. Н.В. Екеев, 
Н.А. Майдурова. Горно-Алтайск: Горно-Алтайская типография, 2014.

Владимирцов Б.Я. Работы по истории и этнографии монгольских народов. М.: Восточ-
ная литература, 2002.

[Без автора] Грамматика алтайского языка. Казань: в  университетской типографии, 
1869.

Данилин А.Г. Бурханизм на Алтае и его контрреволюционная сущность. Советская эт-
нография. 1932. № 1. С. 63–91.

Данилин А.Г. Бурханизм. Горно-Алтайск: Ак-чечек, 1993.

Дьяконова В.П. Алтайцы (материалы по этнографии теленгитов Горного Алтая). Гор-
но-Алтайск: Ак-чечек, 2001.

Златкин И. Я. История Джунгарского ханства (1635–1758). Москва: Наука, 1964.

Знаменский А.А. На северной периферии буддизма: мессианское движение «Амурса-
ны» в западной Монголии и «белая вера» на Алтае // Буддизм в контексте диа-
лога культур: сборник статей / Институт монголоведения, буддологии и тибе-
тологии СО РАН; отв. ред. Л. Е. Янгутов. Улан-Удэ: Издательство Бурятского 
госуниверситета, 2015. С. 261–281.

Екеев Р.В. Движение бурханистов на  Алтае // Этнографическое обозрение. 2005. 
№. 4. С. 6–21.



А н д р е й  З н а м е н с к и й

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 4 9

Ломакина И. Голова Джа-ламы. Улан-Удэ; СПб.: ЭкоАрт, 1993.

Мамет Л.П. Ойротия. Очерк национально-освободительного движения и  граждан-
ской войны на Горном Алтае. Горно-Алтайск: Ак-чечек, 1994.

Муйтуева В.А. Традиционная религиозно-мифологическая картина алтайцев. Гор-
но-Алтайск: из-во Горно-алтайского университета, 2004.

Насонов А.А. Распространение ламаизма на территории Алтае-Саянского региона (ко-
нец XIX — первая треть XX вв.): автореф. дис. канд. ист. наук. Томск: Кузбасс-
вузиздат, 2011.

Потанин Г.Н. Очерки Северо-Западная Монголии. СПб: тип. В. Киршбама 1883 года. 
Т. 4

Потапов Л.П. Очерки по истории алтайцев. М.: из-во Академии наук СССР, 1953.

Сагалаев А.М. Мифология и верования алтайцев: Центрально-азиатские влияния. Но-
восибирск: Наука, 1984.

Сагалаев А.М. Алтай в зеркале мифа. Новосибирск: Наука, 1992. 

Тадина Н.А. Два взгляда на  бурханизм у  алтай-кижи // Журнал социологии и  соци-
альной антропологии. 2013. № 4. С. 159–166.

Шерстова Л.И. Бурханизм: истоки этноса и религии. Томск: Томский государствен-
ный университет, 2010.

Шерстова Л.И. Эсхатология раннего Бурханизма: из опыта реконструкции традици-
онного этнического самосознания//Вестник Томского государственного уни-
верситета. История. 2013. Т. 3. № 23. С. 181–185.

Ядринцев Н.М. Алтай и  его инородческое царство//Исторический вестник. 1885. 
№ 6. С. 607–644.

Archival materials 
Tsentr khraneniia arkhivnogo fonda Altaiskogo kraiia [Center of the Archival Depository 

Fund of the Altaian District]

Chevalkov, M. (1913) Raport vol’nonaemnogo psalomshchika chibitskoi tserkvi Altaiskoi 
missii [Report of the Psalm Reader of the Chibit Church at the Altaian Mission ]. 
F. 164. Op. 1. D. 150.

Khabarov, Z. (1914) Zapiski missionera Abaiskogo otdel’enia Altaiskoi dukhovnoi missii svi-
ashchennika Z. Khabarova za 1914 god [Notes of Z. Khabarov, the Missionary 
of the Abai Branch of the Altai Orthodox Mission for 1914]. F. 164. Op. 1. 
D. 90.

Arkhiv muzeiia antropologii i etnografii (St. Petersburg). [Archive of the Museum of An-
thropology and Ethnography] 

Danilin, A. (1934) Putevoi dnevnik: Oirotiia [Travel Diary: Oirotiia]. F. 15. Op. 1. D. 52.

Danilin, A. (1928–1934) Molitvy i pesni burkhanistov [Prayers and Songs of Burkhanists]. 
F. 15. Op. 1. D. 10.

Rossiskii arkhiv sotsial’no-politicheskoi istorii (Moscow). [Russian Archive of Social and 
Political History ]

Kalinnikov, A (1928) Ekonomicheskii ocherk Vnutrennei Mongolii [The Economic Essay on 
Inner Mongolia]. F. 532. Op. 4. D. 335.

Arkhiv noveishei istorii Respubliki Altai (Gorno-Altaisk). [Archive of Contemporary Histo-
ry of the Altai Republic]

Medzhit-Ivanov, N. (1937) Protokol doprosa N. Medzhit-Ivanova [Minutes of the Interro-
gation of N. Medzhit-Ivanov]. R-37. Op. 1. D. 440. Vol. 1.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 5 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Literature
Arzyutov, D.V. (2018) “Voices of the Land, Samizdat, and Visionary Politics: On the Social 

Life of Altai Narratives”, Anthropology & Archeology of Eurasia 57 (1): 38–81.

Danilin, A. (1932) “Burkhanizm na Altae i ego kontrrevolutsionnaia sushchnost” [Altaian 
Burkhanism and Its Counterrevolutionary Nature], Sovetskaia etnografia 1: 63–91.

Danilin, A. (1993) Burkhanizm: iz istorii natsional’no-osvoboditel’nogo dvizhaniia v Gor‑
nom Altae [Burkhanism: Toward the History of National-Liberation Movement in 
the Mountain Altai]. Gorno-Altaisk: Ak-Chechek.

Derevianko, A.P., ed. (1997) Altaiskie geroicheskie skazaniia [Altaian Heroic Tales]. Novo-
sibirsk: Nauka sib. otd.

Diakonova, V.P. (2001) Altaitsy: materialy po etnografii Telengitov Gornogo Altaia [The 
Altaians: Materials on Ethnography of the Telengit at the Mountain Altai]. Gor-
no-Altaisk: Iuch-Sumer.

Ekeev, P.V. (2005) “Dvizhenie burkhanistov na Altae” [The Altai Burkhanist Movement], 
Etnograficheskoe obozrenie 4: 6–21.

Ekeev, P.V., Maidurova, N.A. (2014) Burkhanizm-Belaia vera (Ak-jang): dokumenty i ma‑
terialy [Burkhanism-White Faith (Ak-jang): Documents and Materials]. Gorno-Al-
taisk: Gorno-Altaiskaia tipografiia.

Iadrintsev, N.M. (1885) “Altai i ego inorodcheskoe tsarstvo” [Altai and Its Native Domain], 
Istoricheskii vestnik 6: 607–644.

Kos’min, V. (2006–2007) “Mongolian Buddhism’s Influence on the Formation and Devel-
opment of Burkhanism in Altai”, Anthropology & Archeology of Eurasia 45(3): 43–
72.

Krader, L.A. (1958) “Nativistic Movement in Western Siberia”, American Anthropologist, 
2: 282–292.

Landes, R. (2001) Heaven on Earth: The Varieties of the Millennial Experience. New York: 
Oxford University Press.

Lattimore, O. (1955) Nationalism and Revolution in Mongolia. Leiden: E.J. Brill.

Lomakina, I. (1993) Golova Dzha-Lamy [The Head of Ja Lama]. Ulan-Ude and St. Peters-
burg: Ecoart.

Maidurova, N.A. (1994) Burkhanizm: dokumenty i materialy [Burkhanism: Documents 
and Materials]. Gorno-Altaisk: izdale’stvo GAGU.

Mamet, L.P. (1994 [1930]) Oirotiia : Ocherk natsionalno-osvoboditelnogo dvizheniia i 
grazhdanskoi voiny na Gornom Altae [Oirotiia: An Essay on the National-Liber‑
ation Movement and Civil War in the Mountain Altai]. Gorno-Altaisk; Ak-Chechek.

Moses, L. (1997) The Political Role of Mongol Buddhism. Richmond, UK: Curzon.

Muitueva, V.A. (2004) Traditsionnaia religiozno-mifologicheskaia kartina mira Altaitsev 
[Traditional Religious and Mythological Worldview of the Altaians]. Gorno-Altaisk: 
iz-vo Gorno-Altaiskogo gos. universiteta.

Nasonov, A.A. (2011) Raspostranenie lamaizma na territorii Altae-Sayanskogo regiona 
(konets 19 — pervaia tret’ 20 vv.) [Advance of Lamaism into the Altai-Sayan Area], 
avtoref. diss. kand. ist. nauk. Tomsk: Tomskii gosudarsvennii universitet.

Grammatika altaiskogo iazyka [Grammar of the Altaian Language] (1869). Kazan: v uni-
versitetskoi tipografii.

Potanin, G.N. (1883) Ocherki severo-zapadnoi Mongolii [An Essay on Northwestern Mon-
golia]. St. Petersburg: tip. V. Kirshbauma, vol. 1.

Potapov, L.P. (1953) Ocherki po istorii altaitsev [Essays on Altaian History]. Moskva : izd-
vo Akademii nauk SSSR.



А н д р е й  З н а м е н с к и й

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 5 1

Sagalaev, A.M (1984) Mifologiia i verovaniia altaitsev: tsentral’no-aziatskie vlianiia [Cen-
tral Asian Influences on the Mythology and Beliefs of the Altaians ]. Novosibirsk: 
Nauka, Sibirskoe otd-nie.

Sagalaev, A.M. (1992) Altai v zerkale mifa [Altai Mirrored in Myths]. Novosibirsk: Nauka, 
Sibirskoe otd-nie.

Sherstova, L.I. (2010) Burkhanizm: istoki etnosa i religii [Burkhanism: The Sources of 
Ethnos and Religion]. Tomsk: iz-vo Tomskogo universiteta.

Sherstova, L.I. (2013) “Eskhatologia rannego Burkhanizma: iz opyta rekonstruktsii tradit-
sionnogo etnicheskogo samosoznania” [The Eschatology of Early Burkhanism: To-
ward the Reconstruction of Traditional Ethnic Consciousness], Vestnik Tomskogo 
gosudarstvennogo universiteta (istoriia) 3(23): 181–185.

Tadina, H. (2013) “Dva vzgliada na Burkhanizm u Altai-kizhi” [Two Views on Burkhanism 
among Altai-kizhi], Zhurnal sotsiologii i sotsialnoi antropologii 4 (2013): 159–166.

Vinogradov, A. (2007) “The Phenomenon of ‘White Faith’ in Southern Siberia”, Anthropol‑
ogy & Archeology of Eurasia 45 (3):73–88.

Vladimirtsov, B. (2002) Raboty po istorii i etnografii mongol’skikh narodov [Writings on 
History and Ethnography of Mongolian Peoples]. Moskva: iz-vo vostochnoi litera-
tury.

Zlatkin, I.Ia. (1964) Istoriia Dzhungarskogo khanstva (1635–1758) [Jungarian Khanate 
History]. Moskva: Nauka.

Znamenski, A. (2005) “Power of Myth: Popular Ethnonationalism and Na-tionality Build-
ing in Mountain Altai, 1904–1922”, Acta Slavica Iaponica 22: 25–52.

Znamenski, A. (2014) “Power for the Powerless: Oirot / Amursana Prophecy in Altai and 
Western Mongolia, 1890s–1920s”, Études mongoles et sibériennes, centrasiatiques 
et tibétaines 45 [http://emscat.revues.org/2444, accessed on 13.09.2019].

Znamenski, A. (2015) “Na severnoi pereferii Buddhizma: messianskoe dvizhenie “Amur-
sana” v zapadnoi Mongolii i “belaia vera” na Altae” [Amursana Messianic Move-
ment in Western Mongolia and White Faith in the Altai], in Buddizm v kontekste 
dialoga kul’tur: sbornik statei [Buddhism in the Context of Cultural Dialogue], 
ed. L.E. Yangutov. Izdatel’stvo Buryatskogo gosuniversiteta.  



1 5 2 �

Эльза-Баир Гучинова

Паломничество как путь к вере: опыт 
социального конструирования религиозности

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2020-38-1-152-176

Elza-Bair Guchinova

Pilgrimage as a Path to Faith: An Essay on a Social Construc-
tion of Religiosity

Elza-Bair Guchinova  — Kalmyk Scientific Center, Russian Acade-
my of Sciences; European University at Saint-Petersburg (Elista, Saint- 
Petersburg, Russia). bairjan@mail.ru 

The article is devoted to pilgrimage and represents an anthropological 
interview with the researcher’s comments. The interview was recorded 
on April 2019, in Elista, at the religious community of the Temple “Gold‑
en Abode of Shakyamuni Buddha”. The narrative shows how a pilgrim‑
age to India is perceived by Kalmykia’s believers as a means of coping 
with life’s hurdles and of searching for its new meaning. A biographi‑
cal interview illustrates the path to faith — from atheism, through ritual 
practices in the temple and reading Buddhist literature — to pilgrimage 
to Dharamsala and “taking refuge” (conversion). The respondent pre‑
sents her biography using a religious language that is new for her — the 
interview is rich with Buddhist terms. The story of the pilgrimage shows 
one’s path to faith, in which everything goes in an extraordinary way, 
and the key word in this narrative is “miracle” which is a tool of verifying 
faith. In the (post)secular context, belief in miracles is an element of the 
imagined border that distinguishes practicing, believing Buddhists from 
those who perceive Buddhism as a cultural tradition only. Another bor‑
der marker of the pilgrim’s habitus is daily practices: morning and even‑
ing prayers with beads, stretches, self-control over speech and behavior.

Keywords: Buddhism, pilgrimage, traditionalism, the Dalai Lama XIV, 
Kalmyks, postsecular Russia, narrative, biographical interview, gender.

Гучинова Э.-Б. Паломничество как путь к вере: опыт социального констрирования религиозности // Государство, 
религия, церковь в России и за рубежом. 2020. №1 (38). С. 152–176.

Guchinova, Elza-Bair (2020) “Pilgrimage as a Path to Faith: An Essay on a Social Construction of Religiosity”, 
Gosudarstvo, religiia, tserkov' v Rossii i za rubezhom 38(1): 152–176.

	 Работа выполнена в  рамках коллективного проекта РФФИ «Паломничество 
в  постсекулярной России: инфраструктура путешествий и  практики производ-
ства духовного опыта». Проект РФФИ 19-09-00420.



№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 5 3

Паломничество как путь к  вере: опыт социального 
конструирования религиозности

АНТРОПОЛОГИЧЕСКОЕ интервью редко встречается 
в  литературе как самостоятельный жанр. Обычно в  куль-
турной антропологии интервью служит в качестве рабочего 

материала, но сегодня и полевой дневник, и дискуссии в Фейсбу-
ке в зависимости от исследовательского ракурса могут перерасти 
свое «служебное» назначение. Я предлагаю для публикации пол-
ный текст интервью, поскольку оно настолько информативно, что 
кажется самодостаточным и может быть использовано коллегами 
с разных исследовательских перспектив — религиоведческих, ген-
дерных, дискурсивных и др. 

Выбор для публикации именно этого нарратива мотивиро-
ван достаточно ярким проявлением убеждающей силы палом-
ничества, сокращающего путь к  вере даже у  недавних атеистов. 
Это повествование  — не  только автобиографическая история, 
но и интеллектуальная биография, отражающая как личный путь 
к вере, так и фоновое знание духовных практик буддистов в Эли-
сте и Дхарамсале. В то же время запись автобиографического сю-
жета  — не  только словесная конструкция, но  и  социальный по-
ступок1. Текст интервью показывает, как от  представления, что 
буддистами рождаются (все калмыки), рассказчица на своем опы-
те переходит к  убеждению, что буддистами становятся, и  этот 
процесс не имеет конца. Процессуальность веры, постоянный са-
моконтроль ума и  поведения, отрефлексированный рассказчи-
цей,  — убедительный аргумент социального конструирования 
религиозности. Рассматриваемый ниже нарратив — это и осмыс-
ление биографии новым языком верующего человека, идентич-
ность которого меняется и  язык повествования отражает этот 
процесс.

Моя собеседница  — калмычка 57 лет, имеет высшее филоло-
гическое образование, пенсионерка. Интервью записано в 2019 г. 
в Элисте на русском языке, текст согласован с собеседницей, ре-
дакции с  моей стороны не  подвергался, кроме разбивки на  раз-
делы. В  моем вводном разделе ниже я  ввожу читателя в  кон-
текст паломничества, а  в  заключительном  — делаю некоторые 
обобщения. 

1.	 Лежён Ф. Сто лет борьбы с  автобиографией // Иностранная литература. 2000. 
№ 4. С. 111.

Э л ь з а - Б а и р  Г у ч и н о в а



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

Современное паломничество в Калмыкии 

Паломничество — проверенная временем форма религиозной мо-
бильности, практика путешествия к святым местам монахов и ми-
рян. Паломники из Калмыкии и Бурятии ходили в Лхасу в ХVII–
XIX вв. и  в  начале ХХ в., тогда это путешествие шло сложным 
маршрутом, занимало полтора-два года и было по силам преиму-
щественно здоровым мужчинам2. 

Направленность к Лхасе отражена и в терминах: паломник (зу‑
ульч  — калм.), паломничество (зуульчллһн) происходят от  сло-
ва «Зу» (тиб. ཇ་བ་ Jo bo) — господин, владыка, объект поклонения, 
знаменитая статуя Будды в Лхасе в главном храме Джоканг. Этот 
термин «отражает двойственный смысл в  определении палом-
ничества как места назначения и как путешествия»3. Если в кал-
мыцкой традиции паломничество было поездкой к  большому 
Будде в  Лхасу, то  на  современной политико-конфессиональной 
карте условной Лхасой стала Дхарамсала — место резиденции Да-
лай-ламы в  Индии. Поэтому калмыцких верующих привлекают 
в Индии не столько классические маршруты паломничества буд-
дистов, сколько возможность получения учения у Его Святейше-
ства Далай-ламы XIV. 

После того как МИД РФ перестал выдавать въездную визу Да-
лай-ламе XIV, с  2004 г. Его Святейшество не  посещал Элисту  — 
и российские буддисты остались без возможности встреч со своим 
духовным лидером на  родине, Далай-лама с  2009 г. стал даро-
вать учения специально для россиян, которые проводились в Ин-
дии и Латвии. Поездки могли быть групповыми (до 300 человек 
из Калмыкии в Индию, до 800 — в Латвию) или индивидуальны-
ми, религиозными или светскими (конференции). 

Начиная с рубежа ХХ и ХХI вв. мы наблюдаем новые формы 
паломничества: теперь не все его участники практикуют буддизм, 
посещение святых мест доступно на удобном транспорте и часто 

2.	 Bernstein, A. (2009) “Pilgrims, Fieldworkers, and Secret Agents: Buryat Buddhologists 
and the History of an Eurasian Imaginary”, Inner Asia 11: 23–45; Митруев Б.Л., Во‑
ронина Д.К. Первый фотограф Лхасы: публикация дневника О. Норзунова «Три 
поездки в  Лхасу (1898–1901)» (перевод Д.К. Ворониной, комментарии Б.Л. Ми-
труева) // Oriental Studies. 2018. №6. С. 36–72; Очирова Б.В. Традиции калмыцких 
паломничеств в  Тибет // Научные проблемы гуманитарных исследований. Пяти-
горск. 2010. С. 149–152.

3.	 Claveyrolas, M. (2017) “The Amazement of the Ethnographer. Hindu Pilgrimage be-
yond sacred and Profane”, in D. Albera, J. Eade (eds) New Pathways in Pilgrimage 
Studies. Global Perspectives, p. 37. Routledge.

1 5 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь



№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 5 5

сопряжено с  второстепенными задачами  — туристическими, ле-
чебно-оздоровительными, потребительскими. Такое путешествие 
достаточно комфортно и не связано с преодолением особых труд-
ностей и рисков. Путешественники встречаются с «ландшафтом 
визуально и материально» и «взаимодействуют» с ним кинетиче-
ски, чувственно и творчески, видя и становясь «частью картины»4. 

Регулярные паломничества стали возможными в постсекуляр-
ной Калмыкии благодаря активной работе сангхи хурула (храм — 
калм.) «Золотая обитель Будды Шакьямуни» в Элисте и особен-
но — деятельности Шаджин-ламы (Верховного Ламы) Калмыкии 
Тэло Тулку Ринпоче. 

Для современных верующих, пришедших в  религию из  неве-
рия, имел значение цельный образ буддийских монахов, кото-
рые все принадлежали к постсоветскому поколению и не имели 
опыта компромиссов с советской властью. Они все учились в Ин-
дии и привлекают людей своими знаниями. Важную роль в  ста-
новлении религиозности в  регионе играют регулярные учения 
«высокореализованных учителей», приезжающих в  Калмыкию: 
ведь «традиция устной передачи — от Учителя к ученику являет-
ся условием сохранения линии преемственности учения»5. 

Известно, что одним из  условий отправления в  паломниче-
ство является убежденность в том, что надежные источники важ-
нейших смыслов и  ценностей находятся вне привычного поля 
жизнедеятельности людей6. Так происходит и с калмыками, дав-
но оторвавшимися от  единоверцев в  своем движении на  запад. 
Именно путь обратно на восток, к Далай-ламе, который три века 
назад утверждал калмыцких ханов в их статусе, казался для мно-
гих особенно привлекательным  — своего рода «возвращением 
к  традициям». Паломничество в  традиционном обществе счита-
лось социально престижным фактом биографии и было по карма-
ну избранным. В наши дни паломническая поездка стала доступ-
нее и не рассматривается как достижение. Более того, ежегодные 
(и  чаще) поездки в  Индию частью сообщества воспринимаются 
как причуда, чрезмерность («удариться в буддизм»), и, напротив, 

4.	 Maddrell, A. (2011) “‘Praying the Keeills’. Rhythm, meaning and experience on pilgrim-
age journeys in the Isle of Man”, Landabréfid 25: 17.

5.	 Марзаева М.Б. Развитие института паломничества в современной буддийской тра-
диции России (на примере республики Калмыкия) // Полевые исследования. 2014. 
№ 2. С. 161.

6.	 Моя благодарность Сергею Штыркову за эту формулировку.

Э л ь з а - Б а и р  Г у ч и н о в а



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 5 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

менее частые, нерегулярные поездки в паломничество — с одоб-
рением, как уважение традиции. 

Перемещение в пространстве паломников часто связано с по-
иском аутентичных мест, где можно пережить опыт встречи с са-
мим собой «настоящим»7  — тем «настоящим калмыком», ко-
торый согласно распространенному эссенциалистскому взгляду 
уже по  рождению относится к  буддийской культуре. Неслучай-
но многие везут на учения калмыцкие костюмы или другую оде-
жду, маркирующую этничность  — калмыцкие шапки с  красной 
кистью, футболки с  изображением калмыцкого флага или над-
писью «Я — калмычка».

Привлекательным фактором для верующих россиян является 
экономика в Дхарамсале (и в целом в стране), на фоне которой по-
ложение в  Калмыкии кажется не  таким катастрофическим: при-
ходит понимание, что человеческое счастье не зависит от уровня 
благосостояния. Молодежь, которая все заметнее среди палом-
ников, не  стремится следовать постсоветскому габитусу «отцов» 
c глубокой зависимостью от  материального (заработок, ипотека, 
кредиты и проч.) и едет в Индию за духовными смыслами.

Другим фактором современного паломничества является сме-
на ритма жизни: поездка в паломничество воспринимается как от-
дых и работа души в комфортных условиях общения с единовер-
цами. Неделя в предгорьях Гималаев с подъемом на рассвете для 
утреннего корá (ритуального обхода посолонь вокруг святого ме-
ста), погружение в даруемое Далай-ламой XIV учение, посещения 
других монастырей, забота о  родных (живых и  ушедших в  иные 
миры) с ритуальной подачей списков имен для упоминания в мо-
литвах как продолжение родственных обязательств  — такой от-
пуск кажется «духовнее» для паломника и полезнее для семьи.

Многие паломники обращаются в Дхарамсале к врачам в Ин-
ститут тибетской медицины и  астрологии Мен-Ци-Кханг, осу-
ществляющим диагностику по  пульсу и  моче с  назначением ле-
карств, которые можно тут же приобрести. Они стремятся также 
посетить оракулов, астрологов, чтобы задать актуальные вопро-
сы. Если проблема может решиться с помощью ритуала или мо-
литвы, то  монахи подскажут, что именно может помочь. Почти 
все паломники стремятся привезти домой религиозные предме-

7.	 Кормина Ж. Паломники. Этнографические очерки православного номадизма. М: 
Изд. Дом ВШЭ. 2019. С. 37.



№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 5 7

ты для домашнего алтаря, амулеты, ценность которых множится 
тем, что они были произведены в святых местах. 

Паломничество как одна из  «номадических практик», укоре-
ненных в  буддизме, стало инструментом распространения буд-
дизма и… переопределения этнической идентичности на постсо-
ветском пространстве8. Среди паломников Калмыкии, которых 
насчитывалось примерно около 1000 чел. на  учениях 2018 г. 
в Риге и 500-600 чел. — на учениях в Индии в 2018 г., большая 
часть  — женщины. История моей информантки КД  — красноре-
чивый пример частного поиска пути к вере.

Предыстория паломничества

«Я  искренне и  глубоко верующий человек. Для меня это образ 
жизни, мировоззрение и, если рассуждать через призму буддиз-
ма, — это постоянный контроль речи, ума и поведения. Я не раз 
убеждалась, что все это взаимосвязано: я  стараюсь контролиро-
вать свою речь, поведение как репрезентацию мышления. Это 
трудно. Все перечисленное входит для меня в понятие веры. 

Не  секрет, что к  вере приходят через страдания. Именно они 
чаще всего являются катализатором духовного поиска: или ты 
идешь по духовному пути — вверх, или ты идешь вниз, когда ис-
пытываешь неимоверную боль от  потери. Ментальные страда-
ния — это такая мука, что многие не выдерживают, начинают пить, 
деградировать. Я их не осуждаю, я знаю эту силу боли… У меня на-
чалось все классическим образом — после потери сына. До этого 
я потеряла мужа, но такого скачка сознания не было. После того 
как я потеряла горячо любимого младшего ребенка, который был 
смыслом моей жизни, с этой боли начался мой путь к вере. 

До этого я была “вульгарной материалисткой”. Я была ритуаль-
щицей, как многие люди, воспитанные в наше время в духе атеиз-
ма. Появляются дети, и мы исходя из традиций идем в хурул, что-
бы защитить детей ритуалами хар келн уттлх9, насан уттулх10. 
Осознанности не было. А вера без осознанности — это ноль, ничего. 

Я  много думала: почему все это произошло со  мной, в  моей 
семье? Стала искать ответы на  вопросы. Тогда, после трагедии, 

8.	 Bernstein, A. (2012) “On Body-Crossing: Inter-Body Movement in Eurasian Buddhism”, 
Ab Imperio 2: 194.

9.	 Обряд «обрезание черного языка» (калм.).

10.	 Обряд «продление жизни» (калм.).

Э л ь з а - Б а и р  Г у ч и н о в а



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 5 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

я пришла к ламе Шургану, к которому ходила по поводу ритуалов. 
Я спросила у него: “Если я уйду из жизни, встречусь ли я со своим 
сыном?”. Он понял суицидальную направленность моих мыслей 
и стал со мной разговаривать: “Не факт”, — уверенно сказал он мне. 
Мягко, но настойчиво вел меня к мысли, что я веду себя как эгоист-
ка. Он мне сказал: если ты уйдешь из жизни, ты причинишь мно-
го боли родным людям, у тебя мама живая… Сколько боли ты им 
причинишь. Сказал, что у меня есть старший сын и такие замеча-
тельные подруги. Я тогда не знала, что мои подруги ходили к этому 
ламе с фотографией сына и просили почитать молитвы, объясняя 
это тем, что верила я  только этому ламе. Он говорил им, что мо-
литва у него не шла, и, хотя он им говорил, что он ничего сделать 
не может, они упорно сидели и не уходили. Когда близ Астрахани 
освящали “Ступу победы над всеми препятствиями” в декабре 2013 
г., одна из подруг поехала туда, чтобы помолиться за моего ребен-
ка, она встретила другую мою подругу, которая делала то же самое. 

До  меня достучаться тогда было трудно. Была обида на  весь 
мир: я  ведь такая хорошая и  никому плохого ничего не  делала, 
почему так произошло? Помню, что лама сказал: “Поезжай в Ин-
дию”. Я тогда как раз ушла с работы: мне было трудно видеть сту-
дентов, ровесников моего ребенка… Видя мою упертость, он рас-
сказал, что пережил подобное, когда потерял маму. Он помогал 
всем людям, а маму не часто навещал, мама жила с братом в за-
боте и любви. Но сам не успел попрощаться… У него было такое 
чувство вины, боль, горе. Он поехал в  Индию, там практиковал 
и однажды обрел долгожданный покой, медитируя под деревом 
Бодхи. Я помню, как он взял с алтаря лист этого дерева, дал мне 
его подержать в  ладонях, теперь на  моем алтаре есть такой же 
листок. Когда я  уходила, я  оглянулась. Он стоял и  смотрел мне 
вслед. Так в первый раз появился ориентир на Индию.

Меня отправили в санаторий. Со мной работал психотерапевт. 
Стало легче, я уехала в Москву к старшему сыну. Конечно, от боли 
никуда не убежишь. Я жила там несколько месяцев. Как-то при-
гласила меня к себе Ира У., моя троюродная сестра, которая дав-
но практиковала буддизм. Она врач, кандидат медицинских наук.

Вот тогда создавались причины, и условия для меня начали со-
зревать11. Сейчас я понимаю, что все меня вело в Индию. В то вре-

11.	 Пример использования информанткой буддийского языка. Для понимания смыс-
ла учения ум должен созреть, а для того, чтобы встретиться с учителями, должны 
быть созданы условия, которые в  понимании буддистов обусловлены наличием 
благой кармы у человека.



№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 5 9

Э л ь з а - Б а и р  Г у ч и н о в а

мя в Дхарамсале училась Кема Б., дочь Ириной старшей сестры. 
Ира предложила мне поехать в Индию к Кеме: “Одно твое слово, 
и я поеду с тобой”. Я сразу возразила: я человек неверующий, мне 
это не  нужно. Позвонила Кема: “Приезжай, пожалуйста, я  тебя 
жду, я  обещаю, что здесь тебе станет лучше”. Но  я  и  слышать 
не хотела, сказала, что у меня нет на поездку денег. Я и вправду 
тогда не работала. Отговорки!

В машине, когда мой сын забирал меня от Иры, я озвучила ее 
предложение поехать в Индию. Сын мне сказал: “Я тебя никуда 
не отпущу, вдруг там заболеешь... Никакой речи не  может идти 
об Индии”. Я и не возражала. Тут вступила в разговор моя невест-
ка Вика: “Я считаю, что ты не прав. Пусть мама поедет в Индию, 
она же не одна поедет. А мы с тобой станем спонсорами. Пусть по-
меняет хотя бы картинку перед глазами”. А мы почему-то не ста-
ли возражать. Приехали домой, Вика сразу же купила билеты мне 
и Ире. За три дня я получила визу, и до отъезда у меня оставалось 
10 дней. Дети мои уезжают в  Элисту, я  остаюсь у  Иры. И  я  ду-
маю: я  себя считаю человеком образованным, но  я  ничего тол-
ком не знаю о буддизме, я должна подготовиться. 

На мое счастье у Иры была хорошая библиотека. Читала я мно-
го, встречала непонятные термины… один, другой, и тут я воспря-
ла: я  поняла, что в  буддизме есть свой терминологический ап-
парат, значит, это наука, мне это близко. Мне стало интересно, 
я поняла, что это надо попробовать постичь. Первый термин, ко-
торый встречался особенно часто, был “татхагата-гарбха” — при-
рода буддовости: на  помощь пришел интернет. И  вот для меня 
как начинающего буддиста находкой стала книга Фабьена Уаки 

“Представь себе”. Она написана в  форме серии интервью с  Да-
лай-ламой XIV, где идет речь о  человеческих ценностях с  точ-
ки зрения философии буддизма. Когда я стала ее читать, у меня 
как будто стали открываться глаза. Так началось мое знаком-
ство с теорией буддизма. Как оказалось, каждый человек рожда-
ется на  свет подобным Будде. По  ходу жизни начинаются омра-
чения в виде желаний, зависти, злобы, отчаяния, наше сознание 
начинает загрязняться слой за слоем. Это клеши12. Но их можно 
убирать, работая над своим сознанием. Платье легко отстирать, 
а сознание — трудно, потому что омрачения копятся годами, тем 
более если приходишь к этому во второй половине жизни.

12.	 Клеша (санскр. kleśa) — загрязнение, осквернение, моральное падение. 



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 6 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Во  всем была такая логика  — возразить-то  нечего. Все десять 
дней я  садилась утром читать и  не  замечала, как пролетал день. 
Каждый день все, что охватывало мое сознание, я излагала в теле-
фонных беседах старшему брату Саналу, который давно шел по это-
му пути, не раз был паломником. Помню, он сказал тогда: “Мне по-
надобилось два года на все то, что ты усвоила за эти несколько дней. 
У тебя идет расширение сознания, пользуйся этим”. Мне казалось, 
что я  иду семимильными шагами, а  с  точки зрения буддизма это 
был просто один небольшой шаг. Но для меня это был… прорыв! 
Все шло на обостренное восприятие. Эту информацию тогда было 
настолько легко вливать в  себя, в  сосуд сознания. Это было в  ра-
дость. Однако перед поездкой я заболеваю. Первого мая нам улетать, 
а за сутки у меня начинается “синдром пылающего языка”. У меня 
“горит” язык, я не могла есть, по лицу пошли темные пятна. Начали 
воспаляться уголки губ, образовались язвы. Это теперь я понимаю, 
что начались препятствия, шла проверка на  мою готовность. Мы 
поехали к стоматологу, и мне сказали, что это последствия стресса 
и надо принимать антидепрессанты. Возник вопрос: надо ли ехать? 
Я запаслась мазями и приняла твердое решение ехать». 

Дхарамсала

«Мы вылетаем в  Индию. У  меня за  плечами только рюкзачок. 
Кема нас встречает в  Дели. Все мне не  нравится, начиная с  воз-
духа. Негатив, запахи, жара. Я отказываюсь ехать смотреть Дели. 
Несмотря на мое негативное ко всему отношение, Ирина и Кема 
вели себя со мной очень корректно. Кема, чтобы облегчить мои 
страдания, дала мне семдэ13. Мне помогло. 

Выходим в Дхарамсале. Жара, навоз, запахи…. Опять мне все 
не  нравится, кроме чудесных, сияющих чистотой снежных вер-
шин. Кема чувствует мое состояние, спокойно говорит: “Не пере-
живай. Обещаю, что пройдут сутки, и  ты ничего этого замечать 
не  будешь. Мы сейчас поднимемся в  Верхнюю Дхарамсалу, там 
прохладнее”. Едем на такси вверх по жуткой дороге, заселяемся 
в скромную гостиницу. И прежде всего мы идем к храму Далай-
ламы. Там я, до сих пор находясь в сомнениях, куда-то в небеса 
глядя, обращаюсь вслух к кому-то: “Пожалуйста, если это все ра-
ботает, покажите мне чудо с точки зрения мирянина. Я сама хочу 
в  это поверить, но  мне так трудно, пожалуйста!”. Спасибо Ире 

13.	 Семдэ (тиб. sems bde) — тибетское успокоительное лекарство.



Э л ь з а - Б а и р  Г у ч и н о в а

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 6 1

и Кеме — они никак не реагировали на меня, просто находились 
рядом. Позже мы легли спать. Перед сном они молились, читали 
мантры. Они же уже были на тот момент практикующими будди-
стами. Я смотрела на них и думала: “Вот два образованных чело-
века с учеными степенями … Как странно…”. 

Утром я  проснулась, вижу  — опять Кема и  Ира читают ман-
тры. Они просыпались в  5 утра. Я  продолжаю мыслить негатив-
но. И вдруг кто-то из них мне говорит: “Ты видела себя в зеркале? 
Посмотри”. Я взглянула — никаких язв и пятен на лице, никако-
го синдрома “пылающего языка”. Все куда-то ушло. Я задала во-
прос: “Что произошло?”. Получила невозмутимый ответ: “Ты же 
просила вчера о чуде? Вот и получила. Ты должна понимать, что 
Дхарамсала по  периметру защищена присутствием Далай-ламы. 
Здесь нет негатива. Твоя просьба исполнилась”. Я  получила это 
маленькое чудо. Там происходило много чего чудесного со мной. 

Я  оделась в  специально подготовленную одежду, нарядную 
и  одновременно удобную. И  мы пошли на  первое корá. Кема бе-
жала на занятие по философии и оставила нас одних. Она отпра-
вила нас жестом к началу широкой тропы и предупредила: “Будь-
те осторожны: тут обезьяны, коровы могут встретиться на  пути”. 
Мы подошли ближе: видим, стоит монахиня и смотрит на нас, как 
будто ждет. Кема крикнула ей на тибетском: “Помогите им, у них 
это первое корá”. Она кивнула нам, приглашая следовать за  ней, 
и она нас повела. Она устраняла все препятствия в виде назойли-
вых обезьян и упрямых коров, которые могли встать посреди тро-
пинки так, что невозможно было их обойти. Кстати, потом, когда 
мы это делали одни, нам всегда помогали тибетцы, необыкновен-
ный народ, добрейший. Монахиня нам показывала, как правиль-
но все делать: держа в руках четки, мы начитывали известные нам 
мантры, вращали по ходу барабаны-кюрде14. На площадке с фото-
графиями самосожженцев15 надо остановиться, сесть и прочитать 

“Ом мани падме хум”16. Так мы прошли с ней три круга в молчании. 
Потом она нас завела в храм Его Святейшества, показала, что 

нужно сдать телефоны, пройти досмотр, дала понять, чтобы мы 
прошли в  храм, а  она останется делать простирания. Мы с  бла-
годарностью попросили принять подношение, она отказыва-

14.	 Кюрде — буддийские барабаны с текстами мантр.

15.	 Те, кто сжег себя в Индии и Тибете в знак протеста против правления Китая в Ти-
бете. 

16.	 Мантра милосердия — основная мантра в тибетском буддизме.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 6 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

лась, но мы осторожно настаивали. И тогда она взяла нас за руки 
и  притянула каждую по  очереди к  себе так, прислонившись ли-
цом к лицу на несколько мгновений, мы замирали в таком поло-
жении. Я  потом узнала, что этот жест означает особое доверие, 
признание равной себе... Проявление такого дружелюбия и  не-
поддельного уважения было так незнакомо. На меня это действо-
вало благотворно, я начала оттаивать, как будто у меня в груди за-
теплился какой-то огонек, который с каждым днем набирал силу.

Мы пошли наверх, зашли внутрь. Первое божество справа 
от входа было мне знакомо — Зеленая Тара. Мы сели перед ней, 
Ира читала мантры. Мы обошли все алтари с божествами в двух 
комнатах, преклонились перед троном Далай-ламы. Кругом чи-
стота, свежесть такая… 

Потом мы вышли и пошли обедать. Познакомились с Аней И., 
которая уже 11 лет жила в Дхарамасале. Они с мужем буддисты 
и волею судьбы стали жить там. Ее муж в это время был в ретри-
те17. Аня и Кема взяли над нами шефство. На другой день пришла 
информация, что Кармапа18 будет давать благословение. Кема 
меня берет за руку, говорит: нам очень повезло, и мы сейчас же 
едем в монастырь Гьюто. Я в полном неведении, но надо так надо. 
Поехали в монастырь Гьюто. Там очередь, надо пройти досмотр. 
Подошла наша очередь, и  мы заходим. И  я  вижу необыкновен-
ного человека в  своем окружении: с  волевым лицом, высокого, 
красивого. Выстраивается очередь из паломников. Нужно подой-
ти к нему, получить благословение и красный шнурок — сунгду19. 
Мы подходим, получаем благословение, выходим пятясь. Отправ-
ляемся в обратный путь. Что происходит дальше? Вместо легко-
сти и позитива я чувствую, как по мне поднимается волна и вы-
ходит через голову, неприятные «мурашки». Мне это не нравится. 
Я начала думать, что заболела: озноб — не озноб? Я чувствую раз-
дражение, направленное на всех, агрессия нашла на меня. Думаю, 
что я  тут делаю? Хорошо, что я  была с  опытными буддистами. 
Кема идет рядом и, не  глядя на  меня, произносит: “Тебе пло-
хо? Ты готова поругаться со всем миром?” — “Да, откуда ты зна-
ешь?” — “Потому что я ощущаю сейчас то же самое. Ты получаешь 
опыт. Когда встречаешься с живыми Буддами, получаешь благо-
словение от высоких лам, негатив начинает выходить наружу. Вот 

17.	 Ретрит — затворничество, отшельничество для духовной практики.

18.	 Кармапа — глава школы тибетского буддизма Карма Кагью.

19.	 Сунгду (тиб. — srung mdud) — защитный шнурок с узлом посередине.



Э л ь з а - Б а и р  Г у ч и н о в а

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 6 3

почему на Учениях происходят ссоры то тут, то там. Ты должна 
все осознавать. Осознанность здесь  — первое дело. Это уже на-
чинается работа с твоим сознанием, надо осознавать — это нега-
тив, он выходит из тебя. Ты должна понимать, что это не случай-
но, а в результате контакта с человеком реализованным. Должна 
понимать, что идет отработка, и  вести себя правильно, не  под-
даваться на провокации”. Это был еще один момент откровения, 
очень важный для меня: я все впитывала как губка… 

Всего мы там были девять дней. Мы с Ирой ходили на массаж 
к  тибетскому целителю по  очереди. Как-то  я  возвращаюсь по-
сле массажа, хозяйка гостиницы просит меня быстрее поднять-
ся к себе. Поднимаюсь, вижу, что Ира не может пошевелиться — 
страшная боль за  грудиной. Она уже позвонила Кеме, которая 
мчалась к нам на такси. Я завернула сестру в палантин, и мы осто-
рожно спустились вниз. 

Накануне в  городе мы встретили моложавого, подтянутого 
мужчину, одетого по-европейски, он стоял в  ожидании машины 
и окликнул Кему. Она подошла к нему с большим почтением и ра-
достью. Пока они разговаривали, я стояла в стороне. Вижу, что он 
смотрит на  меня и  что-то  говорит Кеме. Она подбегает ко  мне и, 
счастливая, сообщает: “Не случайно ты сюда приехала. Ты знаешь, 
это оракул Далай-ламы Гадонг. Он спросил, кто ты, я ответила, что 
ты моя тетя. Он сказал, чтобы ты завтра в 14 часов пришла к нему. 
Ты понимаешь, какое это счастье?” Я, конечно, ничего не понима-
ла. Говорю: “А что надо ему говорить?” Кема ответила: “Ему ниче-
го не надо говорить. Пусть все идет своим чередом”. 

И в продолжение истории с массажем. Наступил тот день, ко-
гда я должна была идти к оракулу Гадонгу, а тут Ирина болезнь, 
непонятная и пугающая. Это все происходило за пару дней до на-
шего отъезда. 

Ириша вся в опасениях, как врач она понимала, что загрудин-
ные боли — это не шутки. Вбегает Кема и говорит, что мы по пути 
захватим переводчика с хинди, бурятку Баярму. Иру мы посади-
ли в  такси и  поехали в  госпиталь в  Нижнюю Дхарамсалу. Нас 
там хорошо приняли, провели полное обследование, и  мы гото-
вы были распрощаться со всеми нашим деньгами. Вышел доктор 
и сообщил, что все у Иры в порядке. И Ира говорит, что у нее уже 
ничего не  болит. Мы спросили у  доктора, сколько мы должны. 
Неожиданно доктор говорит, что мы ничего не должны, развора-
чивается и уходит. Кема была очень удивлена: сколько она в Ин-
дии живет, такого еще не было, чтобы дорогостоящие обследова-



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 6 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ния провели и денег не взяли. Чудеса… Они продолжались. Мы 
зашли в  столовую попить воды, и  тут я  смотрю на  часы и  гово-
рю: “Без двадцати два, мы не успеваем к оракулу Гадонгу”. Кема 
быстро отвечает: “Как не  успеваем? Он живет совсем недалеко”. 
Я  была одета в  джинсы и  футболку, то  есть неподобающе. Как 
я могу предстать в таком виде? И тут Ира снимает с  себя краси-
вый палантин и отдает мне, чтобы я завернулась. Кема радуется, 
что у нас есть и отличный переводчик — Баярма, так как сама она 
на тот момент тибетский только начинала изучать. 

 Мы выбежали из  больницы, как будто никто и  не  болел. 
По пути встречаем нашу Аню, тоже знатока тибетского, она при-
соединяется к нам, покупаем фрукты и идем к оракулу. Пришли 
минута в минуту. Досточтимый оракул Гадонг нас ждал. Он весь 
светился добротой и радостью. Его помощница вынесла нам уго-
щение, сладкий чай масала, с  молоком, с  пряностями, орешки, 
сладости. Он внимательно на меня смотрит, но общается с девоч-
ками. Я  молчу. Они говорят на  какие-то  общие темы. Вдруг по-
ворачивается ко мне и говорит на английском: “Что ты хочешь?”

Я  задумалась: что же я  хочу? Прошлое я  знаю, в  настоящем 
я  нахожусь, будущее я  не  хочу знать. Вслух сказала: «Ничего. 
Я просто рада встрече с вами». Он широко улыбался. У них про-
должилась беседа. Вдруг он опять ко мне поворачивается и гово-
рит: “Я хочу сделать тебе подарок. Подойди ко мне”. — Я подошла. 
Он подводит меня к  алтарю и  снимает оттуда белоснежную ста-
туэтку божества. Поскольку я не разбираюсь в пантеоне божеств, 
спрашиваю: “Кто это?” Он тихо мне говорит, улыбаясь: “Это Ами-
таюс. И  запомни: страна Девачен20”. Я  твердила про себя незна-
комое слово “Девачен”, чтобы не  забыть. Потом я  узнала, что 
Амитаюс бывает в основном в красной ипостаси, а в белой очень 
редко. Баярма сказала, что расписывала статуэтку она: Баярма — 
танкописец. Оракул продолжил: “Я  это сделал своими руками, 
пусть это будет у тебя …”. Моей Ире он подарил Зеленую Тару. 

Услышав, что это божество Амитаюс, я испытала потрясение. 
Почему? Вернусь назад. В  первый день после приезда мы были 
у астролога ген21 Пентрука. Он, кстати, в Элисту приезжал потом, 
я  с  ним снова встречалась. У  меня было очень много вопросов 

20.	Девачен (тиб. — bde ba can, санскр. Sukhāvatī) — Чистая Земля, «рай» Будды Ами-
табхи. Амитаюс (санск. — Amitāyus) — одно из имен или одна из ипостасей Ами-
табхи. 

21.	 Ген (rgan) сокращение от геген (dge rgan) — учитель.



Э л ь з а - Б а и р  Г у ч и н о в а

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 6 5

по уходу мужа, сына… Мы с ним три часа беседовали. Он смотрел 
в свои книги, считал, рисовал, вычерчивал. Тогда он мне сказал: 

“Ты хочешь помочь своему мужу?” — “ Да”. Он мне сказал, что он 
переродился женщиной, и чтобы у него было все хорошо, я дол-
жна взять Зеленую Тару, отнести в монастырь, оживить ее и мо-
литься. И все будет хорошо у моего мужа. Говорит: “Сыну хочешь 
помочь?” — “Да”. — “Возьми Будду Шакьямуни. Это его покрови-
тель. Оживи его, отнеси в монастырь, там наполнят мантрами, за-
печатают, пусть у тебя будет, читай, обращайся к нему, для сына, 
для его хороших перерождений”. Все шло к тому, что у меня дома 
будет алтарь и я буду практиковать. И вопрос у меня был — меня 
невестка просила узнать, кто покровитель нашей семьи. И  вот 
тогда я и услышала о Будде Амитаюсе. Я спросила, кто это. “Это 
Будда непресекаемой долгой жизни. Возьми его тоже для семьи”. 
Я  про себя подумала: надо детям купить статуэтку, а  себе тогда 
взять какое-нибудь изображение. В тот же день мы с Кемой купи-
ли статуэтки и отдали в монастырь Гьюдмед. Монахи мне сказали, 
что это долгий процесс и надо прийти за ними перед отъездом. 

Астролог в начале моего паломничества и оракул за пару дней 
до отъезда называют одно и то же божество, мало того — как буд-
то мои мысли были услышаны: я все время думала — мне тоже ну-
жен Амитаюс, и я получаю Амитаюса в белой его ипостаси из рук 
досточтимого оракула Гадонга Кутен Тензин Вангдака… Чудо. 

Я никогда не знала, что есть обряд, который делает тебя буд-
дистом. Я думала, что если я родилась калмычкой, то я по рожде-
нию буддистка и есть. Оказывается, вовсе нет. Оказывается, в буд-
дизме есть такой ритуал — “Принятие Прибежища”. 

В  начале больших молебнов ламы всегда давали Прибежи-
ще. Просто мы этого и  не  знали. Когда же я  уезжала в  Индию, 
я уже имела представление о Прибежище и про себя думала: как 
же я хочу принять Прибежище, чтобы стать настоящей буддист-
кой. Потому что представлялось мне так: если ты без Прибежи-
ща, то ты как будто на обочине дороги стоишь и кричишь — тебя 
услышат или нет. Но  если ты принимаешь Прибежище, идет 
прямая передача от  Учителя к  ученику, тогда ты обретаешь по-
кровительство всего пантеона Будд. Еще в  Москве, перед отъ-
ездом, я  говорила брату: мол, хотелось бы принять Прибежище 
и вообще хорошо бы встретить Учителя… На что он мне ответил: 

“Не думай об этом. Если суждено, если причины и условия созре-
ли, то все может быть”. Тогда же перед отъездом приходил друг 
нашей семьи, он потомственный целитель, и сказал мне, что ви-



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 6 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

дел сон — меня рядом с красивой белой ступой, значит, поездка 
будет благословенной. Мы уже собрались уходить и вдруг оракул 
Гадонг наклоняется ко мне и говорит: “Почему ты хочешь уехать 
и не получить того, зачем ты сюда приехала?” Странно, но я по-
нимаю, что речь идет о Прибежище. Я говорю: “Не встретила учи-
теля”. Он улыбается и  говорит: “Ты встретила меня”. Он попро-
сил бумагу и ручку и стал что-то писать, потом обратился к Кеме 
и Баярме: “Сейчас вы пойдете в библиотеку Нейчунга, там будет 
давать мирянам урок по философии геше22 Лобсанг Дакпа. Пере-
дайте ему это от меня”. Кема говорит: “А вдруг геше откажет?” Он 
рассмеялся: “Мне?”

Мы очень тепло попрощались, я  ему поклонилась, он взял 
в ладони мое лицо и сердечно так сказал: “Теперь все у тебя будет 
хорошо”. Он проводил нас, показал рабочее место на небольшой 
веранде, где он сам отливал цаца23, и сказал на прощание, чтобы 
я все довела до конца.

Так мы отправились дальше. По  дороге Баярма нервничала 
и  говорила, что устала и  плохо себя чувствует. А  мои девчонки 
ее совсем не  слушали. Я  говорю: “Аня, Кема! Может отпустим 
Баярму, неудобно ведь?”  — «Не  обращай внимания, никуда она 
не уйдет”. Мы пришли в монастырь Нейчунга, зашли внутрь, по-
сетили комнату защитников24, посидели в  дугане25. Я  разговори-
лась с  Баярмой. Рассказала о  себе. Она очень прониклась… Мы 
пообедали и пошли к классу, где должен был проходить урок. 

Появился Учитель. Кема подошла с  поклоном и  протянула 
записку, он прочитал и  позвал меня. Я  подошла, а  он улыбает-
ся  — сама доброта. Поздоровался и  пригласил на  урок по  Бело-
зонтичной Таре. Попросил Баярму сесть рядом и переводить. По-
сле урока все встали и поблагодарили учителя, а он раздал всем 
фрукты и соки. А мне сказал, что завтра утром будет ждать в хра-
ме Его Святейшества, в  классе. “Я  как раз позанимаюсь с  мона-
хами, а потом займусь тобой, дарую Прибежище. Еще я хочу ска-
зать: когда ты летела сюда, мимо тебя пролетел Далай-лама. Вы 
встретились в  воздухе. Ты не  горюй, что с  ним не  встретилась”. 

22.	 Геше (dge bshes) — монашеская ученая степень в тибетском буддизме.

23.	 Цаца (тиб. — tsha tsha) — здесь: штампованные глиняные фигурки Будд, бодхи-
саттв или ступ.

24.	 Комната защитников (тиб. — mgon khang) — комната в монастыре, посвященная 
божествам-защитникам.

25.	 Дуган (тиб. — ‘du khang) — зал в монастыре для молитвенных собраний монахов.



Э л ь з а - Б а и р  Г у ч и н о в а

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 6 7

В это время Его Святейшество давал учения в Риге. Мои мысли 
как будто читались…

Ира сказала, что пойдет со  мной. Мы стали просить Баяр-
му, так как геше сказал, чтобы был переводчик. Она сначала от-
казалась, я сильно огорчилась. Но Кема успокоила, сказала, что 
не надо слушать ее, что она придет непременно. Мы все пошли 
отдыхать. 

Утром мы с Ирой пришли в назначенное место, наша Баярма 
уже была там, примчалась на  мотоцикле, принесла книгу прак-
тик на русском языке, разъяснила, что и как будет происходить. 
Она очень хороший человек.

Мы вошли в класс. Геше нас посадил, угостил сладостями, стал 
расспрашивать: “Вы из Калмыкии?” — “Да”. — “А какая там школа 
буддизма?” — “Гелуг”. — “Знаешь, что ты сюда не случайно приеха-
ла? Кто основатель этой школы?” — “Лама Цонкапа26”. — “Знаешь, 
как его зовут?” — “Нет”. — “Лобсанг Дакпа. И меня зовут Лобсанг 
Дакпа. Я из того же монастыря, что и  лама Цонкапа. Понимаешь, 
ты, калмычка, попадаешь ко  мне. Здесь ты встречаешься с  таким 
высокореализованным человеком, как оракул Гадонг, и он направ-
ляет тебя ко мне. Когда я тебя увидел, я сразу понял, что мы с то-
бой кармически связаны…”. Чудеса продолжались. Еще он сказал: 

“Знаю о твоем горе, Баярма рассказала. Скажу, что мальчик, который 
своим уходом вернул маму в дхарму, не просто так приходил сюда”. 

Он стал рассказывать о “Трех драгоценностях”, в чем ценность 
Учения Будды, самого Учителя, Сангхи. Все должно дойти до уче-
ника. Потом он попросил нас повторить за  ним трижды молит-
ву Прибежища. Ты же знаешь, что такое линия передач от Учите-
ля к ученику. Именно устная передача бесценна, потому что геше 
получил Учение от своего Учителя, и т. д. Эти линии начинаются 
от Будды и его учеников. Или передача может идти от семнадца-
ти Пандит27, являющихся Драгоценностями университета Налан-
ды. Вот в этом ценность. 

Я все это повторила. Спасибо Баярме, что заранее показала этот 
текст. Потом Учитель передал нам другие мантры. Когда получа-
ешь устную передачу — из глубин времен, мантры обретают особую 
силу. Они начинают работать так, как надо, и создавать нужные ви-

26.	 Цонкапа (1357–1419)  — тибетский религиозный реформатор, основатель школы 
гелуг. 

27.	 17 Пандит — 17 великих ученых университета Наланда, буддийского средневеко-
вого университета на Севере Индии.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 6 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

брации. Он следил, чтобы я  правильно произносила. Даже писал 
на бумаге и просил прочитать. Я и Ира получили все основные ман-
тры от Учителя. После этого мы сделали подношение, от которого 
Учитель отказывался, но мы сказали, что это для простых монахов. 

Он нам сказал: “Пойдемте со  мной, я  сделаю вам подарок”. 
И  он подарил каждой из  нас танку “Древа Прибежища”, оттиск 
на  атласе. И  сказал: “Когда приедешь домой, убери танку под 
стекло, оформи в красивую раму. Она должна быть над алтарем, 
и тебя будут слышать все божества. И ты должна будешь каждый 
день читать пятистрочный Мигзем28”. Мигзем  — это обращение 
к  ламе Цонкапе, в  его лице  — ко  всем божествам Прибежища. 
Мне надо читать пятистрочный. Я подумала, что в жизни не вы-
учу. Он сказал тогда, чтобы я сфотографировала текст на телефон, 
что я и сделала. Опять чудеса… Когда я получила Прибежище, по-
шел дождь. Он рассмеялся и дал нам дождевики. Провожая, ска-
зал: “Приезжай в  Дхарамсалу по  возможности. Тебе здесь бу-
дет очень хорошо. Душа будет отдыхать. Запомни: делай хорошо, 
не делай плохо. Вот и всё”. Вот оно — рациональное зерно учения.

Я выхожу и… чудо — солнце и радуга! Для буддистов появле-
ние радуги означает, что дакини29 появляются и  благословляют 
тебя. Знак того, что все состоялось в самом лучшем виде.

Идем, и я говорю Ире: “Знаешь, кого я хочу увидеть? Ту мона-
хиню, которая повела нас на первое корá”. — Мы выходим из хра-
ма, и чудо… она стоит. Мы стояли, прощались с ней, обнимались. 

Еще один момент. Кема говорит, некоторые люди приезжают 
и ничего не получают. А у тебя как будто все запрограммировано. 
Удивительно… Созрела карма… На третий день моего пребывания 
поступила информация, что Кармапа дает Посвящение Ваджра-
саттвы. Тогда я не знала, что это за божество. Все всколыхнулись, 
ведь пять лет передача не давалась. Ваджрасаттва — Будда чисто-
ты, который чистит карму. Говорят, можно практиковать только 
Ваджрасаттву — и ты можешь исправить свою карму.

Мы туда едем, там море людей. Я  не  помню, что это был 
за  монастырь. Идет обряд, я  ничего толком не  соображаю. Ря-
дом со мной оказалась землячка Надя, которая там жила уже год. 
Я  попросила дать мне короткую мантру, она мне произнесла ее 
и описала, как выглядит этот Будда — «белый Принц». После ри-
туала нас угощали лепешками, чаем. Мы вышли, и девочки из Бу-

28.	 Мигзем — мантра ламы Цонкапы.

29.	 Дакини — богиня или тантрическое божество женского пола.



Э л ь з а - Б а и р  Г у ч и н о в а

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 6 9

рятии мне говорят: ”Вы просто счастливая. Вы знаете, как мы это-
го долго ждали, а вы приехали и получили”. До этого ген Пентрук 
мне сказал, что я еще обязательно должна получить Посвящение 
Ваджрапани30, моего защитника по звездам, и покрасить ступу. 

На  другой день мы перед отъездом угощаем всех друзей, си-
дим в кафе, чудесно общаемся. Вечером в гостиницу пришел мо-
лодой врач Айтуш и попросил отвезти лекарства для нашего ху-
рула. Мы там знакомимся с монахом Саналом Мукабеновым, он 
тогда учился в Индии, наша гордость. И вот мы должны улетать…

Когда мы были в  монастыре Нейчунга, нам подарили оранже-
вые зерна. На мой вопрос, что с ними делать, Кема ответила: “Вот 
кинешь их  в чемодан, там ничего видно не  будет”. Я сказала, что 
быть такого не может. Но потом сама в этом убедилась. Мы, конеч-
но, были уверены, что нас остановят, раз мы целый чемодан ле-
карств везем и статуэтки Будд. Нам повезло с досматривающим слу-
жащим, он попросил открыть чемодан, сам уложил туда всех Будд, 
лекарства. Закрыл его, сверху прикрепил наклейку, что досмотре-
но. И больше никто не трогал этот чемодан. Я считаю, что это чудо. 

Так мы долетели. Реакция моего сына на  меня… Это просто 
была буря эмоций. Какая мама уезжала  — и  какая вернулась! 
У  него глаза засветились, он побежал мне навстречу со  слова-
ми: “Мама! Мама!” Обнимал меня крепко. Я  ему все рассказы-
вала по дороге. Он внимательно и молча слушал: все что угодно, 
главное, что я  вернулась такая, как прежде… Впереди предстоя-
ла работа над собой».

Вера как внутренняя работа

«Через несколько дней после возвращения раздался звонок от Ла-
рисы, родственницы, которая часто помогает в хуруле. Послезавтра 
был день рождения Будды Шакьямуни. Предстояло большое тор-
жество. Она мне говорит: “Тебе на  12 часов назначил аудиенцию 
Тэло Тулку Ринпоче”. Лариса в  разговоре упомянула, что я  была 
в  Дхарамсале, виделась с  Кемой. И  вот она рассказывает: “Ринпо-
че-ла сел, закрыл глаза, посидел и сказал, чтобы ты пришла к нему 
завтра в  12 часов”. Теперь я  понимаю, как он был занят накану-
не праздника. Но  вот какая сила сострадания и  ответственности 
за  каждого… Наш Шаджин-лама такой. Я  даже не  знала, что ска-

30.	 Ваджрапани (санкр. Vajrapāṇi — держащий ваджру/молнию) — один из наиболее 
почитаемых бодхтсаттв в буддизме.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 7 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

зать… Опять промелькнуло: “Чудо…”. И еще — что говорить и как? 
У меня плохой английский, а с Ринпоче тогда лучше было говорить 
на  английском или тибетском. Как же мы смогли бы разговари-
вать? Я звоню Кеме в Москву и делюсь мыслями, а она мне сообща-
ет, что из Москвы в Элисту едет Чагдыр, переводчик и мой бывший 
студент. Мы связались по телефону, и он сказал мне, что в 12 часов 
будет в хуруле. Вот так чудесным образом опять сложились условия 
для встречи с еще одним очень важным человеком в моей жизни…

Я с трепетом пошла на встречу. Мы общались час. Сложилось 
такое замечательное общение. Я задавала вопросы, он мне отве-
чал, давал рекомендации в  своей особой манере. Он всегда так 
говорит: “Я  вас всех люблю, но  не  буду разводить всякие слезы. 
Я  ваш Шаджин-лама”. Выслушав мою историю, он вдруг прямо 
спросил: “Что для вас буддизм, ответьте”. Я помолчала, подумала 
и  сказала: “Ринпоче-ла, простите, пожалуйста, но  для меня буд-
дизм — это даже не религия, а наука со своей терминосистемой, 
которую можно изучать, которая развивается, которую можно 
проверять на  верификацию”. И  он мне вдруг говорит: “Это пра-
вильный подход. Но  мой вам совет. Вы имеете отношение к  на-
уке, наверное, любите читать и  будете читать. Книги  — это пре-
красно. Но запомните! Ничто не заменит живого слова Учителя. 
Поэтому, когда к  нам будут приезжать Учителя, посещайте уче-
ния”. Это был очень важный совет. Ринпоче-ла очень много сде-
лал и делает для нашего образования, по его приглашению Кал-
мыкию посещают такие высокие мастера… 

Я тогда поспешила сказать, что накануне вечером была впер-
вые на  учении у  Самдонга Ринпоче по  тексту Нагарджуны. Это 
было для меня открытием! Сам текст “Письма другу” короткий, 
ничего необычного как бы. Но как шло толкование, как раскры-
вался подтекст! Любому университетскому лектору поучиться. 
Это было так захватывающе. Я сама по работе имела отношение 
к  теории текста, преподавала синтаксис, и  с  герменевтикой зна-
кома. Но  это было что-то! Я  поделилась впечатлениями с  Рин-
поче-ла. Он был очень рад, искренне. Я сказала: “Единственное, 
у меня есть сожаление, что за три дня мы все не пройдем”. Он уте-
шил: “Учитель еще приедет”.

В  то  лето 2014 г. приезжали такие учителя! Как будто Все-
ленная услышала... Спасибо Шаджин-ламе. Я все лето училась... 
И уже не было такого, что я могла уснуть в хуруле, а вокруг меня 
люди спали. Тогда этого со мной не было вообще, и я еще удив-
лялась. Потом узнала о типах сосудов, типах сознания, что люди 



Э л ь з а - Б а и р  Г у ч и н о в а

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 7 1

бывают разные, с  разной подготовкой приходят. Хорошо, что 
вообще приходят. Я  же тихо пробуждалась, вот представь себе, 
во второй половине жизни только… хватило буйн31 на это. А так 
бы и жила в неведении полном, страшно подумать. 

Моя жизнь стала меняться. Поменялось окружение вокруг 
меня. Я  поменяла место жительства. Мне было трудно жить 
в квартире, где я жила с сыном... Я очень просила Зеленую Тару 
о помощи. И в то время, когда всем моим знакомым было труд-
но продать свои квартиры, гораздо лучшие, чем моя, я ее прода-
ла. Я до сих пор поражаюсь, что все это получалось. Теперь у меня 
новая квартира, новая жизнь… 

Никогда не забуду этой беседы, задавшей мне дальнейшее дви-
жение. Еще я спросила: “Вот привязанность — это одна из клешей, 
но как же мать не может быть привязана к своему ребенку? Разве 
это омрачение?”. Ответ не был прямым: “Это из области абсолют-
ной и относительной истины. Иди в этом направлении”. То есть 
думай, думай сама, ищи ответ, анализируй. Сколько я тогда пере-
думала, перечитала. Один посыл запустил аналитическую работу 
моего сознания. Вот сколько мудрости в этом человеке, Учителе. 
Это счастье, что он есть у моего народа… 

Многие думали, что я  слабенькая и  под ударами судьбы сло-
маюсь. Но я выстояла и, оказывается, даже была примером для 
многих. Мои подруги, сестра — были атеистки, а теперь приняли 
Прибежище. Они во время посещения учений геше Тенпа Пакчо-
ка ходили вместе со мной, прониклись и попросили у него При-
бежища, несколько раз просили. На  третий раз попросили нас 
подождать. Это было после занятий по  философии. Мы были 
в  конференц-зале хурула, замерли в  ожидании, стояли группой, 
стали подходить другие люди тоже с  учений… Даже вдруг одна 
женщина подошла ко  мне и  взяла меня за  руку, так и  стояли 
в ожидании, молча. Вошел Учитель. Он очень внимательно на нас 
смотрел, потом улыбнулся и  сказал, что ждет всех завтра. Нас 
было уже не несколько человек, а гораздо больше.

Еще один момент по поводу текстов. После того как я приехала 
из Дхарамсалы, у меня появился алтарь, стала читать мантры ко-
роткие, и все думала, как же я буду читать Мигзем пятистрочный? 
Произносится тяжело, артикуляция непривычная. Я читаю, читаю 
и  никак не  могу запомнить. А  ведь Учитель прежде всего сказал 

31.	 Буйн (калм.) — накопленные заслуги (хорошие дела), формирующие благую кар-
му.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 7 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

выучить Мигзем и читать его наизусть. Но у меня не получалось… 
Я легла спать. Утром просыпаюсь где-то в 5 утра и осознаю, что чи-
таю наизусть. Я была так потрясена, что не удержалась и позвони-
ла Кеме. Она совсем не удивилась, сказала, что в буддизме это на-
зывается “отпечатки”, в какой-то жизни ты все это практиковала, 
поэтому какие-то тексты ты будешь легко заучивать, не удивляйся. 

Геше Тенпа Пакчок проводил с  нами ретрит в  Сякюсн-Сюмэ, 
буддийском храме недалеко от Элисты, и дал передачу Амитаюса, 
стослоговую, и ситуация повторилась. Сто слогов — это довольно 
много для меня… Потом то  же самое было со  стослоговой ман-
трой Ваджрасаттвы. Много чего не  запоминаю, учу специально 
стихи для тренировки памяти, и все равно быстро забываю, а эти 
тексты — нет … 

Вот и все. Вот такая короткая поездка, и столько всего произо-
шло. Как будто я целую жизнь прожила в Дхарамсале. Так я со-
хранила себя как личность. Это были тяжелые испытания для 
меня… эти потери. Не  озлобилась. Все благодаря тому, что эта 
философия, буддизм стал моей опорой ума.

Понятно, что я  живой человек, что всякие омрачения посе-
щают меня. И тоска по ребенку. Но чтобы достичь такого уровня, 
не привязываясь, надо мне не одну жизнь прожить. Так я верну-
лась в эту веру, которая точно когда-то была у меня. Хватило кар-
мы в этой жизни.

Вернувшись из  поездки, я  пошла к  ламе Шургану, который 
ориентировал меня на  Индию. Я  пришла после обеда, он мыл 
полы в алтарной. Мы долго беседовали. Я его тоже считаю своим 
Учителем. У  нас с ним кармическая связь32. Он говорит, что мы 
с ним когда-то были монахами в одном монастыре. Он это видит. 
Что-то случилось в моих тех жизнях, что я ушла с этой стези и пе-
реродилась женщиной… В буддизме перерождение женщиной — 
это не очень хорошо после того, как ты был мужчиной. 

Видишь, сколько всего понадобилось, чтобы я вернулась в лоно 
осознанной веры. Я не бью неистово поклоны, как про меня говорят 
некоторые. Говорят, что я  “ударилась” в  буддизм. Это неправда — 
я сохранила здравый смысл и себя. Сам Будда говорил: “Не верьте 
мне, все проверяйте на истинность”. Я все проверяла на истинность. 
Жизнь сама мне эти доказательства преподносила. Поэтому сейчас 

32.	 Кармическая связь — это кармические взаимоотношения людей, которые знали 
друг друга в прошлых жизнях и переживали глубокие эмоции по отношению друг 
к другу.



Э л ь з а - Б а и р  Г у ч и н о в а

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 7 3

я  такая уверенная, осознанная буддистка. Культивирую бодхичит-
ту каждый день. Это очень трудно. Много провокаций со всех сто-
рон — сплошная практика терпения. Но это возможно. Буддизм — 
это атеистическая религия. Без Бога-Творца. Она доказывает, что 
Богом может стать любой обычный живой человек, развивая при-
роду своей буддовости, но это долгий-долгий путь к себе. 

Теперь все относительно хорошо. С верой действительно жить 
легче, потому что моя вера, как и положено науке, обладает объяс-
няющей силой. Я учусь состраданию. Рядом со мной друзья, род-
ные. Со всеми проблемами справляюсь с их помощью, и не толь-
ко. Удивительно, но  как будто меня стала слышать Вселенная. 
Под Вселенной я подразумеваю Прибежище».

Послесловие. Нарратив КД и ее путь к вере

КД имеет ученую степень, она много лет преподавала в вузе. Под-
мечено, что такой социальный опыт  — в  сфере образования  — 
в целом характерен для участников религиозных общин, которые 
привыкли занимать активную жизненную позицию, нести ответ-
ственность за воспитание молодежи33. В рассказе КД много само-
рефлексии. В этом интервью также важен переход от глубоко лич-
ных (даже непроговоренных) воспоминаний к более публичному 
и  «отстраненному» повествованию. В  такой постановке вопроса 
«отстранение» оказывается эффектом отдаления от индивидуаль-
ной субъективности: например, от переживания боли к ее верба-
лизации34. Друзья и монахи советуют информанту совершить па-
ломническую поездку в Индию, чтобы сохранить себя в трудной 
жизненной ситуации и обрести новые жизненные смыслы. Индия 
как родина буддизма и место проживания Далай-ламы XIV оста-
ется священным местом в сознании калмыков. В этом проявляет-
ся идеология традиционализма, которая «в области религии вос-
создает древние вероучительные и ритуальные системы»35.

33.	 Кормина Ж., Штырков С. «Это наше исконно русское, и  никуда нам от  этого 
не деться»: предыстория постсоветской десекуляризации // Изобретение религии. 
Десекуляризация в  постсоветском контексте. Санкт-Петербург, Изд. Дом ВШЭ, 
2015. С. 9.

34.	 Хамфри К. Постсоветские трансформации в азиатской части России. Антрополо-
гические очерки. М: Наталис, 2010. С. 332.

35.	 Штырков С.А. «Эти три пирога, эта чаша… можно сказать, литургия!»: Интер-
претация народной традиции как «внутренняя миссия» Русской православной 
церкви в  Северной Осетии  — Алании // Горы и  границы. СПб: МАЭ РАН, 2015. 
C. 297.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 7 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

На  втором плане повествования проявляется религиозная 
жизнь верующих прихожан хурула «Золотая обитель будды 
Шакъямуни» — из самой что ни на есть антропологической пер-
спективы, из уст одного из многих верующих. Мы видим, как еще 
в 2014 г. для общения с Шаджин-ламой36 было необходимо зна-
ние английского или тибетского языков, но собеседница не упо-
минает калмыцкий язык, который ее роднит с  Ринпоче. Этот 
барьер  — язык, на  котором учитель общается с  паствой, долгое 
время был внешним, но  теперь Шаджин-лама выучил русский 
язык, и контакт с Учителем теперь не зависит от переводчиков.

Рассказ о паломничестве показывает путь к вере, в котором все 
идет неординарным образом, и ключевое слово в этом повествова-
нии — «чудеса», чудеса как мера верификации веры. Чудеса (как 
вера в сверхъестественное) в некоторых дискурсах считались кри-
терием религиозности. И  другие паломники также рассказывали 
мне о «своих» чудесах: кому-то Хамбо-лама Итэгэлов открыл гла-
за, посмотрел в лицо и кивнул в ответ на просьбу; многие наблюда-
ли полеты четырех-пяти орлов над резиденцией Далай-ламы (ведь 
орлы не стайные птицы) или одновременное присутствие на небе 
радуги и  солнца. Если секуляризация  — постоянный живой про-
цесс переопределения воображаемых границ между секулярным 
и  сакральным в  повседневной жизни, а  также в  сфере политиче-
ского дискурса и праксиса37, то вера в чудеса — один из кирпичиков 
условной границы, которая выделяет верующих буддистов от тех, 
кто воспринимает буддизм только как культурную традицию. 

Другая сторона границы, маркирующей верующих,  — их  по-
вседневные практики: утренние и  вечерние молитвы с  четками, 
простирания. Интервью показывает и  иной габитус паломника: 
он контролирует свою речь, мысли и поведение, он — человек по-
зитивного действия и мысли, а я добавлю, что он также не име-
ет вредных привычек, часто вегетарианец. В этом нарративе мы 
видим, как буддистами становятся: атеистка идет в «ритуальщи-
цы», как она сама себя называет, затем начинает интересовать-
ся буддизмом, становится паломницей и принимает Прибежище. 

Перед нами и гендерно окрашенный текст. В женском рассказе 
КД четко видны границы гендера и власти (знания): учителя и по-

36.	 Тэло Тулку Ринпоче (Эрдни Омбадыков) родился в Филадельфии и до монасты-
ря жил в калмыцкой семье в США.

37.	 Asad, T. (2003) Formations of the Secular: Christianity, Islam, Modernity, p. 32. Stan-
ford: Stanford University Press.



Э л ь з а - Б а и р  Г у ч и н о в а

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 7 5

чти все монахи  — мужчины, а  паломницы и  ученицы  — женщи-
ны. Женская субъективность рассказчицы выражается в  чувстве 
вины, в  глубине страдания, в  телесности и  в  «женском восприя-
тии мира», которое состоит в первую очередь из ощущений цвета, 
запаха, вкуса38. И  если, по  словам Элен Сиксу, каждый женский 
текст содержит «хотя бы каплю доброго материнского молока»39, 
то в нарративе КД это молоко можно пить большими глотками.

Библиография / References

Бааза-бакши (Б. Менкеджуев) Сказание о хождении в тибетскую страну малодербе-
товского Бааза-бакши // калм. текст, пер. и прим. А.М. Позднеева. СПб, 1897.

Кормина Ж. Паломники: Этнографические очерки православного номадизма. М: Изд. 
Дом ВШЭ. 2019.

Кормина Ж., Штырков С. «Это наше исконно русское, и никуда нам от этого не деть-
ся»: предыстория постсоветской десекуляризации // Изобретение религии: де-
секуляризация в постсоветском контексте / Науч. ред. Ж.В. Кормина, А.А. Пан-
ченко, С.А. Штырков. СПб: Изд-во ЕУ в СПб, 2015. C. 7–45.

Лежён Ф. Сто лет борьбы с автобиографией [A hundred years of struggle against auto-
biography]. // Иностранная литература. 2000. № 4. С. 110–121.

Марзаева М.Б. Развитие института паломничества в современной буддийской тради-
ции России (на  примере республики Калмыкия) // Полевые исследования. 
2014. № 2. С. 159–164.

Митруев Б.Л., Воронина Д.К. Первый фотограф Лхасы: публикация дневника О. Нор-
зунова «Три поездки в Лхасу (1898–1901)» (перевод Д.К. Ворониной, коммен-
тарии Б.Л. Митруева) // Oriental Studies. 2018. № 6. С. 36–72.

Очирова Б.В. Традиции калмыцких паломничеств в  Тибет // Научные проблемы гу-
манитарных исследований. Пятигорск. 2010. С. 149–152.

Сиксу Э. Хохот Медузы // Введение в  гендерные исследования. Часть II. Хрестома-
тия / Под ред. С. Жеребкина. СПб: Алетейя, 2001. С. 799–821. 

Хамфри К. Постсоветские трансформации в азиатской части России. Антропологиче-
ские очерки. М: Наталис. 2010.

Штырков С.А. «Эти три пирога, эта чаша… можно сказать, литургия!»: Интерпрета-
ция народной традиции как «внутренняя миссия» Русской православной цер-
кви в Северной Осетии — Алании // Горы и границы — СПб: МАЭ РАН, 2015. 
C. 295–335. 

Asad, T. (2003) Formations of the Secular: Christianity, Islam, Modernity. Stanford: Stan-
ford University Press.

Baaza-bakshi (Menkedzhuev, B.) (1897) Skazanie o khozhdenii v Tibetskuiu stranu mal‑
oderbetovskogo Baaza-bakshi [The Legend of the Small-Derbet Baaza Bakshi Pil-
grimage to the Tibetan country]. Per. i primech. A.M. Pozdneeva. SPb.

38.	 Сиксу Э. Хохот Медузы // Введение в  гендерные исследования. Часть II. Хресто-
матия / Под ред. С. Жеребкина. СПб: Алетейя, 2001. С. 806.

39.	 Там же. C. 806.



Тибето-монгольский буддизм: новые траектории в XX–XXI в в .

1 7 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Bernstein, A. (2012) “On Body-Crossing: Inter-body Movement in Eurasian Buddhism”, Ab 
Imperio 2: 168–194.

Bernstein, A. (2009) “Pilgrims, Fieldworkers, and Secret Agents: Buryat Buddhologists and 
the History of an Eurasian Imaginary”, Inner Asia 11: 23–45. 

Humfrey, C. (2010) Postsovetskie transformatsii v aziatskoi chasti Rossii. Antropologich‑
eskie ocherki [Post-Soviet transformations in the Asian part of Russia. Anthropo-
logical Essays]. M: Natalis.

Kormina, Zh. (2019) Palomniki: Etnograficheskie ocherki pravoslavnogo nomadizma. [Pil-
grims: Ethnographic essays of Orthodox nomadism]. M: Izd. Dom VShE.

Kormina Zh., Shtyrkov S. (2015) “Eto nashe iskonno russkoe, i nikuda nam ot etogo ne 
det’sia’: predystoriia postsovetskoi desekuliarizatsii” [This is our original Russian, 
and we can’t get anywhere from it”: the backstory of post-Soviet desecularization], 
in Zh.V. Kormina, A.A. Panchenko, S.A. Shtyrkov (eds) Izobretenie religii: de‑
sekuliarizatsiia v postsovetskom kontekste [The Invention of Religion: Desecular-
ization in the Post-Soviet Context]. SPb: Izd-vo EU v SPb.

Lezhen, F. (2000) “Sto let bor’by s avtobiografiei” [100 years of Struggle with an Autobiog-
raphy], Inostrannaia literatura 4: 110–121.

Maddrell, A. (2011) “‘Praying the Keeills’. Rhythm, meaning and experience on pilgrimage 
journeys in the Isle of Man”, Landabréfid 25: 15–29.

Marzaeva, M.B. (2014) “Razvitie instituta palomnichestva v sovremennoi buddiiskoi tradit-
sii Rossii (na primere respubliki Kalmykiia)” [The development of the Pilgrimage 
institution in the modern Buddhist tradition of Russia (case study of the Republic 
of Kalmykia)]// Polevye issledovaniia [Field Research]. 2014. № 2: 159–164. 

Mitruev, B.L., Voronina, D.K. (2018) “Pervyi fotograf Lkhasy: publikatsiia dnevnika O. Nor-
zunova ‘Tri poezdki v Lkhasu (1898–1901)’” [The first photographer of Lhasa: pub-
lication of the diary of O. Norzunov “Three trips to Lhasa (1898–1901)], Oriental 
Studies 6: 36–72.

Ochirova, B.V. (2010) “Traditsii kalmytskikh palomnichestv v Tibet” [Traditions of Kalmyk 
Pilgrimages to Tibet], in Nauchnye problemy gumanitarnykh issledovanii, 
pp. 149–152. Piatigorsk.

Siksu, E. (2001) “Khokhot Meduzy” [Laughter of Meduza], in S. Zherebkin (ed.) Vvedenie 
v gendernye issledovaniia. Chast’ II. Khrestomatiia, pp. 799–821. SPb: Aleteiia.

Shtyrkov, S.A. (2015) “‘Eti tri piroga, eta chasha… mozhno skazat’, liturgiia!’: Interpretat-
siia narodnoi traditsii kak ‘vnutrenniaia missiia’ Russkoi pravoslavnoi tserkvi v Sev-
ernoi Osetii-Alanii” [These three pies, this cup ... we can say, the liturgy!”: Inter-
pretation of the folk tradition as the “internal mission” of the Russian Orthodox 
Church in North Ossetia-Alania], Gory i granitsy, pp. 295–335. SPb: MAE RAN. 



Павел Хондзинский

Проблема языков богословия в «Большой 
трилогии» о. Сергия Булгакова

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2020-38-1-177-200

Archpriest Pavel Khondzinsky

The Problem of Theological Languages in “The Big Trilogy” 
by Fr. Sergius Bulgakov

Archpriest Pavel Khondzinsky — St. Tikhon’s Orthodox University 
(Moscow, Russia). paulum@mail.ru

Since Christian theology, in order to formulate the articles of faith, 
inevitably uses the categorical apparatus of historically estab‑
lished philosophical traditions, the problem of theological lan‑
guages is objectively present. This problem is primarily connected 
with the revealing of a correct correlation between those languag‑
es, which is required for maintaining the unity of the Holy Tradi‑
tion. The issue in question had obtained a special significance for 
the Russian theological tradition of the 19th and 20th centuries, 
due to a fundamental paradigm shift in philosophy in the mod‑
ern era and under the rapid development of Russian religious phi‑
losophy. Father Sergius Bulgakov, in particular intended to illus‑
trate that the basic Christian dogmas, which still had not had an 
adequate exposition, could only be explained in the “language of 
Sophiology”. The present article analyzes the critique of the his‑
torical languages of theology, which was presented by Fr. Ser‑
gius in his so-called “The big trilogy” that includes his last three 
large works (“The Lamb of God”, “The Comforter”, “Bride of the 
Lamb”), it also reveals the peculiarities of the sophiological lan‑
guage of his own. Finally, based on the undertaken analysis, the 
article suggests a conceptual characterization of the “language of 
Sophiology”, as well as a conclusion about the association between 

Хондзинский П. Проблема языков богословия в «Большой трилогии» о. Сергия Булгакова // Государство, религия, цер-
ковь в России и за рубежом. 2020. №1 (38). С. 177–200.

Khondzinsky, Pavel, Archipriest (2020) “The Problem of Theological Languages in “The Big Trilogy” by Fr. Sergius Bulgakov”, 
Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 38(1): 177–200.

 � 1 7 7

Varia



V a r i a

1 7 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Fr. Sergius’ theological intentions and Russian “New Theology” of 
the early 20th century. 

Keywords: Fr. Sergius Bulgakov, Sophiology, triadology, “New The-
ology”, the Russian theological tradition. 

1. Постановка вопроса

ДЛЯ рефлексии истин Откровения богословие использу-
ет, как правило, уже сложившийся в философии той или 
иной эпохи категориальный и  понятийный аппарат. От-

сюда косвенным образом следует, что историческая смена фило-
софских парадигм подразумевает и  смену философского «язы-
ка» богословия. Эта проблема спонтанно обнаруживала себя 
на  всем протяжении исторического существования Церкви, од-
нако всерьез была осознана уже только в  Новое время. Спер-
ва — как проблема контекста, знание которого необходимо для 
неискаженного понимания сочинений древних отцов Церкви, 
рассуждавших на  языке эллинистической философии. Затем  — 
как возможность изложения богословских истин на  языке фи-
лософии Нового времени. Позднее — как проблема соотнесения 
языка одной христианской или философской традиции с  язы-
ком другой, наконец  — как проблема равнозначности или по-
ложительного прогресса в  развитии языков богословия в  ходе 
истории.

Можно указать на  основные вехи этого процесса в  русской 
традиции.

Уже в конце XVI в. князь Андрей Курбский в своем предисло-
вии к  переводу «Диалектики» прп. Иоанна Дамаскина указыва-
ет на необходимость изучения античной философии и смежных 
наук для понимания истинного смысла высказываний святых 
отцов1. 

В  начале XVIII в. о  том же, только уже по  отношению 
не к отцам, а к Священному Писанию — пишет преосв. Феофан 
Прокопович2.

1.	 См.: Курбский А. Предисловие к «Диалектике» Иоанна Дамаскина // Библиотека 
литературы Древней Руси. Т. 11. СПб., 2011. С. 575, 579.

2.	 Ср.: Procopovic, F. (1792–1793) Christianae orthodoxae theologiae in Academie Kio-
wiensi a Theophane Procopovicz adornatae et propositae, T. 1. P. 141. Leipzig.



П а в е л  Х о н д з и н с к и й

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 7 9

В  XIX в. актуальным для русского богословия становится во-
прос о возможной транскрипции понятий западной мистической 
традиции на язык мистики Востока3. 

В первой трети того же столетия свт. Иннокентий Херсонский 
одним из  первых при раскрытии содержания основных христи-
анских догматов прибегает  — не  без потерь  — к  категориально-
му аппарату немецкой философии конца XVIII — начала XIX вв.4

В  свою очередь Киреевский выдвигает идею «нового любо-
мудрия» по  образцу святоотеческого, то  есть идею актуализа-
ции основных положений христианства на  языке новой фи-
лософии,  — идею, по  крайней мере отчасти, реализованную 
Хомяковым5.

Во второй половине XIX столетия свт. Феофан Затворник пред-
лагает изложение христианской антропологии, в котором новые 
философские представления о  самосознании и  я  человека орга-
нично вписываются в контуры святоотеческой антропологии, тя-
готевшей к языку античной философии6. 

В  конце XIX в. В.С. Соловьев, подчеркивая несовершенство 
философского мышления отцов, по-своему решает проблему 
«христианской философии»7, а  в  рамках «нового богословия» 
предпринимается попытка продемонстрировать тождество свя-

3.	 См. подробнее: Феофан Затворник, свт. Письма о  духовной жизни. М., 1998. 
С. 8–10.

4.	 См. подробнее: Хондзинский П, прот. Восприятие идей Канта в богословском на-
следии свт. Иннокентия (Борисова) // Вестник ПСТГУ. Серия II. История. Исто-
рия Русской православной церкви. 2017. № 74. С. 100.

5.	 См. подробнее: Хондзинский П, прот. Laientheologie или христианская филосо-
фия? // Вестник ПСТГУ. Серия I: Богословие. Философия. 2013. Вып. 3(47). С. 51–
52.

6.	 См. подробнее: Хондзинский П, прот. Антропология святителя Феофана Затвор-
ника и  зарождение первых персоналистических концепций в  русском богосло-
вии // Вестник ПСТГУ. Серия I: Богословие. Философия. Религиоведение. 2017. 
Вып. 70. С. 19–20.

7.	 «Многие учители церкви <…> будучи великими по своей практической мудрости 
в делах церковных или же по своей святости, могли быть очень слабы в области 
философского понимания, при чем, разумеется, они были склонны границы сво-
его мышления принимать за  границы человеческого разума вообще» (Соловьев 
В.С. Чтения о  богочеловечестве // Собрание сочинений: В  10 т. СПб., 1912. Т. 3. 
С. 98). Правда, чуть ниже Соловьев признает, что «… были между великими от-
цам церкви многие настоящие философы…» (Там же. С. 99), но это признание не-
сколько обесценивается указанием на то, что «это утверждает Гегель в своей «Ис-
тории философии» (Там же). Вопрос о солидарности самого Соловьева с мнением 
Гегеля остается в дальнейшем неразрешенным.



V a r i a

1 8 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

тоотеческого и современного философского взгляда на основные 
догматы8.

Тогда же М. Тареев высказывает мысль о возможности объек-
тивного и  субъективного методов в  богословии, то  есть возмож-
ности параллельного, не пересекающегося изложения истин хри-
стианства, как бы извне и  изнутри, как истин догматического 
и нравственного богословия9.

В  середине XX в. В.Н. Лосский стремится изложить пробле-
матику современной философии на  языке отцов10, а  чуть рань-
ше и параллельно с ним о. Сергий Булгаков в своей «Большой 
трилогии»11 ставит вопрос о необходимости перевода христиан-
ского богословия «на  язык софиологии» и  в  связи с  этим вы-
страивает свою собственную языковую модель. Остановимся 
на ней подробнее, так как именно у о. Сергия все обозначенные 
выше проблемы так или иначе подвергаются более или менее 
обстоятельной рефлексии, а язык софиологии понимается (что 
будет показано ниже) не  столько как его личный язык, сколь-
ко как язык, открытый лично им, но объективно необходимый 
богословию.

2. Характеристика, данная о. Сергием историческим 
языкам богословия 

Отметим прежде всего характерные «языковые группы», присут-
ствующие в концепции о. Сергия — их несколько. Прежде всего 
это комплекс выражений, связанных с представлением о «языке 
христианского Откровения»12, или «языке библейском»13 («языке 

8.	 См. подробнее: Хондзинский П., прот. Русское «новое богословие» в конце XIX — 
начале ХХ вв.: к вопросу о генезисе и содержательном объеме понятия // Государ-
ство, религия, церковь в России и за рубежом. 2018. № 3(36). С. 139.

9.	 См. подробнее: Тареев М. Христианская философия Ч. 1. М., 1917. С. 12.

10.	 См. подробнее: Бурмистров М.Ю. Проект Лосского: заметки на полях «Богослов-
ского понятия человеческой личности» // Рождение персонализма из духа Ново-
го времени. М., 2018. С. 373.

11.	 Ее составляют работы: «Агнец Божий», «Утешитель», «Невеста Агнца». Для дан-
ной статьи «Большая трилогия» выбрана, так как представляет собой итоговое 
изложение богословской системы о. Сергия. Экскурсы в более ранние его работы 
будут делаться ниже по мере возникновения необходимости проследить генезис 
его взглядов.

12.	 Булгаков С., прот. Невеста Агнца. М., 2005. С. 18; ср.: С. 424.

13.	 Там же. С. 393.



№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 8 1

Слова Божия»14). Это представление, в свою очередь, может быть 
дифференцировано через понятия «ветхозаветного»15 и «новоза-
ветного» языка16, хотя качественное различие между ними сфор-
мулировать затруднительно. При этом, с  одной стороны, язык 
Откровения есть язык «богочеловеческий»17; с  другой  — описы-
ваемая на  нем действительность, которая может быть названа 
«мета-историей»18, хотя и входит в жизнь мира, однако одновре-
менно не принадлежит к ней, а значит и не может быть прямо пе-
редана на ее языке. Как пишет о. Сергий: 

Здесь является необходимым перевод с  одного языка на  другой 
с полным учетом существующих различий. Поэтому-то для изобра-
жения метаисторических свершений не  применим язык эмпири-
ческой истории, но  является соответственным язык символов или 
«мифов»19. 

И  хотя приведенная цитата имеет непосредственное отноше-
ние к  библейскому описанию «будущего века», следует под-
черкнуть, что характеристика языка Откровения как языка сим-
волического (образного, языка священной поэзии), или языка 
мифа, является самой устойчивой в  «Трилогии»20. Иными сло-
вам, как таковой язык Слова Божия есть язык «антропоморф-
ный»21 по преимуществу.

Можно ли, однако, ставить знак равенства между символиче-
ской антропоморфностью языка Откровения и человеческим язы-
ком как таковым? Судя по всему, нет. Выражение «человеческий 
язык» употребляется о. Сергием как правило там, где речь идет 
не  о  «действительности или событиях», но  скорее о  понятиях, 
долженствующих описывать Божественную жизнь.

Так, Абсолютное полагает Себя Богом и  обращается лицом 
к сотворенному Богом миру, пребывая в абсолютности своей, — 

14.	 Там же. С. 571.

15.	 Булгаков С., прот. Агнец Божий М., 2000. С. 154.

16.	 Невеста Агнца. С. 352.

17.	 Агнец Божий. С. 146.

18.	 Невеста Агнца. С. 184.

19.	 Там же.

20.	Ср.: Агнец Божий. С. 438, 439, 442; Невеста Агнца. С. 75, 86, 265, 420, 436, 440, 
454, 483, 484, 571, 

21.	 См.: Булгаков С., прот. Утешитель. М., 2003. С. 249; Невеста Агнца. С. 410, С. 603. 



V a r i a

1 8 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

человеку хочется сказать на  своем языке: одновременно22. Так, 
мыслимая внутритроическая иерархия «на  человеческом язы-
ке выражается как τάξις, порядок ипостасей»23. Так, все «са-
мосвидетельства Христа о  божественности Своей… обращены 
к человеку, высказаны на человеческом языке, измерены чело-
веческой мерой»24. Некоторые вещи на  этом языке вообще не-
возможно выразить25, или уж во всяком случае он не имеет для 
этого точных, адекватных понятий26, хотя мы и  должны стре-
миться к  ним («На  человеческом языке “богоприлично”… на-
зывать Сына не причиной, но “условием” исхождения Духа Св., 
в качестве онтологического prius»27). В известном смысле, если 
язык символов подразумевает необходимость перевода, то язык 
человеческих понятий и  есть попытка такого перевода28, хотя 
не всегда с уверенностью можно сказать, что она достигает сво-
ей цели. 

Язык человеческий служит основой для «языка богословско-
го». Отличие последнего, очевидно, состоит в том, что в стремле-
нии к  точности выражений он постепенно выработал ряд более 
или менее устойчивых формулировок29, выйдя при этом за  гра-
ницы библейского словоупотребления30 или переосмыслив его31 — 
как и язык человеческий. Будучи, однако, прямо создан для «пе-
ревода» истин Откровения, богословский язык в  свою очередь 
осуществляет проверку систем человеческого языка (иными 
словами, философских систем) на  возможность их  употребле-
ния в  христианском дискурсе. В  частности, например, «система 
Аристотеля, в  качестве учения о  Боге, совсем не  может быть пе-
реведена на  язык христианского богословия и  выражена в  его 
терминах»32. Язык богословия может быть разложен на спектр бо-

22.	 Агнец Божий. С. 184.

23.	 Там же. С. 329; Утешитель С. 91, 97.

24.	 Агнец Божий. С. 277; ср.: С. 347, 349.

25.	 Там же. С. 334.

26.	 Утешитель. С. 225. Ср.: Невеста Агнца С. 137, С. 247. 

27.	 Утешитель. С. 95–96. 

28.	 Агнец Божий. с. 151.

29.	 Невеста Агнца. С. 218.

30.	 Агнец Божий. С. 24.

31.	 Утешитель. С. 349.

32.	 Невеста Агнца. С. 15.



№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 8 3

лее частных языков: язык христологии33, язык «богословия сла-
вы»34, «язык институциализма»35, язык католического богосло-
вия36 и т. д.

Правда, и  этот язык (язык богословия) исторически ограни-
чен, даже когда мы подразумеваем под ним язык отцов, кото-
рые (здесь о. Сергий ссылается на  В.В. Болотова37), употребляя 
выражения, свойственные их  времени, вследствие этого допу-
скали в  богословствовании неточности38 и, не  имея выверенной 
терминологии, работали «как бы в полутьме»39. Последнее было 
связано с  тем, что на  вооружении у  них были только системы 
эллинистической философии, общей чертой которых был импер-
сонализм40, между тем, задача истинной религиозной философии 
заключается в том, чтобы обрести язык, «соответствующий при-
роде вещей»41.

Как уже понятно из предшествующего, было бы ошибкой ду-
мать, что это есть язык человеческой рациональности  — ведь 
она, по  сути, такой же «антропоморфизм», как и  символы язы-
ка Откровения. Только если последние являют нам лишь неяс-
ные образы, то  первая, рассуждая о  вещах Божественных, при-
водит к  абсурду и  противоречиям вследствие ограниченности 
рассудка42. Однако эта полярность символа и  рассудка не  явля-
ется непреодолимой, для разрешения ее необходимо перейти 
на «язык софиологии». С одной стороны, личностный характер 
этого языка очевиден, однако с другой — думать, что сам автор 
вкладывал в его значение нечто большее, позволяет хотя бы сле-
дующее замечание из введения к «Агнцу Божию», открывающе-
му трилогию:

33.	 Утешитель. С. 329.

34.	 Невеста Агнца. С. 454.

35.	 То есть язык, на котором Церковь описывается с точки зрения ее институциональ-
но-административного устройства. Там же. С. 284.

36.	 Там же. С. 508.

37.	 Агнец Божий. С. 89.

38.	 Там же. С. 116. 

39.	 Там же. С. 24.

40.	 Там же. С. 30. Ср.: Утешитель С. 31.

41.	 Невеста Агнца. С. 83.

42.	 Агнец Божий. С. 150; Утешитель С. 69, Невеста Агнца С. 405.



V a r i a

1 8 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

…пришло время для православного уразумения истории догматов, 
в качестве догматической диалектики, в которой раскрывается для 
богословской мысли церковная истина43.

Очевидно, что следующее за  этим софиологическое раскрытие 
догматов и дает нам то самое «православное уразумение», кото-
рое в  свою очередь приводит богословскую мысль к  познанию 
«церковной истины».

Надо сразу заметить, что выражение «на  языке софиологии» 
встречается в  «Большой трилогии» только один раз44, однако 
не  будет натяжкой отнести к  представлениям о  языке софиоло-
гии гораздо чаще встречающиеся в  тексте выражения: «в  свете 
софиологии»45 «в понятиях софиологии»46, «в софиологическом 
истолковании»47, «софиологическое уразумение»48, причем по-
следнее — что важно — может быть отождествлено и с истинным 
«богословским» уразумением49, которое, очевидно, должно пре-
одолеть обозначенное выше несовершенство языка отцов.

Значит ли это, что язык софиологии есть своего рода ключ 
ко всем остальным упомянутым выше языкам: богочеловеческо-
му языку Откровения, человеческому языку (языку времени), бо-
гословскому языку отцов? Чтобы ответить на  этот вопрос, об-
ратимся более подобно к  рассмотрению триадологии о. Сергия, 
в некоторых отношениях особенно наглядной для раскрытия за-
тронутой нами проблемы.

Во-первых, по мнению о. Сергия, проблема троичности не на-
шла своего разрешения у  отцов: «Эту проблему святоотеческое 

43.	 Агнец Божий. С. 22.

44.	 Невеста Агнца. С. 127.

45.	 Там же. С. 16. 

46.	 Там же С. 144, 218. 

47.	 Там же. С. 278.

48.	 Там же. С. 316, 322, 406. 

49.	 Там же. С. 316. Дословно указанное место читается так: «Принципиальная разра-
ботка того, что можно назвать онтологией благодати, оставалась в значительной 
мере, в тени. Нашему же вниманию подлежит здесь преимущественно эта послед-
няя  — именно, софиологическое уразумение (курсив мой.  — П.Х.) благодати. 
В учении о благодати естественно различаются две стороны: ниспослание благо-
дати силою Божественною и восприятие благодати тварностью. Связь между ними, 
как и плоды этого соотношения, вместе с его основанием и предельной целью дол-
жны стать предметом богословского (точнее софиологического) (курсив мой.  — 
П.Х.) уразумения».



П а в е л  Х о н д з и н с к и й

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 8 5

богословие завещало векам грядущим»50. Во-вторых, свое из-
ложение триадологии о. Сергий сопровождает историко-бого-
словскими экскурсами, рассматривающими в том числе в общем 
виде вопрос о языках богословия. В-третьих, триадологии «Боль-
шой трилогии» предшествует триадология «Глав о Троичности», 
в  которой содержатся уже все основные триадологические идеи 
«Трилогии». Это подтверждает сам о. Сергий, когда в «Утешите-
ле», сжато пересказав подробно изложенный в «Главах» матери-
ал, отмечает, что «здесь приводятся лишь краткие итоги дедук-
ции троичности как триединого абсолютного субъекта, данной 
мной в “Главах о троичности”»51. Важно при этом, что в «Главах» 
упоминание о Софии или софийности учения отсутствует и толь-
ко уже в  «Невесте Агнца» обнаруживается его непосредствен-
ная связь с  софиологией (см. ниже). Таким образом, это ставит 
нас перед фактом, что язык софиологии может присутствовать 
и там, где сама София как таковая или учение о ней не упомина-
ется. Наконец, важным моментом для всего триадологического 
построения о. Сергия является текст Ин 4:24 — Дух есть Бог, — 
прочтение которого на  языке софиологии наглядно показывает, 
как последний соотносится с  языком Откровения и  языком свя-
тых отцов. 

3. Выявление специфики «языка софиологии» 
на примере триадологии о. Сергия. 

Формулируя свою триадологию в «Главах о Троичности», о. Сер-
гий делает это, чтобы преодолеть «апории естественного богосо-
знания»52. К этой же мысли он возвращается в «Невесте Агнца»: 

В  христианском разумении соотношения, существующего между 
Богом и миром, прежде всего, следует исключить два полярно про-
тивоположных воззрения: пантеистический или атеистический 
монизм, с  одной стороны, и  дуалистическое понимание творения, 
с другой53.

50.	 Утешитель. С. 68.

51.	 Там же. С. 72. 

52.	 Булгаков С., прот. Главы о Троичности // Он же. Труды о троичности. М., 2001. 
С. 54.

53.	 Невеста Агнца. С. 7.



V a r i a

1 8 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

При этом, хотя «античная философия явилась своего рода судь‑
бой (курсив мой.  — П.Х.) для христианского богословия»54, ее 
понятийный аппарат слишком несовершенен и  его не  менее 
«роковым образом недостаточно (курсив мой.  — П.Х.) для бо-
гословского истолкования христианских догматов»55. В результа-
те, синтез отцов не может быть признан исчерпывающим, «он не-
сет на себе черты ограниченности эпохи, и это приходится сказать 
и  про каппадокийское богословие, которое стоит значительно 
ниже каппадокийской догматики»56. Таким образом, о. Сергий 
различает непреложность догматических соборных определе-
ний и  несовершенство их  богословского раскрытия на  языке от-
цов. Когда последние православно исповедуют единосущие три-
ипостасного Бога, 

это утверждение у них имеет лишь догматический характер и опи-
рается на церковное учение, но не вмещаемо их собственными схе-
мами (которые не только не дают места этому учению, но ему до из-
вестной степени не соответствуют)57. 

Главной помехой в данном случае, согласно о. Сергию, является 
в большей или меньшей степени потенциально присутствующий 
в  предложенном ими раскрытии догматов аристотелизм с  его 
априорным имперсонализмом. 

Но если аристотелизм у восточных отцов лишь таил в себе воз-
можность имперсонализма и  релятивизма в  учении о  Св. Трои-
це, то  эта возможность стала действительностью в  западном 
богословии58. 

54.	 Утешитель. С. 11.

55.	 Агнец Божий. С. 100–101.

56.	 Утешитель. С. 50.

57.	 Главы о Троичности. С. 143.

58.	 Там же. С. 81. Следует заметить, что о. Сергий не первый высказал подобное мне-
ние. Судя по всему, он, как и другие авторы диаспоры (Лосский, Мейендорф) ис-
пытал влияние идей о. Теодора де Реньона, одним из  первых противопоставив-
шего Восток и  Запад в  этом отношении. См., например, предисловие к  третьей 
части его «Этюдов о Святой Троице»: «В первом томе этих Этюдов, я показал, что 
самая полная общность веры всегда господствовала над Церквами Востока и За-
пада; но что, между тем, сами методы излагать и отстаивать догмы были немно-
го различными. Мне удалось установить, что это разнообразие языков основыва-
лось на различии философских воззрений; греки исходят из лица, а схоластики 
из природы» (Régnon, Th. de. (1893) Études de théologie positive sur la Sainte Trin‑
ité, Troisieme serie, p. 3. Paris). Немаловажно, что Реньон усматривал различие ме-
жду Востоком и  Западом только в  различных философских подходах при един-



П а в е л  Х о н д з и н с к и й

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 8 7

Вследствие этого язык католического богословия должен 
быть отвергнут полностью, а  язык святых отцов требует перево-
да на  язык софиологии, образчик которого и  дают нам «Главы 
о  Троичности», рассматривающие триадологический догмат, ис-
ходя из prius’а не сущности, а субъекта.

Самополагание я, говорит о. Сергий, подразумевает ты. Од-
нако чтобы ты, в свою очередь, не осталось только саморефлек-
сией я, необходим он, являющийся со-ты для второго лица, как 
само оно является со-я для первого. Так «тайна грамматики лич-
ного местоимения»59 указывает нам на триединство субъекта, са-
мосознание которого исчерпывается указанными тремя актами 
положения себя как я, ты, он. Однако в  силу раздробленности 
человеческого естества наше я  способно только постулировать, 
но не осуществить этот actus purus, то есть реально со-положить 
ты и он60. Другое дело Я божественное, абсолютный Субъект, Ко-
торый, оставаясь Я, в то же время реально осуществляет Себя как 
Я, Ты, Он. Таким образом, «Я становится другим для себя в пре-
делах себя самого»61, сохраняя свое единство в полноте взаимной 
любви трех Ипостасей. Или по-другому: 

Жизнь духа есть непрестанное самооткровение себе самому… От-
крывающийся (подлежащее) имеет о  себе слово (сказуемое), кото-
рое есть выражение его собственного существа (связка). Молчание — 
слово — жизнь: Отец — Сын — Святой Дух62. 

При этом жизнь Божественных Ипостасей находится не в посто-
янном становлении, как это свойственно тварным ипостасям (мое 
как принадлежность я), но  дана в  своей абсолютной прозрачно-
сти и  совершенстве и  каждой из  Них, и  всем Им вместе, в  сово-
купности образующим мы любви или «триединое Я»63. В предло-
женной парадигме различие я и мое и будет различием личности 
и  природы. Позднее, уже в  «Трилогии», концепция дополняет-
ся и  прямо софиологической лексикой. Так, если в  «Главах» го-

стве веры, тогда как русские авторы склонны были выводить из них полярность 
вероисповеданий и мировоззрений.

59.	 Главы о Троичности. С. 60.

60.	Там же. С. 60.

61.	 Там же. С. 80.

62.	 Булгаков С., прот. Главы о троичности. С. 93.

63.	 Там же. С. 90.



V a r i a

1 8 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ворится, что под природой Божества следует понимать общую 
жизнь ипостасей, то  в  «Трилогии» разъясняется, что эта жизнь 
и есть София божественная64. Преимущество же данного раскры-
тия догмата, по мысли автора, состоит в том, что только оно по-
зволяет сохранить триединство и на ипостасном, и на природном 
уровне и, таким образом, представляет собой законченное и  со-
вершенное изложение догмата.

Однако откуда следует, что триединство на ипостасном уровне 
является столь же необходимым условием истинного понимания 
догмата, как и на природном? Основание для этого о. Сергий на-
ходит в уже упомянутом евангельском тексте Ин 4:24: Дух есть 
Бог. В  «Большой трилогии» он возвращается к  этому тексту не-
сколько раз65, однако, пожалуй, самое значимое для нас его ис-
толкование находится в «Агнце Божием»:

Бог есть Дух и, как таковой, имеет личное самосознание, «ипо-
стась», и  природу, «усию», и  это нераздельное соединение приро-
ды и ипостаси есть жизнь Божества в себе, которая одновременно 
является и лично-сознательной, и природно-конкретной. Это соот-
ношение между ипостасью и природой, неразрывная связь их, свой-
ственны одинаково и божественному, и тварному духу66. 

Именно из  такого прочтения, очевидно, разворачивается (или 
на  нем основывается) уже знакомое нам представление о  Боге 
как триипостасной Личности, «которая в едином личном само-
сознании соединяет все модусы личного начала: я, ты, он, мы, 
вы»67. 

Иными словами, для о. Сергия понятие духа однозначно под-
разумевает духа личного или, точнее, личность, обладающую соб-
ственной духовной природой. В каком отношении к этому толко-
ванию стоит сам текст Ин 4:24? Отметим, что для нас он обладает 
дополнительным интересом еще и  в  силу того, что присутствие 
в  нем слова дух  — πνεῦμα  — позволяет прочесть его не  только 

64.	 Невеста Агнца. С. 50.

65.	 См.: Агнец Божий. С. 172; Утешитель. С. 74, 187, 189, 197. Одно из первых закон-
ченных изложений этого тезиса мы находим в  схолии к  «Свету невечернему» 
«Ипостась и  ипостасность». См.: Булгаков С., прот. Труды о  троичности. С. 19–
20.

66.	 Агнец Божий. С. 125–126.

67.	 Там же. С. 126.



П а в е л  Х о н д з и н с к и й

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 8 9

«на  символическом языке Откровения», но  и  на  «языке отцов», 
и на «человеческом языке» философии.

Даже поверхностное изучение тех мест Ветхого и  Нового За-
ветов, где встречается слово πνεῦμα, показывает, что здесь поня-
тие Дух, в отношении к Богу чаще все указывающее на действие 
Духа / благодати Божией в людях, никак не связано с представле-
нием о  Боге как имеющей духовную природу личности. Сам же 
текст Ин 4:24, очевидно, должен быть поставлен в связь с Ин 3:8: 
Дух дышит, где хочет, и  голос его слышишь, а  не  знаешь, от‑
куда приходит и куда уходит, — где проступает традиционный 
ветхозаветный антропоморфизм, избирающий дыхание как сим-
вол нематериальности, вне-вещественности, в  конечном счете, 
внетварности и  вездеприсутствия Бога68 (поэтому и  поклонять-
ся Богу надо не здесь и не там). В этом контексте становится по-
нятным выраженное на том же библейском языке замечание апо-
стола Павла в 2 Кор 3:17: Господь есть Дух; а где Дух Господень, 
там свобода, — и здесь речь идет о природной способности Духа 
свободно дышать там, где Он хочет69. Аналогичным образом про-
читывали текст Ин 4: 24 и отцы Церкви70.

Не  имело искомых нами коннотаций понятие πνεῦμα и  в  ан-
тичной философии, где оно вне зависимости от  того, отожде-
ствлялось ли с  понятием νοῦς или нет, имело по  преимуще-
ству значение «высшей внутрикосмической силы»71, но  никак 

68.	Ср. Иов. 32: 8.

69.	 Собственно, это знает и о. Сергий: «Должен быть констатирован во всей силе сво-
ей факт, установляемый простым анализом совокупности сюда относящихся биб-
лейских текстов, как ветхозаветных, так и новозаветных (в частности, и содержа-
ния 2-й главы Деян.): все откровения об излиянии Св. Духа, притом одинаково 
как в Ветхом, так и Новом Завете, не содержат в себе явления Его ипостаси са‑
мой. Св. Дух открывается, если так можно выразиться, не лично, но безлично, как 
некоторое действие всей Св. Троицы, или же Отца и  Сына, посылающих благо‑
дать» (Утешитель. С. 221). 

70.	 См. например, у  прп. Ефрема Сирина: «Ибо Господь Дух есть Святой, то  есть 
не находится и не заключается в одном месте» (Ефрем Сирин, прп. Толкование 
на  послание ап. Павла к  Коринфянам 2-е // Ефрем Сирин, прп. Творения: В  8 т. 
ТСЛ, 1993–1995. Т. 7. С. 121). Ср.: Иоанн Златоуст свт. Беседы на  Евангелие 
от  Иоанна // Иоанн Златоуст свт. Полное собрание творений: В  12 т. Свято-
Успенская Почаевская Лавра, 2005. Т. 8. С. 221; Кирилл Александрийский, свт. 
Толкование на  Евангелие от  Иоанна // Кирил Александрийский, свт. Творения: 
В 3 кн. М., 2001. Кн. 2. С. 644; Анастасий Синаит, прп. Путеводитель // Анаста‑
сий Синаит, прп. Избранные творения М. 2003. С. 220; Иоанн Дамаскин, прп. 
Точное изложение православной веры // Иоанн Дамаскин, прп. Источник знания 
М. 2002. С. 179.

71.	 Доброхотов А.Л. Дух // Новая философская энциклопедия. Т. 1. М. 2010. С. 707.



V a r i a

1 9 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

не  личности/ипостаси. Таким образом, по  меньшей мере в  дан-
ном конкретном случае язык Писания релевантен языку отцов 
и языку античной философии и в не меньшей степени, чем они, 
имперсоналистичен.

Нетрудно также установить, где и  когда возникает представ-
ление о  духе в  том смысле, в  каком его употребляет о. Сергий: 
оно восходит к  немецкому романтизму72. Если Кант в  силу спе-
цифики своего учения еще мало интересуется этим понятием73, 
то для следующего поколения философов оно уже имеет огром-
ное значение. «Что субстанция по  существу есть субъект, выра-
жено в  представлении, которое провозглашает абсолютное ду‑
хом, — самое возвышенное понятие, и притом понятие, которое 
принадлежит новому времени и  его религии»74,  — пишет Ге-
гель и  определяет дух «как сущность, которая по  существу есть 
самосознание»75.

72.	 Как это понятие постепенно формировалось в немецком языке, убедительно по-
казано в не устаревшей по сей день работе: Hildebrand, R. (1926) Geist. Halle. Ав-
тор, в частности, указывает, что новое восприятие понятия дух постепенно скла-
дывается на  грани XVIII–XIX вв. «преимущественно благодаря теоретическому 
языку романтиков» (S. 97), и заключает: «Если бы были собраны все случаи, где 
вместо духа именуется сам человек, я, разумеется же дух, то  есть… внутренний 
высший человек… то это и был бы тот образ, который обнаруживает себя (heraus-
blickt) в языке» (S. 139).

73.	 «Кант прожил достаточно долго, чтобы застать в литературе понятие “абсолют-
ного духа”, не желая сам пуститься в это плавание» (Dreyer, H. (1907) Der Beg‑
riff Geist in der Deutschen Philosophie von Kant bis Hegel, s. 33. Halle). Автор про-
слеживает постепенное развитие понятия у  Гердера, Гёте, Гумбольта, Якоби, 
Шиллера, Фихте, Шеллинга, Гегеля, замечая о  последнем, что он показывает, 
как «самость (Selbstheit) человека, восходя как дух из тварного в нетварное, ста-
новится волей, которая созерцает себя в полной свободе над и вне всякой при-
роды».

74.	 Гегель Г. Феноменология духа. М., 2000. С. 18.

75.	 Там же. С. 383; ср.: 384, 397. М.Е. Буланенко утверждает, правда, что «Для Геге-
ля неоплатонически понимаемый дух и  есть подлинный Geist» (Буланенко М.Е. 
Дух как предмет метафизики. Еще раз к  основному расхождению между Плато-
ном и Аристотелем // Вестник ЛГУ им. А. С. Пушкина. 2012. № 4. Т. 2. Серия «Фи-
лософия». С. 12). Однако другой исследователь Гегеля Ганс Кремер скорее гово-
рит о двойственности гегелевских представлений о духе. С одной стороны, Кремер 
указывает на возникающие между Гегелем и Плотином параллели: «“Система чи-
стого разума” <…> содержит разум, мышление, душу, жизнь, знание, сознание 
только в смысле объективного мышления, но не рефлексии субъекта себя само-
го в смысле самосознания, самомышления и самопознания» (Krämer, H.S. (1967) 
Der Ursprung der Geistmetaphysik. S. 436. Amsterdam), но с другой — подчеркива-
ет, что «Гегель… в  своей ставшей знаменитой интерпретации неоплатонизма 
определил его как философию пробуждающегося мира души (Seelentum) и  вну-
тренней жизни (innerlichkeit) индивидуума (“и это есть мир духовности, который 



П а в е л  Х о н д з и н с к и й

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 9 1

Но  еще до  Гегеля prius субъекта, prius я, торжествует в  «На-
укоучении» Фихте: 

Нечто, безусловным образом положенное и на себе самом основан-
ное, есть основание некоторого достоверного (и, как то станет ясно 
по изложению всего наукоучения, всякого) действия человеческого 
духа, стало быть, являет собою его чистый характер  — чистый ха-
рактер деятельности как таковой, оставляя в стороне ее отдельные 
эмпирические условия. Значит, полагание Я самим собою есть его 
чистая деятельность76. 

Таким образом, неизбежно возникает вопрос: как возможно 
и  возможно ли в  данном контексте перевести библейско-антич-
ное πνεῦμα через романтический Geist? Однако, как ни  стран-
но, этот вопрос, судя по всему, мало кого занимал. В этом смысле 
знаменательна реакция на  сочинения о. Сергия его критиков  — 
В.Н. Лосского и  патриарха Сергия (Страгородского). Последний 
в письме к Лосскому от 23.10.1935 г. писал: 

Вы очень хорошо подчеркнули основную ошибку Булгакова — сме-
шение ипостаси и  природы (существа). Конечно, это есть одно 
из  следствий или проявлений основной лжи его системы, общей 
у него и с гностиками, и с хлыстами и т.п. <…> Получается догма-
тический сумбур (о сознательной ереси, конечно, говорить не при-
ходится). Спаситель в беседе с самарянкой сказал: «Бог есть Дух», 
т. е. не 1-е, не 2-е и не 3-е лицо Пресвятой Троицы, а вся Пресвятая 
Троица в своей нераздельности есть дух…77

Иными словами, вопрос о  том, что о. Сергий в  данном случае 
опирался на  иной философский язык и  что понятие «дух» надо 
прочитывать на этом языке, его оппонентами даже не ставился. 
Между тем, именно вследствие использования о. Сергием этого 

здесь начинается”) и  этим обозначил границы возможных прочтений вплоть 
до наших дней» (Ibid. S. 419).

76.	 Фихте. И.Г. Основа общего наукоучения // Фихте. И.Г. Сочинения: В  2 т. СПб., 
1993. Т. 1. С. 78. См. у Шлегеля о системе Фихте: «Дух — это деятельная жизнь: Я, 
дух, жизнь, деятельность, движение, изменение суть одно» (Шлегель Фр. Разви-
тие философии // Он же. Эстетика, философия, критика: В  2 т. М., 1983. Т. 2. 
С. 138). Ср. также у Шеллинга: «Можно ли помыслить абсолютный дух, который 
не был бы одновременно абсолютной личностью, абсолютно сознающим себя са-
мого?» (Шеллинг. Ф.В. Философия Откровения: В 2 т. СПб., 2000. Т. 1. С. 132).

77.	 Духовное наследие патриарха Сергия. М., 1946. С. 75.



V a r i a

1 9 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

языка личность и  природа определяются у  него иными параме-
трами, чем те, которыми они определялись на языке античности 
(языке Откровения, языке отцов), и только установив это, следо-
вало бы решать, возможен ли корректный перевод с одного язы-
ка на другой78.

Ставил ли, однако, этот вопрос перед собой сам о. Сергий? Что-
бы ответить, воспользуемся его излюбленным приемом и сделаем 
«исторический экскурс» в две его ранние работы: «Трагедия фи-
лософии» и «Философия имени».

4. Исторические экскурсы

Первая, написанная в 1920–1921 гг., явно демонстрирует иное от-
ношение к языку отцов. Это обнаруживает себя в том, что о. Сер-
гий в ней (1) не подвергает этот язык никакой критике; (2) не ука-
зывает нигде на зазор между общей формулировкой догмата и его 
раскрытием отцами; (3) стремится показать непротиворечивость 
собственного изложения рассуждениям отцов. Например, говоря 
о предвечном рождении Сына, он употребляет выражение «из су-
щества Отца»79 как само собой разумеющееся, позаимствовав его, 
очевидно, у  свт. Афанасия Александрийского80 или прп. Иоан-
на Дамаскина81. В  «Утешителе» же эта мысль оценивается уже 
критически и  свидетельствует, по  мысли автора, о  недостаточ-
ном раскрытии троического догмата отцами, рассматривавшими 
триединство только на уровне природы, но не ипостаси82. Не ме-
нее показательно, что в «Трагедии философии» свои собственные 

78.	 В связи с этим, можно, кажется, согласиться с М.Ю. Бурмистровым, заметившим, 
что «проект “личности” Лосского  — это своего рода попытка спасти “природу”, 
максимальным образом дистанцировавшись от нее» (Бурмистров М.Ю. Проект 
Лосского: заметки на  полях «Богословского понятии человеческой личности». 
С. 372). 

79.	 Булгаков С.Н. Трагедия философии // Булгаков С.Н. Сочинения: В 2 т. М., 1993. 
Т. 1. С. 427.

80.	См., напр.: Афанасий Александрийский, свт. Свиток к антиохийцам // Афанасий 
Александрийский, свт. Творения: В 4 т. М., 1994. Т. 3. С. 170. Любопытно, что это 
выражение при разборе триадологии свт. Афанасия, но  без точного указания 
на его труды о. Сергий приводит и в «Утешителе» (С. 36); возможно, это отсыла-
ет нас к  источнику, из  которого он черпал свои сведения о  богословии святите-
ля — «Столпу и утверждению истины» о. Павла Флоренского, где это место тоже 
приводится без точной отсылки к  конкретному сочинению. Ср.: Флоренский П., 
свящ. Столп или утверждение истины. М., 2012. С. 59. 

81.	 См.: Иоанн Дамаскин, прп. Точно изложение православной веры. С. 169.

82.	См. Утешитель. Прим. 2 на с. 63.



П а в е л  Х о н д з и н с к и й

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 9 3

тварные аналогии о. Сергий подкрепляет ссылками на прибегав-
ших к подобным аналогиям отцов, в частности на свт. Димитрия 
Ростовского83. Через десять лет во втором выпуске «Глав о Троич-
ности» он приведет ту же самую цитату из  свт. Димитрия в  рез-
ко отрицательном контексте, связанном с  критикой психологи-
ческих аналогий блж. Августина84. Наконец, если в  «Трагедии 
философии» о. Сергий уверен, что выход из  моноипостасности 
системы Фихте «указуется лишь христианским догматом об Отце, 
предвечно рождающем Сына»85, то  в  «Утешителе» он убежден, 
что первичное раскрытие триипостасности абсолютной Личности 
совершается на уровне рефлексии ее ипостасных центров как я–
ты–он, «и лишь вторичное, дальнейшее раскрытие ипостасного 
субъекта в жизни Святой Троицы, в ее конкретности, осложняет 
их ипостасными квалификациями» (курсив мой. — П.Х.)86. Таким 
образом, в «Большой трилогии» о. Сергий переходит от принятия 
языка отцов к его критике и проделывает в его отношении ту же 
работу, которую ранее проделал в отношении философии. Отны-
не изложение на языке софиологии должно восприниматься как 
преодоление, а не как перевод, и это, безусловно, могло дать по-
вод его критикам не  искать в  его изложении возможной связи 
с древним учением Церкви.

Дополнительную пищу для размышлений на  интересую-
щую нас тему дает еще одна ранняя работа о. Сергия  — «Фило-
софия имени». В  ней о. Сергий ставит проблему многоязычия 
не  только на  уровне различных этносов или исторических эпох, 
но  и  на  уровне различных областей человеческого знания, «так 
что возможно говорить о  языке математики, физики, биологии, 
социологии, философии и т. д.»87; а кроме того, подчеркивает, что 
«всякий перевод на другой язык не есть простое повторение мыс-
ли, а ее новое постижение»88. Однако от дальнейшего обсуждения 
этой темы он уклоняется, уходя в том числе от ответа на важней-
ший вопрос: если указанное «новое постижение» связано с ины-
ми, чем на  исходным языке, коннотациями тех или иных поня-

83.	См.: Булгаков С., прот. Трагедия философии. Прим. 1 на  С. 389; ср.: прим. 1 
на с. 438.

84.	См.: Булгаков С., прот. Главы о Троичности. С. 106.

85.	 Трагедия философии. С. 427.

86.	Утешитель. С. 62.

87.	 Булгаков С., прот. Философия имени. Париж, 1953. С. 136.

88.	Там же. С. 146.



V a r i a

1 9 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

тий, образов, символов и т. д., то означает ли это одновременную 
утрату коннотаций исходного языка или их обогащение, или не-
обходимым условием «нового постижения» является подразуме-
ваемая согласованность коннотаций языка оригинала и  языка 
перевода?89 Понятно, однако, что именно этот вопрос следовало 
бы обсуждать при переходе с  языка отцов на  язык софиологии, 
и, очевидно, о. Сергий не  мог не  задумываться об  этом. И  хотя 
подобных рассуждений мы напрямую у  него не  находим, одна-
ко «Философия имени» приоткрывает, быть может, и  его пози-
цию в  этом вопросе. Действительно, именно здесь он приходит 
к  открытию первичной, как он считает, ячейки любого языка, 
первичного акта мышления90, именования, выраженного в  фор-
ме универсального суждения, состоящего из  подлежащего, связ-
ки и сказуемого: A есть В91. И уже здесь он связывает это универ-
сальное суждение с идеей троичности: 

В  познании, от  элементарного до  сложнейшего, содержится трой-
ственный акт: глухого голоса бытия, звучания слова и соединения 
в акте познания этого толчка и этого слова — в именовании92.

Здесь же звучит (в  связи с  темой личного местоимения) и  кри-
тика фихтеанства. Иными словами, в «Философии имени» в раз-
розненном еще виде присутствуют уже практически все элемен-
ты триадологии «Глав о  Троичности» и  «Большой трилогии». 
Однако нас сейчас занимает не сама по себе обширнейшая тема 
генезиса булгаковских воззрений — грамматические аналогии — 
я, ты, он  — о. Сергий мог встретить еще у  о. Павла Флоренско-
го в «Столпе»93; мысли об особой духовной природе личности, — 
у В.И. Несмелова94, не говоря уже про более поздние философские 
впечатления и очевидное все же влияние Фихте95. Нас интересу-

89.	Ср.: Там же. С. 117.

90.	См.: Там же. С. 49. Ср.: «…единая гносеология, одни и те же формальные посту-
латы мысли осуществляются различным путем в различных грамматиках разных 
языков» (Там же. С. 112).

91.	 См.: там же. С. 88.

92.	 Там же. С. 118–119.

93.	 См.: Флоренский П., свящ. Столп или утверждение истины. С. 99.

94.	 Несмелов В. И. Наука о человеке. Казань, 1994. Т. 1. С. 209; ср.: С. 269, 272, 287. 

95.	 В «Трагедии философии» Фихте пользуется, несомненно, большей симпатией Бул-
гакова, чем, например, Кант или Гегель. Хотя о. Сергий и утверждает, что «на язы-
ке христианской ересеологии учение Фихте представляет собой, несомненно, раз-



П а в е л  Х о н д з и н с к и й

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 9 5

ет тот факт, что выход на  лингвистическую гносеологию позво-
ляет ему по умолчанию считать язык софиологии если не тожде-
ственным в известном смысле праязыку Адама, то уж во всяком 
случае качественно превосходящим все иные известные нам фи-
лософские, научные, национальные языки и тем самым снимаю-
щим проблему перевода как таковую.

Наконец, возвращаясь уже к «Большой трилогии», уместно от-
метить, что в ней преодолевается и последнее возможное возра-
жение, сводящееся к тому, что даже раскрытие триадологии через 
Urformen языка на первый взгляд идет путем, не превосходящим 
принципиально путь тварных аналогий, а значит — так или ина-
че употребляемых антропоморфизмов. С точки зрения о. Сергия, 
последние следует отличать от  подразумеваемого софиологиче-
ским языком «истинного антропологического принципа»96. Этот 
принцип может быть изложен в  краткой формуле «что вверху, 
то и внизу»:

Мы знаем человека только как творение, и потому может казаться 
затруднительным от творения восходить к разумению Бога. Однако 
можно идти и совершенно обратным путем: «что вверху, то и вни-
зу», именно, исходя из  Божества, уразумевать человека, как крип-
тограмму Божества. И это прямо и повелевается откровением, воз-
вещающим, что человек имеет образ Божий, т.e. что человечество 
в мире предполагает и Бого-Человечество. <…> София есть Премуд-
рость Божия, есть Слава Божия, есть Человечество в Боге, есть Бо-

новидность унитаризма савеллианского типа» (Булгаков С.Н. Трагедия 
философии. С. 353), однако одновременно подчеркивает, что даже в таком виде 
оно стоит выше кантовского учения (Там же.), что «принципиальное значение си-
стемы Фихте колоссально» (Там же. С. 349); что «Фихте нащупывает проблему не-
имоверной важности: о роли ипостаси в субстанции, о связи Я с тем, что не есть 
Я» (С. 350); что «глубина, сила и положительное значение фихтеанства в том, что 
в  нем единственно выдвинута на  первое место проблема ипостасности, сделана 
попытка понять все бытие и  весь мир чрез это начало, при его свете» (Там же. 
С. 508); что, хотя гегельянство также говорит о  моноипостасности, «однако оно 
как система в целом есть сплошное заблуждение (Там же. С. 516); и т. д., и т. п. 

96.	 Невеста Агнца. С. 405. Ср.: «Все, что есть в творении положительного, принадле-
жит божеству, хотя это божество в нем и получает внебожественное бытие, ино-
бытие, в чем собственно и состоит творение и тварность. В переводе же на язык 
софиологии (курсив мой.  — П.Х.) это означает, что все вообще творение, в  силу 
софийности своей, имеет нетварно-тварный характер, поскольку положительная 
сила его бытия есть тварная София, как образ Софии Божественной. Нарочито же 
это относится к тому, что составляет самое средоточие бытия, мир “стяженный”, 
именно к человеку, и особенно к человеческому духу, как живому образу или по-
вторению божественных ипостасей» (Там же. С. 127).



V a r i a

1 9 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

гочеловечество, есть Тело Божие (или, что тоже, «риза» Божества), 
есть Божественный мир, сущий в Боге «прежде» творения. Во всем 
этом содержится «достаточное основание» для творения, соглас-
но принципу: «что вверху, то  внизу»,  — иными словами, для его 
софийности97. 

Источник формулы известен (хотя о. Сергий не  указывает его) 
и восходит к текстам Гермеса Трисмегиста98. Как бы то ни было, 
очевидно, что именно указанная формула позволяет должным об-
разом истолковать на языке софиологии антропоморфные симво-
лы Откровения, преодолеть ограниченность языка отцов и уж тем 
более — трагедию философии.

Придя к этому промежуточному заключению, подведем итоги.

4. Выводы

1. Как было показано, в  «Большой трилогии» о. Сергия Бул-
гакова уделяется само серьезное внимание проблеме языков 
богословия, общий вектор рассмотрения которой сводится 
к  выявлению необходимости восполнить любой из  них язы-
ком софиологии. Похожий ход мысли можно обнаружить еще 
у В. Соловьева, однако если последний считал, что непостижи-
мость догматов преувеличена отцами в силу их недостаточной 
философской образованности, то  о. Сергий, высказывая, соб-
ственно, ту же мысль, облекает ее в  более корректную форму 
исторической ограниченности философского языка античности, 
к помощи которого вынужденно прибегали отцы при выработке 
собственного богословского языка, или вынужденной антропо-
морфности языка Откровения. В соответствии с этим и дорогая 
Соловьеву идея догматического развития заменяется у  о. Сер-
гия скорее идеей обретения нового языка богословия — то есть 
языка софиологии. 

2. Этот язык складывается постепенно: из  размышления 
над проблемой слова как такового (не  только на  мистическом, 
но  и  на  лингвистическом уровне), из  критического осмысления 
языка немецкой философии, затем  — из  аналогичного крити-

97.	 Агнец Божий. С. 146–147. Ср.; Невеста Агнца С. 73, 131.

98.	 Quod est inferius, est sicut (id) quod est superius, et quod est superius, est sicut (id) 
quod est inferius, ad perpetranda miracula rei unius (Tabulae smaragdinae // Гермес 
Трисмегист и герметическая традиция Востока и Запада. Киев, М., 1998. С. 315).



П а в е л  Х о н д з и н с к и й

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 9 7

ческого осмысления языков Писания и  отцов. В  итоге мы об-
наруживаем в  языке софиологии использование существенных 
элементов первых (гуманитарно-философских) для восполнения 
недостаточности последних. Важно, что в  этом своем инстру‑
ментальном модусе язык софиологии может быть употреблен 
не  только для изложения софиологии как таковой, и  это пону-
ждает нас поставить вопрос о возможной рецепции достигнутых 
с  его помощью результатов (вопрос, который в  рамках данной 
статьи может быть только поставлен, но не разрешен99).

3. Одновременно просто отождествить язык софиологии с язы-
ком эпохи модерна было бы, во всяком случае, с точки зрения его 
создателя, неправомочной редукцией. Рассматривая применение 
этого языка на примере триадологии о. Сергия, мы видели, что, 
прекрасно сознавая проблему исторической относительности лю-
бого человеческого языка (будь то язык этноса или язык извест-
ной области знания), о. Сергий стремился разрешить ее путем 
выхода к праформам мышления (суждение-именование как уни-
версальная единица мышления, присутствующая в  любом язы-
ке). Снимая тем самым вопрос об исторической относительности 
этой формы, о. Сергий, очевидно, считал, что данное через нее 
раскрытие триадологического догмата превосходит относитель-
ность тварной аналогии как таковой, иными словами, преодоле-
вает антропоморфность по  сути,  — и  таким образом свидетель-
ствует об абсолютности языка софиологии.

3. Указанное наблюдение подтверждается в  свою очередь 
принципиальной важностью для о. Сергия формулы «что вверху, 
то и внизу». При этом следует обратить внимание на то, что, хотя 
в полном виде формула Трисмегиста звучит «что внизу, то вверху, 
и что вверху, то внизу» (см. выше), о. Сергий настойчиво цитиру-
ет только вторую ее половину: «что вверху, то  внизу». И это по-
нуждает нас окончательно утвердиться в мысли, что язык софио-
логии для его автора представлял собой попытку использовать 
достижения гуманитарной мысли эпохи модерна для создания 
языка теоморфности, необходимо восполняющего антропо‑
морфные языки древней Церкви. 

4. Отметив при этом попутно стремление о. Сергия установить 
альтернативный западному имперсоналистическому понима-

99.	 Более подробно об этой проблеме см., например: Ваганова Н.А. Софиология без 
Софии. «Католическое искушение» и  отход от  софиологии в  сочинениях крым-
ского периода // Вестник ПСТГУ I. 2007. № 18. С. 69.



V a r i a

1 9 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

нию вещей православный персоналистический взгляд на  триа-
дологию и  продемонстрированное выше использование им для 
этого языка той же западной философии, а также тот факт, что 
булгаковская триадология начинается все же с  анализа твар‑
ного я и тварных форм мышления, мы вынуждены будем в за-
ключение отметить, что о. Сергий был одним из  последних 
представителей русского нового богословия. Парадокс истории 
в данном случае заключается в том, что осуждение булгаковской 
софиологии было произнесено основателями этого направления 
(в  частности, вышеупомянутым патриархом Сергием). Нам же 
теперь необходимо непредвзятое и  корректное прочтение тек-
стов как о. Сергия, так и его оппонентов — в их неизбежной ге-
нетической взаимозависимости и  не  менее неизбежном взаим-
ном отталкивании.

Библиография / References

Анастасий Синаит, прп. Избранные творения М. 2003. 

Буланенко М.Е. Дух как предмет метафизики. Еще раз к основному расхождению ме-
жду Платоном и Аристотелем // Вестник ЛГУ им. А. С. Пушкина. 2012. №. 4. 
Т. 2. Серия «Философия» С. 9–21.

Булгаков С., прот. Агнец Божий М., 2000.

Булгаков С.Н. Трагедия философии // Булгаков С. Н. Сочинения: В 2 т. М., 1993. Т. 1. 
С. 311–518.

Булгаков С., прот. Труды о Троичности М., 2001. 

Булгаков С., прот. Невеста Агнца. М., 2005.

Булгаков С., прот. Утешитель. М., 2003.

Булгаков С., прот. Философия имени. Париж, 1953.

Бурмистров М.Ю. Проект Лосского: заметки на полях «богословского понятии чело-
веческой личности» // Рождение персонализма из  духа Нового времени. М., 
2018. С. 360–375.

Ваганова Н.А. С. Н. Булгаков: Софиология без Софии. «Католическое искушение» 
и отход от софиологии в сочинениях крымского периода // Вестник ПСТГУ I. 
2007. №18. С. 69–79.

Гегель Г. Феноменология духа. М., 2000. 

Гермес Трисмегист и герметическая традиция Востока и Запада. Киев, М., 1998.

Доброхотов А. Л. Дух // Новая философская энциклопедия. Т. 1. М. 2010. 

Духовное наследие патриарха Сергия. М., 1946. 

Ефрем Сирин, прп. Творения: В 8 т. ТСЛ, 1993–1995. Т. 7. 

Иоанн Дамаскин, прп. Источник знания М. 2002. 

Иоанн Златоуст свт. Полное собрание творений: В 12 т. Свято-Успенская Почаев-
ская Лавра, 2005. Т. 8.

Кирилл Александрийский, свт. Творения: В 3 кн. М., 2001. Кн. 2. 



П а в е л  Х о н д з и н с к и й

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 1 9 9

Курбский А. Предисловие к «Диалектике» Иоанна Дамаскина // Библиотека литера-
туры Древней Руси. Т. 11. СПб., 2011. С. 570–581.

Лосев А.Ф. История античной эстетики: Аристотель и поздняя классика. М., 2000.

Несмелов В.И. Наука о человеке. Казань, 1994.

Соловьев В.С. Собрание сочинений: В 10 т. СПб., 1912. Т. 3.

Тареев М. Христианская философия Ч. 1. М., 1917.

Фихте. И.Г. Сочинения: В 2 т. СПб., 1993. Т. 1. 

Феофан Затворник, свт. Письма о духовной жизни. М., 1998.

Хондзинский П., прот. Восприятие идей Канта в  богословском наследии свт. Инно-
кентия (Борисова) // Вестник ПСТГУ. Серия II. История. История Русской пра-
вославной церкви. 2017. № 74. С. 94–102.

Хондзинский П., прот. Laientheologie или христианская философия? // Вестник 
ПСТГУ. Серия I: Богословие. Философия. 2013. Вып. 3 (47). С. 42–59.

Хондзинский П., прот. Антропология святителя Феофана Затворника и зарождение 
первых персоналистических концепций в  русском богословии // Вестник 
ПСТГУ. Серия I: Богословие. Философия. Религиоведение. 2017. Вып. 70. 
С. 11–27.

Хондзинский П., прот. Русское «новое богословие» в конце XIX — начале ХХ вв.: к во-
просу о  генезисе и  содержательном объеме понятия // Государство, религия, 
церковь в России и за рубежом. 2018. № 3(36). С. 121–141.

Шеллинг Ф.В. Философия Откровения: В 2 т. СПб., 2000. Т. 1.

Шлегель Фр. Эстетика, философия, критика: В 2 т. М., 1983. Т. 2. С. 102–190.

Anastasii Sinait st. (2003) Izbrannye tvoreniia [Selected works]. Moscow.

Bulanenko, M.E. (2012) “Dukh kak predmet metafiziki. Eshche raz k osnovnomu raskhozh-
deniiu mezhdu Platonom i Aristotelem” [Spirit as a subject of metaphysics. Once 
again to the main discrepancy between Plato and Aristotle], Vestnik LGU im. 
A.S. Pushkina 4(2): 9–21.

Bulgakov, S., prot. (1953) Filosofiia imeni [Philosophy of name]. Paris.

Bulgakov, S., prot. (1993) Sochineniia [Works]. Moscow, Vols. 1–2.

Bulgakov, S., prot. (2000) Agnets Bozhii [Lamb of God]. Moscow.

Bulgakov, S., prot. (2001) Trudy o troichnosti [Works on trinity]. Moscow.

Bulgakov, S., prot. (2003) Uteshitel’ [Consoler]. Moscow. 

Bulgakov, S., prot. (2005) Nevesta Agntsa [Bride of the Lamb]. Moscow.

Burmistrov, M. Iu. (2018) Proekt Losskogo: zametki na poliakh «bogoslovskogo poniati‑
ia chelovecheskoi lichnosti» [Project of Lossky: notes on the margins of the “theo-
logical concept of the human person”], in Rozhdenie personalizma iz dukha Novo‑
go vremeni. Moscow.

Dobrokhotov, A.L. (2010) “Dukh” [Spirit], Novaia filosofskaia enciklopediia. Vol. 1. Mos-
cow.

Dreyer, H. (1907) Der Begriff Geist in der Deutschen Philosophie von Kant bis Hegel. Halle.

Dukhovnoe nasledie patriarkha Sergiia [Spiritual heritage of the patriarch Sergius] (1946). 
Moscow.

Efrem Sirin, st. (1993–1998) Tvoreniia [Works]. TSL, Vols. 1–8.

Feofan Zatvornik, st. (1998) Pis’ma o dukhovnoi zhizni [Letters on spiritual life], Moscow.

Fikhte, I. G. (1993) Sochineniia [Works]. Sankt-Petersburg, Vols. 1–2.



V a r i a

2 0 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Gegel, G. (2000) Fenomenologiia dukha [Phenomenology of the Spirit]. Moscow.

Germes Trismegist i germeticheskaia tradiciia Vostoka i Zapada [Hermes Trismegistus 
and the Hermetic tradition of East and West] (1998). Kiev. 

Hildebran, R. (1926) Geist. Halle.

Ioann Damaskin, st. (2002) Istochnik znaniia [Source of knowledge], Moscow.

Ioann Zlatoust st. (2005) Polnoe sobranie tvorenii [Complete set of works], Lavra of 
Pochayev, Vols. 1–12.

Khondzinskii, P, prot. (2013) “Laientheologie ili hristianskaia filosofiia?” [Laientheologie 
or Christian philosophy?], Vestnik PSTGU I(3): 42–59.

Khondzinskii, P, prot. (2017) “Antropologiia svyatitelia Feofana Zatvornika i zarozhdenie 
pervykh personalisticheskikh kontseptsii v russkom bogoslovii” [Anthropology of 
St. Theophan the Recluse and the birth of the first personalistic concepts in Rus-
sian theology], Vestnik PSTGU I(70): 11–27.

Khondzinskii, P, prot. (2017) “Vospriiatie idei Kanta v bogoslovskom nasledii svt. Innoken-
ti ia (Borisova)” [The perception of the ideas of Kant in the theological heritage of 
St. Innokentiy (Borisov)], Vestnik PSTGU II(74):pp. 94–102.

Khondzinskii, P. prot. (2018) “Russkoe «novoe bogoslovie» v konce XIX — nachale XX vv.: 
k voprosu o genezise i soderzhatel’nom ob”eme poniatiia” [Russian “new theology” 
in the late XIX - early XX centuries: to the question of the genesis and meaningful 
scope of the concept], Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 3(36): 
121–141. 

Kirill Aleksandrijskii, st. (2001) Tvoreni ia [Works]. Moscow, Vols. 1–3.

Krämer, H.J. (1967) Der Ursprung der Geistmetaphysik. Amsterdam.

Kurbskii, A. (2011) “Predislovie k «Dialektike» Ioanna Damaskina” [Preface to the “Dialec-
tic” of John of Damascus], Biblioteka literatury Drevnei Rusi. Sankt-Petersburg, 
Vol. XI.

Losev, A.F. (2000) Istoriia antichnoi estetiki: Aristotel’ i pozdniaia klassika [The history 
of ancient aesthetics: Aristotle and the late classics]. Moscow.

Nesmelov, V.I. (1994) Nauka o cheloveke [The Science of Man]. Kazan.

Procopovic, F. (1792-1793) Christianae orthodoxae theologiae in Academie Kiowiensi a 
Theophane Procopovicz adornatae et propositae. Leipzig. 

Procopovic, F. (1792–1793) Christianae orthodoxae theologiae in Academie Kiowiensi a 
Theophane Procopovicz adornatae et propositae. Leipzig. Vols. 1–3. 

Régnon, Th. de. (1893) Études de théologie positive sur la Sainte Trinité, Troisieme serie. 
Paris.

Shelling, F.V. (2000) Filosofiia Otkroveniia [The Philosophy Of Revelation]. Sankt-Peters-
burg, Vols. 1–2.

Shlegel’, Fr. (1983) Estetika, filosofiia, kritika [Aesthetics, philosophy, criticism]. Moscow, 
Vols. 1–2. 

Solov’ev, V.S. (1912) Sobranie sochinenii [Works]. Sankt-Petersburg, Vols. 1–10.

Tareev, M. (1917) Khristianskaia filosofiia [Christian philosophy]. Moscow.

Vaganova, N.A. (2007) S.N. Bulgakov: Sofiologiia bez Sofii. «Katolicheskoe iskushenie» i 
otkhod ot sofiologii v sochineniiakh krymskogo perioda [Sophiology without So-
phia. “The Catholic Temptation” and the deviation from sophiology in the writings 
of the Crimean period], Vestnik PSTGU I(18): 69–79.



2 0 1

Светлана Рыжакова

Шабаримала: девственный бог Айяппа, 
гендерное равенство и споры вокруг 
религиозной свободы в современной Индии

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2020-38-1-201-228

Svetlana Ryzhakova 

Śabarimala: Ayyappa’s Virginity, Gender Equality and Con-
flicts of Religious Rights in Today’s India

Svetlana Ryzhakova  — Institute of Ethnology and Anthropology, 
Russia Academy of Sciences; Russian State University of the Humani-
ties (Moscow, Russia). sryzhakova@gmail.com

The article analyzes one of the most controversial clashes over reli‑
gion in India, namely the conflict around the worship of god Ayyappa 
in the Śabarimala temple in Kerala. The practice of preventing fertile 
women from entering the temple has been established and entrenched 
here, fertility being formally defined as the age between ten and fifty. 
The practice is due to the fact that Ayyappa in this temple is worshiped 
as brahmachari, “eternal virgin.” However, within the framework of 
the same Ayyappa cult in Kerala and partly elsewhere in South India, 
there are other images of this god, other interpretations and practic‑
es that allow women of any age to visit the shrines. In September 2018, 
the Indian Supreme Court ruled the ban for fertile women to be dis‑
criminatory. Since October 2018, Kerala has been engulfed in waves of 
protests, clashes between supporters and opponents of the gender re‑
strictions, which sometimes turn into violent clashes. This paper ana‑
lyzes the course of these events in the context of both Ayyappa cult and 
the current challenges of the regulation of religion in India.

Keywords: Ayyappa, Śabarimala, local cults and practices, the Supreme 
Court of India, religion, gender, the rights of believers, religious conflicts.

Рыжакова С. Шабаримала: девственный бог Айяппа, гендерное равенство и споры вокруг религиозной свободы 
в современной Индии // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2020. №1 (38). С. 201–228. 

Ryzhakova, Svetlana (2020) “Śabarimala: Ayyappa’s Virginity, Gender Equality and Conflicts of Religious Rights in Today’s 
India”, Gosudarstvo, religiia, tserkov' v Rossii i za rubezhom 38(1): 201–228.

	 Статья написана в  рамках работы над индивидуальным исследовательским проек-
том: Рыжакова С.И. «Одержимость, служение, лицедейство: о границах и взаимосвя-
зи индивидуального транса, религиозного почитания и художественного начала в ин-
дийских артистических традициях», грант РФФИ № 18-09-00389. Благодарю Николая 
Гордийчука за внимательное чтение, совместное обсуждение и ценные замечания.



V a r i a

2 0 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ВНАСТОЯЩЕЙ статье я  хочу обратиться к  мифологиче-
скому, историческому и  антропологическому контекстам 
событий 2018 года, развернувшихся вокруг попытки из-

менить практику недопускания женщин фертильного возраста 
в  храм Айяппы на  Шабаримале. Моими источниками стали бе-
седы со  знатоками культуры и  религии Кералы, с  участниками 
паломничества, массив газетных, журнальных и  интернет-пуб-
ликаций, особенно многочисленных в  сентябре-декабре 2018 г., 
а также данные ряда проведенных и опубликованных этнографи-
ческих исследований культа Айяппы1.

Конфликты вокруг священных культов между государственны-
ми институтами и  общественными объединениями  — политиче-
скими, кастовыми, профессиональными всех уровней — составля-
ют существенную часть индийской жизни. 

Наиболее ярким примером такого конфликта было разруше-
ние толпой индуистских фанатиков мечети Бабура в Айодхье 6 де-
кабря 1992 г., сопровождавшееся гибелью около двух тысяч чело-
век. Общественный резонанс был колоссальным: государственная 
политика вошла в  противоречие с  правовыми нормами и  судеб-
ными решениями; активно обсуждались исторический и религи-
озно-мифологический контексты проблемы2. В  настоящее вре-
мя место разрушенной мечети находится под усиленной охраной 
полиции и армии, посещение ограничено, здесь ведутся (ныне — 
не в активной фазе) археологические раскопки, имеющие прежде 
всего юридическую цель — доказать наличие здесь древнего ин-
дуистского храма и  тем самым легитимировать проект возведе-
ния храма Рамы3. Верховный Суд Индии, между тем, квалифици-

1.	 Clothey, F. (1978) “Theogany and Power in South India: Clues from the Aiyappan Cult”, 
in B.L. Smith (ed.) Religion and the Legitimation of Power in South Asia, pp. 1–13. 
Leiden: Brill; Vaidyanathan, K. (1978) Pilgrimage to Sabarimalai. Bombay: Bharatiya 
Vidya Bhavan; Sekar, R. (1992) The Sabarimalai Pilgrimage and Ayyappan Cultus. 
Delhi: Motilal Banarasidass Publishers.

2.	 См., в частности: Bacchetta, P. (2000) “Sacred Space in Conflict in India: The Babri 
Masjid Affair”, Growth and Change 31(2): 255–284; Jain, M. (2013) Rama and Ayodhya. 
New Delhi: Aryan Books; Jha, K., Jha, D. (2012) Ayodhya: The Dark Night. New Delhi: 
HarperCollins India; Veer van der, P. (1994) Religious Nationalism: Hindus and Muslims 
in India. Berkeley, Los Angeles, London: University of California Press; Sarma, R.Sh. (ed) 
(1999) Communal History and Rama’s Ayodhya. Delhi: People’s Publishing House (2nd 
ed.); Thapar, R. (2000) “A Historical Perspective on the Story of Rama”, in R. Thapar 
Cultural Pasts: Essays in Early Indian History. New Delhi: Oxford University Press.

3.	 См.: Lal, B.B. (2003) “A note on the excavations at Ayodhya with reference to the 
Mandir-Masjid issue”, in R. Layton, P. Stone, J. Thomas Destruction and Conservation 
of Cultural Property, pp. 117–126. New York, London: Routledge. 



С в е т л а н а  Р ы ж а к о в а

ровал данный конфликт как основанный, прежде всего, на борьбе 
за земельную собственность и права наследства4. 

Многие судебные дела, которые ведутся в  современной Ин-
дии, имеют отношение к традиционным институтам индийского 
общества. Ряд привычных норм начинает переосмысляться и ме-
няться, и судебные разбирательства играют в этом важную роль. 
Локальные и региональные власти обязаны проводить принятые 
решения в  жизнь, однако нередко сталкиваются с  протестами. 
В частности, таковым стал запрет на проведение джалликатту — 
буйволиных гонок, распространенных в южноиндийских штатах; 
насилие над животными стало важнейшей причиной этого за-
прета5. Апелляция к светскому суду и полиции при этом — яркий 
признак нашего времени. 

Сексуальные, гендерные и  семейные проблемы с  некоторых 
пор также находятся в Индии в центре общественного внимания. 
Речь идет, прежде всего, о  насилии, применяемом против жен-
щин, преступлениях сексуального характера, разного рода при-
нуждении внутри семей и каст. Подобные темы давно и активно 
обсуждаются в  судах6. На  локальном уровне происходят некото-
рые перемены — например, в области дресс-кода7. Религиозные 
вопросы тоже уже давно находятся в ведении светских судов8. 

4.	 См., в частности, анализ дискуссии: Dasgupta, S. “One size is not for all. Preserving 
the many ‘little” traditions”, The Telegraph. 1.11.2018. 

5.	 См.: “Laws of India: The Tamil Nadu Regulation of Jallikattu Act, 2009”, Lawsofindia.
org. Другие подобные традиции, известные во  многих регионах Индии, в  частно-
сти, петушиные бои, которые в некоторых случаях имеют не столько развлекатель-
ный, сколько культовый контекст, пока что не стали объектом широкого обсужде-
ния и возможного запрещения, хотя не исключено, что это — вопрос времени.

6.	 Так, в  2018 г. в  Индии были декриминализированы гомосексуализм и  супруже-
ская неверность, запрещен развод по традиции «тройного талака» (устного про-
изнесения мужем формулы развода с женой) для мусульман.

7.	 Так, группа женщин Кералы подала требование разрешить допускать их в знаме-
нитый храм Кришны в Гуруваюре не только в традиционном для Кералы костю-
ме мунду-вешти или в  сари, но  и  в  широко распространенном ныне повсюду 
в Индии шальвар-камизе (костюм, состоящий из широких штанов и длинной ру-
башки) См., в  частности: https://gotirupati.com/guruvayur-temple-dress-code/, 
а  также на  ряде других сайтов. Эта просьба была удовлетворена; очевидно, она 
показалась для администрации храма не слишком существенной переменой. Од-
нако в западной одежде посетители в храм не допускаются.

8.	 Так, еще в 1986 г. судебному разбирательству было подвергнуто прошение членов 
общины Свидетели Иеговы в  отношение трех детей-школьников, которым в  ре-
зультате было подтверждено их  право не  петь государственный гимн Индии 
на школьных собраниях, поскольку это нарушило бы религиозные правила, при-
нятые в их религиозной общине. См. описание этого случая, в частности, здесь: 
Dasgupta, Swapan. “One size is not for all. Preserving the many ‘little traditions’”.

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 0 3



V a r i a

2 0 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Примечательно, что при выносе решений по  религиозным 
вопросам Верховный суд Индии руководствуется особым актом 
«Разрешение судебных разбирательств по  вопросам обществен-
ных интересов» — Permitting Public Interest Litigation (PIL)9, в ос-
нове которого лежит принцип «существенности» (essentiality): 
отделения «существенных» черт той или иной религиозной тра-
диции от  «несущественных». Так, в  деле «Станислаус против 
штата Мадхья-прадеш» 1977 г. суд постановил, что религиозное 
обращение — несущественная часть практики и пропаганды хри-
стианства10. В  случае «Ачарья Джагадишварананд Авадхута про-
тив полицейского ведомства Калькутты» 1983 г. суд решил, что 
танец с черепом и кинжалом — несущественная часть индуизма11. 
Этим же принципом руководствовался Верховный суд Индии, ко-
гда 28 сентября 2018 г. было вынесено решение по  «делу Айяп-
пы», которому посвящена эта статья. 

«Дело Айяппы» относится к ряду кейсов, связанных с оспари-
ванием запрета посещения женщинами ряда индуистских хра-
мов и других святынь. Так, по решению суда женщины не потеря-
ли доступа в известную гробницу мусульманского святого-суфия 
Хаджи Али в Мумбаи (возможность такого запрета обсуждалась). 
В деревне Шингнапур (Сонаи) в Махараштре в храм Шани Шинг-
напур тоже не пускали женщин, но на основе судебного решения 
от  30 марта 2016 г. они теперь могут входить и  туда. Ведущую 
роль здесь сыграла феминистская организация Bhumata Ranra‑
gani Brigade, объединившая десятки женщин-активисток, одной 
из главных лидеров которых является Трупти Десаи. 

«Дело Айяппы» было инициировано гражданскими активиста-
ми, чтобы отменить обычай недопущения женщин фертильного 
возраста в храм на холме Шабаримала, в южной части штата Ке-
рала, в  районе Патанамтитта на  территории тигрового заповед-
ника Перияр. Даже катастрофическое наводнение, произошед-
шее в  Керале в  августе-сентябре 2018 г. отошло на  второй план 
после того, как 28 сентября 2018 г. Верховный суд Индии при-
нял решение по  делу Шабарималы. Решение Верховного Суда 
и  последовавшие события резко обозначили ключевые вопро-

9.	 Laweys Club of India, см.: http://www.lawyersclubindia.com/articles/PUBLIC-INTER-
EST-LITIGATION-3111.asp.

10.	 Indian canoon, см.: https://indiankanoon.org/doc/1308071.

11.	 Legal service of India, см.: http://www.legalservicesindia.com/article/1661/Acharya-
Jagdishwaranand-Avadhuta-and-Ors-v.-Commissioner-of-Police.html.



С в е т л а н а  Р ы ж а к о в а

сы разграничения и  обоснования границ «частного и  публично-
го», «светского и  религиозного», «чистого и  нечистого», «мест-
ного и национального». 

Суд старался вести дело так, чтобы избежать прямого обсужде-
ния самих культовых практик. У суда была другая главная зада-
ча — примирить статьи 25 и 26 Конституции Индии. В этих двух 
статьях наряду с «осуществлением общественного порядка, мора-
ли, общественного здоровья и  фундаментальных прав граждан» 
гарантируется свобода вероисповедания, практики и пропаганды 
религии12, однако, здесь же кроется и противоречие. Дело в том, 
что в статье 25 речь идет о праве индивидуумов, а в  статье 26 — 
о праве коллективов, групп. В статье 25 (2b) говорится, что госу-
дарство должно обеспечить каждому индуисту-верующему его 
право доступа во все индуистские храмы. В статье 26 утверждает-
ся, что государство дает религиозным организациям право самим 
регулировать все религиозные вопросы по  своему усмотрению 
и управлять своим религиозным имуществом. Таким образом ин-
клюзивный подход  — провозглашение единства «индуистов»  — 
нередко наталкивается на эксклюзивный принцип: фактическую 
автономию разных культов и направлений13. 

Рассматриваемый здесь случай показывает противоречивость 
заложенных в индийском законодательстве двух принципов: с од-
ной стороны, защиты права личности, в  том числе верующего, 
независимо от его половой или кастовой принадлежности желаю-
щего почитать любого бога и отправлять любой культ; а с другой 
стороны — гарантии религиозным общинам исповедовать и прак-
тиковать свои верования и культы по своему усмотрению. 

Нужно учесть еще одну важную особенность священных 
культов и  практик в  Индии. Параллельно со  светским законо-
дательством, а  отчасти и  пересекаясь с  ним, существует иной 
мир, в котором индуистские боги выступают как «юридические 
лица»: они владеют имуществом, издают указы, от  их  имени 
осуществляется управление, принимаются решения и  произво-
дится суд14. Однако в  ряде случаев боги проявляют себя также 

12.	 Article 25 in The Constitution of India 1949 [https://indiankanoon.org/doc/631708, ac-
cessed on 13.09.2019].

13.	 Ramesh, P.R. “The wages of selective secularism”, Open. 5.11.2018, pp. 24–27; Dasgup-
ta, S. “One size is not for all. Preserving the many ‘little” traditions”.

14.	 Самый известный и хорошо описанный пример — культ бога Джаганнатха в Пури; 
см. Eschmann Anncharlott, Kulke Hermann, Tripathi Gaya Charan (ed.). The Cult of 
Jagannath and the regional tradition of Orissa. New Delhi: Manohar, 1978.

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 0 5



V a r i a

2 0 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

и как своего рода «физические лица» — зачастую воспринима-
ются самими верующими как живые существа: они имеют свои 
биографии, образы жизни, обычаи и привычки, слабости, при-
держиваются определенного распорядка дня, характеризуются 
определенным нравом. Таким образом, можно говорить о  том, 
что боги обладают определенными личностями, хотя не всегда 
сводятся к ним. 

Шабаримала: ход событий

Три главные особенности культа Айяппы на холме Шабаримала 
заключаются в  следующем. Во-первых, он инклюзивен в  отно-
шении представителей разных каст и религий: этот храм открыт 
не только для индуистов, но и для мусульман, христиан и людей 
любых других вероисповеданий15. Во-вторых, культ на  Шабари-
мале эксклюзивен — в этот храм ограничен допуск женщин фер-
тильного возраста, что формально обозначено как возраст с  де-
сяти до  пятидесяти лет. В-третьих, культ предполагает особую 
подготовку адепта к  посещению святыни  — 41-дневный пери-
од, когда соблюдается врата, комплекс обетов: сексуальное воз-
держание, аскетизм, отказ от мясной пищи и алкоголя, ношение 
определенной одежды, временное прекращение деловой актив-
ности и жизни в семье, непрерывное путешествие по святым ме-
стам. Мужчины, возложившие на себя этот статус, ассоциируются 
с самим богом, уподобляются ему, становятся свами, или айяппа‑
нами; свой небольшой багаж — одежду и еду, а  также подноше-
ния в храм и, прежде всего, кокосовый орех, наполненный топле-
ным маслом (гхи), они завертывают в сверток, ирумуди, который 
носят на  голове. Как правило, они объединяются в  паломниче-
ские группы, которые проводят это время вместе. Считается, что 
сила бога заключается прежде всего в аскетизме — как его само-
го, так и  его адептов, и  в  культивируемом духе мужского брат-
ства. Священное пространство Шабарималы и культа Айяппы яв-
ляется пхала-шрути, то  есть считается, что оно несет чудесные 
дары, прежде всего, исцеления от болезней (в том числе беспло-
дия, что распространяется на всю семью паломника) и в избавле-
нии от  грехов, для индуистов  — вплоть до  возможности обрете-

15.	 Об индо-мусульманских религиозных связях см.: Veer van der, P. (1994) Religious 
Nationalism: Hindus and Muslims in India. Berkeley, Los Angeles, London: Universi-
ty of California Press.



С в е т л а н а  Р ы ж а к о в а

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 0 7

ния религиозного освобождения из колеса перерождения, то есть 
мокши. 

Храм на холме Шабаримала и в целом культ Айяппы, как счи-
тается, существует с IX или X в. н. э. (хотя есть и другие мнения), 
но  известность он получил только в  последние полвека16. На  се-
годняшний день это один из самых посещаемых в Индии храмов, 
особенно в  период с  декабря по  февраль, когда сюда стекаются 
сотни тысяч паломников. В  течение года храм посещают до  50 
миллионов человек. 

Скандал разгорелся в 2018 году. В Верховный суд Индии еще 
в 2006 г. была подана жалоба от пяти женщин-адвокатов, входя-
щих в  Ассоциацию молодых юристов Индии (это судебное дело 
стало известно под условным названием Indian Young Lawyers 
Association vs. State of Kerala), в которой сообщалось о нарушении 
прав верующих-женщин со  стороны администрации храма, пре-
пятствующей им в посещении святыни17. 28 сентября 2018 г. Вер-
ховный суд Индии четырьмя голосами против одного принял ре-
шение удовлетворить данный иск; большинство судей признали 
наличие ущемления прав верующих женщин, при этом они руко-
водствовались понятиями «достоинство, равенство и  гендерная 
справедливость». Обычай не допускать женщин в храм был при-
знан дискриминационным. 

Верховный Суд Индии вынес решение, что препятствование 
женщинам фертильного возраста посещать храм Шабарималы — 

очевидное нарушение прав индуистских женщин практиковать ре-
лигию согласно уже упомянутой статье 25 Конституции, а также со-
гласно статье 14 (равенство граждан) и Секции 3 Законодательства 
штата Кералы, регулирующего посещение публичных мест религи-
озных культов (Kerala Hindu Places of Public Worship), который тре-
бует, чтобы места публичного культа были открыты для всех индуи-
стов, невзирая на их обычаи и практику18. 

16.	 Существует множество интернет-сайтов, посвященных этому культу; наиболее ин-
формативные из  них: http://www.ayyappan-ldc.com; http://www.sabarimala.org; 
http://plerinageayappa.blogspot.com/; http://www.saranamayyappa.org/index.asp; 
http://www.sabarimala.org.in. 

17.	 Indian Young Lawyers Association vs The State Of Kerala on 28 September, 2018.  
[https://indiankanoon.org/doc/163639357, accessed on 13.09.2019].

18.	 In the supreme court of India civil original jurisdiction i.a. no. 10 of 016. In writ peti-
tion (civil) no. 373 of 2006 [https://www.lawyerscollective.org/wp-content/up-
loads/2016/04/Final-WS-Sabarimala-I.A-10-2016-to-TAJ.pdf, accessed on 13.09.2019]; 
cм. также: Rohan, M. “The Courts went tantri”, Outlook. 22.10.2018, p. 24.



V a r i a

2 0 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Было вынесено решение, что «девственность» бога — в целом не-
существенный признак в культе Айяппы. Судья Р.Ф. Нариман от-
метил, что запрет посещения храма женщинами противоречит 
ряду статей и  в  целом духу Конституции Индии, которая наце-
лена на преодолении дискриминации, и прежде всего в отноше-
нии «низкокастовых», а  также женщин и  других маргинальных 
групп общества. Он подчеркнул, что понятие «чистоты» не  дол-
жно браться в  расчет и  служить аргументом для защиты обыча-
ев, поскольку вся концепция «неприкасаемости» лежит в области 
представлений о  «чистоте и  загрязнении». Судья Чандрачуд за-
метил, что «религия не должна служить прикрытием для ограни-
чения женщин в их праве на религиозное служение»19. 

Только единственная судья-женщина Инду Мальхотра указа-
ла, что суду не стоит вмешиваться в вопросы религиозной веры, 
если только речь не идет о преступлениях, совершенных людьми 
из данной секты или данного движения. Она сочла, что в вопро-
сах религии апелляция к  рациональности не  действует, и  сами 
верующие, без участия государства, должны решать, что именно 
в  культе Айяппы является существенным (essential) для данной 
общины20. Инду Мальхотра выразила сомнение в  правильности 
принятого Верховным судом решения, в  частности, о  «несуще-
ственности» «девственности» бога Айяппы для данного культа 
в целом, и указала на огромное разнообразие локальных практик 
индуизма, одной из которых является культ Айяппы на Шабари-
мале. С ее точки зрения, лучше было бы не применять юридиче-
ской силы в  этой сфере. Тем не  менее, судебное решение разре-
шить женщинам любого возраста посещать храм на Шабаримале 
большинством голосов было принято. Уже на  следующий день, 
29 сентября 2018 г., штат Керала был охвачен волнами протеста. 
Мгновенно активизировали свою деятельность все политические 
партии и связанные с ними общественные организации. События 
разворачивались стремительно. 

Администрация храма выступила против вынесенного су-
дебного решения и  начала отстаивать свое право на  то, чтобы 
определять правила посещения. «Сангх паривар», объединение 
организаций, исповедующих принципы движения «Раштрия сва-
ямсевак сангх» (далее  — RSS) и  партии Бхарата джаната (да-

19.	 «Religion cannot be cover to deny women the right to worship» (Hegde, Sanjay. A ques-
tion of writ. In: The Hindu. 15.11.2018. Kolkata).

20.	 Ibid. 



С в е т л а н а  Р ы ж а к о в а

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 0 9

лее  — BJP), выдвинула лозунг необходимости сохранения ло-
кальных особенностей, прав конкретных общин практиковать 
культ по-своему и высказалась против унификации религиозной 
жизни Индии21. В противовес кампании #RightToPray, разверну-
той феминистскими организациями и активистами, группа жен-
щин Кералы объединилась под эгидой другого лозунга, а  имен-
но #Readytowait, имея в  виду, что они готовы подождать, пока 
они не выйдут из фертильного возраста и тогда смогут посещать 
храм Айяппы на Шабаримале. Тысячи жителей Кералы, причем 
преимущественно женщин, поддержали существующий запрет 
и  выступили против допуска женщин моложе пятидесяти лет 
к святыне. Уже 30 сентября 2018 г. владельцы храма на Шабари-
мале, члены княжеской семьи Рамы Вармы из Пандалама, а так-
же создатели групп в Whatsapp по всей Керале призвали к мир-
ному протесту под флагом созданного общества Ayyappa dharma 
Samrakshana Samithi и под лозунгом Save Sabarimala. 1 октября 
2018 г. десятки тысяч протестующих людей были объединены под 
эгидой RSS и организации People for Dharma. Они маршировали, 
скандировали, перекрывали движение транспорта. 

Ситуация вокруг Шабарималы стала активно использовать-
ся политическими партиями. Примечательно, что первоначаль-
но практически все действующие в  Керале политические пар-
тии — Коммунистическая партия Индии (марксистская) (CPI-M), 
Индийский национальный конгресс (ИНК), BJP и  различные 
организации в  рамках RSS приветствовали требование открыть 
женщинам любого возраста доступ в храм, выдвигая лозунг рав-
ноправия женщин во всех храмах Индии. Однако ситуация поме-
нялась в течение буквально пары дней, когда в Керале начались 
протесты. Партии быстро поменяли точку зрения. BJP и  прези-
дент этой партии в штате Керала, юрист Шридхаран Пиллаи, со-
вершенно солидаризировались с протестующими и с верующими, 
объяснив это необходимостью укрепить «индусскость» (хиндут‑
ву), в  противовес коммунистам, которые якобы стремятся «раз-
рушить Шабарималу». Партия ИНК (и с ней солидаризировались 
объединенные мусульманские группы штата) тоже выступила 
против принятого судебного решения; так, Шаши Тхарур, извест-
ный политик и писатель, представитель партии ИНК, высказался 
в том смысле, что нужен общественный консенсус, который дол-
жен легитимировать то, что написано в  Конституции. Платфор-

21.	 Ramesh, P.R. “The wages of selective secularism”.



V a r i a

2 1 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ма протеста расширилась, когда другие индуистские организации 
присоединились к нему. 

За принятие решения допуска всех желающих женщин на Ша-
барималу продолжал выступать правящий в  Керале Левый де-
мократический фронт (LDF, Left Democratic Front), блок из двух 
компартий. Главный министр штата Пинарайи Виджайян под-
держивал допуск женщин, и, кроме того, он был обязан испол-
нить решение суда. Однако при этом он находился под колос-
сальным прессом22 и периодически был вынужден использовать 
полицию для разгона протестующих и для охраны женщин, воз-
намерившихся посетить храм. В преддверии паломнического се-
зона около 800 женщин зарегистрировались на посещение храма. 

18 октября 2018 г., в первый день лунного месяца тулам, храм 
открылся, и более десяти женщин, в том числе журналисток, со-
вершили попытку войти туда в  сопровождении полиции, одна-
ко их  не  пустили. В  эти дни происходили ожесточенные проте-
сты в нескольких местах поблизости от Шабарималы, в районах 
Нилаккал и  Патанамтитта. В  ответ полиция произвела аресты 
наиболее яростных противников принятого судебного решения, 
поскольку в  их  протестах звучали призывы к  насилию. Так, ак-
тер и кандидат от BJP Коллам Туласи высказался в том духе, что 
«женщин, которые осмелятся войти в храм Шабарималы, нужно 
разорвать надвое»; на  него подали в  суд (Ратишан, от  коммуни-
стической партии), предъявив обвинение в  нарушении ряда ста-
тей закона: разжигании религиозных чувств и  сексуально окра-
шенных заявлениях против женщин. Актер извинился, объяснив, 
что «был ведом глубокой преданностью и энтузиазмом матерей 
в  молитвенной демонстрации», а  его слова «только отражают 
боль преданных Айяппе»23. 

22 октября бог Айяппа, по традиции, погрузился в священный 
сон, йоганидра, и храм закрыли на месяц. 16 ноября храм вновь 
открылся на сезон мандалам-макаравилакку, длящийся два ме-
сяца. 17 ноября был первый день месяца вришчика, ознаменовав-
ший начало 41-дневного поста и паломничества. 

22.	 Так, Объединенный демократический фронт (UDF, United Democratic Front), на-
ходясь на  левых позициях, критикует правительство штата, которое, по  их  мне-
нию, плохо управилось с  делом Шабарималы и  дало шанс правым силам укре-
питься в Керале. 

23.	 Shaju, Ph. “Backing those who prevent women activists from shrine: State BJP chief”, 
Open, 13.11.2018, Thiruvananthapuram.



С в е т л а н а  Р ы ж а к о в а

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 1 1

Приблизительно 4500 полицейских прибыли в  ближайшие 
населенные пункты, около 1600 полицейских были размеще-
ны на территории самого храма. Кроме того, туда были стянуты 
и  специальные силы быстрого реагирования. Предполагалось, 
что полиция в случае необходимости должна оказывать содей-
ствие женщинам. Ночью с  первого на  второе января 2019 г. 
две женщины, 44-летняя Бинду, преподаватель в  колледже 
и активистка компартии, и 42-летняя Канака Дурга в сопрово-
ждении нескольких полицейских начали восхождение на  Ша-
барималу. Рано утром, около 3:45, они добрались до  святы-
ни Айяппы. Они зашли через служебный вход, посетили храм, 
где тогда было очень мало посетителей, и  вскоре удалились. 
Главный министр штата Керала Пинарайи Виджайян подтвер-
дил, что женщины действительно посетили храм. Он также 
сказал, что полиция должна обеспечивать безопасность всем 
посетителям святыни. Тем временем храм закрыли на  полто-
ра часа для очищения, что было оценено министром штата 
Е.П. Джайяраджаном как «неподчинение суду», поскольку «не-
прикасаемость находится вне закона». Однако снова разгоре-
лись протесты, представители BJP размахивали черными фла-
гами, организовали марш протеста в столице штата. Активист 
BJP Рахул Ейшвар заметил, что женщины, активистки гендер-
ного равенства,  — неверующие, и  их  цель не  почитание бога, 
а осуществление «секулярного святотатства» (secular disregard) 
в  отношении храма. Впоследствии, по  сообщениям в  прессе, 
Канака Дурга подверглась жесткому остракизму и была изгна-
на из семьи24. 

Даже в  столь отдаленных от  Шабарималы городах Кералы 
как Касаргод, и в других, перекрывалось движение транспорта. 
Десятки тысяч женщин создавали живую цепь по дорогам шта-
та в знак протеста против женщин, желающих получить доступ 
в  храм. К  суду апеллируют обе стороны конфликта. При этом 
трудно представить себе решение суда, которое удовлетворило 
бы все стороны, вовлеченные в эту проблему. 

24.	 “Kerala: Kanaka Durga, who entered Sabarimala temple, forced to stay at shelter home 
after family disowns her”, Times of India. 23.01.2019 [https://www.timesnownews.
com/india/article/kanaka-durga-sabarimala-family-disowns-refuses-to-let-her-enter-
house-shelter-home-one-stop-centre-kerala-supreme-court-of-india-lord-ayyap-
pa/352396, accessed on 13.09.2019].



V a r i a

2 1 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Айяппа: история мифа и специфика культа

Культ бога Айяппы сочетает нескольких мифов и  легенд, и  это 
смешение иногда и  отчасти кажется искусственным, подобным 
коллажу, однако имеет свою логику25. 

В истории формирования культа можно выделить по меньшей 
мере два слоя. Первый  — это Айяппа как локальный герой, бо-
жество или обожествленный человек, охотник и/или воин. Вто-
рой — это Айяппа как брахманическое божество, сын, по разным 
сведениям, рожденный случайно или целенаправленно от  двух 
главных индуистских богов  — Шивы и  Вишну в  облике соблаз-
нительницы Мохини; здесь его главная задача состояла в победе 
над демоницей в облике буйволицы Махиши, или Махишасури. 

Иконография изображает Айяппу как молодого прекрасного 
юношу с колокольчиком на шее, восседающего на тигре, или как 
охотника с  луком и  стрелами, или как воина с  мечом. На  Шри-
Ланке Айяппу изображают едущим на белом слоне. Идол Айяппы, 
установленный в храме Шабарималы, высотой в два с половиной 
фута, сделан мастерами из Ченганнура из сплава пяти металлов 
(панчалоха); он изображает бога в йогической позе утакатаса‑
на с  коленями, охваченными поясом, как обычно делали аске-
ты во время медитации. Его правая ладонь изображает жест чи‑
намудра (два из  значений которого «время» и  «единство души 
и  высшего Брахмана»), левая отведена в  сторону в  позе долаха‑
ста. На его лбу — священный знак, тилак, вишнуитского типа, 
на шее — колокольчик. 

В  силу ограниченного пространства статьи мы не  можем по-
дробно изложить сложный и многосоставный миф об Айяппе; об-
ратимся только к некоторым его мотивам, имеющим прямое от-
ношение к нашему сюжету.

25.	 Это отмечает большинство исследователей культа, а  именно: Daniel, E.V. (1984) 
Fluid Signs: Being a Person the Tamil Way. Los Angeles and London: University of 
California Press; Kjaerholm, L. (1986). “Myth, Pilgrimage, and Fascination in the Ai-
yappa Cult: A View from Fieldwork in Tamilnadu”, in A. Parpola, B.S. Hansen (eds) 
South Asian Religion and Society, pp. 132–133. London: Curzon Press; Younger, P. 
(2002) Playing Host to Deity: Festival Religion in the South Indian Tradition. New 
York, London: Oxford University Press; Sekar, R. The Sabarimalai Pilgrimage and 
Ayyappan Cultus; Sikand, Y. (2003) Sacred Spaces: Exploring Traditions of Shared 
Faith in India. New Delhi: Penguin Books; Wilson, E. (2016) “Outward Bound with 
Ayyappan: Work, Masculinity, and Self-Respect in a South Indian Pilgrimage Festival”, 
Religion and Gender 6(1): 118–136; а также известный писатель, мыслитель и лек-
тор Сунил П. Илаидом (Sunil P. Elayidom).



С в е т л а н а  Р ы ж а к о в а

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 1 3

История Айяппы не встречается ни в одной из главных пуран, 
мифологических повествованиях о богах и их культах, равно как 
и  других эпических текстах индуизма. Главными источниками 
его биографии оказываются устные мифы и легенды, известные 
по народным песням на языке малаялам из Кералы и на языке 
каннада в районе Кодагу (Кург) штата Карнатака. Определенная 
дистанция ощутима между брахманическими культами Кералы 
и  культом Айяппы26. Единственный санскритский текст, повест-
вующий историю Айяппы как брахманического божества, это со-
чинение XIX в. «Шри Бхутанатхопакхьянам»27. Здесь говорит-
ся, что Айяппа появился на свет в результате союза богов Шивы 
и  Вишну в  облике соблазнительницы Мохини, был усыновлен 
царем Пандалама, совершил подвиг убийства демоницы Махи-
ши, пригнал из  леса стаю тигров (его мачеха просила принести 
тигриного молока для исцеления), а  затем покинул дом и  путе-
шествовал, сопровождаемый мужским братством. В конце своей 
земной жизни он растворился в священном идоле Шашты на вер-
шине горы Шабарималы. 

И мифология, и культ Айяппы многослойны. Канадская иссле-
довательница, тамилка Радхика Секар находит связь этого бога 
даже с  образами якшей, о  чем, по  ее мнению, могут свидетель-
ствовать некоторые его храмы, сооруженные в  виде платформы 
вокруг дерева, наличие колокольчика в облике бога28, а также его 
умение исцелять от оспы и обеспечить процветание29. Очевидно, 
что существенной здесь является тема бога-охотника, который до-
минирует в мифах. Айяппа в определенной мере похож на другое 
божество дравидийского Юга Индии, а именно Айянара; у Айяп-
пы в храме, расположенном неподалеку от Шабарималы, Ачанко-
вил Шри Дхармашашта есть две жены, Пурна и Пушкала, и сын 
Сатьяка. В  районе Кодагу, по-видимому, очень близким Айяп-

26.	 Это отмечал уже П.Т. Томас: «Позднее брахманы восприняли этого бога в  свою 
систему и придали ему определенное, хотя и вторичное значение; чтобы добить-
ся расположения местных» (Thomas, P.Th. (1973) Sabarimalai and its Sastha: An 
Essay on the Ayyappa Movement, p. 43. Bangalore, India: The Christian Institute for 
the Study of Religion and Society).

27.	 См. об этом подробнее: Sekar, R. (1992) The Sabarimalai Pilgrimage and Ayyappan 
Cultus, p. 15. Delhi: Motilal Banarasidass Publishers. 

28.	 Якши с колокольчиками, т.н. гхантика якши, действительно, составляют особую 
тему в  иконографии и  мифологии этих полубожественных персонажей. Однако 
колокольчик может иметь и иной смысл, нести иную символику. Sekar, R. The Sa‑
barimalai Pilgrimage and Ayyappan Cultus, p.73.

29.	 Ibid, p. 22, 42. 



V a r i a

2 1 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

пе выступает бог Шартаву, охотник-воин, сопровождаемый со-
баками. Некоторые исследователи сравнивают Айяппу и  с  Буд-
дой30, на  основе того, что оба именуются Шаста (Шашта, то  же 
что Шастра, «учитель», «ученый»), оба защитники справедливо-
сти и закона, дхармы, оба предаются определенной аскезе и йоги-
ческим практикам, оба максимально расширили круг своих адеп-
тов, и к обоим посредством определенной формулы обращаются 
за  защитой  — шаранам, которая оказывается также способом 
преодоления земного эго. Цари Пандалама, согласно ряду дан-
ных, покровительствовали и  буддийской общине. Однако Айяп-
па прежде всего — бог-воин и охотник, что резко контрастирует 
с  Буддой, само воплощение которого несло милосердие ко  всем 
живым существам, особенно к  животным. Существует даже ле-
генда, гласящая, что Айяппа  — брат святого апостола Иоанна31. 
Наконец, определенная связь у  Айяппы имеется, как оказывает-
ся, и с Рамой: окрестности Пампы и гора Шабари являются про-
странством действия некоторых сюжетов «Рамаяны»32. 

Примечательны два других почитаемых священных персонажа, 
тесно связанных с Айяппой: Вавар, мусульманин, первоначально — 
бандит или пират, противник, но затем друг и сподвижник Айяп-
пы33, и Маликаппураттамма (буквально — «мать, живущая за пре-
делами усадьбы») — невеста, предполагаемая супруга, или невеста, 
находящаяся в состоянии ожидания. Мечеть, напоминающая так-
же и  гробницу святого, даргах, расположена в  комплексе храма 
на  Шабаримале и  функционально и  структурно похожа на  хра-
мы индуистских богов-защитников и  хранителей, сопровождаю-
щих главного почитаемого бога или богиню. Храм, посвященный 
«вечной невесте», ее пида пратиштха («священное место воссе-
дания») и покрытый золотым напылением идол (и установленный 
после пожара в  1952 г.) находится в  непосредственной близости, 
слева от саннидханам, главного храма Айяппы на Шабаримале. 

Культ Айяппы как на  уровне мифа, так и  ритуала не  является 
монолитным; он впитал в себя ряд локальных мифологических сю-
жетов, образов и практик, шиваитских и вишнуитских, а возможно 

30.	 Thomas, P.Th. Sabarimalai and its Sastha: An Essay on the Ayyappa Movement.
31.	 Sikand, Y. Sacred Spaces: Exploring Traditions of Shared Faith in India, p. 23.

32.	 Thapar, R. (2000) “A Historical Perspective on the Story of Rama”, in Thapar, R. Cul‑
tural Pasts: Essays in Early Indian History. New Delhi: Oxford University Press.

33.	 Khan, D.-S. (2013) “Vavar Swami: A Hindu-Mislim Saint of Kerala”, in E.F. Kent, 
T.R. Kassam (eds) Lines in Water: Religious Boundaries in South Asia, p. 78. Syracuse, 
New York: Syracuse University. 



С в е т л а н а  Р ы ж а к о в а

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 1 5

и разделяет некоторые общие черты с ранним буддизмом. Брахман-
ские признаки в нем сочетаются с множеством аспектов, противо-
стоящих брахманическому миру: в ряде храмов Айяппе приносят 
как подношение алкоголь и невегетарианскую пищу, посетителями 
всех храмов Айяппы и теми, кто проводит обряд инициации адеп-
тов, гурусвами, являются люди любых каст и даже люди, придер-
живающиеся других религий, мусульмане и христиане. Кроме того, 
как защитники Айяппы, его дварапалы, почитаются и  Каруппа-
свами, и Кадуттасвами — последний из них это человек из относи-
тельно низкой касты ежава (они занимаются сельским хозяйством 
и некоторыми ремеслами), ему тоже ставят храмы как хранителю 
главной святыни34. С  одной стороны, Айяппу почитают как мест-
ного героя, обитателя холмов и  джунглей, охотника, окруженно-
го зверями, а также как защитника от бандитов и грабителей (что 
особенно актуально для торговцев), как выдающегося воина, хра-
нящего справедливость и имеющего силу сокрушать тех, кто имеет 
власть, но  не  соблюдает нормы морали. С  другой стороны, Айяп-
па  — общеиндуистский бог, объединяющий различные направле-
ния индуизма, вишнуизм и шиваизм, а также уподобляется богине 
Дурге, она же Махишасурамардини: оба имеют историю чудесного 
рождения (он родился от двух главных культовых мужских богов, 
она была создана усилиями многих богов), оба сразились с демона-
ми в облике буйвола/буйволицы, наконец, обратим внимание на то, 
что ваханами, ездовыми животными обоих, оказываются тигры. 

При исследовании культа Айяппы необходимо учесть фактор 
пространства и  социальные особенности Кералы. Жесточайшая 
кастовая система, сложившаяся здесь, которую еще Свами Виве-
кананда называл «сумасшедшей» и  активно критиковал, пред-
полагала твердое разделение каст и подкаст; ряд каст считались 
не  просто «неприкасаемыми», но  даже «невидимыми»: один 
взгляд на их представителей способен был «осквернить» тех, кто 
стоял выше по социальной иерархии. Керала считается «землей 
богов», брахманские семьи здесь становились землевладельца-
ми, здесь строились важные и крупные храмовые комплексы об-
щеиндуистских богов, прежде всего Вишну (Падманабхасвами) 
и Кришны (Гурувайюр). Согласно пураническому мифу, сам бог 
Вишну даровал Кералу брахманам: его аватара, Парашурама, со-
здал ее, отвоевав у океана. 

34.	 Khan, D.-S. “Vavar Swami: A Hindu-Mislim Saint of Kerala”, p. 83. Примечательно 
также, что имя Дхармашашта относят и к Сканде (он же Картиккея, Муруган).



V a r i a

2 1 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Местные боги, как считается, а также и культ Будды, слились 
с брахманическими традициями и представлениями, однако, ви-
димо, возможен и путь назад, к «дебрахманизации» культов. Так, 
в  1980-е  — начале 1990-е гг. возникла и  усилилась интерпрета-
ция Айяппы как исключительно регионального бога, имеющего 
дравидийское происхождение и идентичность35. Однако жрецами 
храма по сей день являются брахманы намбудири, которые обла-
дают особым статусом в местной кастовой иерархии, и их проис-
хождение считается принципиально иным, чем у других каст. Есть 
даже версия, что сама популяризация этого культа в  1950-е  гг. 
была особым совместным проектом представителей каст намбу-
дири и наяров с целью перенаправить денежные потоки и палом-
ническую активность, снизив растущий культ Муругана, согласно 
мифу, брата Айяппы36. Свою роль в  популяризации Айяппы сы-
грала и открытость в отношении иноверцев: активное участие му-
сульман и христиан расширило ряды адептов. 

Паломничество на  Шабарималу: мужской кодекс 
и женский вопрос

Важнейшим способом почитания Айяппы является соблюде-
ние 41-дневного поста, сопровождаемого принятием ряда обетов 
и следования определенным предписаниям, когда люди, адепты, 
уподобляются богу. Они на время оставляют свои обычные заня-
тия, облачаются в  черную одежду, объединяются в  паломниче-
ские группы и  совершают ятру  — паломничество, кульминаци-
ей которого становится посещение храма на горе Шабаримала37. 

Дни поста и  паломничества совершаются в  память о  лесных 
путешествиях Айяппы, которые он проделывал в компании пре-
данных ему воинов, пребывавших в  атмосфере мужского брат-
ства38. Поэтому и  адепты бога ведут аскетический образ жизни, 
стремятся к максимальной простоте во всем: носят одноцветную 

35.	 “Local religious rituals were crushed by Brahmins in Sabarimala”. Interview with Lek-
shmy Rajeev, Open, 5.11.2018, p.36–37.

36.	 Clothey, F. “Theogany and Power in South India: Clues from the Aiyappan Cult”. 

37.	 В  настоящее время известны и  многие послабления. Так, некоторые верующие 
не  могут оставить работу и  соблюдать все требуемые правила. Они ограничива-
ются частичным принятием обетов. 

38.	 Vaidyanathan, K.R. Pilgrimage to Sabarimalai. P. 49–68. См. исследование муже-
ственности и  ее культурным контекстам в  Южной Индии: Osella, C., Osella, F. 
(2006). Men and Masculinities in South India. London: Anthem Press.



С в е т л а н а  Р ы ж а к о в а

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 1 7

одежду, почти всегда черную (иногда и другого цвета, например, 
шафрановую, но  всегда  — одноцветную), принимают простую 
пищу, не стригутся и не бреются, не занимаются мирскими дела-
ми, соблюдают строгий целибат. Формула прибежища шаранага‑
та, которую они постоянно повторяют в ходе этих дней, «Свами 
шаранам Айяппа», означает отказ от собственного эго, подчине-
ние своей личности богу. 

Возможно, корни этой традиции лежат в  архаической муж-
ской инициации39; Айяппа мифологического повествования каж-
дым своим действием учит идеям мужского братства, объеди-
ненного едиными духом, целями, находящимися за  пределами 
комфортной мирской жизни, идеям справедливости, мужествен-
ности и верности, а также и тому, как противопоставить себя же-
ланиям женщин. Интересно, что в настоящее время, когда в это 
паломничество ходят люди, малаяли, живущие за пределами Ин-
дии и  ведущие совершенно иной образ жизни,  — в  частности, 
офисные сотрудники стран Персидского залива и  особенно Ду-
баи, — культ Айяппы тоже играет для них роль своего рода воз-
вращения к родной культуре, социальной терапии и радикальной, 
хотя и временной, перемены образа жизни40. 

Все это привязано к  календарю: обеты принимаются и  по-
священие проводится в  первый день месяца карттик (середи-
на ноября), а посещение храма происходит во время мандалапу‑
джи в  месяц маркажи41  — примерно с  15 ноября до  26 декабря, 
и в самый священный период года, во время празднования мака‑
равилакку или Макара санкранти (14–15 января; прохождение 
Солнцем тропика Козерога, а также сельскохозяйственный празд-
ник сбора урожая). В  этот день на  Шабаримале происходит два 
чуда: вечером в северо-западном направлении начинает светить 
свет, который все адепты считают воплощением самого Айяппы, 
а днем два человека приносят шкатулку с золотыми украшениями 
бога, которая хранится в доме царской семьи из Пандалама при-

39.	 Younger, P. (2002) Playing Host to Deity: Festival Religion in the South Indian Tra‑
dition, pp. 20–21. New York, London: Oxford University Press. 

40.	 Wilson, E. “Outward Bound with Ayyappan: Work, Masculinity, and Self-Respect in a 
South Indian Pilgrimage Festival”. Вильсон отмечает также, что еще одной целью 
участия в  паломничестве оказывается желание завести деловые связи и  контак-
ты. 

41.	 Месяц маркажи, длящийся примерно с 15 декабря до 13 января, считается особен-
но неблагоприятным и  крайне опасным: в  это время, согласно верованиям, от-
крыты пути между миром живых и мертвых.



V a r i a

2 1 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

мерно в  18 км от  храма. Считается, что несущих шкатулку адеп-
тов сопровождает большая птица, манифестация Гаруды. Кроме 
этих дней храм Айяппы здесь открыт для посещения только в те-
чение первых пяти дней каждого месяца календаря народа ма‑
лаяли, а также на праздник Махавишва санкранти, 14 апреля, ка-
лендарный новый год. 

Паломничество начинается с  маладхарам  — возложения че-
ток из  семян рудракши на  шею адепта его учителем, гурусва‑
ми. Это должно совершаться в  первый день месяца карттик (се-
редина ноября). Затем следует ирумуди кеттал — завязывание 
особой поклажи, которую паломник несет на голове. В переднем 
узле, мунмуди, кладут подношения (главное — кокос, символ тела 
адепта, из  которого сцежено молочко, и  который наполнен очи-
щенным топленым маслом, гхи, символизирующим душу), зад-
ний, пинмуди, заполняют личные вещи. После короткого обря-
да посвящения паломники совершают три поворота вокруг своей 
оси и  выходят из  дома, иногда спиной вперед. После этого до-
машние с  ними больше не  разговаривают, считается, они пере-
шли в  иное пространство бытия. С  этого момента их  называют 
«айяппанами» или «свами»: они уподобляются богу. Некоторые 
черты посвящения подобны похоронным обычаям; действитель-
но, раньше существовала реальная опасность гибели во время пу-
тешествия по джунглям. До того как отправиться в храм на Шаба-
римале, адепты посещают ряд других храмов на своем пути. 

Важнейшим элементом храмового комплекса являются 18 сту-
пеней, которые, как считается, сделал сам божественный архи-
тектор Вишвакарман, и по которым «айяппаны» восходят во вну-
тренний дворик храма, в шриковил. Известно несколько версий, 
что означает число 18; как правило, его связывают со структурой 
Махабхараты и с длительностью битвы на Курукшетре. Эти ступе-
ни, однако, действительно, пожалуй, старейшая храмовая струк-
тура; дело в том, что на протяжении XX в., а возможно и раньше, 
храм подвергался вандализму и  был неоднократно перестроен, 
в последний раз — после серьезного пожара 1953 г. 

Около главного храма, саннидханам, «святой обители», нахо-
дятся храмы Ганеши и Муругана, других сыновей Шивы и братьев 
Айяппы, а также богини Малы не вполне ясного происхождения 
и свойства. К северо-западу расположены храмы Маликаппурат-
таммы, храм наваграха — девяти планет, и святыни змеиных бо-
жеств, нагов — Нагаякши и Нагараджи, которые особенно почи-
таются местными племенными жителями. Неподалеку находится 



С в е т л а н а  Р ы ж а к о в а

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 1 9

и палли Вавара-свами (то ли мечеть, то ли даргах, и то и другое — 
не очень точно); сюда паломники приносят в качестве подноше-
ния камфару, а  также пепел и  перец, символика которых в  дан-
ном случае не  очень ясна. Возможно, перец связан с  арабской 
торговлей пряностями морскими путями. Мауви  — служители 
этой святыни  — происходят из  семьи Мусалиар, как считается, 
потомков самого Вавара. 

Даршан, созерцание статуи бога, всегда очень короткий. Од-
нако паломники проводят в  пространстве храмового комплекса 
некоторое время, здесь есть и  весьма простые места для ночле-
га с общими душевыми и туалетами, и даже чуть более комфорт-
ный гостевой дом. Паломники совершают ряд обрядов; могут 
быть и  экстатические пляски около храма Маликаппураттам-
мы. Завершает посещение спуск по 18 ступеням, и далее — спуск 
с горы, что занимает обычно чуть более часа. Вернувшись домой, 
паломник разбивает кокос на пороге, снимает гирлянду, стрижет-
ся и  бреется, меняет одежды, раздает освященную пищу домо-
чадцам; как правило, за  этим следуют несколько дней активно-
го общения, соседи и знакомые стремятся посетить дом человека, 
только что завершившего паломнический цикл: считается, бла-
годать струится от его тела, которое в течение многих дней несло 
в себе сущность бога. 

Итак, и  миф, и  паломническая практика культа Айяппы сви-
детельствуют о  центральном значении мужского кодекса: этот 
бог или обожествленный герой имеет отчетливо мужскую иден-
тичность с явными признаками мужской инициации. Тем не ме-
нее, нельзя сказать, что женская тема, как и тема сексуальности, 
отсутствует в истории Айяппы, об этом свидетельствуют его про-
тивостояние с приемной матерью; его битва с демоницей-буйво-
лицей Махиши (из ее поверженного тела выходит Лила, которая 
в своей земной жизни была наполнена эротическим желанием42); 
его отношения с его невестой «в состоянии ожидания» Маликап-
пураттаммой; а  также с  еще одним не  вполне ясным женским 
персонажем Малой. Интересно, что в  храм Айяппы Ачанковил 
Шри Дхармашашта (около 30 км от Шабарималы) бог почитает-
ся женатым, с двумя женами Пурной и Пушкалой, и сыном Сать-

42.	 Анализ структуры мифа, противоречие и парадоксы противостояния и взаимосвя-
зи эротизма и аскетизма см.: Sahi, J. (1980) The Child and the Serpent. New York, 
London: Routledge and Kegan Paul.



V a r i a

2 2 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

якой, и женщины сюда вхожи, как и в сотни других храмов Айяп-
пы по Южной Индии и не только. 

Более того: одной из  важнейших заслуг, которую стремятся 
получить «айяппаны», адепты бога, оказывается обретение муж-
ской силы, выражающейся в  способности производить потом-
ство. Это подчеркивает в своем исследовании и Элизабет Уилсон: 
по  сей день институт паломничества на  Шабарималу выполня-
ет функцию своего рода мужской инициации, помогает мужчи-
нам испытать себя и преодолеть трудности, получить опыт жизни 
в  аскетических условиях, укрепить свою мужскую идентичность 
в  обстановке социальной неуверенности, размытия гендерных 
и прочих социальных границ43. 

Таким образом, период соблюдения строгих обетов, среди ко-
торых одним из  главных считается воздержание (идеальный 
образец которого демонстрирует сам бог), оказывается отнюдь 
не вечным, но временным и отчетливо функциональным: все эти 
усилия нужны именно для концентрации и укрепления мужской 
сексуальности. В культе Айяппы сочетаются обе формы проявле-
ния сексуального начала, экстровертизация и  интровертизация 
шакти. Айяппа, как оказывается, объединяет в себе эротические 
и аскетические черты44.

Что же происходило с женщинами-адептами Айяппы, и какова 
история их посещения и/или непосещения храма на Шабаримале? 

Известно, что на  протяжении всей документированной исто-
рии храма, особенно до 1990-х гг., женщины посещали этот храм, 
как и большинство других храмов Айяппы. Об этом сообщает из-
вестный местный писатель Н.С. Мадхаван45. Т.К.А. Наир, совет-
ник и  секретарь бывшего премьер-министра Индии Манмохана 
Сингха, вспоминал, что его обряд первого кормления твердой пи-
щей (на малаялам: чоруну; санскр. аннапрашна) в 1940-е гг. про-
ходил в этом храме, и он лежал на коленях своей матери, которая 
была безусловно фертильного возраста. Администрация храма 
выдавала квитанции об оплате этой церемонии, в которой всегда 
участвовали матери младенцев. Женщины, принадлежащие цар-
ским семьям Траванкора и  Пандалама, периодически посещали 

43.	 Wilson, E. “Outward Bound with Ayyappan: Work, Masculinity, and Self-Respect in a 
South Indian Pilgrimage Festival”. 

44.	 См., в  частности, об  этом: O’Flaherty, W.D. (1973) Asceticism and Eroticism in the 
Mythology of Śiva. London, New York: Oxford University Press. 

45.	 https://twitter.com/NSMlive и другие. 



С в е т л а н а  Р ы ж а к о в а

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 2 1

храм в 1939–1940 гг. Канадская исследовательница тамильского 
происхождения Радхика Секар подробно описывает, как она по-
бывала в паломничестве на Шабарималу в 1986–1987-е гг. Прав-
да, в  своем путешествии она столкнулась с  различными пози-
циями людей в отношении возможности ее посещения: не было 
окончательно ясно, получит ли она доступ. Она находилась в со-
ставе паломнической группы, руководитель которой, по  призна-
нию Радхики, заявил: «хорошо, я принимаю тебя в свою группу. 
Каждый год бог посылает мне испытания. В  этот год  — посла-
на ты, чтобы испытать мое терпение и  преданность ему»46. Ей 
не дали пройти в храм с площадки восемнадцати ступеней, но до-
пустили через северный вход; ее посещение храма не  вызвало 
никаких нареканий и конфликта; ряд обрядов она, тем не менее, 
не увидела в силу запретов. 

Итак, как уже было сказано, главная «проблема» женщины-
паломницы и посетительницы храма состоит в ее фертильности, 
которая подтверждается наличием у нее месячных. Фертильность 
ассоциируется с привлекательностью и несет в себе «угрозу» воз-
можного брака и появления потомства; месячные обладают серь-
езным «загрязняющим» свойством, делающим женщину времен-
но «неприкасаемой» даже для самых близких людей своей семьи. 

Маленькие девочки до 9 лет, взрослые и пожилые женщины, 
формально уже после 50, могут присоединяться к паломническим 
группам. Кроме того, известны случаи участия и  женщин более 
молодых, но имеющих особые причины: например, те, у которых 
была вырезана матка, или если у  них рано началась менопауза. 
Никакой проверки при этом не делается, все остается на совести 
самой женщины. Упомянутую выше Радхику Секар принимали, 
предполагая в ее случае особые обстоятельства, позволяющие ей 
совершать паломничество. 

Женщин-паломниц посвящают точно так же, как юношей 
и мужчин. Их зовут «амма», «мать», и они воспринимаются как 
воплощение не  Айяппы, а  Маликаппураттаммы, его «супруги» 
(хотя и  не  свершившейся, находящейся «в  ожидании»). Айяппа 
в  какой-то  мере оказывается похожим на  своего «старшего бра-
та», Ганешу, которого тоже, с одной стороны, считают соблюдаю-
щим безбрачие и  воздержание, но  с  другой стороны, имеющим 
двух жен, Буддхи (или Ридхи, буквально «интеллект, проница-
тельность») и Сиддхи («сверхобычные способности»). 

46.	 Sekar, R. The Sabarimalai Pilgrimage and Ayyappan Cultus, p. 110.



V a r i a

2 2 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Однако нужно признать, что женщин-паломниц, посещавших 
Шабарималу, всегда было немного. Прежде всего, причиной тому 
была малая популярность самого храма и  культа и  трудности 
в преодолении пути к нему. Судьи Верховного суда Индии осенью 
2018 г., изучив документы, сделали вывод: видимо, до 1990-х гг. 
было только некоторое ограничение посещения этого храма жен-
щинами, полного же запрета не было; при этом массового посеще-
ния этого храма женщинами тоже не было, и это предопределя-
лось не религиозными причинами и мифом, а скорее физической 
удаленностью и другими «нерелигиозными причинами»47. 

Рост культа и популярности храма начались после его отстрой-
ки в результате пожара 1953 г. И уже в 1955–1956 гг., Travankor 
Dewaswom Board, орган, контролирующий администрацию хра-
ма, выпустил два указания о  запрете женщинам между 10 и  55 
годами посещать храм, мотивируя это тем, что присутствие здесь 
женщин детородного возраста противоречит «фундаментально-
му принципу, лежащему в  основе пратиштхи  — установления 
обычаев и  норм данного храма». Исключение женщин  — то  ли 
фертильного возраста, то ли только во время месячных — из по-
сетителей храма формально произошло в  1965 г., согласно озву-
ченному пункту 3b в  Правилах посещения публичных храмов 
Кералы (Kerala Hindu Public Places of Worship Authorisation of En‑
thry Rules). Это правило предостерегало от входа в храм «женщин 
в  такое время, когда они по  обычаю не  должны входить в  про-
странство публичного служения». Похожий запрет был повто-
рен и в 1972 г. 

Однако на деле женщин, желавших посетить храм, до 1990-х гг., 
как правило, не  останавливали. Так, в  1986 г. здесь проходи-
ли съемки тамильского фильма «Верующие не  пропадут!» с  ак-
трисой Джаяшри, танцующей на  фоне знаменитых 18 ступеней. 
В ряде случаев женщины моложе 50 лет посещали храм. В 1991 г., 
однако, в Высоком суде Индии (High Court) рассматривалось одно 
дело, которое внесло некоторую ясность в рыхлую ситуацию с за-
претом. Истец, некий С. Махендран, жаловался на молодых жен-
щин, которые возносили в  храме Шабарималы свои молитвы, 
и  особенно критиковал церемонию первого кормления рисом 
внучки бывшего сотрудника храмового комитета. Бабушка этой 
девочки ответила, что ограничения на вхождения сюда женщин 
накладывались только во время высокого паломнического сезона, 

47.	 Karat, B. “Driven by notion of purity and impurity”, The Hindu. 26.10.2018.



С в е т л а н а  Р ы ж а к о в а

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 2 3

а в другое время — никогда. Всегда в первые пять дней каждого 
из месяцев календаря малаяли храм был открыт для всех, и имен-
но в это время проводилась аннапрашна, за которую храмовый 
комитет брал определенную плату и о чем выдавал квитанции. 

Судья К.Б. Марар в Высоком суде Кералы (Kerala High Court) 
от своего имени и имени судьи К. Парипурнама писал, что, по сло-
вам свидетелей и жреца-тантри, запреты посещения храма жен-
щинам фертильного возраста все же имелись. Однако, согласно 
многим воспоминаниям48, запреты касались деталей посещения 
храма и  поведения, но  что сами жрецы не  препятствовали жен-
щинам приходить во время неурочного, не-паломнического сезо-
на, т. е. не во время главных праздников. Однако в 1991 г. судьи 
встали на сторону храмового комитета, девасвома, и ужесточили 
ситуацию, наложив запрет на посещение женщинами фертильно-
го возраста храма вообще. 

Что касается осмысления этого запрета, то Радхика Секар, упо-
мянутая выше, дает два объяснения. Во-первых, мотив заботы 
о женщинах и заботы о безопасности всей паломнической группы. 
Ранее это был тяжелый путь, около 30 км по  джунглям, напол-
ненным дикими зверями, которые могли учуять запах менстру-
альной крови. Во-вторых, культовый смысл: считается, что адепт 
на 41 день вбирает в свое тело бога Айяппу; когда у женщины на-
чинаются месячные, ее тело просто не будет соответствовать ри-
туальному требованию49. 

Итак, перед нами — весьма неоднозначная ситуация. Как осо-
бенности культа, так и  многослойность мифа могут обосновать 
разные точки зрения на  справедливость и  легитимность как до-
пуска, так и недопуска женщин к святыне. 

Интерпретации казуса Айяппы: религия, общество 
и право в Индии 

С  октября 2018 г. ни  одна газета и  общественно-политический 
журнал Индии не  выходили без более или менее пространной 
информационной заметки о  новостях по  случаю Шабарималы. 
Специальный номер журнала Open от 5 ноября 2018 г. опублико-

48.	 См.: Memoir of the Survey of the Travancore and Cochin States, by lieutenents Ward 
and Conner. Bombay: Survey of India, 1893–1901. Vol. 1–2. 

49.	 Sekar, R. The Sabarimalai Pilgrimage and Ayyappan Cultus.



V a r i a

2 2 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

вал три статьи с разными точками зрения на проблему50. Интер-
нет полон дискуссиионных площадок. Обобщая высказываемые 
взгляды, можно увидеть две позиции, на  основе которых и  раз-
ворачиваются споры. 

Первая позиция состоит в  том, что недопущение в  храм жен-
щин фертильного возраста  — это местная традиция, основан-
ная на  особенностях данного культа, представлениях об  Айяп-
пе и его образе жизни. Правила, принятые здесь, нужно уважать. 
Особенно твердо и  даже жестко этой позиции придерживают-
ся правые политические организации, активист и  руководитель 
организации «Айяппа Дхарма Сена» Рахул Ейшвар (Rahul Eas‑
war). Первоначально в его словах даже находили призывы к на-
силию, но  потом он смягчил свои формулировки и  начал апел-
лировать к образу Махатмы Ганди: «Мы будем действовать путем 
Ганди, путем ненасильственного сопротивления. Сотни предан-
ных Айяппе лягут на  дороге, ведущей к  храму, если Трупти Де-
саи вознамерится его посетить»51. Один из индийских министров, 
Смрити Ирани, также в  целом придерживается этой позиции; 
в  беседе с  журналистами она посоветовала женщинам призна-
вать свою «нечистоту» в  период месячных52. Известный поли-
тик и писатель Шаши Тхарур высказал мнение, что абстрактные 
нормы конституционных принципов должны пройти проверку 
на  их  приемлемость, одобрение обществом53 и, по  его мнению, 
пока не  стоит спешить с  допущением женщин любого возраста 
на  Шабарималу; это вызвало резкую критику со  стороны музы-
канта Т.М. Кришны54. Сходную точку зрения высказал и Нирупа-
ма Менон Рао, бывший секретарь иностранных дел Индии; крат-
ко его идею можно выразить так: «суд не должен лезть туда, куда 
политики боятся сунуть голову»55. 

50.	 Shoba, V. “Among the believers”, Open, 5.11.2018, pp. 28–34; Shahina, K.K. “A Trek 
Too Far”, Open, 24.10.2018; Ramesh, P.R. “The wages of selective secularism”.

51.	 Karat, B. “Driven by notion of purity and impurity”. Трупти Десаи упоминалась выше 
как одна из ключевых активисток. 

52.	 Ibid. Она уточнила, что, в частности, она происходит из индуистской семьи, но бу-
дучи замужем за зороастрийцем, она никогда не требовала допустить себя в храм 
огня. 

53.	 Буквально: «Abstract notions of constitutional principle also have to pass the test of 
societal acceptance». 

54.	 Krishna, T.M. “Sabarimala, and the quest for equality”, The Hindu, 16.11.2018.

55.	 Hegde, S. “A Question of Writ”. 



С в е т л а н а  Р ы ж а к о в а

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 2 5

Согласно второй позиции, ограничение доступа женщин 
на Шабарималу — высокомерная практика высших каст, которая 
поддерживается нынешней администрацией храма и  рядом по-
литических партий во имя «традиции», но которая подобна дей-
ствовавшему ранее запрету людям низких каст входить во многие 
индуистские храмы. Борьба за  преодоление этого запрета необ-
ходима, она подобна борьбе за  запрет сати  — сожжения вдовы 
на погребальном костре покойного супруга, детских браков, за от-
крытие возможности женщинам наследовать имущество и  т. д. 
Подчеркивается, что запрет приходить на  Шабарималу женщи-
нам имеет не  столько религиозную причину, сколько социаль-
ную, и  коренится в  брахманических текстах, в  «Законах Ману», 
где в  единую категорию входит «нечистота» женщин, неприка-
саемых, трупов, рожениц и т. п. 

Все чаще и чаще можно услышать мнение, что культ Айяппы 
в основе своей — небрахманский, что Айяппа — местное божество, 
а его культ был «экспроприирован» брахманами, тогда как изна-
чально ему в принципе чужды сегрегация и эксклюзивизм. Осо-
бенно ярко это представлено в  работах писательницы Лекшми 
Раджив56. Представление о  «девственности» бога, согласно этой 
точке зрения, — тоже изобретение брахманов и не соответствует 
«реальному» нраву Айяппы. В разной аргументации и с разными 
акцентами этой позиции придерживаются известный писатель 
и  мыслитель Сунил П. Илаидом57, член коммунистической пар-
тии, а в прошлом и член парламента «Раджья сабха» Бринда Ка-
рат, а  также уже упомянутый музыкант Т.М. Кришна. Они весь-
ма критически настроены по отношению к сторонникам запрета, 
уподобляют его «кастеизму» и прочим формам общественной се-
грегации. Т.М. Кришна выразился в том духе, что 

если желания Айяппы приводят к  несправедливому ограничению 
доступа в храм женщин с 10 до 50 лет, т. е. тех, кто хочет получить 
его благословение, желания самого Айяппы следует игнорировать: 
ведь ключевое понятие индуизма  — бхакти, и  нет ничего выше, 
чем безусловная любовь и преданность. Айяппа должен подчинить-
ся власти бхакти. Философски говоря, решение 28 сентября 2018 г. 

56.	 Rajeev, L. (2016). Attukal Amma: The Goddess of Millions. New Delhi: Element. 

57.	 Nair, P., Elayidom, S.P. “Traditions Are Not Religion... Even Sabarimala Changed Many: 
Sunil P. Elayidom”, Outlook, 22.11.2018 [https://www.outlookindia.com/magazine/sto-
ry/traditions-are-not-religioneven-sabarimala-changed-many-sunil-p-elayi-
dom/300920, accessed on 13.09.2019].



V a r i a

2 2 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

было своего рода выравниванием, упорядочиванием культа, пре-
одолением сложившейся несправедливой практики58. 

С  момента принятия Судом решения в  индийском публичном 
пространстве звучат взаимные обвинения людей, придерживаю-
щихся этих двух позиций. Известные писатели и  общественные 
деятели Кералы подвергаются угрозам и даже нападениям за под-
держку решения Суда. Одним из самых распространенных стало 
обвинение в «антинациональной» позиции. Но остается вопрос: 
какая из двух позиций может называться «антинациональной»? 

Журналист П.Р. Рамеш указывает на  наличие в  казусе Айяп-
пы такого феномена как «избирательный секуляризм»59. Дей-
ствительно, ведь источник проблемы в значительной мере связан 
с содержанием самого понятия «индуизм»: с одной стороны, он 
принципиально многообразен и  многоукладен, а  с  другой  — го-
сударство с неизбежностью стремится его унифицировать и стан-
дартизировать. Поскольку речь идет об  «индуистах» вообще, 
то  и  в  судебной казуистике, и  в  повседневной практике встает 
вопрос о  «правах верующих», единых для всех (в  данном слу-
чае  — индуистов). В  защиту малых традиций, проявляющихся, 
например, в целой серии альтернативных версий «Рамаяны», по-
стоянно высказываются модернисты, однако, по  мнению Раме-
ша, в  случае с  Айяппой они, сторонники открытия всех храмов 
для всех верующих, призывают по сути дела к унификации всех 
практик.

Заключение

Конфликт вокруг храма на Шабаримале актуализировал несколь-
ко существенных проблем в  религиозной жизни, в  юриспруден-
ции, в  хозяйстве храмовых комплексов, во  взаимоотношениях 
«центра», «региона» и «места» в Индии. Заново были поставлены 
представления о «своем» и «чужом», «уместном» и «неприемле-
мом», «публичном» и «приватном», об «инклюзивизме» и «экс-
клюзивизме». Примечательно, что «девственность», «фертиль-
ность», «месячные» оказываются отнюдь не  личным (частным) 

58.	 Krishna, T.M. “Sabarimala, and the quest for equality”.

59.	 Ramesh, P.R. “The wages of selective secularism”. Нужно отметить, что под секуля-
ризмом в Индии понимается не отделение религии от государства, а скорее над-
религиозность государства, его равно покровительственное отношение ко всем ре-
лигиозным деноминациям.



С в е т л а н а  Р ы ж а к о в а

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 2 7

делом бога или человека; это особые состояния, обладающие са-
мостоятельными онтологическими качествами, они активно об-
суждаются, их  сохранение, потеря или применение (использова-
ние) — дело общественное. 

Спор вокруг Шабарималы снова остро поставил вопрос об авто-
номии религиозных общин, храмов, культов разного уровня под-
чинения и юрисдикции. Действительно, согласно Конституции Ин-
дии, все индуисты должны быть допущены в любой индуистский 
храм, невзирая на касту или пол. Однако наличие весьма сильно 
различающихся религиозных и  культурных практик остается ре-
альностью современной Индии. В  одни храмы можно заходить 
даже в обуви, в другие это невозможно. По-разному решается во-
прос, пускать или нет в храм неиндуистов и людей низкокастового 
происхождения. Особенно сложна в Индии категория приватности, 
как в теоретическом, так и в практическом плане. Границы допу-
стимого и недопустимого во всех смыслах крайне зыбкие.

Возможно, случай с  культом бога Айяппы укрепит необхо-
димость выстроить новый подход к  конституционным правам 
в их применимости к «индуизму» как целому. В споре вокруг Ша-
барималы все стороны занимают непримиримые позиции, и пути 
к  возможному консенсусу пока не  видно. Однако складывает-
ся ощущение, что все вовлеченные в  конфликт стороны, в  кон-
це концов, оказались в выигрыше; символические «ставки» бога 
Айяппы, как и «защитников» и «противников» его «девственно-
сти», очевидно выросли. «Битва» за  Айяппу между сторонника-
ми разных позиций продолжается и, по-видимому, будет продол-
жаться и  далее: слишком серьезны и  важны темы, выявленные 
в  ходе конфликта. Так же как девственность бога здесь не  само-
цель, а  инструмент достижения определенного состояния, точ-
но также сам Айяппа, как мне представляется, оказался удобным 
«рычагом», взявшись за  который можно, по  словам Архимеда, 
сдвинуть все мироздание. 

Библиография / References

Bacchetta, P. (2000) “Sacred Space in Conflict in India: The Babri Masjid Affair”, Growth 
and Change 31(2): 255–284. 

Clothey, F. (1978) “Theogany and Power in South India: Clues from the Aiyappan Cult”, in 
B.L. Smith (ed.) Religion and the Legitimation of Power in South Asia, pp. 1–13. 
Leiden: Brill. 

Sarma, R.Sh. (ed.) (1999) Communal History and Rama’s Ayodhya. 2nd ed. Delhi: Peo-
ple’s Publishing House.



V a r i a

2 2 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Daniel, E.V. (1984) Fluid Signs: Being a Person the Tamil Way. Los Angeles and London: 
University of California Press.

Eschmann, A., Kulke, H., Tripathi, G.Ch. (eds) (1978) The Cult of Jagannath and the Re‑
gional Tradition of Orissa. New Delhi: Manohar.

Jain, M. (2013) Rama and Ayodhya. New Delhi: Aryan Books. 

Jha, K., Jha, D. (2012) Ayodhya: The Dark Night. New Delhi: HarperCollins India. 

Kent, E.F. (2013) Sacred Groves and Local Gods: Religion and Environmentalism in South 
India. New Your: Oxford University Press. 

Khan, D.-S. (2013) “Vavar Swami: A Hindu-Mislim Saint of Kerala”, in E.F. Kent, T.R. Kas-
sam (eds) Lines in Water: Religious Boundaries in South Asia, pp. 78-91. Syracuse, 
New York: Syracuse University. 

Kjaerholm, L. (1986) “Myth, Pilgrimage, and Fascination in the Aiyappa Cult: A View From 
Fieldwork in Tamilnadu”, in A. Parpola, B.S. Hansen (eds) South Asian Religion 
and Society, pp. 132–133. London: Curzon Press. 

Lal, B.B. (2003) “A Note on the Excavations at Ayodhya with Reference to the Mandir-Mas-
jid Issue”, in R. Layton, P. Stone, J. Thomas (eds) Destruction and Conservation 
of Cultural Property, pp. 117–126. New York, London: Routledge. 

Lekshmy, R. (2016) Attukal Amma: The Goddess of Millions. New Delhi: Element. 

Memoir of the Survey of the Travancore and Cochin States, by Lieutenents Ward and Con‑
ner. Bombay: Survey of India, 1893–1901. Vol. 1–2. 

O’Flaherty, W.D. (1973) Asceticism and Eroticism in the Mythology of Śiva. London, New 
York: Oxford University Press. 

Osella, C., Osella, F. (2006) Men and Masculinities in South India. London: Anthem Press.

Osella, F., Osella, C. (2003) “‘Ayyappan saranam’: Masculinity and the Sabarimala Pilgrim-
age in Kerala”, Journal of the Royal Anthropological Institute 9(4): 729–756.

Sahi, J. (1980) The Child and the Serpent. London: Routledge and Kegan Paul.

Sekar, R. (1992) The Sabarimalai Pilgrimage and Ayyappan Cultus. Delhi: Motilal Banar-
asidass Publishers.

Sikand, Y. (2003) Sacred Spaces: Exploring Traditions of Shared Faith in India. New Del-
hi: Penguin Books. 

Srikant, M.C.V. (1998) Sabarimala: Its Timeless Message. Payyanur: Integral Books.

Tarabout, G. (2015) “Religious Uncertainty, Astrology and the Courts in South India”, in 
D. Berti, A. Good, G. Tarabout (eds) Of Doubt and Proof. Legal and Ritual Prac‑
tices of Judgmen, pp. 59–75. Farnham: Ashgate Publishing Ltd. 

Thapar, R. (2000). “A Historical Perspective on the Story of Rama”, in Thapar, Romila (ed.) 
Cultural Pasts: Essays in Early Indian History. New Delhi: Oxford University 
Press.

Thomas, P.Th. (1973) Sabarimalai and Its Sastha: An Essay on the Ayyappa Movement. 
Bangalore, India: The Christian Institute for the Study of Religion and Society. 

Vaidyanathan, K.R. (1978) Pilgrimage to Sabari. Bombay: Bharatiya Vidya Bhavan.

Veer van der, P. (1994) Religious Nationalism: Hindus and Muslims in India. Berkeley, 
Los Angeles, London: University of California Press. 

Wilson, E. (2016) “Outward Bound with Ayyappan: Work, Masculinity, and Self-Respect in 
a South Indian Pilgrimage Festival”, Religion and Gender 6(1): 118–136. 

Younger, P. (2002) Playing Host to Deity: Festival Religion in the South Indian Tradition. 
New York, London: Oxford University Press. 



Виталий Наумкин 

Русский дипломат в вилайете исламских 
святынь в начале XX века 

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2020-38-1-229-260

Vitaly Naumkin

Russian Diplomat in the Vilayet of Islamic Holy Sites in the 
Beginning of the Twentieth Century

Vitaly Naumkin — Institute of Oriental Studies, Russian Academy of 
Sciences (Moscow, Russia). vinaumkin@yandex.ru 

This article endeavors to detect the goals, main tracks and priorities 
of the Russian diplomacy in a vilayet of the Ottoman Empire — Hejaz, 
which hosted major Islamic sanctuaries. Religion and politics were 
tightly interwoven in Russia’s diplomatic activities there. Our analy‑
sis is made at the micro level, through the official correspondence of 
a Russian diplomat, Michail Nikolsky, who in the early 20th centu‑
ry served as a secretary of the Russian Imperial Consulate in Jeddah, 
Hejaz. The article also seeks to examine the influence of the human 
factor, sometimes wrongfully ignored, but always retaining a pow‑
erful presence in real politics. The recent developments indicate that 
even in the hyper-globalization era, despite the triumph of systemic 
institutions, the personification of policy remains a phenomenon of 
a planetary magnitude. The approach followed by the author in this 
article is akin, to a certain extent, to some anthropological models of 
historical research and can be also categorized as a kind of political 
anthropology. The tasks and goals of the Russian diplomacy are de‑
termined as a result of close scrutiny of the perused archival docu‑
ments from the Foreign Policy Archive of the Russian Empire of the 
period of the First Russian Revolution of 1905–1907. Many of these 
documents are unedited. They tend to evoke the sense of déjà vu re‑
minding the Soviet/Russian foreign policy efforts undertaken in He‑
jaz/Saudi Arabia during the Soviet and post-Soviet time.

Keywords: Hejaz, Russian Consulate, Islamic sanctuaries, pilgrim-
age, Vali, Sharif, tribes.

Наумкин В. Русский дипломат в вилайете исламских святынь в начале XX в. // Государство, религия, церковь 
в России и за рубежом. 2020. №1 (38). С. 229–260.

Naumkin, Vitaly (2020) “Russian Diplomat in the Vilayet of Islamic Holy Sites in the Beginning of the Twentieth Century”, 
Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 38(1): 229–260.

2 2 9



V a r i a

2 3 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Из истории российского дипломатического присутствия 
в Хиджазе

ОБЛАСТЬ Хиджаз, в которой расположены главные святы-
ни ислама, в рассматриваемый период была одним из ви-
лайетов — провинций Османской империи. В сезон хаджа 

к этим святыням тогда прибывало от 5 до 16 тысяч паломников 
из  Российской империи и  среднеазиатских ханств1, что в  значи-
тельной мере предопределяло внимание Санкт-Петербурга к этой 
области. В  1890 г. Российская империя открыла в  Хиджазе свое 
консульство. 

Задачей данной статьи является анализ целей, основных на-
правлений и приоритетов деятельности российской дипломатии 
в Хиджазе по документам из Архива внешней политики Россий-
ской империи, относящихся к  начальному периоду первой рус-
ской революции 1905–1907 гг. Статья посвящена исследованию 
именно деятельности российской дипломатии в Хиджазском ви-
лайете в данный период, а не проблем хаджа, о котором написана 
огромная масса трудов, или внутренней ситуации в этой области, 
что предопределяет исключительную узость историографической 
базы статьи. 

Анализ показывает, как тесно в работе российских дипломатов 
сплелись политика и  религия. Рассмотрение внешнеполитиче-
ского курса Российской империи в этой области Аравии на «ми-
кроуровне», т. е. на примере переписки преимущественно одного 
дипломата, позволяет раскрыть влияние на его проведение фак-
тора межличностных отношений (то, что по-английски называет-
ся human agency), иногда неправомерно не учитываемого, но все-
гда игравшего и продолжающего играть немалую роль в реальной 
политике. События последнего времени показывают, что даже 
в  эпоху гиперглобализации, несмотря на  триумф системных ин-
ституций, персонификация политики остается феноменом пла-
нетарного масштаба. Данный подход, хотя и  не  оформленный 
в теорию, в какой-то мере близок к одной из антропологических 
моделей исторического исследования и  может быть охарактери-
зован нами как своего рода «антропополитический». Элемен-

1.	 Отношение консула в  Джидде В.В. фон Циммермана в  Комитет Добровольного 
Флота. АВПРИ. Ф. Посольство в  Константинополе. Оп. 517/2. Год 1903. Д. 5310. 
Л. 28.



В и т а л и й  Н а у м к и н 

ты этого подхода можно обнаружить в работах узкого круга рос-
сийских авторов, исследовавших рассматриваемую в статье тему2. 

Цели и направления работы дипломатии, выделенные в статье 
на  основе анализа документов, многие из  которых впервые вво-
дятся в научный оборот, создают ощущение déjà vu на фоне наше-
го знания о работе советской/российской дипломатии в Хиджазе/
Саудовской Аравии советской и постсоветской эпох3.

После продолжительных дебатов в руководстве МИД о том, сто-
ит ли назначать консулом в главном городе Хиджаза — Джидде — 
мусульманина (заметим, что дебаты на  аналогичную тему точно 
так же велись в МИД Советской России в начале 1920-х годов, ко-
гда здесь учреждалось советское консульство4), первым главой им-
ператорской миссии в  Джидде стал чиновник с  необычной судь-
бой, действительный статский советник5 Шагимурад Мирясович 
Ибрагимов. Он родился в 1841 г. под Оренбургом. Обучался в Си-
бирском кадетском корпусе, участвовал в  завоевательных компа-
ниях, служил в Туркестанском крае, в 1890 г. переведен на службу 
в  министерство иностранных дел, где 22 ноября назначен консу-
лом в  Джидду. Не  успев проработать и  года в  Хиджазе, консул, 
не  получив надлежащей медицинской помощи, скончался от  хо-
леры во время паломничества в Мекку и был похоронен в Джидде6.

Цели и задачи, возложенные на новое консульство, были опре-
делены Российским императорским посольством в  Константи-
нополе, которое 13 мая 1891 г. направило Ибрагимову «дове-
рительную инструкцию»7. В  инструкции говорилось, что цель 
учреждения консульства состояла «преимущественно в покрови-

2.	 См., например: Ислам в Российской империи (законодательные акты, описания, 
статистика) / Составитель и  автор вводной статьи, комментариев и  приложений 
Д.Ю. Арапов. Москва: Институт Африки, Академкнига, 2001; Очерки истории Ми-
нистерства иностранных дел России. Том первый. 860–1917 гг. Москва: Олма-
Пресс, 2002.

3.	 См.: Кузнецов В.А., Наумкин В.В. «Дежавю: средневековые мотивы в  современ-
ной арабской политической мысли» // Вестник МГИМО(У). 2019. 12(4). С. 38–53. 

4.	 См.: Наумкин В.В. Несостоявшееся партнерство. Советская дипломатия в Саудов-
ской Аравии между мировыми войнами. Москва: Аспект Пресс, 2018. С. 82–88.

5.	 IV класс Табели о  рангах, соответствовавший армейскому чину генерал-майора 
и флотскому контр-адмирала. Более чиновников столь высокого ранга среди кон-
сулов в Джидде не было.

6.	 Ишаев Ш. «Мекка, священный город мусульман (Рассказ паломника)» // Средне-
Азиатский вестник. Ежемесячный научно-литературный журнал. Ноябрь, 1896 
год. Ташкент: Ф. и Г. бр. Каменские, 1896. С. 63–64.

7.	 Ибрагимову. 13 мая 1891 г. АВП РИ. Ф. Турецкий стол. Оп. 502-Б. Д. 3312. Л. 4.

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 3 1



V a r i a

2 3 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

тельстве нашим паломникам, ежегодно в значительном числе от-
правляющимся на  поклонение мусульманским святыням в  Мек-
ку и Медину»8. Консульству вменялось в обязанность наблюдать 
за  паломниками, ограждать их  от  воздействия «недобросовест-
ных фанатиков», обращая особое внимание на  тех русских под-
данных, которые после совершения хаджа оставались в  Аравии 
на жительство и занимались «обиранием соотечественников». 

Под защитой консульства должны были находиться не только 
российские подданные, «но и уроженцы среднеазиатских ханств, 
обращающиеся за  своими нуждами к  России»9. Иначе надлежа-
ло относиться к тем, кто перебрался в вилайет по политическим 
мотивам и кого подозревали в причастности к недружественным 
действиям в отношении России ее старого противника — Турции. 

Конечно, влияние, оказываемое в сезон хаджа паломников эти-
ми людьми, непосредственным образом затрагивало интересы рос-
сийских властей. Посольство требовало, чтобы консульство инфор-
мировало его и о том, какое воздействие оказывала поездка в Мекку 
и Медину на миросозерцание мусульманских народов вообще и ка-
кое значение имело при этом принадлежавшее османскому султа-
ну звание халифа, «до  какой степени почитается он в  различных 
средах мусульман не  турецкоподданных, а  также какой вес имеет 
и приоритет в их глазах его политическое положение как владетеля 
принадлежащей к составу европейских государств империи»10. За-
метим, что в этой депеше Османская империя рассматривается как 
одна из европейских держав. Это объяснялось тем, что в нее входи-
ли Балканы — регион, особо важный для Санкт-Петербурга.

Из  указания посольства консульству следует, что российская 
дипломатия смотрела на  паломничество к  аравийским святы-
ням ислама через призму российско-турецких отношений и с уче-
том возможности его использования Турцией для разжигания 
межконфессиональных противоречий внутри самой Российской 
империи.

Не  случайно в  связи с  вышеупомянутой задачей на  консуль-
ство возлагалась и обязанность определить «общий размер власти 
султана в Аравии в смежных с нею землях». Посольство отмеча-
ло, что Ибрагимов, сам мусульманин, которому было разрешено 
посещать святыни, обладал уникальной возможностью заводить 

8.	 Там же. Л. 4–4 об.

9.	 Там же. Л. 6 об.–7.

10.	 Там же. Л. 8 об.–9.



В и т а л и й  Н а у м к и н 

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 3 3

необходимые связи и изучать местный быт, однако ему надлежа-
ло проявлять крайнюю осторожность, «дабы отнюдь не  сделать-
ся предметом наветов опасных и ловких интриганов или не воз-
будить несбыточных надежд в среде населений»11.

Помимо выявления прочности позиций в  Хиджазе Турции, 
консулу предписывалось обращать внимание на «политику, пре-
следуемую в  этих местностях Англией»12. Посольская инструк-
ция сообщала консулу, что Великобритания, «пользуясь хаджем 
как средством для сближения своих мусульманских подданных 
с  арабами и  приобретения через них в  их  среде и  их  начальни-
ков обаяния для себя»13, стремилась подчинить своему влиянию 
священные для ислама места. Давалась и оценка этим действиям: 
«В наших видах не может лежать подобное увеличение значения 
Англии в мусульманском мире и на Востоке вообще»14. 

Конечно, в Санкт-Петербурге понимали, что бросить серьезный 
вызов Англии в  этом регионе было делом нереальным, однако за-
дача воспрепятствовать росту британского влияния рассматривалась 
как вполне посильная для российской дипломатии. Для этого кон-
сулу следовало «выставлять как благорасположение, высказываемое 
к исламу Русским государством и его правительством, так и желание 
наше сохранить в среде мусульманского мира настоящий, наиболее 
соответствующий его нуждам строй»15. Преследовалась и цель завое-
вания доверия турецкого султана, который бы ценил дружбу русско-
го царя и относился к нему с «откровенной преданностью верного 
союзника». Трудно сказать, действительно ли в  Санкт-Петербурге 
верили в  реальность такого поворота в отношениях со Стамбулом. 
Но нельзя не признать, что акцент на защите самобытности господ-
ствующего в Хиджазе строя от попыток Англии изменить его позво-
лял российской дипломатии рассчитывать на  расположение мест-
ных элит и значительной части местного населения. 

Никольский оценивает роль Англии

Указания, данные в начале 1890-х годов консульству, еще долго 
сохраняли свою актуальность. Изменения, происшедшие в мире 

11.	 Там же. Л. 10.

12.	 Там же. Л. 10 об.

13.	 Там же. 

14.	 Там же. Л. 11.

15.	 Там же. Л. 11–11 об.



V a r i a

2 3 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

и в ближневосточном регионе за полтора десятилетия, а также 
и в самой России, не вызвали значимых подвижек в системе за-
дач и  приоритетов работы российских дипломатов в  Хиджазе. 
Однако в годы первой русской революции 1905–1907 годов, на-
чало которой пришлось на  завершающие этапы русско-япон-
ской войны 1904–1905 гг., в  населенных мусульманами обла-
стях империи, несмотря на  попытки царского правительства 
погасить недовольство населения, было особенно неспокойно16. 
Естественно, восприятие враждебной России работы Османской 
империи с паломниками как угрозы усилилось. Вызывала боль-
шее беспокойство и  политика, проводимая в  Аравии Велико-
британией, которая по-прежнему рассматривалась как опасная, 
несмотря на  происходившее в  1904–1907 гг. постепенное скла-
дывание российско-французско-английского альянса  — Антан-
ты. Перемены в  положении мусульман в  Российской империи 
лишь незначительно сказались на  ее дипломатической актив-
ности в Аравии. 

Но  ветры перемен коснулись и  министерства иностранных 
дел. Поста министра 28 апреля 1906 г. лишился занимавший 
эту должность с  9 июня 1900 г. действительный тайный совет-
ник17, а с 1889 г. и гофмейстер18 Владимир Николаевич Ламздорф 
(25.12.1844–06.03.1907), которого относили к числу сторонников 
консервативного крыла в высших политических кругах империи19. 
Ламздорф, излагая свое мнение императору, в  частности, пола-
гал, что русская революция направлялась из-за  рубежа «еврей-
ским капиталом», социалистами и  высшими кругами масонов. 
Он был решительным противником каких бы то ни было компро-
миссных договоренностей с  Великобританией о  разделе Персии 
на английскую и русскую зоны влияния. Министра винили в про-

16.	 В те годы царское правительство было вынуждено идти на некоторые уступки тре-
бованиям общественных движений с участием мусульман, о чем, в частности, гла-
сил указ от 17 апреля 1905 г. А после Манифеста 17 октября 1905 г. было впервые 
разрешено создание мусульманских общественных организаций и собраний. См.: 
Власть и реформы. От самодержавия к советской России. Санкт-Петербург: 1999. 
C. 573–575; Ислам в Российской империи (законодательные акты, описания, ста-
тистика). C. 26.

17.	 Гражданский чин II класса Табели о рангах, соответствовавший чинам армейско-
го полного генерала и флотского адмирала.

18.	 Высокий придворный чин.

19.	 Ламздорфу не  мешала делать карьеру, хотя и  несколько портила жизнь репута-
ция человека нетрадиционной сексуальной ориентации, о  чем любили сплетни-
чать при дворе, а изредка и в прессе.



В и т а л и й  Н а у м к и н 

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 3 5

счетах, допустивших поражение России в войне с Японией, а так-
же критиковали за  пассивность на  важном для страны балкан-
ско-ближневосточном направлении ее внешней политики. После 
снятия Ламздорфа его в тот же день сменил Александр Петрович 
Извольский (6.03.1856–16.08.1919), которому в  том же году был 
также присвоен чин гофмейстера, проработавший на этой долж-
ности до 14 сентября 1910 г. 

Извольский принадлежал к  числу государственных деятелей 
либерально-реформистского направления, отстаивавшим перед 
императором идеи конституционной монархии и создания в Рос-
сии правительства с  участием либеральной оппозиции. Имен-
но он в  1907 г. договорился с  Великобританией о  разграниче-
нии сфер интересов на Среднем Востоке (Конвенция, в частности, 
включала соглашения по Персии, предусматривающие создание 
трех зон — русской, английской и нейтральной)20. Его как сторон-
ника сближения с  Лондоном не  случайно считали англофилом. 
На  первых этапах дипломатической карьеры Извольскому дове-
лось послужить в консульстве на Балканах, которое подчинялось 
императорскому посольству в Константинополе, и ближневосточ-
ная тематика ему была знакома еще с тех пор. 

Посмотрим, как в  этих условиях действовали сотрудники на-
ходившегося в  Джидде Российского императорского консуль-
ства, которое тогда возглавлял Владимир Владимирович фон 
Циммерман. 

Новый консул, как сообщает Г.И. Куликов21, происходил 
из небогатой дворянской семьи, отец — лютеранин, мать — пра-
вославная. Единственным источником дохода семьи было жа-
лования ее главы, который скончался, когда Владимир был еще 
подростком22. Сначала юноша пошел по  стопам отца, окончив 
Николаевское инженерное училище, но затем в его судьбе про-
изошел поворот  — он прошел трехлетний курс Учебного отде-
ления восточных языков Лазаревского института23 и  поступил 
на  работу в  МИД. Вся его дипломатическая служба проходила 
в вилайетах Османской империи, но карьера складывалась труд-

20.	См. об этом в: Очерки истории Министерства иностранных дел России. С. 519.

21.	 Куликов Г.И. «Курды Халебского вилайета Османской империи по  донесениям 
Российского консула. 1913 год» // Восточный архив. 2018. № 2(38). Прим. 1. С. 63. 

22.	 Смилянская И.М., Горбунова Н.М., Якушев М.М. Сирия накануне и в период Мла-
дотурецкой революции. По материалам консульских донесений. М., 2015. С. 77. 

23.	 Там же. С. 79.



V a r i a

2 3 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

но. Целых пятнадцать лет он был секретарем-драгоманом в рос-
сийских консульствах в Трабзоне и Эрзеруме и лишь после этого 
получил должность вице-консула в Самсуне. Наконец, в 1898 г. 
был назначен на должность консула в Джидду. Здесь он прослу-
жил дольше, чем все другие, обычно не задерживавшиеся в этом 
тяжелейшем по  бытовым условиям городе российские консу-
лы  — вплоть до  1907 года. В  Джидду он приехал уже коллеж-
ским советником24, а  в  1901 г. стал статским советником25. Вы-
держивать адский климат Джидды в течение почти десятилетия 
помогали все более частые отлучки в  Санкт-Петербург. Во  вре-
мя отсутствия консула работой миссии временно руководил се-
кретарь консульства, которого в этом качестве именовали управ-
ляющим консульством. Фон Циммерман сменил место службы 
в Джидде, будучи назначен на такую же должность в Алеппо, где 
он тоже проработал довольно долго — вплоть до 1916 г.26, когда 
ему было уже 62 года. 

Секретарем консульства, то  есть вторым человеком в  миссии, 
в рассматриваемый в статье период был коллежский секретарь27 
Михаил Эрастович Никольский, о жизни которого нам известно 
значительно меньше, чем о его начальнике. 

Переписка дипломата с  Российским императорским посоль-
ством в  Константинополе и  министерством иностранных дел 
в  Санкт-Петербурге, которую он самостоятельно вел в  качестве 
управляющего консульством, замещавшего консула на время его 
отсутствия (собственно говоря, других сотрудников, имевших ди-
пломатический ранг, в  консульстве и  не  было, были лишь дра-
гоманы, или переводчики), представляет особый интерес в  кон-
тексте поставленной в  данной статье задачи28. Послом России 

24.	 Гражданский чин VI класса, соответствовавший в армейской иерархии чину пол-
ковника.

25.	 Чин V класса, соответствовавший директору департамента, вице-губернатору и ар-
мейскому чину бригадира, а после упразднения последнего в 1796 г. занимавший 
промежуточное положение между чинами полковника и генерал-майора.

26.	 См. Куликов Г.И. «Курды Халебского вилайета Османской империи по донесени-
ям Российского консула. 1913 год».

27.	 Гражданский чин, соответствовавший чину штабс-капитана в армии.

28.	 Источниковой базой данной статьи являются в  основном секретные донесения 
Никольского, основная часть которых не использовалась авторами работ о хадже 
и российской политике в отношении паломничества российских мусульман в Ара-
вию. В то же время дипломата характеризует и то, что им было опубликована ста-
тья в открытой печати под названием «Паломничество мусульман в Мекку» (Ис-
торический вестник. 1911. Т. 24, апрель-май).



В и т а л и й  Н а у м к и н 

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 3 7

в  Османской империи тогда был видный дипломат-востоковед, 
действительный тайный советник Иван Алексеевич Зиновьев29, 
а  директором 1-го департамента МИД30 (эту должность он зани-
мал с  1900 по  1906 г. выдающийся дипломат, барон и  с  1904 г. 
гофмейстер Николай Генрихович Гартвиг (1857–1914). 

Анализируя роль Англии в  Хиджазе, Никольский в  донесе-
нии № 576 от 9 июля 1905 г. задавался вопросом: действительно 
ли Англия так глубоко пустила здесь корни, как утверждала газе-
та «Новое время»31? И отвечал: безусловно, да. «Кощей в русской 
сказке, даже не  видя спрятавшегося витязя, начинает беспоко-
иться, что пахнет русским духом. Так и  в  Геджазе. Англичан са-
мих не видно (говорю про Джидду, так как вглубь страны ни им, 
ни  мне попасть нельзя), а  британским духом здесь пахнет несо-
мненно»32 .

Здесь автор донесения, хорошо умевший собирать и анализи-
ровать факты, приводит убедительные аргументы. За  время ми-
нувшего хаджа в  Джидду пришло 116 пароходов, «националь-
ность коих была определена», из  них 92  — английские, то  есть 
79%, и это во время хаджа, когда в порт Джидды приходили суда 
и других стран. Следовательно, в обычное время процент англий-
ских судов был еще выше. А  вся оптовая торговля в  Джидде на-
ходилась «в руках англичан или английских индусов, владеющих 
здесь большой земельной собственностью». На рынке девять де-
сятых всех золотых и  серебряных монет, утверждал российский 
дипломат, были английскими, турецкой была лишь медь, причем 
серебро можно было найти только у менял.

29.	 Зиновьев Иван Алексеевич (1835–1917) после окончания Лазаревского института 
восточных языков служил в  министерстве иностранных дел, в  1855 г., во  время 
службы защитил диссертацию на тему «Эпические сказания Ирана» в Санкт-Пе-
тербургском университете, получив степень магистра восточной словесности, за-
нимал различные дипломатические посты на  Ближнем Востоке и  на  Балканах, 
в  1883 г. возглавил Азиатский департамент министерства, созданный в  1819 г. 
на  основе Департамента азиатских дел Коллегии иностранных дел, в  1891 г. на-
значен послом при короле Швеции и Норвегии. Занимал пост посла России в Ос-
манской империи в  1897–1909 гг., являлся также почетным членом Император-
ской академии наук с 1901 г. и членом Государственного совета с 1909 г.

30.	 Так стал называться Азиатский департамент с 1897 г.

31.	 Эта самая известная российская газета издавалась в  Санкт-Петербурге в  1868– 
1917 гг. — до № 234 в 1869 г. пять раз в неделю, затем ежедневно, а с 1881 г. два-
жды в день, утром и вечером.

32.	 АВП РИ. Ф. Политархив. 1905 г. Оп. 482. Д. 779. Л. 74–74 об.



V a r i a

2 3 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Управляющий консульством отмечал огромную роль индий-
ских мусульман на хиджазском рынке33. «Богатые индусы порой 
дают обеды каймакаму34 (или вали35, когда он здесь), на которых 
европейцев, кроме английского консула, не бывает»36.

И  далее в  этом подробном донесении опять об  англичанах: 
«Что Англия зарится на  Геджаз  — это тоже несомненно. И  пу-
тей к овладению этой областью у нее немало. И с юга — распро-
странением йеменского восстания, и  в  центре  — возбуждением 
недовольных масс в  самом Геджазе и, пожалуй, еще с  севера»37. 
Даже в случае с вялой реакцией турецких властей на нападение 
бедуинов на  египетский караван с  махмалем,38 о  котором ранее 
консульство информировало Санкт-Петербург, виделись интриги 
англичан, которые предположительно искали повод для вмеша-
тельства. Впрочем, манера видеть за  всеми своими бедами про-
иски внешних врагов была всегда так или иначе характерна для 
многих государств, и не только в ту далекую эпоху.

Никольский делал из  всего этого несколько неожиданный 
вывод: 

А  есть ли у  нас повод особенно противиться завладению англича-
нами этой областью, кроме общего нежелания дозволять им вести 
завоевательную политику? Велики ли наши интересы в  Геджазе? 
Коммерческие? Никаких. Слабая торговля керосином и больше ни-
чего, хотя сюда могли бы иметь доступ наш сахар, мука и лес. В по-
литическом отношении Геджаз несомненно имеет для нас большое 
значение, и  мы не  можем равнодушно относиться к  его будущей 
судьбе, так как ежегодно до десяти тысяч человек русских хаджей, 
преимущественно средне-азиатцев, приезжают сюда на поклонение. 
И  если теперь есть основательные данные предполагать, что бого-

33.	 Именно эта влиятельная часть местного торгового класса в 1920–1930-е годы, уже 
в саудовскую эпоху, чинила препятствия работе советских внешнеторговых орга-
низаций в Хиджазе (см. об этом подробно в: Наумкин В.В. Несостоявшееся парт-
нерство. Советская дипломатия в Саудовской Аравии между мировыми войнами).

34.	 Главный османский чиновник в Джидде.

35.	 Османский губернатор вилайета Хиджаз.

36.	 АВП РИ. Ф. Политархив. 1905 г. Оп. 482. Д. 779. Л. 75 об.

37.	 Там же. Л. 75 об.

38.	 Махмаль  — деревянный ящик пирамидальной формы, украшенный резными 
письменами с  позолотой и  укрытый накидкой из  атласа и  шпилями из  позоло-
ченного серебра, в котором, начиная с конца XIII века, было принято торжествен-
но, на верблюдах в сопровождении толпы паломников, отвозить из Каира в Мек-
ку сотканное в Египте покрывало для Каабы — кисву. 



В и т а л и й  Н а у м к и н 

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 3 9

мольцы с политической точки зрения выносят из хаджа очень мало 
хорошего, то при господстве здесь англичан всякая вредная пропа-
ганда, конечно, увеличится.

Но едва ли нам удастся охранить Геджаз от посягательства Ан-
глии. Когда это случится: через год ли, через полвека ли — сказать 
нельзя, но, вероятно, не миновать священной геджазской земле по-
пасть в руки англичан39.

Здесь, как мы сегодня знаем, прогноз российского дипломата 
не  оправдался, хотя после Первой мировой войны Великобри-
тания и впрямь овладела значительной частью арабских земель. 
С учетом того, что после Октябрьской революции внешняя поли-
тика Советской России в  регионе сохраняла некую долю преем-
ственности с императорской или как минимум советские дипло-
маты были хорошо знакомы с материалами их предшественников, 
можно лучше понять, почему они с  такой симпатией отнеслись 
к  саудовской экспансии как к  фактору, ослабляющему гегемо-
нистские поползновения британцев. 

Сейчас же Никольский делал логичный для его позиции вы-
вод: коль скоро Хиджаз нам неинтересен, а Англия им все равно 
или поздно овладеет, с  ней надо поторговаться (идеи, зачастую 
самые нелепые, всякого рода дипломатических «бартерных» раз-
менов стары, как сама дипломатия). Свою мысль, как обычно, он 
выражал в образной форме: 

Мы же, как в сказке, стоим перед тремя дорогами: «налево поедешь, 
сам погибнешь, прямо поедешь, и сам погибнешь, и коня погубишь, 
направо поедешь, коня погубишь». Так не лучше ли, если, действи-
тельно, потеря Хиджаза неизбежна, поехать направо, и за невмеша-
тельство в дела Англии в Аравии получить от нее по договору уступ-
ку в другом месте40. 

Как, где и что, дипломат благоразумно не брался судить.
На фоне этих философских рассуждений по поводу будущего 

Хиджаза коллежский секретарь ставил перед начальством и два 
практических вопроса, не преминув и здесь слегка накляузничать 
на посла в Константинополе: 

39.	 АВП РИ. Ф. Политархив. 1905 г. Оп. 482. Д. 779. Л. 76–77.

40.	 Там же.



V a r i a

2 4 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Я предложил Его Высокопревосходительству г. Послу заявить мест-
ным властям протест против незаконных поборов с  русско-под-
данных и  против отсутствия свободного выхода из  города. Взяв 
исполнение первого предложения на  себя, Его Высокопревосходи-
тельство отклонил второе — до тех пор, пока этого вопроса не под-
нимет другая держава. При этом г. Посол благосклонно сообщил 
мне о  причинах своих отказов: «И  мы не  можем иметь влияния 
на ход дел в Геджазе, да и сама Турция имеет здесь мало значения». 
Какая же возможность есть работать при таких условиях? А при до-
говоре с Англией все могло бы быть улажено41. 

Вывод дипломата о том, что влияние Высокой Порты в этом да-
леком от нее вилайете чувствовалось слабее, чем в других управ-
лявшихся из  Константинополя областях империи, подтверждал-
ся многими фактами. 

Никольский учитывал и роль других держав: «Интересы у дру-
гих держав, кроме нас и Англии, есть еще у Франции (до 5 тысяч 
паломников), у  Голландии (7–8 тысяч). Приплетает сюда себя 
и  Австрия, хотя сюда приезжает ежегодно всего 500–1000 бос-
нийцев. Персов бывает в  среднем 2–3 тысячи человек»42. Роль, 
которую могла бы захотеть играть здесь Германия, дипломат 
оставлял за скобками своего доклада, так как этот вопрос не вхо-
дил в компетенцию консульства.

Секретарь консульства жестко отстаивает честь державы

Помимо занятий «большой политикой», дипломаты были обя-
заны поддерживать престиж державы и даже следить за тем, от-
мечает ли местная сторона российские национальные праздники 
поднятием флага. 9 декабря 1905 г. Никольский сообщал Гартви-
гу (№ 1073 и 1074), что 6 декабря, в «высокоторжественный день» 
тезоименитства императора Николая Второго «на казармах войск 
местного гарнизона не было поднято флага», хотя еще 5 декабря 
утром секретарь консульства известил об  этом российском на-
циональном празднике местного каймакама. Никольский писал: 

Г-н консул Циммерман сказал мне, что турки должны подни-
мать флаг в двух местах. Как явствует из моих личных расспросов 

41.	 Там же. Л. 77 об.

42.	 Там же. Л. 77 об–78.



В и т а л и й  Н а у м к и н 

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 4 1

и из прилагаемого при сем рапорта драгомана Воинова, все предше-
ствующие годы флаг поднимался на двух казармах. В день англий-
ского национального праздника я видел сам, что на двух казармах 
был поднят флаг43. 

Поскольку османский вали не  только не  поздравил консульство 
лично, но даже не прислал поздравления по телеграфу, Николь-
ский решил не  принимать каймакама, считая, что этого шага 
со стороны местного правителя явно недостаточно. Обостряя си-
туацию, но желая продемонстрировать твердость, он поручил дра-
гоману передать каймакаму следующее устное послание: «Когда 
здесь оскорбляли меня и  высказывали мне неуважение  — я  жа-
ловался своему начальству, но я не могу принимать человека, вы-
сказавшему явное невнимание к моему Державному Государю»44.

Конфликт разгорался. Каймакам передал управляющему кон-
сульством, что поднятие флага на казармах по такому случаю не-
обязательно. Никольский стоял на  своем. Он сообщал: «Но  так 
было всегда, и я не мог оставить без внимания неуважение к на-
шему Императору или умаление его на  глазах всего города пе-
ред Королем Английским, для которого поднимали все флаги»45. 

Любопытно, что копию первой, процитированной выше ин-
формационной части донесения Никольский направил в  по-
сольство в  Константинополе, а  к  Гартвигу оно ушло в  полном 
виде (двум вариантам донесения были даже присвоены два но-
мера — один в виде его первой части, другой — в полном виде). 
Что же было во  второй части такого, что могло не  понравиться 
посольству?

Читая это донесение, автор статьи был готов столкнуться с оче-
редной внутренней интригой, поскольку уже не  раз убеждался 
(первоначально  — к  своему удивлению), что в  столь маленьком 
коллективе, каковым было консульство в Джидде, велась подко-
верная борьба, временами напоминавшая бурю в  стакане воды. 
Но дело было не только в этом.

Процитируем отрывок из второй части текста: 

Находясь в столь тяжелое, надо сознаться, для нас время, при ума-
лении нашего престижа, на таком ответственном посту, как Джид-

43.	 АВП РИ. Ф. Политархив. 1905 г. Оп. 482. Д. 779. Л. 98–98 об.

44.	 Там же. Л. 98 об.

45.	 Там же.



V a r i a

2 4 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

да, ответственном именно потому, что местные власти не так силь-
но зависят от  Порты, я  несколько раз доносил о  трудности для 
меня справляться с  моей задачей. Твердо остановившись на  по-
литике энергичной настойчивости, а  не  бумажного отписывания, 
я  не  встретил ни  поддержки, ни  явного осуждения Император-
ского посольства. Меня «игнорировали» за  мое неумение писать 
в почтительном тоне. Если бы от неполучения инструкций, напри-
мер, по  делу о  двух освобожденных мной рабах я  вызвал бы вто-
рое йеменское восстание — это была бы моя вина… На этот раз мне 
опять приходится быть тем злополучным «стрелочником», на кото-
рого можно свалить все вины46.

Энергичный дипломат понимал, что посольские бюрократы 
не  хотели брать на  себя ответственность за  рискованно жесткие 
действия в  отношения невежливости турецких властей Хиджа-
за, предпочитая предоставить действовать младшему диплома-
ту, от которого можно было бы в случае возникновения проблем 
отмежеваться. Но  Никольский еще и  явно хотел выслужиться, 
демонстрируя больше верноподданнического рвения, чем вы-
шестоящие чины. «Что делать, — не без хитрости вопрошал он, — 
если достоинство России и Государя я ставлю выше личных расче-
тов? Я писал много раз: прикажут мне все сносить — дело другое».

Нельзя не заметить, что хотя секретарь консульства и не посы-
лал вторую часть донесения в Константинополь, он сильно риско-
вал, критически высказываясь о деятельности самого Зиновьева. 
Прозрачно намекая на  свои способности, Никольский в  депеше, 
несколько напоминающей исповедь, подчеркивал, что успешно 
управляет консульством уже десятый месяц, и  пафосно воскли-
цал: «Надо жить в  этом проклятой Богом глуши, чтобы ценить, 
что такое престиж. Десять месяцев я борюсь сам без поддержки»47.

Михаил Эрастович, вероятно, был человеком по натуре беспри-
мерно задиристым, склонным к жесткой, бескомпромиссной и не-
дипломатичной реакции в тех случаях, когда, по его мнению, были 
затронуты престиж державы и  интересы российских подданных, 
а главное — ущемлено его личное достоинство. К примеру, в его до-
несении от 2 июня 1905 г., с которым он обратился к послу в Кон-
стантинополе и  которое носило довольно вызывающий характер, 
сквозили личная обида и недовольство позицией посла: 

46.	 Там же. Л. 98 об.–99.

47.	 Там же. Л. 99 об.



В и т а л и й  Н а у м к и н 

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 4 3

Я  имел честь получить от  Вашего Превосходительства в  ответ 
на мой рапорт за № 258 шифрованную телеграмму, в коей Вы из-
волите предлагать мне воздержаться от  протеста против незакон-
ных поборов с  русско-подданных в  Геджазе, так как сама Порта 
пользуется очень небольшим влиянием в этом крае.

В  другой телеграмме Вашего Высокопревосходительства, полу-
ченной мной того же числа (30 мая) Вы изволили выразить мнение, 
что мы лишены возможности иметь влияние на ход дел в Геджазе48.

Тут Никольский излагал свою точку зрения, отличную от  мне-
ния высокого начальства: «Я  видел, что Порта бессильна про-
тив бедуинов, что она должна считаться с  шерифом Мекки, 
но  я  не  предполагал, чтобы турецкое правительство не  имело 
влияния на  Геджазского Вали, чиновника, которого оно может 
сменить каждую минуту»49. Он также считал:

в  сложившихся неблагоприятных условиях мы не  можем руково-
дить событиями в Геджазе, но я не мог, к сожалению, думать, что 
значение наше здесь настолько ничтожно, что мы должны мирить-
ся даже с беззаконным обиранием наших подданных.

Но  теперь, получив надлежащие указания Вашего Высокопре-
восходительства, я ограничусь впредь лишь одними сообщениями 
фактов из местной жизни, не касаясь неисполнимых для нас изме-
нений в строе геджазской жизни50.

В  тот же день управляющий консульством, подстраховавшись, 
отправил копию этого донесения в  Санкт-Петербургу Гартвигу 
(№ 389). При всей необычной смелости донесения Никольский, 
как всегда, был безупречен в  соблюдении правил бюрократиче-
ской вежливости, завершая его привычной фразой: «С отличным 
почтением и  совершенной преданностью имею честь быть Ва-
шего Высокопревосходительства покорнейшим слугой». Ничего 
не скажешь, любезен был Михаил Эрастович с начальством, даже 
будучи с  ним несогласным. И  тогда же Гартвигу были направ-
лены копии двух секретных ответных донесений управляюще-
го консульством послу в Константинополе (№ 388). Никольский 
прямо упивался своим правом отсылать в отсутствие консула де-

48.	 АВП РИ. Ф. Политархив. 1905 г. Оп. 482. Д. 779. Л. 53–53 об.

49.	 Там же. Л. 53 об.–54.

50.	 Там же. Л. 54–54 об.



V a r i a

2 4 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

пеши за  своей подписью и  послу, и  директору Первого департа-
мента МИД. В сопроводительном письме он сообщал: 

Из  первой из  них Вы изволите усмотреть, что, желая напомнить 
Вали об его обещании прислать мне своих каввасов51 с извинения-
ми (рапорты мои от 14 мая № 264 и от 19 мая № 268), я, уведомляя 
его о приезде драгомана Воинова, высказал ему, почему я не могу 
представить ему нашего драгомана.

В  ответ на  это Вали написал мне большое письмо, где главны-
ми мотивами служат по нескольку раз повторяющиеся мысли, что 
я пришел к нему без предупреждения, что-де он этим очень обижен, 
что я будто бы обнажал против каввасов шашку, что я требовал в та-
можне, чтобы мои вещи пропустили без осмотра, и что даже с кон-
сулом Циммерманом я  нахожусь в  дурных отношениях, о  чем-де 
вали писали еще в Мекку52.

Во  второй копии содержался ответ Никольского на  это письмо. 
Он, опять с  заметной дерзостью, писал послу, что ждет его рас-
поряжений, но в то же время: «необходимо показать туркам, что 
если мы любезны с ними, то и обижать себя не позволим» (явно 
актуально и сегодня). И далее: 

Если Ваше Высокопревосходительство не  желаете или не  можете 
в данное время оказать мне в этом деле свою мощную поддержку, 
то покорнейше прошу Вас дать мне полную свободу действий. Рез-
костей я не наделаю, а дело буду тянуть до приезда консула.

Но тут Михаил Эрастович не устоял перед искушением дать свою 
критическую оценку позиции консула, предугадывая его возмож-
ные действия (видимо, вали, говоря о неприязненных отношени-
ях между консулом и секретарем был не так уже неправ): 

Если же вернется г. Циммерман (не  желавший сюда возвра-
щаться, что он не  скрывал ни  от  кого), то  ему, по  его характеру 
и взглядам, ничего не будет стоить пойти на какие угодно уступки 
и  даже послать меня извиняться к  Вали, чему я  покорюсь как се-
кретарь, но  чего я  не  могу сделать как управляющий, обязанный 

51.	 Каввас — слуга, охранник, также носильщик.

52.	 АВП РИ. Ф. Политархив. 1905. Оп. 482. Д. 779. Л. 56–56 об.



В и т а л и й  Н а у м к и н 

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 4 5

держать престиж русского имени, как в  старину писалось, «чест-
но и нерушимо»53.

Ненавязчиво показав начальству, что он гораздо лучше защи-
щал честь русского имени, чем фон Циммерман, Никольский 
продолжал: «Иной образ действий Вашего Высокопревосходи-
тельства по  отношению ко  мне, если даже Вы найдете меня не-
правым, заставить турок “зазнаться” и потерять и последнее ува-
жение к Консульству. Они и не любят меня, но со мной, видимо, 
считаются». Что же, тезис о том, что партнер/противник считает-
ся только с тем, кто проявляет по любому поводу жесткость, силу 
и  неуступчивость, всегда был популярен у  политиков. Николь-
ский при этом оговаривался, допуская, что посол сочтет его дей-
ствия неправильными, но просил и в этом случае сохранить его 
лицо перед турками: «Подвергните меня тайному для турок дис-
циплинарному наказанию, больного и измученного этой жизнью, 
но  сохраните непоколебимым престиж дорогого русского име-
ни»54. Депеши послу он завершал гораздо более сдержанно, чем 
направляемые директору департамента: «Примите и пр.».

А о прибытии на службу в консульство драгомана обиженный 
на вали управляющий консульством информировал того 29 мая 
1905 г. (№ 375) с привычной резкостью: 

Имею честь уведомить Ваше Превосходительство, что в  Импера-
торское Консульство прибыл драгоман из  рода татарских мирз 
г. Воинов.

К сожалению, я не могу представить Вам его лично, так как я бо-
юсь идти в Ваш дом, где я подвергся оскорблению. Не прислав кав-
васов с  извинениями, несмотря на  свое обещание, Ваше Превос-
ходительство этим самым показали, что Вы являетесь потатчиком 
и защитником лиц, нанесших оскорбление управляющему Россий-
ским Консульством.

Послать к Вам г. Воинова я тоже не могу. Уж если управляющий 
Консульством в форме может подвергаться оскорблениям, то чего 
же ожидать для драгомана, когда он придет один»55. 

53.	 Там же. Л. 57–57 об.

54.	 Там же. Л. 57 об.

55.	 АВП РИ. Ф. Политархив. 1905 г. Оп. 482. Д. 779. Л. 41–41 об.



V a r i a

2 4 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Выражая надежду, что вали в дальнейшем защитит его от оскорб-
лений, Никольский завершал послание уж  совсем лапидарной 
концовкой: «Комплименты. Подписано /Никольский/».

В  уже упоминавшийся день исключительно щедрый на  пере-
писку 2 июня дипломат отправил вали еще одно послание, опять 
полное упреков (№ 386): 

Ваше Превосходительство, вместо того, чтобы наказать виновных 
каввасов, Вы уделяете в своем письме много места их лжи: будто бы 
я вынимал саблю против ваших каввасов. Ложь эта очевидна потому, 
что я был не один, а с моим каввасом, которому нет основания лгать. 
А Ваши каввасы говорят неправду, боясь наказания за свой поступок. 

Предупреждать Вас о своем приходе я не обязан. Если я прихожу 
не вовремя, то Вы можете меня не принять. Совершенно безразлич-
но, пришел ли я с предупреждения или без предупреждения. Я был 
в  форме, и  каввасы Ваши прекрасно меня знали. Пришел я  вовсе 
не в сумерки, а в 5 часов, когда было совершенно светло56. 

После изложения деталей происшествия Никольский вспо-
минал, как он помогал местным сановникам, и  упрекал вали 
в неблагодарности: 

Когда агент отказал г. каймакаму в  трех билетах на  пароход до  Кон-
стантинополя за половинную цену, я тотчас пошел сам к агенту и устро-
ил это дело. А любезность Вашего Превосходительства только на сло-
вах, и Вы даже не желаете прислать с извинениями грубых каввасов57.

Особенно был Никольский задет рассуждениями вали по  пово-
ду отношений между секретарем и консулом: «В каких я был от-
ношениях с Консулом Циммерманом — это Вашего Превосходи-
тельства вовсе не касается, и неудобно даже для такого большого 
сановника, как Вы, писать какие-то базарные сплетни». «Жаль, — 
язвил секретарь, — что Вы еще не написали, что Вы слышали, что 
я зарезал своего отца и отравил свою мать»58. Никольский просил 
вали оставить его частную жизнь в покое. 

Но запас упреков в адрес вали у секретаря консульства, кажет-
ся, был неисчерпаем. Теперь еще один  — в  нарушении протоко-

56.	 АВП РИ. Ф. Политархив. 1905 г. Оп. 482. Д. 779. Л. 48–48 об. 

57.	 Там же. Л. 49 об.

58.	 Там же. Л. 49 об.–50.



В и т а л и й  Н а у м к и н 

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 4 7

ла: «Я оказал Вам большую внимательность: я был у Вас с визи-
том в полной парадной форме, как Вы сказали моему посланному, 
а Вы были у меня в домашней одежде».

«Теперь настала Ваша очередь показать,  — рассуждал Миха-
ил Эрастович, — насколько Вы уважаете Русское Императорское 
Консульство. Если Вы, действительно, уважаете его, то пришлете 
каввасов извиняться, чем и кончите эту историю»59.

И  далее несколько издевательски (уж  очень российский ди-
пломат не любил вали, хотя, может быть, и любить того было во-
все не за что): «Если же Вы обижены, хотя и оставили меня обе-
дать, что я пришел без предупреждения, то я не знал, что здесь 
такой обычай, и готов извиниться перед Вами за его нарушение 
по  принесении мне извинения каввасами»60. Такая «диплома-
тия»: без личных извинений и  никаких уступок. Концовка, как 
и ранее, символична: «Комплименты. Подписано /Никольский/». 

Изучение внутриполитической ситуации в Хиджазе

Это направление было также важным в  работе дипломатов, 
и  управляющий консульством здесь старался изо всех сил пока-
зать себя. 1 мая 1905 г. (№ 243) он сообщал Гартвигу, что солдаты 
мекканского гарнизона отказались ежедневно сопровождать ка-
раваны паломников, так как переутомились и нуждаются в отды-
хе, и  теперь эти караваны стали отправляться только раз в  неде-
лю. Интерпретируя этот факт, дипломат рассматривал его как одно 
из «неповиновений и возмущений» солдат, свидетельствовавших 
о ненадежности войск. Отношению высших чинов к солдатам да-
валась самая нелестная характеристика: «С солдатами то обходят-
ся грубо, заставляя их голодать, то при брожении и угрозах пере-
ходят к усиленной любезности, доходящей до распущенности» 61. 

Никольский делал довольно смелый вывод, что в Хиджазе уже 
готова почва «для всяких волнений и переворотов». К этому до-
бавлялось то, что бедуины, а они были хорошо вооружены, «были 
недовольны как вали, так и шерифом за поборы и притеснения; 
горожане недовольны не менее»62. 

59.	 Там же. Л. 50–50 об.

60.	Там же. Л. 51.

61.	 АВП РИ. Ф. Политархив. Оп. 482. Д. 779. Л. 21. 

62.	 Там же. Л. 20 об.



V a r i a

2 4 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Ситуация в  глазах дипломата выглядела еще более тревож-
ной, поскольку «арабы ненавидят турок, турки же беспечны, ле-
нивы и вместе с арабами главную цель своего существования сво-
дят к удовлетворению своего ненасытного корыстолюбия»63. Если 
дело обстояло действительно так, и  дипломат не  сгущал краски 
(чего нельзя в  полной мере исключить с  учетом общей склон-
ности консульских сотрудников к  некоему алармизму), о  какой 
уж тут «надежности войск» можно было говорить! Из других ис-
точников мы знаем, что враждебность к туркам среди арабов, дей-
ствительно, существовала и постепенно росла, хотя до их большо-
го антитурецкого восстания оставалось, как мы знаем, еще более 
десятка лет64. Причем местное население критически относилось 
и  к  своим, арабским шерифам-хашимитам. Тем не  менее, Ни-
кольский бил тревогу, но  на  всякий случай оговаривался, допу-
ская, что его оценка может быть и неточной: 

Вопрос об этом настолько серьезен, что, считая долгом сообщать Ва-
шему Высокопревосходительству о фактах текущей жизни, я не на-
хожу в данное время для себя возможным окончательно высказать 
Вам свои соображения, еще не ознакомившись со всеми деталями. 
Сильно мешает мне работать в  этом направлении запрещение вы-
езжать из города без турецких соглядатаев65. 

Одновременно Никольский продолжал продвигать идеи в  на-
правлении усиления контроля за паломниками и защиты их прав. 
В донесении от 9 июля 1905 г. (№ 569), направленном в Первый 
департамент (копия в посольство), он запрашивал разрешения 

осуществить мысль г. Тухолки66 и  образовывать, по  мере возмож-
ности, из русско-подданных, едущих в Мекку обыкновенно компа-
ниями земляков, небольшие артели для охраны вне Джидды иму-
щества умерших хаджей без юридической ответственности, кроме 
как за преступления общего характера67. 

63.	 Там же. Л. 21.

64.	 Имеется в  виду инспирированное англичанами начавшееся в  Хиджазе 8 июня 
1916 г. арабское восстание против турок.

65.	 Там же. Л. 21–21 об.

66.	 Тухолка, Сергей Владимирович  — предшественник Никольского на  посту секре-
таря консульства.

67.	 АВП РИ. Ф. Политархив. 1905 г. Оп. 482. Д. 779. Л. 64–64 об.



В и т а л и й  Н а у м к и н 

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 4 9

Как мы помним, инициативы по  защите прав российских под-
данных и  предотвращении разграбления имущества умерших 
во время хаджа из их числа выдвигались сотрудниками консуль-
ства с момента его учреждения, но всегда уходили в песок, а чис-
ло погибших паломников росло и, соответственно, пропадало все 
больше имущества. Секретарь консульства в  том же донесении 
приводил тревожные цифры, которые ранее уже сообщал в МИД 
консул: 

В Мекке, без сомнения, пропадает громадное количество наследств. 
Консул г. Циммерман в своем донесении от 16 июля 1903 г. (в По-
сольство) находит, что за  хадж 1902–3 года умерших русско-под-
данных в Геджазе было не менее 2 000, тогда как в списке покой-
ников, представленном им за это время, значилось немногим более 
200 умерших. Если даже считать, что хадж 1902–3 года был исклю-
чительным по  массовому избиению бедуинами паломников, все 
же масса наследств пропадает бесследно или доходит наполовину 
обворованными68.

Таким образом, паломники погибали как от естественных причин, 
так и  от  рук бедуинов, промышлявших грабежами. Никольский 
вновь предлагал: «Смею напомнить, что я доносил о желательно-
сти иметь в  Джидде секретарем мусульманина, который, совер-
шая хадж, охранял бы наследства и защищал бы русско-поддан-
ных, как это делает английский вице-консул»69.

Участившиеся нападения местных бедуинов-разбойников 
на  караваны в  этот период были предметом особой озабоченно-
сти консульства. Сотрудники консульства подозревали, что к  ре-
зонансному грабежу египетского каравана, который вез в  Мек-
ку махмаль, был причастен сам османский вали. По этой версии, 
он натравил на  караван бедуинов, чтобы навредить египтянам, 
и  российские дипломаты не  исключали, что за  этим стояли ан-
гличане. 1 мая 1905 г. Никольский писал Гартвигу (№ 246): 

Говорят, что нападение бедуинов на  священный египетский кара-
ван (телеграмма моя от 13 апреля с.г.) произошло не без ведома или 
даже при участии самого вали. Отношения между между египтяна-
ми и турками после англо-французского соглашения приняли еще 

68.	Там же. Л. 64 об.

69.	 Там же. 64 об.–65. 



V a r i a

2 5 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

более острый характер, и  последние готовы делать египтянам ка-
верзы на каждом шагу70.

И далее: 

Едва ли эти установившиеся скверные отношения (как и сама ис-
тория нападения бедуинов на  махмаль) не  поддерживаются и  са-
мими англичанами. Пока что они сумеют сдержать эту разго-
рающуюся ненависть, а при удобном случае сумеют и произвести 
желаемую для себя вспышку и  создать благоприятный для вме-
шательства инцидент. Пока же и  договор не  настолько упрочил-
ся, да  и  в  Геджазе не  все обстоит так, как хотелось бы этого гг. 
англичанам71.

Управляющий консульством обращал внимание руководства де-
партамента к  тому, что турецкая администрация не  проявила 
в  этом деле «желательной энергии». Слишком долго собирался 
конвой для махмаля, и он все равно не обеспечил надежной охра-
ны, что могло объясняться и  тем, что в  Мекке, а  в  особенности 
в Медине, не имелось «достаточного количества войск».

Продолжая информировать МИД о  растущем влиянии Вели-
кобритании в Хиджазе, дипломат в донесении за № 576 от 9 июля 
1906 г. под грифом «Совершенно секретно» высказывал возмуще-
ние по поводу опубликованной в «Новом времени» заметке на эту 
тему, в которой России давался совет заключить договор с Турци-
ей, чтобы гарантировать неприкосновенность священных мусуль-
манских городов. Выражаясь привычно образным для него язы-
ком, Никольский рассуждал: 

Ну что может дать союз с  Турцией, существующий лишь благода-
ря нарождению восточного вопроса? Допустим, что мы заключаем 
союз с Турцией, и вскоре после этого поднимается восстание арабов. 
Если Англия поддержит их открыто, решимся ли мы на войну с ней 
даже в союзе с Турцией? Пресловутая легкость вторжения в Индию 
как бы не оказалась похуже «каких-то макаков», как перед войной 
с Японией мы называли нашего врага. А в другом месте для нас Ан-
глия слабо уязвима, а тягаться с ней в Аравии для нас прямо недо-

70.	 АВП РИ. Ф. Политархив. 1905 г. Оп. 482. Д. 779. Л. 22–22 об.

71.	 Там же. Л. 22 об–23.



В и т а л и й  Н а у м к и н 

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 5 1

ступно. Дойти до Аравии сухим путем едва ли возможно для боль-
шой армии, а по морю Англия не пустит72.

Автор донесения рассматривал и  другой гипотетический сцена-
рий  — когда Англия не  вмешается в  конфликт открыто, но  под-
держит восстание тайно, как она это делала в то время в Йемене. 
«Допустим, что при этом мы, согласно договору с Турцией, пошлем 
свои войска в  Геджаз,  — рассуждал Никольский,  — может ли От-
томанская Порта, с которой мы будем в союзе, заставить Англию 
не посылать в Аравию своих войск? Пошлет войска и Англия, по-
шлют и другие державы. Делить тут нечего, да нам при дележе, по-
жалуй, один хвост останется при нашем нынешнем положении»73.

Секретарь допускал и третий сценарий, при котором союз Рос-
сии с Турцией удержит Англию от вмешательства. 

Мы не  пошлем войск, не  пошлет их  Англия, не  пошлют и  другие 
державы. Тогда арабы выгонят отсюда турок, а  потом, когда нуж-
но будет унять их своеволие, Англия найдет удобный предлог вме-
шаться. Во всех трех случаях союз с Турцией для охранения Геджа-
за оказывается бесполезным74.

Но  этими тремя сценариями не  исчерпывались варианты воз-
можного развития ситуации в случае создания союза между Рос-
сией и Турцией. 

Нельзя ли по  занятии Геджаза международными войсками устро-
ить из  этой территории, как предполагают некоторые, нейтраль-
ное государство?

Общину, пожалуй, можно устроить и из волков, но только при 
условии, чтобы на трех-четырех волков приходилось по льву, охра-
нителю порядка. А кто же будет охранять порядок в нейтральном 
государстве Геджаза? Турция, которой, из нежелания ее интриг, то-
гда придется предложить удалиться отсюда, уведет и  свои войска. 
Без твердой же охраны, силу которой чувствовали бы грабители бе-
дуины, никакой порядок в Геджазе немыслим75.

72.	 АВП РИ. Ф. Политархив. 1905 г. Оп. 482. Д. 779. Л. 70 об.–71.

73.	 Там же. Л. 71–71 об.

74.	 Там же.

75.	 Там же. Л. 71 об.–72.



V a r i a

2 5 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

А  все войска и  вся администрация в  Хиджазе могут быть толь-
ко мусульманские, справедливо считал Никольский, «ибо тем 
то и свята особенно Мекка, что священной ее земли еще не осквер-
нила нога неверного (конечно, нечего считать европейцев не-му-
сульман, проникавших в Мекку под видом богомольцев)». Вроде 
бы создать здесь такие вооруженные силы и  такую администра-
цию нетрудно, рассуждал дипломат: «У  англичан мусульма-
не — индусы, у французов — алжирцы и тунисцы, у голландцев — 
яванцы, у  австрийцев  — босняки, у  нас тоже немало мусульман 
найдется»76. 

Дипломат продолжал размышлять: еще непонятно, что про-
изойдет, если в Мекку послать мусульманские войска всех стран 
с мусульманскими офицерами. У них и веры больше, и религиоз-
ного чувства. 

А  ну как всколыхнется зеленое знамя пророка, и  сам шериф 
Мекки, святой потомок Магомета, стесненный в  своих религи-
озно-финансовых операциях по  обиранию паломников, призо-
вет к  газавату? Не  опасная ли это попытка, и  не  будем ли мы, 
хлопоча о  нейтральном государстве, таскать для других из  огня 
каштаны? И  просто оно, как будто, это нейтральное государство, 
и не так-то просто77.

Что же может в этом случае, по мнению дипломата, еще произой-
ти? «Сколько будет ссор из-за первенства, а в результате между от-
дельными нациями мусульман может даже вспыхнуть вражда»78. 
А такая вражда интересам России никак не соответствовала.

Но, увы, здесь Никольский был прав. Как мы знаем сегодня, 
спустя более 115 лет после того времени, к  которому относится 
данная дипломатическая переписка, ссоры, борьба за первенство 
и  вражда между «отдельными нациями мусульман», к  нашему 
великому сожалению, стали нормой жизни. Был Михаил Эрасто-
вич прав и размышляя об опасности вмешательства внешних сил 
с целью столкнуть мусульман друг с другом и подчинить своему 
влиянию. Как уже отмечалось, в качестве главной такой силы ему 
везде виделась Великобритания. 

76.	 Там же. Л. 72 об.

77.	 Там же. Л. 73.

78.	 Там же.



В и т а л и й  Н а у м к и н 

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 5 3

Да как еще Англия оставит индусов с русско-подданными без при-
смотра англичан. Но  у  англичан, впрочем, есть немало соотече-
ственников мусульман, да  и  при нейтрализации Геджаза, навер-
ное, найдется много и других охотников до этого, и снова все будет 
подчинено английскому влиянию, если не  все окажется в  англий-
ских руках.

Наконец, как отнесутся арабы и  бедуины к  новым порядкам? 
В  настоящее время арабы ненавидят турок. Но  за  что? Отнюдь 
не за строгости, а потому, что турки тем или иным образом отбира-
ют у них больше половины доходов от паломников79.

Российский дипломат вскрывает пороки хиджазского 
общества

Никольский понимал все масштабы коррупции, поразившей адми-
нистративную систему Хиджаза, что предопределило его падение 
всего через два десятка лет под натиском того упорядочивающе-
го, хотя и жестокого очищения, который несли войска Абдель Ази-
за бин Сауда. В коррупционную систему, питающуюся субсидиями 
из османского центра и доходами от паломников, были вовлечены 
как местная хиджазская администрация, так и турецкие чиновники. 
Бедуинские же племена, нападений которых так боялись иностран-
ные дипломаты, находились в столь тяжелом положении, что кро-
ме грабежа часто не находили иного средства существования. Впро-
чем, грабить караваны было легче, да и занятие это существовало 
в Аравии веками. «Бедуины, не получая почти субсидий, посылае-
мых правительством, — писал управляющий консульством, — так 
как деньги эти сильно тают по карманам администрации, тоже не-
навидят последнюю. Турки же боятся арабов, чувствуя, что их каж-
дую минуту могут выгнать из Геджаза, где они лишь пришельцы, 
захватившие власть силой и ненавидимые народом»80.

Хотя Никольский в  своих оценках всегда сгущал краски, он, 
в  принципе, верно предугадал подъем арабского национализма 
и взрыв антитурецких чувств (пока еще часто подспудных) в регионе. 
Он не жалел слов в описании морального разложения, работорговли 
и беззастенчивого бизнеса на  святом паломничестве, недовольство 
которыми в недалеком будущем приведет к поражению турок и ха-
шимитской элиты. «Допустим, что введется народное мусульманское 

79.	 Там же. Л. 73–73 об.

80.	Там же. Л. 73 об.–74.



V a r i a

2 5 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

управление, — писал он все в том же донесении № 576. — Что вы-
играет край, если все старые геджазские безобразия не изменятся? 
А если начать их изменять, не вызовет ли это возмущения? Все живут 
здесь лишь доходами от богомольцев, причем доходы с богомольцев, 
доходы эти состоят главным образом из обирания паломников, об-
манов их и воровства их вещей, а в пустыне и, вообще, со стороны бе-
дуинов, нередко и в городах — грабежей и разбоев»81.

Попытки покончить с  этими пороками, считал Никольский, 
могли бы вызвать «большое неудовольствие». Конечно, турки 
много брали себе, но  не  мешали и  другим «обирать как угодно 
паломников».

Негодуя по поводу еще сохранявшегося в Хиджазе рабства, ди-
пломат восклицал: 

А вопрос о невольничестве? В Мекке и сейчас в 7–8 лавках откры-
то продают рабов и  рабынь, в  Медине тоже. Как уничтожить этот 
позорный торг без вспышки народа? Сами мусульманские войска 
могут оказаться на стороне зачинщиков беспорядка, а если пустить 
в  Геджаз войска немагометанской религии, то  200 миллионов ис-
ламитян поднимутся во всем мире на защиту поруганной святыни. 

Не так-то легко устроить это международное государство82.

Несмотря на  то, что Никольский не  так много времени провел 
в  Джидде, он, благодаря своей бьющей через край активности, 
сумел разобраться во  многих хитросплетениях местной полити-
ческой жизни. Хотя его многочисленные депеши не лишены по-
верхностности и умозрительности. 

Став на  время управляющим консульством, упрямый коллеж-
ский секретарь не боялся давать яркие и часто беспощадные харак-
теристики высокопоставленным местным сановникам, смело втор-
гался в закрытую для посторонних систему клановых и племенных 
связей, вырабатывал и тут же сообщал начальству свои, не всегда 
тщательно продуманные рекомендации, в том числе по весьма ще-
котливым проблемам. Остается удивляться, как, будучи фактиче-
ски единственным дипломатом в консульстве и работая в ужасаю-
щих климатических и  бытовых условиях Джидды, он умудрялся 
собирать столь большой объем информации, проводя необходимое 
число встреч, успевать анализировать ее и  регулярно направлять 

81.	 Там же.

82.	Там же. Л. 74 об.



В и т а л и й  Н а у м к и н 

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 5 5

в МИД и в посольство в Константинополе довольно объемные, на-
писанные от руки (!) каллиграфическим почерком депеши. Имелся 
ли в  штате консульства технический сотрудник, которому дипло-
мат мог надиктовывать свои донесения, мы точно не знаем, но для 
этого тот наверняка должен был бы иметь допуск к секретной до-
кументации, что трудно себе представить. Видимо, управляющий 
консульством писал сам, да и почерк в депешах всегда один и тот 
же, его. А минусом его информационной работы являлось то, что 
зачастую дипломат просто пересказывал многочисленные слухи. 

Осенью того же года в  Хиджазе обострилась борьба за  долж-
ность великого шерифа после смерти прежнего. В  донесении 
№ 902, направленном под грифом «Секретно» 30 сентября 1905 г. 
Гартвигу, Никольский писал: 

Между турецкими чиновниками в  Джидде циркулирует следую-
щий слух: нынешний вали Геджаза, когда шерифом был назна-
чен Абдулла-паша, написал будто бы в  Константинополь: «Если 
вы оставите шерифом Абдуллу, вы не должны рассчитывать на те 
огромные суммы дохода, которые вы получаете теперь от Геджаза. 
Абдулла не будет продолжать старого порядка» (можно сказать: вы-
могательства и  грубого произвола). «Если вы хотите его оставить, 
то необходимо взять с него расписку, что он обязуется ежегодно до-
ставлять вам известную сумму. Лучше же всего оставить Али-пашу 
(вакиля83), который ничего делать не будет». Насколько это верно — 
судить трудно, но рассказывают все84.

Далее Михаил Эрастович предлагал свой, весьма смелый и труд-
но проверяемый анализ расстановки сил в руководстве Хиджазом. 

С  одной стороны, судя по  общему мнению, Абдулла-паша разой-
дется во взглядах с теперешней шайкой грабителей, но и Али-паша, 
судя по рассказам мекканцев, тоже, видимо, не склонен к притесне-
ниям и вымогательствам. Позволю себе привести несколько щекот-
ливый, но весьма характерный факт85.

Здесь управляющий консульством затрагивал тему, о которой все 
хорошо знали, но о которой было не очень принято громко гово-

83.	Заместителя.

84.	АВП РИ. Ф. Политархив. 1905 г. Оп. 482. Д. 779. Л. 85–85 об.

85.	 Там же.



V a r i a

2 5 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

рить вслух — о процветавшей в Хиджазе проституции. При этом 
дипломат, осуждая некоторых местных жителей, весьма почти-
тельно отзывался о массе паломников. 

«Как известно, проституция в святом городе весьма сильно раз-
вита. Надо отдать честь хаджам — большинство их, строго следуя 
Корану, не дает дохода меккским куртизанкам. Но арабы во вре-
мя хаджа, наоборот, ведут особенно невоздержанную жизнь, имея 
в своем распоряжении золотой дождь денег хаджей»86. Под этими 
людьми дипломат имел в виду, конечно, не арабов вообще, а раз-
вращенную местную элиту.

«Власти охотно допускают проституцию,  — писал Николь-
ский,  — но  она при покойном шерифе облагалась в  его поль-
зу такими большими поборами, что лишь самые известные пре-
лестницы могли удовлетворить алчное корыстолюбие потомка 
Магомета и  его клики. Большинство же донзелей87 убегало при 
притеснениях в Джидду, где, может быть, доходы и не так вели-
ки, но зато вернее. При первом же известии о смерти шерифа все 
сии дамы отправились в  открыто возликовавшую Мекку. Про-
шло уже несколько месяцев, но Джидда не видит их ни массово-
го, ни  единичного прибытия. Это явный показатель, что теперь 
даже их не подвергают большим поборам»88.

Никольский весьма позитивно отозвался о  вакиле покойного 
великого шерифа Али-паше, исполнявшем после его смерти его 
обязанности и  отличавшемся «справедливостью и  честностью». 
Он сообщал, что после разграбления домов фаворитов бывше-
го великого шерифа вся Мекка вздохнула свободно. В то же вре-
мя было неясно, вступит ли вакиль в борьбу с вали, если останет-
ся на своем посту, «но вали во всяком случае он приятнее своего 
брата хотя бы в  том отношении, что при Али-паше ему, может 
быть, удастся сохранить свое место, а  Абдулла-паша его ненави-
дит и выживет»89. 

Самой неожиданной новостью были упорные слухи о возмож-
ном упразднении турецким правительством института эмирата, 
которые дипломат с  удовольствием пересказывал. Великий ше-
риф Мекки, в соответствии с законами Порты, считался эмиром, 
т. е. правителем Мекки, хотя и  не  совсем обычным, так как он 

86.	Там же. Л. 85 об.–86.

87.	 Франц. donzelle — женщина легкого поведения. 

88.	Там же. Л. 86–86 об.

89.	Там же.



В и т а л и й  Н а у м к и н 

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 5 7

рассматривался населением, в первую очередь, еще и как духов-
ный глава мусульманской общины всего Хиджаза. Никольский, 
по своему обычаю, задавался вопросом: выгодно ли нам упразд-
нение «эмирства» в Геджазе? По этому поводу он высказывал на-
чальству следующие соображения:

Прежде всего, выгодно ли для нас, даже с политической точки зре-
ния, не принимая во внимание хадж, чтобы в Геджазе были беспо-
рядки? При крупных историях, как я это уже рассматривал подроб-
но, Англия не  преминет воспользоваться ими под тем или иным 
предлогом, воспользуясь, вероятно, восстановлением нарушенных 
прав Египта, паломники которого весьма легко могут пострадать 
от общей суматохи90. 

Но не все было так однозначно. «С другой стороны, едва ли для 
нас и выгодно, чтобы между арабами и турками восстановилось 
полное согласие. Пусть Аравия с  ее беспокойным элементом от-
нимает у  Турции известную часть сил и  внимания»91. Иначе го-
воря, начальству предлагалось решить, что выгоднее в  Хиджазе 
для России: порядок, статус-кво или же некий хаос, который мог 
бы ослабить Турцию.

Дипломат подробно рассматривал различные аспекты влия-
ния института эмирата или его уничтожения на ход дел в Хиджа-
зе. Он следующим образом подводил итог своим рассуждениям:

1) Хороший эмир подберет и хорошего вали. Все будет тихо, мирно 
и спокойно, но существование эмирства, этого вечного, хотя и мол-
чаливого, укора ислама светской власти турок, уничтоживших ха-
лифат92, само по себе уже служит гарантией, что рознь и ненависть, 
существующие между турками и арабами, не ослабнут.
2) Хороший вали один без шерифа не  установит порядка. Все его 
добрые начинания будут разбиваться об увеличившуюся ненависть, 
которую разожгут фанатики, мстя за  уничтожение эмирства (все 
поймут, конечно, что вакиль шерифа явится лишь марионеткой 
в турецких руках, которая должна со временем исчезнуть).

90.	Там же. Л. 86 об.–87.

91.	 Там же.

92.	 Здесь Никольский ошибался: турецкий султан одновременно, как и ранее, являл-
ся и халифом, халифат был отменен лишь при Ататюрке в 1924 г.



V a r i a

2 5 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

3) Эта ненависть, если и сдерживаемая хорошим управлением вали, 
прорвется при скверном вали, который начнет вымогать деньги. 
А  надо предполагать, что ради крупных доходов турецкое прави-
тельство предпочтет, пожалуй, плохого вали хорошему, не  умею-
щему вымогать деньги.

Никольский утверждал, что прежний шериф и  вали «грабили 
вместе». Но воспоминания об этом сгладятся, и «фанатики не пе-
рестанут превозносить идею эмирства, приписывая все хорошее 
бывшим шерифам. Крупные беспорядки могут возникнуть лег-
ко». И далее:

4) При плохом Эмире дела, конечно, проигрывают.
Но, с другой стороны, где гарантия, что мы что-нибудь выигра-

ем от уничтожения эмирства?
Правда, турки, чуть чего — при волнениях и разбоях бедуинов — 

ссылаются на  Шерифа, но  это только один предлог. Будет шериф 
или нет  — бедуины останутся, и  власти должны будут считаться 
с  ними еще более, чем прежде, пока не  изменится эта система ко-
рыстолюбия и вымогательств. А раз система изменится, раз бедуи-
нам будут выдавать следуемые им деньги и не воровать присылае-
мый им хлеб, они сами помогут туркам против шерифа, караваны 
которого они не стесняются грабить и теперь93.

В заключение автор донесения хотя и подчеркивал, что не берет-
ся делать окончательного вывода, но на самом деле его делал: 

С бедуинами я имел мало дела, получив приказание не настаивать 
на праве свободного выхода из города и не входить с кочевниками 
в сношения. Однако, мне кажется, что шериф Абдулла-паша, столь 
всеми уважаемый, будет лучше вали, подобного теперешнему, ко-
торый не постеснится ограбить и родного отца.

Заключение

Анализ донесений и  отчетов секретаря консульства Российской 
империи в Джидде М.Э. Никольского в 1905 г., а также инструк-
ций и  поручений министерства и  посольства в  Турции позволя-

93.	 Там же. Л. 87–88 об.



В и т а л и й  Н а у м к и н 

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 5 9

ет сделать вывод о важности «исламской» составляющей их дея-
тельности и выделить шесть основных ее направлений.

1. Изучение внутриполитической ситуации в  вилайете, в  том 
числе расстановки сил в правящей элите, роли Порты, отношений 
между турками и арабами, вали и шерифом, бедуинскими племе-
нами и властями, роли бедуинских племен, задач и действий ту-
рецкого воинского контингента и т. д.

2. Сбор информации о  недружественной России деятельно-
сти как турецких чиновников, так и  представителей иностран-
ных держав.

3. Изучение маршрутов, по  которым паломники прибывают 
в хадж.

3. Ограждение паломников от влияния радикально-исламист-
ских и  националистических идей. Выявление лиц, ведущих вра-
ждебную интересам России индоктринацию, и  мест, откуда она 
велась.

4. Изучение санитарно-медицинской обстановки в  главных 
городах вилайета. Немедленное информирование Центра о  слу-
чаях заразных инфекционных заболеваний в  вилайете во  вре-
мя хаджа.

5. Работа с паломниками по ограждению их от недобросовест-
ной деятельности посредников (далилей, владельцев верблюдов 
и помещений и др.).

6. Сбор информации о случаях нападения на паломников, ока-
зание им посильной помощи, поддержание необходимых контак-
тов с местной стороной для улучшения ситуации с безопасностью 
во время хаджа.

Внешнеполитические задачи в  работе дипломатов были тес-
но сопряжены с внутренней ситуацией в России, где обеспечение 
лояльности мусульманского населения власти в непростой пери-
од было одним из императивов для всех ведомств, ведающих во-
просами ислама.

В переписке с Центром временно управлявший консульством 
секретарь активно пользовался возможностью высказать свои 
оценки внутриполитической обстановки в вилайете и весьма сме-
лые предложения по работе с паломниками. На деятельность ди-
пломатов оказывали большое воздействие их  личные качества 
и  амбиции, и  на  это накладывались отношения соперничества 
и даже неприязни между ними. 



V a r i a

2 6 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Библиография / References

Архив внешней политики Российской империи. Фонды: Посольство в  Константино-
поле; Политархив; Турецкий стол.

Арапов Д.Ю. «Государственное регулирование ислама в Российской Империи» // Pax 
Islamica. 2011. 2(7).

Власть и реформы. От самодержавия к советской России. Санкт-Петербург: 1999.

Ислам в Российской империи (законодательные акты, описания, статистика) / Соста-
витель и автор вводной статьи, комментариев и приложений Д.Ю. Арапов. Мо-
сква: Институт Африки, Академкнига, 2001.

Ишаев Ш. «Мекка, священный город мусульман (Рассказ паломника)» // Средне-Ази-
атский вестник. Ежемесячный научно-литературный журнал. Ноябрь, 1896 
год. Ташкент: Ф. и Г. бр. Каменские, 1896.

Кузнецов В.А., Наумкин В.В. «Дежавю: средневековые мотивы в  современной араб-
ской политической мысли» // Вестник МГИМО(У). 2019. 12(4). С. 38–53.

Куликов Г.И. «Курды Халебского вилайета Османской империи по  донесениям Рос-
сийского консула. 1913 год» // Восточный архив. 2018. № 2(38). 

Наумкин В.В. Несостоявшееся партнерство. Советская дипломатия в Саудовской Ара-
вии между двумя мировыми войнами. Москва: Аспект Пресс, 2018.

Смилянская И.М., Горбунова Н.М., Якушев М.М. Сирия накануне и в период Младо-
турецкой революции. По материалам консульских донесений. М., 2015.

Arkhiv vneshnei politiki Rossiiskoi imperii [The Foreign Policy Archive of the Russian Em-
pire]. Fondy [Funds]: Posol’stvo v Konstantinopole [Embassy in Constantinopole]; 
Politarkhiv [Politarchive]; Turetskii stol [Turkish Table].

Arapov, D.Yu. (ed.) (2001) Islam v Rossiiskoi imperii (zakonodatel’nye akty, opisaniia, 
statistika) [Islam in the Russian Empire (legal acts, descriptions, statictics)]. M.: 
Institut Afriki, Academkniga.

Arapov, D.Yu. (2011) “Gosudarstvennoe regulirovanie islama v Rossiiskoi Imperii” [State 
Regulation of Islam in the Russian Empire], Pax Islamica 2(7).

Ishaev, Sh. (1896) “Mekka, sviashchennyi gorod musul’man (Rasskaz palomnika)” [Mecca, 
the Sacred City of the Muslims (Story of a Pilgrim)], The Central Asian Herald. 
Sredne-Aziatskii vestnik. Ezhemesiachnyi nauchno-literaturnyi zhurnal. Noiabr’, 
1896 god. Tashkent: F. i G. br. Kamenskie.

Kuznetsov V.A., Naumkin V.V. (2019) “Dezhaviu: srednevekovye motivy v sovremennoi ar-
abskoi politicheskoi mysli” [Déjà vu: Medieval Motives in the Modern Arab Politi-
cal Thought], Vestnik MGIMO(U) 12(4): 38–53. 

Kulikov, G.I. (2018) “Kurdy Khalebskogo vilaieta Osmanskoi imperii po doneseniiam Rossi-
iskogo konsula. 1913 god” [Kurds of the Vilayet of Haleb of the Ottoman Empire in 
the Dispatches of a Russian Consul. 1913], Vostochnyi Arkhiv 2(38). 

Naumkin, V.V. (2018) Nesostoiavsheesia partnerstvo. Sovetskaia diplomatiia v Saudovs‑
koi Aravii mezhdu dvumia mirovymi voinami [Unfulfilled Partnership. Soviet Di-
plomacy in Saudi Arabia between the Two World Wars]. M: Aspect Press.

Smilyanskaya I.M., Gorbunova N.M., Yakushev M.M. (2015) Siriia nakanune i v period Ml‑
adoturetskoi revoliutsii. Po materialam konsul’skikh donesenii [Syria before and 
during the Young Turks Revolution. On the Basis of Consular Dispatches]. M.

Vlast’ i reformy. Ot samoderzhaviia k sovetskoi Rossii [Power and Reforms. From the Mon-
archy to Soviet Russia] (1999). St. Peterburg. 



2 6 1

Игорь Гаспаров

Алвин Плантинга и Фома Аквинский 
о возможности естественного знания о Боге

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2020-38-1-261-283

Igor G. Gasparov

Alvin Plantinga and Thomas Aquinas on the Possibility of 
Natural Knowledge of God

Igor G. Gasparov — N.N. Burdenko Voronezh State Medical Univer-
sity (Voronezh, Russia). gasparov@mail.ru

Traditionally Aquinas is considered as the leading representative of the 
position that natural theology is the king road to the knowledge of God 
by means of human reason alone. Nevertheless, Alvin Plantinga cites 
him along with John Calvin among the two main predecessors of his fa‑
mous idea of sensus divinitatis. According to this idea, human reason can 
have natural knowledge of God via special cognitive mechasnism, which 
is closer to the functioning of human perception, than to the proofs along 
the line of traditional theologia naturalis. The goal of the article is to iden‑
tify whether one can really find in the work of Aquinas anything similar 
to the sensus divinitatis of Plantinga. And if the answer is positive, then 
how exactly does this epistemic mechanism perform the function of ra‑
tional justification of theistic beliefs? As a result, I claim that in Aquinas 
one can really find something that could be called sensus divinitatis, but 
its justificatory work functions in a way that is quite different from that 
of Plantinga, because it involves the natural orientation of the human 
will to God as the ultimate goal of human life.

Keywords: epistemology of religion, ethics of belief, virtue responsi-
bilism, sensus divinitatis, Alvin Plantinga, Thomas Aquinas.

ВХРИСТИАНСТВЕ, как и в некоторых других религиозных 
традициях, основным источником знания о Боге считается 
учительство сообщества верующих, которое возводит свой 

Гаспаров И. Алвин Плантинга и Фома Аквинский о возможности естественного знания о Боге // Государство, 
религия, церковь в России и за рубежом. 2020. №1 (38). С. 261–283. 

Gasparov, Igor (2020) “Alvin Plantinga and Thomas Aquinas on the Possibility of Natural Knowledge of God”, Gosudarstvo, 
religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 38(1): 261–283.

	 Статья подготовлена при поддержке РФФИ, проект № 18-011-00840.



V a r i a

2 6 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

авторитет к самому Богу. При этом не исключается возможность 
определенного познания Бога независимо от такого учительства. 
Такой вид богопознания обычно называют «естественным». Его 
можно определить как познание Бога, не предполагающее како-
го-либо специального религиозного авторитета, откровения или 
каких-либо познавательных способностей, не  характерных для 
большинства людей1. Богопознание можно рассматривать как по-
знавательный процесс, целью которого является получение зна-
ния о  Боге. Тем не  менее очевидно, что как не  всякая познава-
тельная деятельность в других областях достигает своей цели, так 
и не всякое богопознание оказывается успешным. В этом смысле 
следует видеть разницу между богопознанием и знанием о Боге. 
Последнее предполагает истинность и оправданность наших убе-
ждений о Боге, сформированных в процессе богопознания, тогда 
как результатом первого может оказаться как некое ложное убе-
ждение относительно рассматриваемого предмета, так и  скепти-
ческое или агностическое заключение.

Несмотря на  возможность неудачи в  естественном познании 
Бога, христианская традиция скорее склоняется к  умеренному 
оптимизму в данном вопросе. Один из наиболее ярких примеров 
этого —  слова апостола Павла из Послания к Римлянам:

Ибо, что можно знать о Боге, явно для них, потому что Бог явил им. 
Ибо невидимое Его, вечная сила Его и Божество, от создания мира 
через рассматривание творений видимы...2

Часто эти слова рассматриваются в  качестве оправдания естествен-
ной теологии, понимаемой как исследование вопросов, связанных 
с  существованием и  атрибутами Бога, независимо от  библейского 
Откровения силами одного только человеческого разума3. Образ-
цом построения такого рода естественной теологии можно назвать 
некоторые части «Суммы теологии» Фомы Аквинского, в частности 
те из них, где он предлагает свои знаменитые доказательства бытия 

1.	 Ср. Evans, S.C. (2010) Natural Signs and Knowledge of God. A New Look at Theistic 
Arguments, p. 1. Oxford: Oxford University Press.

2.	 Рим 1, 19–20.

3.	 Cooper, A.G. (2012) “Degrading the Body, Supressing the Truth. Aquinas on Romans 
1: 18–25”, in M. Levering, M. Dauphinais (eds) Reading Romans with St. Thomas, 
p. 115. Washington D.C.: The Catholic University of America Press. См. также Шо‑
хин В.К. «Естественная теология» // Православная энциклопедия. М., 2013 [http://
www.pravenc.ru/text/190259.html, доступ от 15.о5.2019].



№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 6 3

Божия и  обсуждает основные божественные атрибуты. Многие ви-
дят одну из основных характеристик его подхода в том, что здесь су-
ждения о Боге, в том числе суждения о его существовании и главных 
свойствах, являются заключениями, которые человеческий разум 
способен и обязан сделать из других более очевидных для него прин-
ципов, полагая при этом, что у человеческого разума нет никаких 
иных обязывающих его оснований для принятия теистических убе-
ждений, если подобного рода заключения по каким-либо причинам 
оказываются неудачными. То есть, с рациональной точки зрения, че-
ловек свободен от каких-либо обязательств по отношению к призна-
нию существования Бога и наличия у Него определенных качеств, 
если соответствующие суждения невыводимы из  других, очевид-
ных для самого разума, положений. Более того, некоторые эвиден-
циалистские и деонтологические концепции оправдания убеждений 
идут дальше и утверждают, что при таких условиях разум как мини-
мум не имеет права принимать теистические убеждения, а возмож-
но, даже обязан изменить их на противоположные4.

Рациональные аргументы в  поддержку теизма подвергались 
резкой критике в течение нескольких столетий. Многим эта крити-
ка кажется уничтожающей, но несмотря на это, количество людей, 
так или иначе склонных к теистическим или схожим с ними убе-
ждениям, не  снижается сколько-нибудь заметным образом. Дру-
гими словами, людям эти убеждения по-прежнему кажутся оправ-
данными, несмотря на отсутствие рациональных аргументов в том 
смысле, в каком они мыслились в традиционной естественной тео-
логии. В  связи с  этим возникает вопрос об  альтернативных спо-
собах оправдания теистических убеждений. Одним из  наиболее 
влиятельных предложений в  этом направлении является так на-
зываемая реформатская эпистемология, которая прямо противопо-
ставляет себя естественной теологии, утверждая, что теистическое 
убеждение  — это не  столько заключение некоего рационального 

4.	 Эвиденциалистские концепции оправдания утверждают, что оправданность убе-
ждения, что р, состоит в наличии у субъекта этого убеждения сведений (evidence) 
в поддержку р. Соответственно в случае, когда сведений в поддержку р нет или 
их  недостаточно, то  убеждение субъекта, что р, является неоправданным. Деон-
тологические концепции оправдания предлагают рассматривать формирование 
убеждений в  терминах эпистемического долга. В  этом случае эпистемический 
субъект имеет обязанность не  формировать убеждение или отказаться от  него, 
если последнее уже имеется, тогда, когда оно не подкреплено достаточными све-
дениями. Многие сторонники подобного рода концепций полагают теизм приме-
ром неоправданного убеждения. Подробнее см. Plantinga, A. (2000) Warranted 
Christian Belief, pp. 88–89. Oxford: Oxford University Press.

И г о р ь  Г а с п а р о в



V a r i a

2 6 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

вывода, сколько результат действия врожденной склонности чело-
века к формированию теистического убеждения. Ярким примером 
такого подхода является концепция sensus divinitatis Алвина План-
тинги5. Согласно этой концепции, человек обладает особым вро-
жденным когнитивным механизмом, нацеленным на  получение 
знания о Боге. Это своего рода диспозиция, которая активируется 
в определенных условиях, в результате чего у человека спонтанно 
возникает теистическое убеждение. Плантинга полагает, что убе-
ждение, сформировавшееся подобным образом, также будет есте-
ственным знанием о Боге, но в отличие от естественной теологии 
такое убеждение будет базовым, а  не  выводимым из  других убе-
ждений. В  качестве одного из  источников своей концепции sen‑
sus divinitatis Плантинга называет Фому Аквинского. Цель настоя-
щей статьи показать, что у Фомы Аквинского действительно можно 
встретить представление о том, каким образом помимо естествен-
ной теологии в  строгом смысле слова возможно получить есте-
ственное знание о Боге, но оно существенным образом отличается 
от плантинговской концепции sensus divinitatis.

1. Плантинга об  «общем и  смутном знании» у  Фомы 
Аквинского

Указывая на Фому Аквинского в качестве одного из источников сво-
ей концепции sensus divinitatis, Плантинга ссылается на два его тек-
ста: Summa theologiae I, q.2 a.1 ad16 и Summa contra gentiles III, 387, 

5.	 Plantinga, A. Warranted Christian Belief, p. 168 ff.

6.	 ST I, q.2 a.1 ad1: «… нам по  природе присуще смутное и  в  некотором общем [ас-
пекте] знание о том, что Бог есть, а именно постольку, поскольку Бог есть блажен-
ство человека: ибо человек по природе стремится к счастью [т. е. блаженству,] а то, 
что желаемо человеком по природе, познается им естественным образом. Но это 
не есть безусловное познание бытия Божия: так познание приближающегося [че-
ловека] не есть познание Петра, пусть даже это Петр приближается. В самом деле, 
многие считают, что совершенное благо человека, т. е. счастье есть богатство, дру-
гие полагают, что это — чувственные наслаждения, третьи — что что-то еще» [Пе-
ревод А.В. Апполонова 2006, 22].

7.	 SCG III, 38: «Ибо существует некое общее и смутное познание Бога, которое при-
суще почти всем людям: ведь то, что есть Бог, либо известно само по себе, подоб-
но другим принципам доказательства, что полагают некоторые, как об этом было 
сказано в  первой книге, либо, что и  представляется более истинным, можно за-
частую (statim) прийти к  познанию Бога с  помощью естественного разума. Ибо 
когда люди видят, что естественные вещи движутся согласно определенному по-
рядку и что порядок не существует без устроителя, они в большинстве случаев по-
нимают (percipiunt), что у видимых нами вещей, есть устроитель. Однако кто, ка-
кой и только ли один есть устроитель природы, они из этого общего размышления 



№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 6 5

где говорится о  существовании некоего общего и  смутного знания 
о Боге, которое присуще почти всем людям. Опираясь на эти тексты, 
Плантинга утверждает, что именно у Фомы Аквинского мы встреча-
ем размышления на тему наличия у человека врожденного знания 
о Боге, присущего каждому человеку по природе, которые впослед-
ствии, по  его мнению, продолжил Жан Кальвин8. Согласно План-
тинге, sensus divinitatis является общей идеей как для Кальвина, так 
и  для Фомы Аквинского, и потому на  нее следует обратить особое 
внимание, поскольку здесь между собой соглашаются два столь не-
похожих в остальном мыслителя9. Правда, в дальнейшем он призна-
ет, что между ними все-таки есть определенные различия в понима-
нии природы «естественного знания о Боге», состоящее в том, что, 
в отличие от Кальвина, Фома Аквинский полагает естественное зна-
ние о Боге фаллибельным, т. е. допускающим возможность ошибки. 
Плантинга интерпретирует Аквината таким образом, что, согласно 
последнему, некто может иметь о Боге некое знание de re, полагая 
при этом, что Бог тождественен совокупности законов природы, то-
гда как, с точки зрения Кальвина, такое отождествление представля-
ется невозможным10. В остальном Плантинга довольно мало говорит 
о характере того «знания о Боге», которое, по мнению Фомы Аквин-
ского, вложено в человека от природы. В связи с этим возникает во-
прос о том, как соотносятся между собой плантинговская концепция 
sensus divinitatis и аквинатово представление о естественном богопо-
знании, на который я попытаюсь ответить далее. Однако, прежде чем 
приступить к этому, уместно сделать ряд общих замечаний о подхо-
де Фомы Аквинского к проблемам, которые сегодня принято назы-
вать эпистемологическими.

2. Учение о  познании Фомы Аквинского в  контексте 
современной эпистемологии

Прежде всего, многие исследователи творчества Фомы Аквинско-
го отмечают тот факт, что весьма трудно концептуализировать его 

зачастую (statim) не понимают, так же как, когда мы видим, что человек идет или 
совершает иные действия, мы понимаем, что в нем есть некая причина этих дей-
ствий, которой нет в других вещах, и называем эту причину душой, но пока еще 
не зная, чтó есть душа, является ли она телом, или как она осуществляет выше-
упомянутые действия» [Перевод мой].

8.	 Plantinga, A. Warranted Christian Belief, p. 170.

9.	 Ibid., pp. 167–198.

10.	 Ibid., p. 177.

И г о р ь  Г а с п а р о в



V a r i a

2 6 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

взгляды на  проблемы познания в  терминах современной эписте-
мологии. Аквинат мыслит в  другой парадигме, и  любая попыт-
ка осмыслить его идеи применительно к  дискуссиям, ведущим-
ся в современной эпистемологии, будет всегда представлять собой 
что-то вроде творческой интерпретации11. Одной из основных про-
блем такой интерпретации является то, что во многих случаях у са-
мого Фомы зачастую отсутствуют аналоги современных терминов, 
которые являются ключевыми для постановки и решения тех про-
блем, которые ставят современные эпистемологи, в  т. ч. и  План-
тинга. В частности, у Аквината нет проблемы знания в том смыс-
ле, в котором она обсуждается со второй половины прошлого века. 
В его словаре отсутствуют такие понятия, как «оправдание», «под-
тверждение» и  даже «знание» в  современном понимании этого 
термина. Другая трудность заключается в  том, что часто те тер-
мины, которые он использует, особенно в  переводе, звучат весь-
ма похоже на современные, но по своему содержанию совершенно 
от них отличаются. Значимый для рассматриваемого нами вопроса 
пример — это понятие per se notum, которое обычно переводится 
на русский язык как «самоочевидный». Однако то содержание, ко-
торое в него вкладывает Фома, весьма мало напоминает то, что мы 
обычно представляем себе под самоочевидностью, будь то в смыс-
ле Декарта или Локка, или современных эпистемологов, в частно-
сти, того же Плантинги. В этой связи совершенно неудивительно, 
что даже вопрос о базовой эпистемологической позиции Фомы Ак-
винского не получил однозначного ответа.

Одна, более традиционная, линия ответа на этот вопрос утвер-
ждает, что в  вопросах знания и  обоснования Фома Аквинский 
стоит на  позициях, близких к  фундаментализму, эвиденциализ-
му и интернализму. Как отмечает Дж. Дженкинс, такого мнения 
придерживались многие современные томистcки ориентирован-
ные мыслители, такие как Этьен Жильсон, Бернард Лонерган или 
Аласдер Макинтайр12, а также сам Плантинга13 и Николас Уолтер-
сторф14. Другая, более современная, линия связывает эпистемоло-

11.	 См. подробнее: Jenkins J.I. (1997) Knowledge and Faith in Thomas Aquinas, pp. 1–3. 
Cambridge: Cambridge University Press.

12.	 Ibid., р. 103.

13.	 Plantinga, A. (1983) “Reason and Belief in God”, in A. Plantinga, N. Wolterstorff (eds) 
Faith and Rationality: Reason and Belief in God, p. 48. Notre Dame IN: University of 
Notre Dame Press.

14.	 Wolterstorff, N. (1984) Reason within the Bounds of Religion, p. 30. Grand Rapids MI: 
Eerdmans.



№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 6 7

И г о р ь  Г а с п а р о в

гию Аквината с  релайбилизмом и  экстернализмом. Здесь следу-
ет, прежде всего, отметить работы Джона Дженкинса15 и Элеонор 
Стамп16.

Консенсус среди современных исследователей эпистемологи-
ческих идей Фомы Аквинского состоит в признании того, что цен-
тральным понятием в этой области философии для него являет-
ся понятие cognitio, которое часто переводят как знание, но при 
этом его содержание значительно отличается от  того, которое 
вкладывается современными эпистемологами в  понятие знание. 
Дело в том, что далеко не всякий когнитивный процесс или воз-
никающее из  него ментальное состояние, которые Фома Аквин-
ский обозначает термином cognitio, предполагают истинность 
своего содержания, тогда как в современном понимании знание 
необходимым образом предполагает истину. Кроме того, резуль-
татом cognitio как когнитивного процесса, направленного на  до-
стижение истины, может быть не  одно ментальное состояние. 
Фома перечисляет по крайней мере пять таких возможных состоя-
ний (habitus): мудрость (sapientia), понимание (intellectus), на-
ука (scientia), благоразумие (prudentia), искусство (ars)17. Первые 
три из них относятся к теоретическому аспекту познающей части 
души, а последние два — к практическому.

Сторонники экстерналистско-релайбилистской интерпретации 
эпистемологии Фомы аргументируют свою позицию прежде всего 
тем, что их оппоненты слишком узко трактуют понятие «знание», 
неверно отождествляя его со scientia, тогда как если у Фомы и есть 
эквивалент этому понятию, то таковыми следует считать cognitio 
или notitia18. А  cognitio, в  целом, представляет собой некий про-
цесс, эпистемическую природу которого лучше всего определить 
как «экстернализм с  элементами релайбилизма»19. Говоря сло-
вами Элеонор Стамп, «[д]ля Аквината человеческое знание [т. е. 
notitia] является функцией от использования сотворенных в нас 
Богом познавательных способностей так, как Бог предназначил 
их использовать в том мире, который Бог сотворил для их исполь-

15.	 Jenkins, J.I. Knowledge and Faith in Thomas Aquinas, pp. 117–123.

16.	 Stump, E. (2003) Aquinas, p. 231–235. London and New York: Routledge.

17.	 Pickavé, M. (2012) “Human Knowledge”, in B. Davis, E. Stump (eds) The Oxford Hand‑
book of Aquinas, p. 311. Oxford: Oxford University Press.

18.	 Stump, E. Aquinas, p. 224.

19.	 Ibid., p. 234.



V a r i a

2 6 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

зования»20. Более того, и Стамп, и Дженкинс идут дальше, утвер-
ждая, что эпистемологическая позиция Фомы в  своих основах 
очень близка к  эпистемологии, развиваемой Алвином Плантин-
гой21. Между ними действительно можно увидеть некие структур-
ные элементы сходства, которые состоят прежде всего в том, что 
Аквинат, несомненно, считает, что сотворенные Богом в  нас ко-
гнитивные способности являются надежными в том случае, если 
используются в соответствии со своей природой.

Означает ли это, что Фома Аквинский отстаивал теорию зна-
ния, сходную с плантинговской «теорией соответствующего функ-
ционирования»? На мой взгляд, правильным ответом на этот во-
прос будет «нет». В качестве обоснования этого ответа я хотел бы 
предложить три довода. Во-первых, сам Плантинга рассматри-
вает эпистемологию Фомы как образец эвиденциализма, фунда-
ментализма и интернализма. И в этом отношении он не проводит 
никаких аналогий между ней и  своей «теорией соответствую-
щего функционирования», позиционируя ее, напротив, как ее 
противоположность. Несмотря на  то, что сам Плантинга не  от-
носится к  профессиональным исследователям творчества Акви-
ната, в данном контексте его мнение имеет определенное, пусть 
и  не  решающее, значение, поскольку речь идет о  сравнении по-
зиции Фомы с его собственной.

Во-вторых, мне представляется, что Стамп и  Дженкинс, ото-
ждествляя cognitio со  знанием, совершают ошибку, противопо-
ложную ошибке своих оппонентов. Если последние трактова-
ли знание слишком узко, то они трактуют его слишком широко. 
Ведь, как совершенно верно указывает Мартин Пикаве, cognitio 
допускает ложность, что не  позволяет отождествить его со  зна‑
нием в  том смысле, в  каком этот термин понимается большин-
ством современных эпистемологов22. Скорее всего, cognitio следу-
ет понимать именно как процесс познания, результатом которого 
не  во  всех случаях оказывается знание. Кроме того, есть основа-
ния полагать, что парадигмой знания Фома Аквинский считал 
все-таки scientia в расширительном толковании этого термина23.

20.	Цит. по: Jenkins, J.I. Knowledge and Faith in Thomas Aquinas, p. 122.

21.	 Ibid., p. 127; Stump, E. Aquinas, p. 235.

22.	 Pickavé, M. Human Knowledge, p. 311. См. также MacDonald, S. (1993) “Theory of 
Knowledge”, in N. Kretzmann, E. Stump (eds) The Cambridge Companion to Aquinas, 
p. 162. Cambridge: Cambridge University Press.

23.	 См. подробнее MacDonald, S. “Theory of Knowledge”, p. 163 ff.



И г о р ь  Г а с п а р о в

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 6 9

Наконец, третий довод заключается в  следующем. Да, ско-
рее всего, Фома Аквинский согласился бы с  тем, что и  сам по-
знавательный процесс, и  его механизмы являются надежными, 
но такое согласие не означает, что он согласился бы и с тем, что 
«оправданность» или «подтвержденность» наших убеждений со-
стоит в  надежности или соответствующем функционировании 
этих механизмов. Как совершенно верно утверждает Скотт Мак-
Дональд, «релайбилист должен полагать не только то, что наши 
механизмы формирования убеждений являются надежными, 
но  и  то, что наше оправдание принятия этих убеждений состо-
ит в  том, что наше убеждение является результатом работы та-
кого рода механизма»24. Другими словами, для того чтобы быть 
полноценным релайбилистом, Фоме было бы недостаточно при-
знать надежность познавательных механизмов, с помощью кото-
рых формируются наши убеждения. Кроме этого, он должен был 
бы признать, что именно надежность этих механизмов является 
источником оправдания наших убеждений. В  отношении же по-
следнего есть основания сомневаться, что это мнение Аквината, 
поскольку основной акцент в  своей эпистемологии он все-таки 
делает на осознанный доступ к содержанию человеческого созна-
ния, в т. ч. к процессу формирования понятий и принципов, вы-
вода из последних других положений при помощи силлогизмов25.

3. Эпистемический статус теистического убеждения 
у Фомы Аквинского

Вернемся к  нашей непосредственной теме, т. е. к  вопросу о  том, 
какой вид знания о  Боге у  Фомы Аквинского можно было бы 
считать аналогом плантинговского sensus divinitatis? Ответить 
на этот вопрос не так просто, как хотелось бы. С одной стороны, 
Аквинат однозначно утверждает, что естественному уму возмож-
но обладать знанием (scientia) о том, что Бог существует. Однако 
это знание не  принадлежит к  числу принципов, которые лежат 
в  основе всякого выводимого знания, т. е. не  является базовым, 
а само является выводимым из других принципов, тогда как ре-
зультатом функционирования sensus divinitatis у  Плантинги яв-
ляется базовое убеждение. Если вспомнить текст из  SCG III, 38, 

24.	 Ibid., p. 186–187.

25.	 Детальное описание того, как Фома Аквинский понимает «оправдание» наших 
убеждений, можно найти в: MacDonald, S. “Theory of Knowledge”, pp. 174–180.



V a r i a

2 7 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

на который ссылается Плантинга, то в нем делается предположе-
ние, что «communis et confusa cognitio Dei», которое встречается 
почти у  всех людей, могло бы проистекать из  двух источников: 
либо бытие Бога известно само по себе (per se notum), либо оно 
может быть достигнуто с  помощью естественного разума. Пер-
вую альтернативу, а  именно то, что большинству людей бытие 
Бога известно само по себе, Фома однозначно отвергает (ST I q.2 
a.1; SCG I, 11). Однако то  познание Бога с  помощью естествен-
ного разума, о  котором здесь упоминает Фома, вовсе не  тожде-
ственно естественному знанию (scientia) о  существовании Бога. 
Это так, по  меньшей мере, по  двум причинам. Во-первых, scien‑
tia в  понимании Фомы  — это «совершенное познание»26, и  по-
этому было бы неприемлемо характеризовать его как «смутное 
и  общее». Во-вторых, scientia, что Бог существует, является «ре-
зультатом тщательного исследования» (fructus studiosae inquisi‑
tionis), обрести который способны лишь немногие (SCG I,4), то-
гда как здесь утверждается, что такое познание Бога присутствует 
почти у всех людей. Таким образом, можно сделать вывод о том, 
что у Фомы Аквинского можно обнаружить не две, а три возмож-
ности естественного знания о Боге, первую из которых он, впро-
чем, отвергает:

1. Существование Бога могло бы быть нам известно само 
по  себе (per se notum), подобно тому, как происходит постиже-
ние разумом первых принципов.

2. Знание о  существовании Бога могло бы быть результатом 
трудного исследования. Поэтому лишь немногие могут иметь 
естественное знание (scientia) о Его существовании.

3. Существование Бога могло бы быть познано неким смутным 
и общим образом.

Первый вариант Фома Аквинский считает невозможным для 
человека в  пределах его земной жизни. Он соглашается с  тем, 
что как таковое существование Бога известно само по себе, по-
скольку как таковое само по себе известно то, предикат чего сущ-
ностным образом содержится в  субъекте. Например, то, что че‑
ловек есть разумное живое существо, известно само по себе как 
таковое, поскольку бытие разумным живым существом состав-
ляет саму природу человека и  связано с  ним сущностным обра-
зом. Но  это же известно само по  себе также и  нам (per se no‑
tum quoad nos), поскольку у  нас есть подходящий когнитивный 

26.	 In Post Anal. I, 4.



И г о р ь  Г а с п а р о в

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 7 1

доступ к сущности человека, и  поэтому мы способны сформиро-
вать соответствующее понятие о природе человека и путем разде-
ления сформировать «научный» принцип, который затем можно 
использовать в  качестве основы для дальнейших выводов с  по-
мощью силлогизмов. Иным образом, по мнению Аквината, дело 
обстоит с  сущностью Бога. В  земной жизни у  нас нет доступа 
к  постижению его сущности, и  мы не  можем сформировать аде-
кватного понятия о  ней, так как наше земное познание предпо-
лагает чувственный контакт с познаваемыми объектами, и лишь 
затем переводит приобретенную информацию об объекте на умо-
постигаемый уровень, тогда как Бог нашим чувствам не  досту-
пен. Таким образом, несмотря на  то, что как таковое существо-
вание Бога известно само по себе, т. е. природа Бога такова, что 
сущностным образом включает в себя существование, постичь это 
в земной жизни человеку не дано в том смысле, в каком он спосо-
бен постичь, например, то, что человек есть разумное живое су‑
щество, или что треугольник имеет три стороны.

Здесь следует отметить, что понятие per se notum носит у Фомы 
скорее метафизический, чем эпистемологический характер. Оно 
выражает порядок бытия, т. е. реальные отношения в  природе 
вещи, а  не  порядок их  познания. Поэтому нечто, что как тако‑
вое является per se notum, может быть совершенно недоступно 
для естественного человеческого познания. Но даже и то, что яв-
ляется per se notum quoad nos, вовсе необязательно будет само‑
очевидным в том смысле, что для его познания достаточно лишь 
понимания номинальных значений терминов, входящих в состав 
соответствующего суждения. С  точки зрения Фомы, для знания 
того, что известно нам само по  себе, также необходимо пости-
жение реальной природы соответствующих вещей, в  основе ко-
торого лежит непосредственный эпистемический контакт с  эти-
ми вещами27.

Что касается второго варианта, т. е. того, что существует есте-
ственное знание (scientia), которое приобретается в  результа-
те научного исследования, то  этот вариант также не  подходит 
по  весьма очевидным причинам, некоторые из  которых я  уже 

27.	 Подробнее об употреблении понятия per se notum Фомой Аквинским см.: Tuninet-
ti, L.F. (1996) “Per se notum”: Logische Beschaffenheit des Selbstverständlichen im 
Denken des Thomas von Aquinas, p. 12 ff. Leiden, New York, Köln: E.J. Brill. О соот-
ношении между метафизическими и эпистемическими аспектами понятий per se 
notum и  per se notum quoad nos подробнее см.: MacDonald, S. “Theory of Knowl-
edge”, pp. 180–185.



V a r i a

2 7 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

упоминал. Это знание доступно лишь немногим, поскольку оно 
трудно достижимо, требует больших усилий, в т.ч. долгой и тща-
тельной подготовки, изучения философии и других наук. И, кро-
ме того, оно не является базовым принципом, а само выводится 
из других принципов, которые должны быть известны нам лучше. 
Другими словами, такое знание — результат естественной теоло-
гии, к возможностям которой Плантинга относится скорее скеп-
тически, хотя прямо не отвергает ее значимость. Поэтому очевид-
но, что это вовсе не то естественное знание о Боге, которое, по его 
мнению, человек может приобрести посредством sensus divinita‑
tis. Следовательно, остается только третий вариант, согласно ко-
торому существование Бога может быть познано неким смутным 
и общим образом, и такое познание доступно почти всем людям. 
Но  что это за  познание Бога, о  котором Фома Аквинский гово-
рит в текстах цитируемых Плантингой? И какой эпистемический 
статус приписывает ему знаменитый схоластический мыслитель? 
Столь ли он оптимистичен в отношении этого вида богопознания, 
как Плантинга в отношении результата соответствующего функ-
ционирования sensus divinitatis?

Ответить на вопрос о природе и эпистемическом статусе позна-
ния Бога, о котором Аквинат рассуждает в ST I, q.2 a1 и SCG III, 
3828, представляется мне непростой задачей по той причине, что 
он сам не  представляет нам достаточного количества информа-
ции на этот счет, и мы вынуждены довольствоваться собственны-
ми спекуляциями. Тем не менее представляется возможным вы-
сказать несколько соображений по этому поводу. Как мне кажется, 
следующие три предположения являются наиболее вероятными:

1. Естественное познание Бога, о  котором говорится в  ST I, 
q.2 a1 и  SCG III, 38, является некой разновидностью imperfecta 
scientia29.

2. Естественное познание Бога, о котором говорится в ST I, q.2 
a1 и  SCG III, 38, является упрощенной версией космологическо-
го аргумента.

3. Естественное познание Бога, о котором говорится в ST I, q.2 
a1 и SCG III, 38, является результатом влияния на интеллект воли, 
влекомой к высшему благу.

28.	 Здесь и далее я предполагаю, что в ST I, q.2 a.1 и SCG III, 38 речь идет об одной 
и той же разновидности «познания Бога».

29.	 Понятие «imperfecta scientia» встречается у  Фомы Аквинского в  нескольких ме-
стах, например: ST I, q. 85 a.3 или In Post Anal. II, 7.



И г о р ь  Г а с п а р о в

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 7 3

Начнем с первого предположения, согласно которому естествен-
ное познание Бога, о котором говорится в ST I, q.2 a1 и SCG III, 38, 
является некой разновидностью scientia imperfecta. Джон Джен-
кинс, обосновывая свой тезис об  экстерналистско-релайбилист-
ком характере эпистемологии Фомы Аквинского, говорит о том, что 
познание в понимании Аквината не является чем-то однородным, 
а заключает в себе некую динамическую составляющую30. В част-
ности, у человека может быть не только совершенное знание (scien‑
ta perfecta), каковым, например, является знание принципов или 
заключений из них, полученных с помощью силлогизмов, но и не-
кое предварительное, несовершенное знание (scientia imperfecta) 
о предмете, на основании которого мы способны двигаться дальше 
на пути к scientia perfecta, которая является результатом научного 
познания. Например, прежде чем познать природу грома, мы мо-
жем несовершенным образом составить себе представление о том, 
что такое гром, а именно, что гром есть определенного рода шум 
в облаках. Такое «определение» грома будет ничем иным, как sci‑
entia imperfecta. Ясно, что такое знание о  громе лишь частично 
проникает в его природу и не может быть знанием в полном смыс-
ле слова. Тем не  менее оно все-таки является знанием, посколь-
ку наше предварительное определение благодаря словам «шум 
определенного рода» содержит отсылку к сущности того феномена, 
природу которого мы еще только должны будем постичь. В проти-
воположность этому суждение «гром есть какой-либо шум в обла-
ках» не выражает концепцию грома и, следовательно, не является 
знанием — даже пусть и несовершенным — о громе, поскольку, как 
указывает Фома Аквинский, не всякий шум в облаках является гро-
мом, а только шум определенного рода31, т. е. даже несовершенное 
знание предполагает какое-то  ограничение и  отличие. Очевидно, 
что знание о  некотором аспекте, заключающее в  себе пусть даже 
частичное постижение природы грома, с  точки зрения Аквината, 
предполагает знание о его существовании. Дженкинс объясняет это 
в смысле концептуального экстернализма. Познающий субъект на-
ходится в непосредственном эпистемическом контакте с познавае-
мым объектом и посредством надежных когнитивных механизмов 
приобретает частичное знание о его природе.

Возможно ли помыслить «смутное и общее познание Бога» как 
разновидность scientia imperfecta в том смысле, как его понимает 

30.	 Jenkins, J.I. Knowledge and Faith in Thomas Aquinas, p. 116.

31.	 In Post Anal. II, 7.



V a r i a

2 7 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Дженкинс? Я полагаю, что нет, поскольку в естественном поряд-
ке познания человек в этой жизни, по мнению Фомы Аквинского, 
не  имеет непосредственного эпистемического контакта с  Богом, 
каковой у него имеется в случае грома и иных подобных явлений. 
Кроме того, естественное познание Бога, о котором Фома Аквин-
ский говорит в ST I, q.2 a1 и SCG III, 38, является очевидным об-
разом слишком общим для того, чтобы его можно было признать 
scientia imperfecta. Ведь в ST I, q.2 a1 Фома сравнивает такое по-
знание Бога с  познанием приближающегося человека, говоря, 
что познание «приближающегося человека не есть познание Пе-
тра, пусть даже это Петр приближается». То есть, знание того, что 
кто-то приближается, не является знанием того, что приближает-
ся Петр, даже если тот, кто приближается, и есть Петр. Он утвер-
ждает, что о Боге большинству людей естественным образом из-
вестно лишь постольку, поскольку они от  природы стремятся 
к  счастью, но  при этом добавляет, что в  чем именно заключает-
ся подлинное счастье им известно не  всегда, говоря: «В  самом 
деле, многие считают, что совершенное благо человека, т. е. сча-
стье, есть богатство, другие полагают, что это — чувственные на-
слаждения, третьи — что что-то еще». Таким образом, познавая 
Бога «общим и смутным» образом, человек способен лишь прий-
ти к познанию, что Бог есть всякое совершенное благо для чело‑
века, тогда как для того чтобы приобрести о Боге scientia imper‑
fecta, ему необходимо было бы прийти к суждению, что Бог есть 
определенного рода совершенное благо для человека. Но именно 
это и невозможно по причине того, что в пределах земной жизни 
человек, с точки зрения Фомы Аквинского, лишен непосредствен-
ного естественного эпистемического контакта с Богом.

Аналогично обстоит дело и с текстом из SCG III, 38. Фома Ак-
винский утверждает, что созерцание порядка Вселенной есте-
ственным образом приводит людей к заключению, что у нее есть 
некий устроитель, «[о]днако кто, какой и  только ли один есть 
устроитель природы, они из этого общего размышления зачастую 
не понимают». Таким образом, в этом случае отсутствует та опре-
деленность, которая необходима для scientia imperfecta. По этим 
причинам первое предположение, согласно которому естествен-
ное познание Бога является некой разновидностью scientia imper‑
fecta, следует отвергнуть.

Рассмотрим второе предположение, согласно которому есте-
ственное познание Бога, о котором говорится в ST I, q.2 a1 и SCG 
III, 38, является упрощенной версией космологического аргу-



И г о р ь  Г а с п а р о в

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 7 5

мента. Многое говорит в пользу данного предположения. Кажет-
ся, что это вполне правдоподобный вариант прочтения текста 
Фомы Аквинского из SCG III, 38. Действительно, он пишет: «ко-
гда люди видят, что естественные вещи движутся согласно опре-
деленному порядку, и что порядок не существует без устроителя, 
они в большинстве случаев понимают (percipiunt), что у видимых 
нами вещей, есть устроитель». На первый взгляд, было бы впол-
не допустимо видеть в  этих словах сокращенную форму следую-
щего логического умозаключения:

(1) Если в видимых вещах присутствует порядок, то у порядка 
видимых вещей есть устроитель.

(2) В видимых вещах присутствует порядок.
Следовательно,
(3) У порядка видимых вещей есть устроитель.
Однако в  этом случае теистическое убеждение, если, конеч-

но, (3) можно так назвать, имело бы чисто эвиденциалистское 
оправдание, для которого нет нужды в  постулировании какого-
либо sensus divinitatis. Хотя Плантинга рассматривает возмож-
ность альтернативной версии функционирования sensus divinita‑
tis, когда у субъекта не просто возникает теистическое убеждение, 
но и присутствует то, что Плантинга называет «быстрым теисти-
ческим аргументом»32. Например,

(1) Небеса величественно прекрасны, только если они сотво-
рены Богом.

(2) Небеса величественно прекрасны.
Следовательно,
(3) Небеса сотворены Богом.
Однако здесь sensus divinitatis играет роль механизма подтвер-

ждения первой посылки, которая является ключевой для план-
тинговского теистического вывода. В  выводе же, предлагаемом 
Фомой, нет никакого упоминания о Боге, а есть лишь «принцип» 
естественного разума, согласно которому наличие порядка пред-
полагает существование устроителя. Вряд ли для него необходим 
какой-либо специальный когнитивный механизм наподобие sen‑
sus divinitatis. Таким образом, если мы принимаем второе пред-
ложение, согласно которому естественное познание Бога, о кото-
ром говорится в ST I, q.2 a1 и SCG III, 38, является упрощенной 
версией космологического аргумента, то в этом случае аквинато-
ва концепция «смутного и общего познания Бога» явно не имеет 

32.	 Plantinga, A. Warranted Christian Belief, pp. 175–176.



V a r i a

2 7 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

особого отношения к sensus divinitatis, оказываясь скорее разно-
видностью естественно-теологического богопознания.

Обратимся теперь к  третьему предложению, согласно которо-
му естественное познание Бога, о  котором говорится в  ST I, q.2 
a.1 и SCG III, 38, является результатом влияния на интеллект ра-
циональной воли, влекомой к абсолютному высшему благу. Какие 
имеются основания для того, чтобы понимать Фому Аквинского 
в этом смысле? И как именно следует понимать естественное бо-
гопознание такового рода? Для начала необходимо рассмотреть 
тот контекст, в котором Фома говорит о «естественном познании 
Бога». Здесь следует отметить два обстоятельства. Во-первых, Ак-
винат отрицает мнение тех, кто полагает, что богопознание по-
добного рода само по себе уже достаточно для научного знания 
(scientia) о существовании Бога и нет необходимости в специаль-
ном доказательстве того, что Бог существует. Во-вторых, каждый 
раз, когда Фома говорит об этом богопознании, он говорит о нем 
в связи со счастьем (felicitas), или блаженством (beatitudo), ко-
торое, по его мнению, есть цель человека и как таковое является 
предметом естественного стремления человеческой воли.

В ST I, q2 a.1 он прямо говорит, что «... нам по природе прису-
ще смутное и в некотором общем [аспекте] знание о том, что Бог 
есть, а именно постольку, поскольку Бог есть блаженство челове-
ка: и  ибо человек по  природе стремится к  блаженству, а  то, что 
желаемо человеком по природе, познается им естественным обра-
зом». В параллельном месте из Суммы против язычников (SCG I, 
11) он высказывается об этом с еще бóльшей определенностью:

Действительно, человеку так же врождено от природы знание Бога, 
как врождено стремление к Нему. Но человек от природы стремит-
ся к  Богу постольку, поскольку от  природы стремится к  счастью, 
которое есть своего рода подобие Божьей благости. Значит, вовсе 
не обязательно, чтобы сам Бог, в себе рассмотренный, был от при-
роды известен человеку, но лишь Его подобие. А отсюда следует, что 
человек приходит к познанию Бога путем умозаключений, через его 
подобия, обнаруживаемые в Его действиях33.

Таким образом, мысль Фомы Аквинского состоит в  том, что есте-
ственным образом большинство людей имеют познание Бога по-
стольку, поскольку они естественным образом имеют стремление 

33.	 Перевод Т.Ю. Бородай. 2004, 65.



И г о р ь  Г а с п а р о в

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 7 7

к  Нему как своей высшей цели, так как Бог есть абсолютное бла-
го. Но при этом они все-таки лишь весьма смутно и в очень общем 
смысле понимают, что именно является их целью, и что именно Бог 
есть высшее благо. Поэтому естественное познание Бога сопряжено 
со  множеством ошибок и  «многие считают, что совершенное бла-
го человека, т. е. счастье, есть богатство, другие полагают, что это — 
чувственные наслаждения, третьи — что что-то еще»34. Аналогичная 
мысль, но  уже в  отношении познания природы устроителя вселен-
ского порядка повторяется им в SCG III, 38:

[О]днако это познание смешано со  множеством ошибок. Некото-
рые полагают, что у  земных вещей нет иного устроителя кроме 
небесных тел, из  чего делают вывод, что небесные тела являются 
богами. Другие доходят до  самых стихий и  возникающих из  них 
вещей, считая, что движение и  естественные функции, имеющие-
ся в  этих стихиях, не  являются результатом действия какого-либо 
иного устроителя, а напротив прочие вещи упорядочиваются ими. 
Иные же полагают, что действия человека не подчиняются никако-
му порядку, кроме человеческого, утверждая, что богами являют-
ся те люди, которые управляют другими. И потому такое познание 
Бога недостаточно для счастья35.

В  «Подтвержденной христианской вере» Плантинга предлагает 
эксплицитный комментарий этого отрывка. Он интересен прежде 
всего тем, что показывает, как Плантинга понимает концепцию 
естественного богопознания у Аквината. Он пишет:

Современные натуралисты, подобные Дэниелу Деннету или Ричарду 
Докинзу, возможно бы согласились с  теми, кто полагает, что «дви-
жение и  естественные функции, имеющиеся в  этих стихиях, не  яв-
ляются результатом действия какого-либо иного устроителя». Как 
представляется, Аквинат включил бы их  в  число тех, кто обладает 
естественным знанием о Боге, — по крайней мере, если они также ве-
рят в то, что есть нечто (даже если это, например, естественные за-
коны), упорядочивающее видимые нами вещи. Кажется, что такого 
рода знание о Боге странным образом не исключает того, что обла-
дающий им человек может быть атеистом или натуралистом36.

34.	 ST I, q.2 a.1 (перевод А.В. Апполонова 2006, 22).

35.	 Перевод мой.

36.	 Plantinga, A. Warranted Christian Belief, p. 177.



V a r i a

2 7 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Далее он пытается разрешить этот явный парадокс, который, 
по  его мнению, обнаруживается в  представлении Фомы Аквин-
ского о естественном богопознании:

Возможно, мы можем понять Аквината следующим образом. Рассмо-
трим дескрипцию то, что упорядочивает видимое нами. Фактиче-
ски эта дескрипция применяется к Богу. Поэтому тот, кто считает, что 
она в самом деле применима к чему-либо, может обладать de re зна-
нием о Боге; например, он может верить о том, что упорядочивает 
видимое нами, что оно обладает теми или иными свойствами — что 
оно существует, могущественно, и в самом деле упорядочивает види-
мое нами. Это означало бы наличие у него de re убеждения о Боге, что 
Он существует, могущественен и упорядочивает видимое нами. Одна-
ко это знание также «допускает множество ошибок»: например, нату-
ралист полагает, что то, что упорядочивает видимое нами, фактиче-
ски есть совокупность естественных законов; и поэтому он de re верит 
о Боге, что Он есть совокупность естественных законов37.

Итак, основная мысль, которую Плантинга приписывает Фоме Ак-
винскому, представляется следующей. Некто, даже если он — ате-
ист или натуралист, может обладать смутным и общим знанием 
о Боге, если он верит, что в самом деле есть нечто, что упорядо-
чивает видимый нам мир. Например, если у него есть убеждение, 
что естественные законы реально управляют природой. Кажется, 
что Плантинга полагает, что дескрипция «то, что упорядочива-
ет видимый нами мир» способна неким образом зафиксировать 
свой фактический референт, каковым, по мнению как Фомы Ак-
винского, так и самого Плантинги, является Бог. Если при этом 
некто имеет убеждение, что то, что упорядочивает видимый 
нами мир, тождественно совокупности естественных законов 
и, кроме того, верит, что совокупность естественных законов, 
которая упорядочивает видимый нам мир, действительно су‑
ществует, то в этом случае он неким, возможно, неосознанным, 
образом имеет и убеждение о Боге, что Он существует. Как если 
бы в  приведенном ниже рассуждении были опущены посылка 
(1) и промежуточный вывод (3):

(1) То, что упорядочивает видимый нами мир, есть Бог.
(2) То, что упорядочивает видимый нами мир, есть совокуп-

ность естественных законов.

37.	 Ibid.



И г о р ь  Г а с п а р о в

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 7 9

(3) Совокупность естественных законов есть Бог.
(4) Совокупность естественных законов, упорядочивающих ви-

димый нами мир, существует.
(5) Бог существует.
Если (1) фактически является истинным и  дескрипция «то, 

что упорядочивает видимый нами мир» способна зафиксировать 
свой референт, то, по  мысли Плантинги, человек верящий, что 
(2) и (4), знает, что (5). Вся эта конструкция, в целом, выглядит 
не очень правдоподобно.

Но почему Плантинга приписывает ее Фоме Аквинскому? Как 
я думаю, он делает это по двум причинам. Во-первых, он отожде-
ствляет cognitio Dei со знанием о Боге. Поэтому он считает нуж-
ным объяснить, каким образом человек в процессе богопознания, 
пришедший к убеждению, что миром управляют естественные за-
коны, все-таки что-то  знает о  Боге, тогда как Фома, скорее все-
го, имеет в виду лишь то, что, несмотря на естественную направ-
ленность его воли на Бога как на свою конечную цель, в процессе 
познания этой цели человек зачастую формирует ложные убе-
ждения о  том, что именно является конечной целью и  началом 
мироздания. Поясняя, как в понимании Фомы интеллект и воля 
человека связаны между собой в направленности на Бога как свой 
объект, Бруно Нидербахер пишет:

Для того чтобы преследовать цель, человеку необходимо некое по-
знание этой цели. Человеку нужно понимать, в  чем заключает-
ся эта цель, достижима ли она, и  как он может ее достичь. Люди 
естественным образом жаждут счастья как своей последней цели. 
Но естественным образом они не знают, в чем заключается счастье 
и достижимо ли оно38.

Таким образом, Фома просто приводит примеры того, как, стре-
мясь к  своей естественной цели, которая есть Бог, человек вме-
сто истинного убеждения о  ней формирует ложное. Иными сло-
вами, человеческая воля естественным образом влечется к Богу, 
но интеллект по каким-то причинам не способен распознать это. 
В то же время необходимо отметить, что вопрос о точном соотно-
шении между вкладом, который вносят в этот процесс воля и ин-
теллект, остается открытым и требует дальнейшего изучения.

38.	 Niederbacher, B. (2012) “The Relation of Reason to Faith”, in B. Davis, E. Stump (eds) 
The Oxford Handbook of Aquinas, pp. 338–339. Oxford: Oxford University Press.



V a r i a

2 8 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Во-вторых, Плантинга в  своей интерпретации не  учитывает 
того, что, с точки зрения Фомы Аквинского, человеческий интел-
лект способен знать и отдавать себе отчет о своих действиях39. По-
этому, мысля о Боге, человек знает, что он мыслит о Боге. Таким 
образом, с точки зрения теории познания, предлагаемой Фомой 
Аквинским, если бы Деннет или Докинз мыслили/знали о  Боге, 
что Он существует, то они скорее всего знали бы, что они мыслят/
знают это о Боге. И, скорее всего, в этом случае они сформирова-
ли бы убеждение, что Бог есть совокупность естественных за‑
конов, а не убеждение, что Бог не существует.

Если такая интерпретация Плантинги не верна, то каким обра-
зом следует понимать «общее и смутное познание Бога» у Фомы 
Аквинского? На мой взгляд, детали этого учения Аквината по это-
му вопросу далеки от ясности, но в общих чертах можно предста-
вить его позицию следующим образом. Человеческая воля вле-
чется Богом как началом и конечной целью человеческой жизни. 
Интеллект же не  может без специальных усилий составить вер-
ное представление о  природе этого начала и  этой цели. В  этой 
ситуации познание Бога, который, по мнению Фомы Аквинского, 
de facto является этим началом и этой целью, неизбежно остает-
ся смутным и общим. Поэтому оно нуждается либо в особом зна-
нии (scientia) о Боге, которое можно приобрести с помощью есте-
ственного разума, но сделать это непросто, либо оно должно быть 
принято на  веру через авторитет. И  здесь в  рамках концепции 
Фомы мы сталкиваемся с очевидной проблемой. С одной стороны, 
истина, что Бог существует, достижима в  естественной теоло-
гии, но такой способ ее достижения недоступен для большинства. 
С другой стороны, знание о том, что Бог существует, необходи-
мо всем для рационального принятия верой истин, данных в бо-
жественном Откровении, хотя само оно и не является предметом 
веры как сверхъестественного дара. Как же в таком случае боль-
шинство христиан могут быть рациональными в своей вере? Есть 
несколько вариантов ответа на этот вопрос40. Я рассмотрю лишь 
один из  них, который кажется мне наиболее интересным в  рас-
сматриваемом контексте.

Бруно Нидербахер указывает на  то, что Фома Аквинский до-
пускает, что в  некоторых случаях интеллект может определять-

39.	 MacDonald, S. “Theory of Knowledge”, pp. 162–163.

40.	 Подробнее см.: Niederbacher, B. “The Relation of Reason to Faith”, p. 342–343.



И г о р ь  Г а с п а р о в

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 8 1

ся волей41. Например, в  Questiones Disputatae de Veritate Акви-
нат утверждает:

Иногда интеллект не  может определиться по  отношению ни  к  од-
ной из частей противоположности ни сразу посредством [постиже-
ния] определений, [входящих в них] терминов, как это происходит 
в случае начал [знания], ни на основании начал, как это происходит 
в  случае заключений доказательства, а  вместо этого определяется 
волей, которая выбирает, чтобы определенно и  однозначно согла-
ситься с  одной [из  частей противоположности], которая достаточ-
на для того, чтобы повлиять на волю, но не на интеллект, в частно-
сти происходит это по той причине, что именно эта [из двух частей 
противоположности] представляется благой и  подходящей для со-
гласия [с ней]. Так происходит в случае верующего, ведь когда не-
кто верит словам другого человека, [то он делает это,] потому что 
они представляются ему подходящими или разумными42.

При этом Нидербахер отмечает, что в случае контингентных благ 
такое склонение интеллекта волей не всегда способно обеспечить 
рациональность убеждения43. Однако в случае необходимого и без-
условного блага, которым, по мнению Фомы Аквинского, является 
Бог, дело обстоит иным образом. Если воля влекома к  себе абсо-
лютным благом, то ее определяющее влияние на интеллект мож-
но считать рациональным по той причине, что абсолютное благо 
совпадает здесь с абсолютной истиной. С другой стороны, Нидер-
бахер указывает также на  то, что человек, обладающий доброде-
телью, склонен в силу своего характера выбирать то, что на самом 
деле является благом. Поэтому в случае, когда воля такого челове-
ка определяет его интеллект, его убеждение, сформировавшиеся 
в результате этого влияния, можно также считать оправданным44. 
Таким образом, кажется, что некоторые особенности метафизики 
и моральной философии Фомы позволяют нам интерпретировать 
«естественное познание Бога» таким образом, что несмотря на то, 
что в определенных случаях, даже тогда, когда у человека не будет 
выводимого знания (scientia) о  существовании Бога, которое воз-
можно получить в рамках естественной теологии, у него будет есте-

41.	 Ibid., pp. 344–345.

42.	 QDV 14, a.1. Перевод мой.

43.	 Niederbacher, B. “The Relation of Reason to Faith”, p. 345.

44.	 Ibid.



V a r i a

2 8 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ственное знание о Боге, достаточное для того, чтобы быть предпо-
сылкой для сверхъестественной веры (fides). То есть, естественное 
познание Бога, о котором говорится в ST I, q.2 a1 и SCG III, 38, воз-
можно понимать как результат влияния на  интеллект человече-
ской воли, влекомой к абсолютному высшему благу.

Такая интерпретация «естественного богопознания» с трудом 
совместима с  плантинговской концепцией sensus divinitatis. Ос-
новная причина этого в том, что с точки этой интерпретации свой 
позитивный эпистемический статус теистическое убеждение по-
лучает не  за  счет интеллекта, а  за  счет правильной направлен-
ности воли, тогда как одним из  условий подтверждения теисти-
ческого убеждения, с  точки зрения Плантинги, является то, что 
sensus divinitatis как когнитивный механизм успешно нацелен 
на достижение истины независимо от человеческой воли.

4. Заключение

Подводя итоги, можно сделать вывод, что в  творениях Фомы Ак-
винского можно обнаружить некое представление о том, как чело-
век способен прийти к теистическому убеждению путем, отличным 
от пути естественной теологии. В основе этого представления лежит 
идея влияния человеческой воли, в которой заложено врожденное 
естественное стремление к Богу, на интеллект. Однако такое пони-
мание Аквинатом возможного формирования теистического убе-
ждения принципиально отличается от концепции Плантинги. Тем 
не  менее подобный механизм формирования теистического убе-
ждения возможно рассматривать как особую разновидность sen‑
sus divinitatis, поскольку он предусматривает получение естествен-
ного знания о Боге путем, отличным как от дедуктивного вывода, 
так и  от  каких-либо иных вероятностных форм умозаключения. 
На мой взгляд, представление, которое можно найти в творениях 
Фомы Аквинского, даже обладает определенным преимуществом 
по отношению к концепции Плантинги, так как позволяет ответить 
на вопрос о личном вкладе познающего субъекта в приобретение 
знания о  Боге, который заключается в  согласии субъекта с  есте-
ственным стремлением его природы к Богу как высшему благу.

Список сокращений

Рим — Послание к Римлянам

In Post Anal — In libros posteriorum Analyticorum exposition



И г о р ь  Г а с п а р о в

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 8 3

QDV — Quaestiones disputatae de veritate

SCG — Summa contra gentiles

ST — Summa theologiae

Библиография / References

Фома Аквинский. Сумма теологии. Часть первая. Вопросы 1–64 / Пер. А.В. Апполонов. 
Москва, 2006.

Фома Аквинский. Сумма против язычников. Книга первая / Пер. Т.Ю. Бородай. Мо-
сква, 2004.

Шохин В.К. «Естественная теология» // Православная энциклопедия. М., 2013 [http://
www.pravenc.ru/text/190259.html, доступ от 15.05.2019].

Appolonov A.V. (ed.) (2006) Foma Akvinskii. Summa teologii. Chast’ pervaia. Voporosy 
1–64 [Thomas Aquinas. Summa Theologiae. Part 1. Questions 1–64]. Moskva.

Borodaj T.Yu. (ed.) (2004) Foma Akvinskii. Summa portiv iazychnikov. Kniga pervaia 
[Thomas Aquinas. Summa contra Gentiles. First book]. Moskva.

Cooper, A.G. (2012) “Degrading the Body, Supressing the Truth. Aquinas on Romans 1: 18–
25”, in M. Levering, M. Dauphinai (eds.) Reading Romans with St. Thomas, 
pp. 113–126. Washington D.C.: The Catholic University of America Press.

Evans, S.C. (2010) Natural Signs and Knowledge of God. A New Look at Theistic Argu‑
ments. Oxford: Oxford University Press.

Jenkins, J.I. (1997) Knowledge and Faith in Thomas Aquinas. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press.

MacDonald, S. (1993) “Theory of Knowledge”, in N. Kretzmann, E. Stamp (eds) The Cam‑
bridge Companion to Aquinas, pp. 160–195. Cambridge: Cambridge University 
Press.

Niederbacher, B. (2012) “The Relation of Reason to Faith”, in B. Davis, E. Stump (eds) The 
Oxford Handbook of Aquinas, pp. 338–347. Oxford: Oxford University Press.

Pickavé, M. (2012) “Human Knowledge”, in B. Davis, E. Stump (eds) The Oxford Hand‑
book of Aquinas, pp. 311–326. Oxford: Oxford University Press.

Plantinga, A. (1983) “Reason and Belief in God”, in A. Plantinga, N. Wolterstorff (eds), Faith 
and Rationality: Reason and Belief in God, pp. 17–93. Notre Dame IN: Universi-
ty of Notre Dame Press.

Plantinga, A. (2000) Warranted Christian Belief. Oxford: Oxford University Press.

Shokhin, V.K. “Estestvennhaia teologiia” [Natural theology], in Patriarkh Kirill (ed.) Pra-
voslavnaja encyclopedija [http://www.pravenc.ru/text/190259.html, accessed on 
15.05.2019].

Stump, E. (2003) Aquinas. London and New York: Routledge.

Tuninetti, L.F. (1996) “Per se notum”: Logische Beschaffenheit des Selbstverständlichen 
im Denken des Thomas von Aquinas. Leiden, New York, Köln: E.J. Brill.

Wolterstorff, N. (1984) Reason within the Bounds of Religion. Grand Rapids, MI: Eerd-
mans.



2 8 4

Максим Каиль

История русского православия в век 
революций и модернизации: международная 
конференция в Смоленске

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2020-38-1-284-292

Maksim Kail’

History of Russian Orthodoxy in the Age of Revolutions and 
Modernization: Review of an International Conference in 
Smolensk

Maksim Kail’ — Smolensk State University; Center for the Study of 
Russian History (Smolensk, Russia). mvkail@mail.ru

The conference “Russian Orthodoxy from modernity to the present 
day (late 19th — late 20th centuries): projections of the Great Russian 
revolution in history and historiography” was held on June 15–17, 
2018 at Smolensk State University. The conference was attended by 
more than 30 scholars from various academic centers of Russia, Be‑
larus, Latvia, Poland and the USA. The discussion focused on a wide 
range of issues related to the evolution of Orthodoxy (from govern‑
ance structure to religious practices) under the influence of the mod‑
ernization of Russian society at the turn of the 19th and 20th centu‑
ries and the socio-political processes introduced by the revolutions 
and the formation of the Soviet system. The changes that took place 
then largely impact today’s Russian Orthodoxy.

Keywords: religion, Russian Revolution of 1917, Orthodoxy, 
modernization.

Каиль М. История русского православия в век революций и модернизации: международная конференция 
в Смоленске // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2020. №1 (38). С. 284–292.

Kail’, Maksim (2020) “History of Russian Orthodoxy in the Age of Revolutions and Modernization: Review of an 
International Conference in Smolensk”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 38(1): 284–292.

Научная жизнь



М а к с и м  К а и л ь

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 8 5

ВИЮНЕ 2018 г. в Смоленском государственном университе-
те (СмолГУ) состоялась международная научная конферен-
ция «Российское православие от модерна к сегодняшнему 

дню (конец XIX — конец ХХ вв.): проекции Великой русской ре-
волюции в истории и историографии». Планируя ее проведение, 
организаторы декларировали, что были вдохновлены опытом ор-
ганизации масштабной конференции, приуроченной к  100-ле-
тию событий 1917 г., прошедшей в октябре 2017 г. в Российской 
академии народного хозяйства и  государственной службы при 
Президенте РФ и  собравшей в  Москве ведущих исследователей 
новейшей истории православия. Эта конференция поставила но-
вые исследовательские вопросы и побудила по-новому взглянуть 
на ставшие обыденными представления о православных институ-
тах и социуме в преддверии и в пору революций 1917 г.1

Решив продолжить научную дискуссию о путях эволюции рус-
ского православия в  ХХ веке, оргкомитет конференции в  Смол-
ГУ, в  который вошли и  участники Московской конференции 
Н.А.  Белякова, А.Л. Беглов и  профессор Тверского госуниверси-
тета Т.Г.  Леонтьева, в  качестве системообразующей концепции 
рассматривали теорию модернизации и  поставили перед собой 
задачу попытаться проследить эволюцию православия в ХХ веке 
в  свете этой теории, что позволило увидеть изменение форм са-
моорганизации церкви, сферы ее социальной миссии и практик 
исповедания через призму трансформации российского общества 
из патриархально-аграрного в модерно-индустриальное. 

На  первую половину ХХ в. пришелся ряд взаимосвязанных 
и взаимообусловленных процессов и явлений в российском обще-
стве и в православии. Масштаб произошедшего таков, что истори-
ческие последствия событий пореволюционного времени опреде-
ляют облик и сегодняшнего православия.

В  отечественной и  мировой историографии последних деся-
тилетий сложилось представление о  кризисных процессах и  яв-
лениях в  православии конца XIX  — начала ХХ в., но  столь же 
очевиден и  значительный преобразовательный потенциал дея-
тельности церковной интеллигенции и широких слоев православ-
ного общества той поры. Ожидание созыва Священного Собора, 
а  затем и  подготовка к  нему сформировали масштабную повест-

1.	 Агаджанян А.С. Религия и  Русская Революция: явные и  неявные взаимосвязи. 
На полях одной конференции // Государство, религия, церковь в России и за ру-
бежом. 2018. № 1(36). С. 336–347.



Н а у ч н а я  ж и з н ь

2 8 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ку из десятков насущных для церкви вопросов. Сам Собор 1917–
1918  гг. стал эпохальным и  беспримерным как по  масштабу об-
суждавшихся вопросов, так и  по  характеру принятых решений. 
Сегодня материалы работы Собора составляют самостоятельный 
уникальный по  объему научно-публикационный проект2. Созыв 
собора долго откладывался, но  был неизбежен в  силу масштаб-
ных модернизационных процессов, охвативших российское об-
щество на  рубеже веков. Заметная трансформация традицион-
ного аграрного уклада жизни в модерно-индустриальную форму 
изменила как социальные институты, так и  отношения в  обще-
стве, картину мира и  ценности современников. В  этих условиях 
столь же органично, но не конъюнктурно должна была происхо-
дить трансформация и церковного уклада. Начало этих процессов 
фактически совпало с первой российской революцией и вступило 
в решительную фазу после Февраля 1917 г. 

 Соборные решения действительно во  многом переустроили 
иерархическую структуру и внутрицерковную жизнь, определили 
в новых условиях отношение к институту брака, устройство пра-
вославной миссии и социального служения. Большинство иссле-
дователей сегодня убеждены, что Собор во  многих отношениях 
укрепил церковь в России. 

Ключевым для обсуждений на Смоленской конференции был 
вопрос о потенциале произошедших благодаря соборным опреде-
лениям изменений, закрепившим и  узаконившим сложившиеся 
в православной среде институты и отношения, а также об их раз-
витии в  последующее время. И  здесь в  центре рассмотрения ис-
ториков оказываются социально-политические процессы, меняв-
шие жизнь страны в 1917 г. и в последующие годы. Во многом они 
изменили возможности действия соборных определений. При 
этом значение в  истории православия как раз и  состоит в  том, 
что реалии церковной жизни отныне определялись переплетени-
ем вошедших в жизнь соборных установлений актов и действий 
гражданских властей, а  также стихийных процессов в  обществе, 
порожденных революцией (таких как бандитизм, расцерковле-
ние, стихийная агрессия, социальная эмансипация и т. п.). Тема-
тика конференции, организованной в Смоленске, как раз и пред-
полагала обсуждение всего спектра явлений, вызванных к жизни 
модернизационными процессами и революционными событиями.

2.	 Священный Собор Православной Российской Церкви. 1917–1918 гг. Тт. 1–19. М.: 
Изд-во Новоспасского монастыря, 2015–2018.



М а к с и м  К а и л ь

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 8 7

Церковь с  очевидностью изменилась под влиянием револю-
ции и  в  ходе становления репрессивной модели государствен-
но-церковных отношений в советской России. Но изменения эти 
были нелинейными и  отнюдь не  ограничивались нарушением 
и сужением прав и возможностей церкви или репрессиями в от-
ношении епископата и  клира. Изменился уклад религиозной 
жизни, отношения в  православном сообществе. Так, соборные 
решения о епархиальном строе, наложившиеся на реалии начав-
шейся в 1918 г. гражданской войны и условия эмиграции, вызва-
ли к  жизни множественность церковных юрисдикций, которая 
была немыслима в  имперской России. Расширение роли мирян 
в  церковном управлении сопровождалось явлениями «больше-
визации» церковной жизни, а  позднее зримо изменило органи-
зационные формы религиозных обществ под влиянием раннесо-
ветского вероисповедного законодательства.

Влияние революции на  православие, особенно в  связи 
со  100-летием Русской революции, находится сегодня в  центре 
внимания исследователей. В  этой связи организаторы конфе-
ренции расширили спектр рассматриваемых проблем, включив 
в контекст обсуждения объективные процессы дореволюционной 
эпохи модерна, причем прослеживая их в пролонгированной ис-
торической перспективе. Ведь многие явления, порожденные ре-
волюций, развивались на протяжении всего советского периода, 
а влияние иных из них ощущаются в религиозной жизни России 
и сегодня. Так, на конференции прозвучал ряд докладов о мона-
стырской жизни дореволюционной поры.

В рамках пленарного и четырех секционных заседаний прозву-
чало более 30 докладов исследователей из  различных научных 
и  образовательных центров России, а  также из  Беларуси, Лат-
вии, Польши, США. Основные темы исследований сформирова-
ли несколько тематических площадок на конференции: Церковь 
в  событиях революции и  в  решениях Священного Собора 1917–
1918 гг.; изменения институтов и церковной среды в постреволю-
ционных реалиях; биографика православия и православная эми-
грация; этнологическая и культурологическая картина новейшей 
истории православия.

В  ходе пленарного заседания были рассмотрены ключевые 
эпохи и  проблемы церковного «долгого ХХ века». Надежда Ки-
ценко (Нью-Йорк, США) представила результаты глубокого ис-
следования исповедной практики и ее эволюции после революци-
онных перемен. Анализ ключевой практики религиозной жизни 



Н а у ч н а я  ж и з н ь

2 8 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

христианина в контексте революционного влияния показал, что 
«с  отменой принуждения и  подрывом традиции исповедь как 
массовое явление была уничтожена» и  «в  целом революция от-
менила формальную, принудительную функцию, которая ранее 
характеризовала исповедь и  сделала таинство для кого-то  лич-
но значимым, для кого-то  анонимным, а  для кого-то  и  вовсе 
не существующим». 

Ранние постреволюционные изменения внутренних основа-
ний религиозной жизни ясно обозначили масштаб, выражаясь 
солженицынским слогом, «сдвижек» в  религиозной жизни об-
щества. Не  могли они не  оказать влияния и  на  иерархический 
строй церкви. Об  эволюции форм церковного администрирова-
ния, механизмах подконтрольности светской власти епископата 
и немногочисленного священства 1960–1980-х гг. говорила в сво-
ем пленарном докладе Надежда Белякова (ИВИ РАН, Москва). 
Рассмотренное ею понятие «серых зон», вынужденно сформиро-
ванных в церковной экономике той поры, вызвало оживленную 
дискуссию. Оно, по  убеждению участников обсуждения, отража-
ет болезненность административного вторжения властей (прямое 
участие в кадровой практике — в назначении на места и переме-
щениях) в управление церковной организацией той поры.

Митрополит Смоленский и  Дорогобужский Исидор (Тупи-
кин) представил доклад, посвященный опыту формирования но-
вой модели государственно-церковных отношений на региональ-
ном  — епархиальном уровне в  последние советские годы. Был 
рассмотрен исторический кейс служения на Смоленской кафедре 
митрополита Кирилла (Гундяева), опыт выстраивания епархи-
альной экономики, становление развитой структуры епархиаль-
ного образования, форм социального служения в условиях огра-
ничений позднесоветского периода. Многое из  хозяйственного 
и  образовательного опыта Смоленской епархии конца 1980-х  — 
1990-х гг. стало затем общецерковной практикой.

В  рамках первой секции, посвященной рассмотрению пред-
революционного периода и Соборного опыта 1917–1918 гг., про-
звучал доклад Скотта Кенворти (Университет Майами, США), 
посвященный старчеству в скитах Троице-Сергиевой лавры. Ав-
тор рассмотрел эволюцию богослужебной практики и  старче-
ской традиции на  фоне революционных событий и  в  первые 
постреволюционные годы, придя к выводу: «Самым значимым 
парадоксом того периода стало то, что, несмотря на  гонения 
и антирелигиозную направленность власти, монашеские общи-



М а к с и м  К а и л ь

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 8 9

ны, например, Гефсиманский скит и такие старцы, как Алексий, 
сохраняли свой авторитет в  глазах верующих людей и  привле-
кали огромное количество паломников. И  хотя советское пре-
следование монашества было гораздо более жестким, нежели 
во  времена Екатерины Великой, единственным и  непреднаме-
ренным эффектом этой травли в обоих случаях было примерно 
одно и то же: очищение монашеских рядов, отказ от служения 
людей с  неясными мотивами, рост самоотверженности искрен-
них монахов». Проблематику русского монашества в  пору мо-
дерна развили в  своих выступлениях Фома Купрянович (ХБА, 
Варшава) и  Глеб Запальский (МГУ, Москва). Последний отме-
тил, что «начало двадцатого века в  истории российского мона-
шества сложно оценить однозначно. Это была эпоха Серафима 
Саровского и  эксцентричного архимандрита Фотия (Спасско-
го), Алексия Зосимовского и  скандального иеромонаха Илио-
дора (Труфанова), Оптинских старцев и ученых монахов, часто 
принимавших постриг ради церковной карьеры, время феноме-
нального численного роста женского монашества и одновремен-
но обмирщения обителей». Разнонаправленность церковных 
практик, сочетание в  православном мире, казалось бы, непри-
миримых форм церковной жизни  — характерные черты эпохи 
кризиса империи.

Истории Рижского женского монастыря в  первые пострево-
люционные десятилетия посвятила свои исследования и выступ-
ление на  конференции инокиня Евфросиния (Седова), просле-
дившая пути и  практики сохранения просветительской миссии 
в раннесоветских реалиях.

Влияние революции 1917 г. на  православие в  свете смены ис-
ториографических парадигм рассмотрел Михаил Бабкин (РГГУ, 
Москва), представивший свою концепцию «священства  — цар-
ства» как конкурирующих традиций в  политической и  церков-
но-административной практике. По  представлению историка, 
священство «использовало» революционные события для макси-
мизации властных полномочий.

Ряд докладов секции был посвящен соборным деяниям. Так, 
К.В. Ковырзин (ПСТГУ, Москва) представил анализ определе-
ния «О правовом положении Православной Российской Церкви» 
(от 2 декабря 1917 г.), а С.Г. Петров (ИИ СО РАН, Новосибирск) — 
обзор соборных документов о новом календарном стиле. Доклад 
о  положении старообрядчества в  1917 г. сделал Валерий Керов 
(ВШЭ, Москва).



Н а у ч н а я  ж и з н ь

2 9 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Отдельная площадка в  рамках конференции была посвяще-
на трудному опыту государственно-церковных отношений пост-
революционной поры. Михаил Крапивин (СПбГУ, Санкт-Петер-
бург) на открытых им материалах подробно характеризовал роль 
спецотделения секретного отделения ВЧК в  проведении церков-
ной политики государства. Докладчик скрупулезно проанализи-
ровал документальные основания известных мер антицерковной 
политики, уделил внимание анализу персонального состава бор-
цов с религией первого призыва.

Ряд докладчиков характеризовали региональные реалии ре-
лигиозной жизни и  государственно-церковных отношений пер-
вого постреволюционного десятилетия. Николай Евсеев (Туль-
ский ГУ) на материалах Тульского региона, Александр Сипейкин 
(ТверГУ) — Тверского, Юрий Гераськин (РязанскийГУ) — Рязани. 
Как не раз отмечалось, региональные реалии во многом уточня-
ют все еще предельно обобщенные общественные представления 
о содержании религиозной жизни той поры.

Много способствуют демифологизации исследований на  ми-
кроуровне исторические кейсы отдельных общин. Так, Виктория 
Батченко (ИРИ РАН, Москва) рассмотрела практику выживания 
Самуйловского прихода Западной области в пору пика репрессий, 
а о. Лев (Гарин) рассмотрел исторический кейс администрирова-
ния Смоленской епархии в послевоенный период.

Историко-биографические исследования стали особым на-
правлением обсуждений в рамках отдельной секции. Максим Ка-
иль (СмолГУ, Смоленск) характеризовал эвристический потенци-
ал историко-биографических исследований в новейшей истории 
православия как пути преодоления государствоцентричного под-
хода к историописанию и доминирующего влияния репрессивной 
описательной модели в новейшей истории православия. Уникаль-
ной судьбе библеиста В.В. Четыркина посвятила свое выступле-
ние Н.И. Платонова (ИИМК РАН). Лицо провинциального пра-
вославия, роль харизматиков в  судьбе старообрядческих общин 
Юго-Запада России рассмотрел в  своем выступлении Александр 
Апанасенок (РОСИ, Курск).

Значимые этнологические и культурологические сюжеты в но-
вейшей истории православия рассматривали участники отдель-
ной секции конференции. Антропологическое описание жиз-
ни общины Ильинского района Ивановской области представил 
Олег Балагуров (Шуя); выступление Дмитрия Комарова (Твер-
ГУ) было посвящено анализу типичных черт и  динамике миро-



М а к с и м  К а и л ь

№ 1 ( 3 8 )  ·  2 0 2 0  � 2 9 1

воззрения русского православного крестьянства в  предреволю-
ционную пору.

Крестьянская религиозность (уровень и  характеристики ко-
торой породили немало мифологем, циркулирующих в  совре-
менном обществе) стала центральной темой данной площадки. 
Ксерия Сергазина (РГГУ, Москва) характеризовала изменения 
в  религиозности русской деревни. Ирина Кызласова (ИЭА РАН, 
Москва) ту же проблематику рассматривала на  материалах кре-
стьянских дневников. Характеристики «народного православия» 
типологизировал Петр Чистяков (РГГУ, Москва). А  Кира Цехан-
ская (ИЭА РАН) говорила уже о  чертах современной православ-
ной церковности, отмечая в  облике сегодняшних православных 
влияние исторического опыта жизни общин в ХХ веке.

Материалы конференции опубликованы и могут служить раз-
витию дискуссии о влиянии модерна на русское православие3.

Хочется верить, что дискуссии в ходе конференции способство-
вали «кристаллизации смыслов» и появлению новых, более точ-
ных и сложных, интерпретаций изучаемых процессов и событий. 
В  ходе подведения итогов конференции участники высказали 
убеждение, что в  новейшей историографии православия откры-
тие новых исследовательских полей и  постановка новых иссле-
довательских вопросов будет иметь не  меньшее значение, чем 
изучение ставших привычными сюжетов. Сегодня необходимо от-
казаться от давления тоталитарноцентричного взгляда на содер-
жание религиозной жизни в России советского периода как не от-
ражающего всего ее разнообразия и перейти к ее рассмотрению 
в  многофакторной системе координат, с  учетом многообразных 
влияний эпохи, от политико-идеологической ситуации до внутри-
церковных процессов и изменений положения отдельных групп 
православного мира. 

Библиография / References

Агаджанян А.С. Религия и Русская Революция: явные и неявные взаимосвязи. На по-
лях одной конференции // Государство, религия, церковь в России и за рубе-
жом. 2018. № 1(36). С. 336–347.

Священный Собор Православной Российской Церкви. 1917–1918 гг. Тт. 1–19. М.: 
Изд-во Новоспасского монастыря, 2015–2018.

3.	 Российское православие от  модерна к  сегодняшнему дню (конец XIX  — конец 
ХХ вв.): проекции Великой русской революции в истории и историографии / под 
ред. М.В. Каиля. М.: Изд-во Ипполитова, 2018. 



Н а у ч н а я  ж и з н ь

2 9 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Российское православие от модерна к сегодняшнему дню (конец XIX — конец ХХ вв.): 
проекции Великой русской революции в истории и историографии / под ред. 
М.В. Каиля. М.: Изд-во Ипполитова, 2018. 

Agadzhanian, A.S. (2018) “Religiia i Russkaia Revoliutsiia: iavnye i neiavnye vzaimosviazi. 
Na poliakh odnoi konferentsii” [Religion and Russian Revolution: Explicit and Im-
plicit Relationships. A Conference Review], Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii 
i za rubezhom 1(36): 336–347.

Kail, M.V. (ed.) (2018) Rossiiskoe pravoslavie ot moderna k segodniashnemu dniu (konets 
XIX — konets XX vv.): proektsii Velikoi russkoi revoliutsii v istorii i istoriografii 
[Russian Orthodoxy from Art Nouveau to the present day (end of the 19th — end 
of the 20th centuries): Projections of the Great Russian Revolution in History and 
Historiography]. M.: Izd-vo Ippolitova.

Sviashchennyi Sobor Pravoslavnoi Rossiiskoi Tserkvi. 1917–1918 gg. Tt. 1–19 [Holy Ca-
thedral of the Orthodox Russian Church. 1917–1918 TT 1–19]. M.: Izd-vo Novo-
spasskogo monastyria, 2015–2018.



№1(38 )  ·  2 0 2 0  � 293

Справочная информация

Авторы

 
Тимур Бадмацыренов — доцент, директор Центра социально-политических 
исследований БГУ «Альтернатива»; доцент кафедры политологии и социоло-
гии, Бурятский государственный университет имени Доржи Банзарова (Улан-
Удэ, Россия). batorovitch@mail.ru

Татьяна Бернюкевич — профессор кафедры истории и философии Научно-
исследовательского Московского государственного строительного университе-
та (Москва, Россия). bernyukevich@inbox.ru 

Ирина Гарри — ведущий научный сотрудник Института монголоведения, буд-
дологии и тибетологии СО РАН (Улан-Удэ, Россия). irina.garri@imbt.ru

Игорь Гаспаров — доцент кафедры философии и гуманитарной подготовки, 
Воронежский государственный медицинский университет им. Н.Н. Бурденко 
(Воронеж, Россия). gasparov@mail.ru

Эльза-Баир Гучинова — ведущий научный сотрудник Калмыцкого Научного 
центра РАН; ассоциированный сотрудник Европейского университета в Санкт-
Петербурге (Элиста, Санкт-Петербург, Россия). bairjan@mail.ru

Андрей Знаменский — профессор истории, исторический факультет, Универ-
ситет Мемфиса (штат Теннесси, США). aznamenski@gmail.com

Максим Каиль — доцент кафедры истории России Смоленского государствен-
ного университета (Смоленск, Россия). mvkail@mail.ru

Кристина Йонутите — лектор Института Азии и транскультурных исследова-
ний в Вильнюсском Университете (Литва). kristina.jonut@gmail.com.

Виталий Наумкин — научный руководитель Института востоковедения РАН, 
академик РАН, профессор (Москва, Россия). vinaumkin@yandex.ru 

Владимир Родионов — доцент, заведующий кафедрой истории и регионове-
дения стран Азии, Бурятский государственный университет имени Доржи Бан-
зарова (Улан-Удэ, Россия). vladimir_198025@mail.ru 

Светлана Рыжакова — ведущий научный сотрудник Института этнологии 
и  антропологии им. Н.Н. Миклухо-Маклая РАН; профессор Российского го-
сударственного гуманитарного университета (Москва, Россия). sryzhakova@
gmail.com



2 9 4 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

﻿﻿Авторы ﻿

Рустам Сабиров — доцент Института стран Азии и Африки МГУ им. М.В. Ло-
моносова (Москва, Россия). tabarzin@gmail.com

Павел Хондзинский — протоиерей, доктор богословия, кандидат теологии, 
декан богословского факультета ПСТГУ. paulum@mail.ru

Николай Цыремпилов — профессор факультета истории, философии и  ре-
лигиоведения, Университет Назарбаева (Астана, Казахстан). nikolay.tsyrempi-
lov@nu.edu.kz



№1(38 )  ·  2 0 2 0  � 295

Authors

 
Timur Badmatsyrenov — Associate Professor of the Chair of Political Science and 
Sociology, Head of the Center for Social and Political Studies, Buryat State Univer-
sity (Ulan-Ude, Russia). batorovitch@mail.ru

Tatyana Bernyukevich — Associate Professor of the Department of History and 
Philosophy of National Research University Moscow State University of Civil Engi-
neering (Moscow, Russia). bernyukevich@inbox.ru

Irina Garri — Leading Research Fellow, Institute for Mongolian, Buddhist and Ti-
betan Studies of the Siberian Branch of the Russian Academy of Sciences (Ulan-Ude, 
Russia). irina.garri@imbt.ru 

Igor G. Gasparov — Assistant Professor, N.N. Burdenko Voronezh State Medical 
University (Voronezh, Russia). gasparov@mail.ru

Elza-Bair Guchinova — Leading Researcher in Kalmyk Scientific Center, Russian 
Academy of Sciences; Associated Member of Department of Anthropology, European 
University at Saint-Petersburg (Elista, Saint-Petersburg, Russia). bairjan@mail.ru

Maxim Kail’ — Assistant Professor, Chair of Russian History, Smolensk State Uni-
versity (Smolensk, Russia). mvkail@mail.ru

Pavel Khondzinsky, Archpriest — Dean and Professor of Faculty of Theology 
of St. Tikhon’s Orthodox University (Moscow, Russia). paulum@mail.ru

Vitaly Naumkin — Academic Director, Institute of Oriental Studies, Russian Acad-
emy of Sciences; Full Member of the Russian Academy of Sciences (Moscow, Rus-
sia). vinaumkin@yandex.ru 

Vladimir Rodionov — Head of the Chair of History and Area Studies, Buryat State 
University (Ulan-Ude, Russia). vladimir_198025@mail.ru

Svetlana Ryzhakova — Leading Research Fellow, Institute of Ethnology and An-
thropology, Russian Academy of Sciences; Professor, Russian State University of the 
Humanities (Moscow, Russia). sryzhakova@gmail.com

Rustam Sabirov — Associate Professor, Institute of Asian and African Studies, 
Moscow State University (Moscow, Russia). tabarzin@gmail.com

Nikolay Tsyrempilov — Professor, Department of History, Philosophy and Reli-
gious Studies, Nazarbayev University (Astana, Kazakhstan). nikolay.tsyrempilov@ 
nu.edu.kz

Kristina Jonutytė — Lecturer, Institute of Asian and Transcultural Studies at Vil-
nius University (Lithuania). kristina.jonut@gmail.com.

Andrei Znamenski — Professor of History, Department of History, University of 
Memphis (Tennessee, USA). aznamenski@gmail.com



2 9 6 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Аннотации

Ирина Гарри. Культ Авалокитешвары и конкурирующие национализмы сино-
тибетского пограничья (1911–1951 гг.)

В статье рассматривается зарождение тибетского национализма в сино-ти-
бетском пограничье в период после падения Цинской империи в 1911 году 
и до вхождения Тибета в состав КНР в 1951-м. Духовным источником ти-
бетского религиозного национализма стал культ бодхисаттвы сострадания 
Авалокитешвары, который ассоциирует Тибет с  государством Далай-лам. 
Кроме того, на обширной территории тибетского плато имели место и дру-
гие национализмы — тибетский коллаборационистский и светский автоно-
мистский национализм гоминьдановского или коммунистического толка. 
В каждом из них религиозный фактор имел большое значение. Тибетский 
буддизм, благодаря долгой традиции сочетания религии и политики, легко 
адаптировался к новым условиям и использовался этими национализмами 
в диаметрально противоположных целях. В статье показано, как столкнове-
ние и борьба различных интересов, национальных и религиозных, обусло-
вили победу китайских коммунистов и поражение тибетского национализ-
ма в его различных вариантах. Автор отмечает, что культ Авалокитешвары, 
несмотря на поражение религиозного национализма в 1951 году, стал «ико-
ной» тибетского национализма последующей эпохи, связанного с исходом 
тибетской диаспоры в Индию в 1959 году. 

Ключевые слова: культ Авалокитешвары, тибетский буддизм, тибетский 
национализм, сино-тибетское пограничье.

Татьяна Бернюкевич. Рецепции буддизма в России и «русское азиофильство» 
конца XIX —начала XX в.

В  статье рассматриваются основные факторы и направления рецепции 
буддизма в России. Автор рассматривает как внутренние социокультурные 
и  религиозно-политические причины интереса к  буддийским идеям сре-
ди российской интеллигенции, так и интерес к истории и культуре Индии, 
Тибета и Китая в контексте современных событий в этих странах. Восприя-
тие буддизма в России во многом определялось православной миссией, бо-
гословским анализом буддизма, развитием востоковедения, становлением 
национальной интеллигенции и  возрастанием роли национальных элит, 
освоением восточного материала в русской философии и литературе. Ана-
лизируется феномен русской «азиофилии», или «восточничества», конца 
XIX — начала XX в. Рассматриваются идеи представителя этого направле-
ния Э.Э. Ухтомского; интерес к буддизму востоковедов школы Ф.И. Щер-
батского, представителей философско-эзотерической мысли (Е. Блават-
ской, а  также Н. и Е. Рерихов) и  литераторов (И. Бунина, К. Бальмонта, 
И. Анненского, М. Волошина, В. Хлебникова и  др.). Сформировавшийся 
в русской культуре образ буддизма есть, одновременно, результат интере-



№1(38 )  ·  2 0 2 0  � 2 9 7

са к нему как «другому», но и поиска если не генетически, то типологиче-
ски близкого. 

Ключевые слова: буддизм, рецепция буддизма, образ буддизма, культу-
ра России, азиофильство, восточничество, русская философия, русская ли-
тература.

Тимур Бадмацыренов, Владимир Родионов. Буддийское возрождение и кон-
струирование буддийского сообщества в современной Бурятии

Современное развитие буддизма Бурятии часто характеризуется термином 
«возрождение». Идейными вдохновителями этого процесса стали Панди-
то Хамбо-лама Дамба Аюшеев и его окружение. Деятельность Буддийской 
традиционной сангхи России (БТСР), которую возглавляет Аюшеев, не огра-
ничивается религиозной сферой, но охватывает самые разные стороны об-
щественно-политической и экономической жизни Бурятии, часто встречая 
противодействие иных организаций и  групп. Цель статьи как раз и  состо-
ит в выявлении основных элементов конструирования буддийского «возро-
ждения» в Бурятии через анализ деятельности лидера буддийской сангхи. 
Лейтмотивом возрождения/изобретения традиции стало доказательство ис-
торической преемственности и отстаивание этнических границ бурятского 
буддийского сообщества, его состоятельности, преодоления его маргинально-
сти в России и буддийском мире. Другим мотивом стали механизмы сакрали-
зации территории Бурятии с помощью ее буддийского маркирования. Особое 
место в этом ряду занимает «обретение Нетленного тела Пандито Хамбо-ламы 
Д.-Д. Итигэлова», которое стало основой легитимности бурятского буддизма 
и его притязаний на статус центра буддизма не только в России, но и в мире.

Ключевые слова:  буддизм, буддийские сообщества, Бурятия, религиоз-
ное возрождение.

Рустам Сабиров. Монгольский буддизм в XXI веке: в процессе конструирования

Статья рассматривает буддизм в современной Монголии в контексте ситуа-
ции в мире тибетского буддизма. Его особенность заключается в  одновре-
менном сосуществовании различных моделей и интерпретаций буддизма. 
«Социалистическая» модель — результат трансформации религии и отноше-
ния к ней в МНР — трактует буддизм как часть культурного и национально-
го наследия, а главой сангхи остается Хамбо-лама. «Тибетская» модель пред-
полагает ориентацию на Далай-ламу и близких к нему лам, восстановление 
института тулку во  главе с Богдо-гэгэном. Сторонники «националистиче-
ской» модели выступают против вмешательства тибетцев в  дела монголь-
ской сангхи. Некоторые ламы также высказывают мнение о самобытности 
монгольского буддизма. Появление десятого Богдо-гэгэна потенциально мо-
жет объединить эти разрозненные группы и значительно усилить позиции 
Монголии в мире тибетского буддизма, переживающего сложные времена. 
Уже сейчас можно сказать, что, несмотря на экономические трудности, «ду-
ховную» зависимость от  тибетских лам и жесткий прессинг КНР, именно 

﻿Аннотации



298 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

﻿Аннотации﻿

в сфере буддизма монголам удается проявлять свою субъектность и высту-
пать в качестве самостоятельного игрока. Альтернативные религиозные дис-
курсы, представленные последователями шаманизма и христианства, не так 
перспективны и популярны. Статья является результатом изучения буддиз-
ма в Монголии по источникам и в ходе полевых исследований.

Ключевые слова: буддизм в Монголии, тибетский буддизм, Далай-лама, 
Богдо-гэгэн, Монголия.

Кристина Йонутите. «Без овечьей отары достойной жизни не  будет»: уста-
новление границы религии в  контексте социально вовлеченного буддизма 
в Бурятии

В настоящей статье проект «Социальная отара» Буддийской традиционной 
сангхи России в Бурятии рассматривается как пример социально вовлечен-
ного буддизма. Суть проекта — бесплатная раздача овец мирянам и  дру-
гим жителям региона. «Социальная отара» помещается в более широкий 
контекст моральной экономики буддийского даяния в  регионе, в  рамках 
которой посредством различных актов практической помощи и поддерж-
ки мирян сангха становится «опорой» в обществе. Автор утверждает, что 
учет более широкого контекста необходим для понимания социально во-
влеченного буддизма: контекст дает возможность понять значимость, ме-
ханизмы и источники социального участия в рамках местных реалий. Сам 
концепт социально вовлеченного буддизма в статье анализируется крити-
чески. Зачастую в литературе этот концепт понимается как некоторая ин-
новация, непременно имеющая форму общественного движения в опреде-
ленных институциональных рамках. Автор предпочитает анализировать 
социально вовлеченный буддизм как часть более общего обсуждения гра-
ниц религиозной сферы, которое исторически имело большое значение 
и в буддизме. Наконец, анализируются последствия религиозной социаль-
ной вовлеченности для современной «секулярной» модерности в России и, 
шире, на постсоветском пространстве.

Ключевые слова: социально вовлеченный буддизм, бурятский буддизм, 
Социальная отара, религиозное дарение, секулярность.

Андрей Знаменский. «Белая вера» в Горном Алтае: тибетский буддизм, Мон-
голия и Ойротское пророчество (1880-е — 1920-е гг.)

В данной статье исследуется влияние «монгольского фактора» на зарожде-
ние и эволюцию Ак-янг («Белая вера» или «Молочная вера») — этно-рели-
гиозного движения в горном Алтае в начале XIX в. и в ранней литературе из-
вестное как «бурханизм». В статье показывается, что большая часть пантеона 
и духовных практик «Белой веры» пришла из  тибетского буддизма в  его 
монгольском варианте. Исследователи зачастую подходили к исследованию 
Ак-янг как к чисто локальному феномену, не уделяя должного внимания вне-
шним факторам, в частности духовному и политическому влиянию монголь-
ского буддизма и общеполитическому контексту первых двух десятилетий 



№1(38 )  ·  2 0 2 0  � 2 9 9

﻿Аннотации

прошлого века. В статье доказывается, что роль указанных факторов в разви-
тии Белой веры особенно усилилась после поражения России в войне с Япо-
нией 1905 г., нарастания центробежных сил в Сибири и Внутренней Азии 
в результате крушения Маньчжурской (Цинской) и Российской империй 
и начала освободительного движения против Китая в западной Монголии. 
Автор анализирует малоизвестные духовные связи и контакты между мессиа-
низмом Ак-янг и западно-монгольским мессианизмом, которые были связа-
ны с верой в хана-спасителя Ойрота (Амурсану). Этнорелигиозное движение 
в западной Монголии и духовно-политический вакуум, образовавшийся в ре-
зультате падения империй и последующего хаоса, стали важнейшим факто-
ром проникновения буддизма на Алтай, который местное население интер-
претировало как возвращение к «исконной» Ойротской вере. 

Ключевые слова: Алтай, буддизм, бурханизм, Ак-янг, Монголия, пророче-
ства, Ойрот, Амурсана, Джа-лама.

Эльза-Баир Гучинова. Паломничество как путь к вере: опыт социального кон-
струирования религиозности

Статья посвящена теме паломничества и представляет собой жанр антро-
пологического интервью с комментариями исследователя. Интервью было 
записано в апреле 2019 г. в Элисте у верующей общины хурула «Золотая 
обитель Будды Шакъямуни». Нарратив показывает, что паломническая 
поездка в Индию воспринимается среди многих верующих Калмыкии как 
средство примирения с жизнью и поиска ее новых смыслов. Биографиче-
ское интервью иллюстрирует путь к вере — от атеизма, через ритуальные 
практики в буддийском храме и чтение буддийской литературы — к палом-
ничеству в Дхарамсалу и «принятию Прибежища» (обращению в буддизм). 
Информант осмысливает свою биографию новым для нее религиозном 
языком — интервью насыщено буддийскими терминами. Рассказ о палом-
ничестве показывает путь к вере, где ключевым становится понятие «чудо» 
как способ верификации веры. В (пост)секулярном обществе именно вера 
в чудеса есть элемент той условной границы, которая отделяет «верующих 
буддистов» от тех, кто воспринимает буддизм только как культурную тра-
дицию. Другие маркеры, выделяющие габитус паломника — их повседнев-
ные практики: утренние и вечерние молитвы с четками, простирания, са-
моконтроль за речью, поведением и мыслями посредством медитации.

Ключевые слова: буддизм, паломничество, традиционализм, Далай-ла-
ма, Калмыкия, постсекулярная Россия, нарратив, биографическое интер-
вью, гендер.

Павел Хондзинский. Проблема языков богословия в  «Большой трилогии» 
о. Сергия Булгакова

Поскольку христианское богословие для формулирования вероучитель-
ных истин с необходимостью прибегает к использованию категориально-
го аппарата исторически сложившихся философских традиций, постольку 



300 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Аннотации﻿

объективно существует проблема языков богословия. Эта проблема связа-
на прежде всего с выявлением их корректной соотносимости, необходимой 
для сохранения единства церковного Предания. Указанная проблема осо-
бое значение приобрела для русской богословской традиции XIX–XX вв. 
в  связи с  кардинальной сменой философских парадигм в  эпоху модер-
на и  бурным развитием русской религиозной философии. В  частности, 
о.  Сергий Булгаков стремился показать, что только на  «языке софиоло-
гии» возможно изложить не имеющие до  сего времени адекватного рас-
крытия основные христианские догматы. Предлагаемая статья анализи-
рует представленную о. Сергием в  так называемой «Большой трилогии», 
включающей в  себя три его последние крупные работы («Агнец Божий», 
«Утешитель», «Невеста Агнца»), критику исторических языков богословия 
и выявляет специфику его собственного софиологического языка. На осно-
вании проделанного анализа в  заключение предлагается концептуальная 
характеристика «языка софиологии», а также делается вывод о связи бого-
словских интенций о. Сергия с русским «новым богословием» начала ХХ в. 

Ключевые слова: о. Сергий Булгаков, софиология, триадология, «новое 
богословие», русская богословская традиция.

Светлана Рыжакова. Шабаримала: девственный бог Айяппа, гендерное равен-
ство и споры вокруг религиозной свободы в современной Индии

Статья посвящена одному из  самых громких конфликтов вокруг религии 
в современной Индии — конфликту в связи с культом бога Айяппы в храме 
Шабаримала в штате Керала (Южная Индия). Здесь сформировалась прак-
тика недопущения в храм женщин фертильного возраста, что формально 
обозначено возрастным периодом с десяти до пятидесяти лет. Это объясня-
ется особенностями почитания бога в этом храме как «вечного девственни-
ка». Однако в рамках того же культа в Керале и отчасти других местах Юж-
ной Индии существуют и другие образы этого бога, иные интерпретации 
и практики, допускающие женщин любого возраста к святыням. В сентябре 
2018 г. Верховный суд Индии вынес решение о дискриминационном харак-
тере запрета посещения женщинами храма Шабаримала. Начиная с октя-
бря 2018 г. Керала была охвачена волнами протестов и столкновений ме-
жду сторонниками и противниками гендерного ограничения. В настоящей 
работе анализируется ход этих событий в контексте как культа Айяппы, так 
и с точки зрения регулирования культовых практик в современной Индии. 

Ключевые слова: Айяппа, Шабаримала, Керала, локальные культы и прак-
тики, Верховный суд Индии, религия, гендерное равенство, права верую-
щих, религиозные конфликты.

Виталий Наумкин. Русский дипломат в вилайете исламских святынь в нача-
ле XX века 

В статье предпринята попытка определить цели и приоритеты российской 
дипломатии в одном из вилайетов Османской империи — Хиджазе, где рас-



№1(38 )  ·  2 0 2 0  � 301

﻿Аннотации

положены главные святыни ислама. Религия и политика были тесно пе-
реплетены в  дипломатической деятельности Российской империи в  этом 
регионе. Статья основана на анализе переписки одного из русских дипло-
матов, в начале XX века служившего секретарем Императорского консуль-
ства России в Джидде, Михаила Никольского. Также ставится задача рас-
смотреть влияние на эту деятельность фактора межличностных отношений 
(то, что по-английски называется human agency), иногда неправомерно 
не учитываемого, но всегда игравшего и продолжающего играть немалую 
роль в реальной политике. События последнего времени показывают, что 
даже в  эпоху гиперглобализации, несмотря на  триумф системных инсти-
туций, персонификация политики остается феноменом планетарного мас-
штаба. Подход, которому автор следует в  статье, в  какой-то мере близок 
к одной из антропологических моделей исторического исследования и мо-
жет быть охарактеризован как своего рода «антропополитический». Цели 
и направления работы дипломатии, выделенные на основе анализа относя-
щихся к периоду первой русской революции 1905–1907 гг. использованных 
архивных документов из Архива внешней политики Российской империи, 
многие из которых впервые вводятся в научный оборот, создают ощущение 
déjà vu на фоне нашего знания о работе советской/российской дипломатии 
в Хиджазе / Саудовской Аравии советской и постсоветской эпох.

Ключевые слова: Хиджаз, российское консульство, исламские святыни, 
паломничество, вали, шериф, племена.

Игорь Гаспаров. Алвин Плантинга и Фома Аквинский о  возможности есте-
ственного знания о Боге

Традиционно Фома Аквинский рассматривается в  качестве одного из  са-
мых решительных сторонников естественной теологии как основного ис-
точника знания о Боге посредством только лишь человеческого разума. 
Однако Алвин Плантинга указывает на Фому Аквинского наряду с Жаном 
Кальвином как на одного из предшественников своей знаменитой концеп-
ции sensus divinitatis, согласно которой человеческий разум способен иметь 
естественное знание о Боге посредством особого когнитивного механиз-
ма, действие которого похоже скорее на функционирование человеческо-
го восприятия, чем на доказательства в стиле традиционной theologia nat-
uralis. Цель настоящей статьи — ответить на вопрос: можно ли в наследии 
Фомы Аквинского обнаружить нечто подобное плантинговскому sensus di-
vinitatis? И если да, то каким именно образом этот эпистемический меха-
низм выполняет функцию рационального оправдания теистического убе-
ждения? Несмотря на  то, что, на мой взгляд, на вопрос о  существовании 
некоего аналога sensus divinitatis у Фомы Аквинского может быть дан поло-
жительный ответ, механизм его действия в корне отличен от того, который 
предполагается Плантингой, поскольку связан с естественной направлен-
ностью человеческой воли к Богу как конечной цели человеческой жизни.

Ключевые слова: эпистемология религии, этика веры, респонсибилизм, 
sensus divinitatis, Плантинга, Фома Аквинский.



302 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

﻿Аннотации﻿

Максим Каиль. История русского православия в век революций и модерниза-
ции: международная конференция в Смоленске

Конференция «Российское православие от модерна к  сегодняшнему дню 
(конец XIX — конец ХХ вв.): проекции Великой русской революции в исто-
рии и историографии» проходила 15–17 июня 2018 года в Смоленском го-
сударственном университете. Участие в ней приняли более 30 исследова-
телей из различных научных и университетских центров России, а  также 
Беларуси, Латвии, Польши, США. В центре обсуждения был широкий круг 
вопросов эволюции православия от структур управления до практик испо-
ведания веры — под влиянием процесса модернизации российского обще-
ства рубежа XIX–XX веков и социально-политических трансформаций под 
влиянием революций и  в  ходе становления советской системы. Произо-
шедшие тогда изменения во многом определяют черты сегодняшнего пра-
вославия в России.

Ключевые слова: религия, Русская революция 1917 г., православие, мо-
дернизация.



№1(38 )  ·  2 0 2 0  � 303

About the Journal

STATE, RELIGION AND CHURCH 
in Russia and Worldwide

# 1(38) 2020
Established in 1968.
Academic peer-reviewed journal devoted to the interdisciplinary scientific 
study of religion.
The journal is published quarterly under the aegis of the Russian Presidential 
Academy of National Economy and Public Administration.
Indexed in Scopus, Web of Science and ATLA Religion Database.

Address:
Russian Presidential Academy of National Economy and Public Administration
Editorial office of the journal “State, Religion and Church in Russia and 
Worldwide”
84, Vernadskogo pr.
119606 Moscow. Russia
E-mail: religion@ranepa.ru
Web-site: www.religion.ranepa.ru/?q=en

Editorial Staff: Dmitry Uzlaner (Editor-in-Chief), Alexander Agadjanian, 
Alexander Kyrlezhev, Sofya Ragozina.

Editorial Board: Alexey Appolonov, Alexey Beglov, Nadezhda Beliakova, 
Vladimir Bobrovnikov, Olga Vasil’eva, Galina Vdovina, Alexander Verkhovsky, 
Victor Garadja, Gasan Guseinov, Ivan Davydov, Veronika Kravchuk, Remir 
Lopatkin, Roman Lunkin, Vladimir Malyavin, Alexander Pavlov, Alexander 
Panchenko, Vasiliy Pinkevitch, Evgeniy Rashkovsky, Nikolai Seleznyov, Roman 
Svetlov, Nikolai Shaburov, Mikhail Smirnov, Evgenia Tokareva, Marianna 
Shachnovich, Alexey Yudin.

International Council: Renat Bekkin (Sweden), Mirko Blagojević (Serbia), 
Thomas Bremer (Germany), Rajeev Bhargava (India), Jean-Paul Willaime 
(France), Grace Davie (UK), Viktor Yelensky (Ukraine), Ronald Inglehart 
(USA), Vasilios Makrides (Germany), Adrian Pubst (UK), Kathy Rousselet 
(France), Jonathan Sutton (UK), Euguenia Fediakova (Chile), Alexander 
Filonenko (Ukraine), Evert van der Zveerde (Netherlands), David Chidester 
(South Africa), Kristina Stoeckl (Austria), Christopher Stroop (USA), 
Mikhail Epstein (USA).



ГОС УДАРСТВО
РЕЛИГИЯ
ЦЕРКОВЬ
в России и за рубежом

Учредитель:  
Российская академия народного хозяйства 
и  государственной службы при  Президенте  РФ

ISSN 2073 – 7203 (PRINT), 2073 – 7211 (ONLINE)
В системе РИНЦ № 09-04 / 09-16

119606, г. Москва, просп. Вернадского, д. 84  
Редакция журнала «Государство, религия, церковь в России 
и за рубежом»

E-mail: religion@ranepa.ru

Подписано в печать   
Формат 70×100/16 
Тираж 400 экз. Усл. печ. л. 23,2 
Изд. № 884. Заказ № 884

Отпечатано в типографии 
119571, Москва, пр-т Вернадского, 82–84 

I S S N  2 0 7 3 - 7 2 0 3

9   7 7 2 0 7 3   7 2 0 0 0 0    

12020 
[ 38 ]


