
ГОСУДАРСТВО
РЕЛИГИЯ
ЦЕРКОВЬ
в России и за рубежом

Издается с 1968 года, 
выходит 4 раза в год

Учредитель:  
Российская академия 
народного хозяйства 
и государственной службы 
при Президенте РФ

Москва, 2021 

1 2021 
[ 39 ]



Редакция Дмитрий Узланер (главный редактор),  
Александр Агаджанян, Александр Кырлежев, 
Софья Рагозина
Идея обложки Екатерина Трушина
Макет журнала Сергей Зиновьев
Верстка Анастасия Меерсон

Корректура Лариса Яркина
Редакторы составители главных тем 
Александр Агаджанян и Ирина Стародубровская

Редакционная коллегия:

Апполонов А. В., канд. филос. наук; Беглов А. Л., канд. ист. наук; Белякова Н. А., 
канд. ист. наук; Бобровников В. О., д-р ист. наук; Васильева О. Ю., д-р ист. наук; 
Вдовина Г. В., д-р филос. наук; Верховский А. М.; Гараджа В. И., д-р филос. наук; 
Гусейнов Г. Ч., д-р филолог. наук; Давыдов И. П., канд. филос. наук; Кравчук В.В., 
канд. филос. наук; Лопаткин Р. А., канд. филос. наук; Лункин Р. Н., канд. филос. 
наук; Малявин В. В., д-р ист. наук; Павлов А.В., д-р филос. наук; Панченко А. А., 
д-р филолог. наук; Пинкевич В.К., д-р исторических наук; Рашковский Е. Б., д-р ист. 
наук; Светлов Р. В., д-р филос. наук; Селезнев Н. Н., д-р филолог. наук; 
Смирнов М. Ю., д-р соц. наук; Токарева Е. С., д-р ист. наук; Шахнович М. М., 
д-р филос. наук; Шабуров Н. В., канд. культурологии; Юдин А. В., канд. ист. наук

Международный научный совет:

Р. Беккин (Швеция); М. Благоевич (Сербия); Т. Бремер (Германия); Р. Бхаргава 
(Индия); Ж.‑П. Виллэм (Франция); Г. Дэйви (Великобритания); В. Еленский 
(Украина); Р. Инглхарт (США); В. Макридес (Германия); А. Пабст 
(Великобритания); К. Русселе (Франция); Дж. Саттон (Великобритания); 
К. Струп (США); Е. Федякова (Чили); А. Филоненко (Украина); 
Э. ван дер Звеерде (Голландия); Д. Чидестер (ЮАР); К. Штекль (Австрия); 
М. Эпштейн (США)

Сайт журнала в интернете: www.religion.ranepa.ru
E-mail: religion@ranepa.ru
119606, г. Москва, просп. Вернадского, д. 84.  
Редакция журнала «Государство, религия, церковь в России и за рубежом»
Институт государственной службы и управления

Перепечатка материалов возможна только  
с письменного разрешения редакции.

Свидетельство о регистрации СМИ:
ПИ № ФС 77 – 51374 от 10.10.2012

ISSN 2073 – 7203 (print), 2073 – 7211 (online)
В системе РИНЦ № 09 – 04 / 09 – 16
Входит в Перечень ведущих рецензируемых научных изданий ВАК России.
Индексируется в Scopus, Web of Science, Erih Plus и ATLA Religion Database.
Публикуемые материалы прошли процедуру рецензирования 
и экспертного отбора. 



№1(39 )  ·  2021  � 3

Содержание

Тема номера: Религия и COVID-19

Александр Агаджанян.  Пандемия и религия: толкования 
и практики. Введение  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                          7

Александр Агаджанян.  Сопротивление и покорность. 
Вызовы пандемии, позднемодерные эпистемы и русский 
православный этос .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                           12

Ксения Лученко.  Цифровизация богослужебных практик 
в период пандемии коронавируса в контексте 
медиатизации православия .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       39

Архимандрит Кирилл (Говорун).  «Богословие ковида», 
или «Знаменательная буря» коронавирусной 
пандемии  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                58

Софья Рагозина.  Благочестие, авторитет и «народный 
иджтихад» в онлайн-среде российских мусульман 
в период пандемии .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                           76

Галина Зеленина.  Тора против вируса, раввины 
против правительства: ультраортодоксия перед лицом 
пандемии  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                 101

Елена Гордиенко.  Духи, защитившие от эпидемии: 
культ полководца Доан Тхыонга во Вьетнаме 
в условиях пандемии COVID-19 .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                   123

Тема номера: Франция и новая политика в отношении 
ислама

Ирина Стародубровская.  Введение в тематическую 
подборку .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                144

Ирина Стародубровская.  Европа и мусульмане: 
обоснование альтернативных вариантов политики .  .  .  .  .  .  .       146

Даниил Ситкевич.  «Сепаратизм» и «ценности 
Республики»: дискуссии вокруг новой стратегии 
борьбы с исламистским радикализмом во Франции  .  .  .  .  .  .       175

Приложение 1.  Проект закона, укрепляющего уважение 
к принципам Республики .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       191



4 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Приложение 2.  Хартия принципов ислама 
во Франции .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                197

Приложение 3.  Исламистский радикализм: встретить 
лицом к лицу и бороться с ним вместе. Краткая версия 
доклада Комиссии Сената Франции по расследованию 
реакции властей на развитие исламистской 
радикализации и борьбы с ней .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   205

Круглый стол.  Франция против «сепаратизма» 
и «параллельных обществ»: новая политика в отношении 
мусульман, ее возможные последствия и альтернативы 
(Участники: Ирина Стародубровская, Денис Брилев, 
Дамир Мухетдинов, Екатерина Деминцева, 
Ахмет Ярлыкапов, Олег Хухлаев, Ольга Павлова)  .  .  .  .  .  .  .        212

VARIA

Владимир Малахов, Денис Летняков.  Постхристианское 
или постатеистическое общество? Некоторые особенности 
российского режима секулярности .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                 245

Сергей Воронцов.  К истории понятия «священник»: 
от сакрального статуса к функции в обществе .  .  .  .  .  .  .  .  .  .          267

Павел Носачев.  Гностический троп в современной 
медиакультуре  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             295

Справочная информация

Авторы  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                 316

Аннотации .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                               320

About the Journal .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                              327



№1(39 )  ·  2021  � 5

Table of Contents

Theme of the Issue: COVID-19 Pandemic and Religion

Alexander Agadjanian.  Pandemic and Religion: Interpretations 
and Practices. Introduction .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        7

Alexander Agadjanian.  Resistance and Submission. 
Pandemic, Late Modern Epistemes, and Russian 
Orthodox Ethos  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                              12

Xenia Luchenko.  The Digitalization of Worship Practices 
during the Coronavirus Pandemic in the Context 
of the Mediatization of Orthodoxy .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    39

Archimandrite Cyril Hovorun.  “COVID Theology”, 
or the “Significant Storm” of the Coronavirus 
Pandemic .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                  58

Sofya Ragozina.  Piety, Authority and “Popular Ijtihad” 
in the Online Space of Russian Muslims 
during the Pandemic  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                          76

Galina Zelenina.  Torah against the Virus, Rabbis 
against the Government: Ultra-Orthodoxy 
Facing the Pandemic  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                           101

Elena Gordienko.  Spirits Offering Protection: 
The Cult of General Đoàn Thượng in Vietnam in the Context 
of the COVID-19 Pandemic .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                      123

Theme of the Issue: France and the New Politics 
towards Islam

Irina Starodubrovskaya.  Introduction .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               144

Irina Starodubrovskaya.  Europe and the Muslims: 
Debating the Foundations of State Policy .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              146

Daniil Sitkevich.  “Parallel Society” against “Values 
of the Republic”: Discussing France’s New Strategy 
of Combatting Islamist Radicalism  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                   175

Annex 1.  A Bill Strengthening Respect for the Principles 
of the Republic .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                              191

Annex 2.  The Charter of Principles of Islam in France  .  .  .  .  .  .       197



6 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Annex 3.  Islamist Radicalism: Facing and Fighting It Together. 
Summary of the Report of the French Senate 
Commission of Inquiry into the Response of the Authorities 
to the Development of Islamist Radicalisation and the Fight 
against It  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                205

A Roundtable.  France against “Separatism” 
and “Parallel Societies”: A New Policy towards the Muslims, 
Its Possible Consequences, and Alternatives (Participants: 
Irina Starodubrovskaya, Denis Brilev, Damir Mukhetdinov, 
Ekaterina Demintseva, Akhmet Yarlykapov, Oleg Huhlaev, 
Olga Pavlova) .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                              212

VARIA

Vladimir Malakhov, Denis Letnyakov.  Post-Christian 
or Post-Atheistic Society? Some Characteristics 
of the Russian Regime of Secularity .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                 245

Sergey Vorontsov.  Towards a Conceptual History of “Priest”: 
From Sacred Position to Social Function  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              267

Pavel Nosachev.  The Gnostic Trope in Contemporary 
Media Culture .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                              295

Reference Information

Authors .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                316

Summaries  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                               320

About the Journal .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                            327



� 7

Пандемия и религия: толкования и практики. 
Введение 

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-1-7-11

ДЛИННЫЙ ряд всевозможных проблем, вызванных пан-
демией, включал беспрецедентный вызов системе здраво-
охранения, перетряску большинства экономических струк-

тур, «сжатие» рынков, дестабилизацию политических режимов, 
обострение всех социальных и  психологических проблем в  ре-
зультате тяжелого испытания социальной изоляцией. Все эти по-
следствия были частью повседневной и политической прагмати-
ки, но в силу чрезвычайности и лихорадочной непредсказуемости 
ситуации заставляли гораздо более жестко, остро и  нервно фор-
мулировать более общие вопросы — от допустимых пределов сво-
боды и меры государственного насилия до принятия моральных 
решений на границе жизни и смерти. 

«Религиозное измерение» эпидемического кризиса можно рас-
сматривать как звено в этом длинном ряду. Разумеется, значение 
и  общественный резонанс религиозного измерения пандемии 
в  серьезной мере варьировали в  зависимости от  уровня религи-
озной насыщенности, «нагруженности» того или иного общества: 
в одних случаях, как в Индии или Иране, религиозные «отраже-
ния» пандемии были постоянно в  центре внимания; в  других  — 
как в  секулярных странах Европы  — они были строго локализо-
ваны в сравнительно ограниченных социальных пространствах. 

Для всех религиозных сообществ, как и  всех прочих обще-
ственных групп, пандемия создавала множество практических 
неудобств и  прямых материальных потерь, которые все нараста-
ли и становились критическими. В то же время иногда, в силу са-
мого характера религиозного дискурса и  целей ключевых рели-
гиозных практик, именно в этой сфере в наиболее прямой форме 
ставились «последние», фундаментальные вопросы о  смыслах 

Агаджанян А. Пандемия и религия: толкования и практики. Введение // Государство, религия, церковь в России 
и за рубежом. 2021. № 39(1). С. 7–11.

Agadjanian, Alexander (2021) “Pandemic and Religion: Interpretations and Practices. Introduction”, Gosudarstvo, religiia, 
tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(1): 7–11.

Религия и COVID-19



8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

и  ценностях свободы, общения, и  даже самого существования  — 
коллективного или индивидуального. Любой «практический» 
вопрос  — например, способы и  сама возможность исполнения 
ритуала в  условиях санитарных ограничений  — вследствие его 
включенности в трансцендентную перспективу мог достигать вы-
сокого метафизического напряжения. В  рамках богословского 
дискурса или проповеди это напряжение проявлялось в  чистом 
виде (см. статью Кирилла Говоруна в  нашей подборке). И  хотя 
в  большинстве случаев в  центре внимания были вопросы повсе-
дневной адаптации практик к  нестандартной ситуации, фунда-
ментальные темы, затрагивающие самое ядро каждой из  рели-
гиозных традиций, время от времени выходили на первый план. 

Именно эти ключевые темы и  являются объектом статей на-
шей подборки. Мы хотели показать дискурсивные и  перформа-
тивные реакции на пандемию и ее последствия для религиозных 
групп, т. е. понять, как осмысливается эта чрезвычайная ситуация 
внутри религиозного воображения и  в  ходе совершения религи-
озных действий; каковы ощутимые и возможные трансформации 
внутри религии, которые происходят под воздействием этой си-
туации или которые ею выявлены и ускорены. 

Одной из  таких тем была семиология пандемии  — толкова-
ние ее смысла с точки зрения религиозной картины мира и «про-
виденциальной логики»: эта тема неизбежно возникает в  стать-
ях, посвященных авраамическим религиям. Мы встречаем разные 
объяснительные схемы  — от  неочевидного божественного замыс-
ла до  очевидных козней сил зла, идентификация которых входи-
ла в  репертуар конспирологических подозрений, столь популяр-
ных в ходе этого уникального санитарного кризиса (см., например, 
в статье Галины Зелениной о включении события пандемии в гер-
меневтическую традицию иудаизма; или, в  статье Софьи Рагози-
ной — об оживлении эсхатологических ожиданий среди мусульман). 

Второй важнейший слой нашей проблематики — усилия по со-
хранению индивидуальной праведности и  чистоты в  широком 
смысле слова: определение такой линии поведения, которая 
позволяла бы, несмотря на  чрезвычайные обстоятельства, со-
хранять верность системе базовых правил, остаться «истинным 
мусульманином», «истинным православным» или «истинным 
иудеем». Это касалось всей совокупности предписанных прак-
тик — от ключевых обрядов до повседневного поведения и моби-
лизации целительных материальных объектов для борьбы с  бо-
лезнью. Разумеется, в этой связи возникали расхождения и споры, 



А л е к с а н д р  А г а д ж а н я н﻿

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 9

которые стимулировали новое, актуальное проговаривание идеа-
лов и образцов. 

В центре третьей ключевой темы, затронутой всеми авторами, 
и, конечно, прочно связанной с предыдущей, были сами религи-
озные институты. С одной стороны, перед нами тема сообщества, 
общины, самой сути «общинности»; проблема поддержания со-
лидарности и  идентичности, определение меры интенсивности 
общения  — вопросы, которые ставились особенно остро в  меся-
цы сильной разобщенности, диктуемой санитарными требования-
ми. С другой стороны, это тема религиозного авторитета и власти, 
в частности, вопрос о том, какие скрепляющие группу механизмы 
предпочтительны, с точки зрения традиционных установлений, — 
горизонтальные или вертикальные, духовные или сакраменталь-
ные, непосредственные или транслокальные и транссоциальные. 
Тем самым пандемия подвергала испытанию всю действующую 
институциональную систему старых религий. 

Четвертая группа вопросов  — проблематика взаимоотноше-
ний религиозных групп, институтов и ценностей с «большим об-
ществом», иноконфессиональными или нерелигиозными инсти-
тутами и группами населения; наконец, с государством, которое 
обладало полномочиями чрезвычайного регулятора кризиса. 
В  России, как и  других странах, где религиозные группы пред-
ставляют собой сравнительно ограниченные сегменты, трения 
на  границе религиозной идентичности достигали большого на-
кала, обостряли вопрос о  непримиримости «своих» и  «чужих»; 
иногда вели к  стиранию межрелигиозных барьеров ради проти-
вопоставления светской гегемонии; или, наоборот, стимулирова-
ли поиск компромиссов с «секулярным миром» ради признания 
неких универсальных норм. Излишне говорить, что далеко не все 
религиозные люди легко шли на  такие компромиссы, особен-
но когда «универсальные нормы» диктовались доминирующими 
нерелигиозными установками. Поэтому вопрос о  «религиозной 
идентичности», ее содержании и  границах внутри современной 
культуры был одним из центральных (этому напрямую посвяще-
на статья Александра Агаджаняна).

Пятая группа тем, которые неизбежно всплывают во всех пуб-
ликуемых нами исследованиях и  отражают в  себе все, что было 
сказано выше,  — это проблематика баланса между сохранением 
и обновлением; вопрос о традиции и ее допустимых модификаци-
ях; вопрос о мере и легитимности реформирования базовых уста-
новлений религиозных институтов. Разумеется, это постоянные 



1 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

вопросы, которые уникальная ситуация эпидемии не столько по-
родила, сколько заново спровоцировала и предельно обострила.

С последним обстоятельством связан, наконец, еще один боль-
шой слой нашей проблематики, к которой неизбежно обращают-
ся все авторы, пишущие о  пандемии, о  какой бы сфере ни  шла 
речь,  — ускоренное смещение повседневности (в  том числе ре-
лигиозной) в новые медиа, в цифровую среду, включая интернет 
и  другие электронные сети. Жизнь  — отчасти поневоле, но  ино-
гда согласно глубоким, независимым от эпидемического кризиса 
тенденциям — переместилась в виртуальную среду, и все авторы 
нашей подборки так или иначе касаются последствий этого оче-
редного витка информационной революции (см. особенно статью 
Ксении Лученко). Новая медиатизация религий, которую изуча-
ют уже полтора десятилетия1, стала в месяцы пандемии не толь-
ко временным убежищем, но и вызовом всем традиционным уста-
новлениям, сильным фактором индивидуализации всей системы 
производства религиозного знания и  действия (см., например, 
явление, которое Софья Рагозина называет «народным иджтиха-
дом» среди российских мусульман). 

В нашей подборке, представленной в этом номере, три текста 
посвящены русскому православию, один — российскому исламу, 
еще один — ортодоксальному иудаизму в разных странах, и, нако-
нец, один — традиционному культу духов-предков в постсекуляр-
ном Вьетнаме. Последний пример (статья Елены Гордиенко) ва-
жен, поскольку очевидным образом контрастирует с остальными: 
здесь нет герменевтики кризиса и сложных богословских споров, 
но  в  то  же время, подобно другим случаям, здесь тоже очевид-
на вызванная пандемией трансформация социоинтегрирующих 
функций святыни и обряда. 

В  целом, для академических дисциплин, изучающих рели-
гию, пандемия 2020-2021 годов предоставила не только уникаль-
ный материал, но  и  обострила требования к  теоретическому по-
ниманию современных религий. Например, в  центре внимания 
оказываются такие концепции и  исследовательские поля, как 
«материальная религия»; «семиотические идеологии»; структура 
религиозности (соотношение обряда, веры, поведения, сакраль-
ных объектов); природа религиозного авторитета и его трансфор-
мации; «виртуальная религия»; «живая религия» (в противовес 
формально-институциональной); транснациональные процес-

1.	 Этой теме наш журнал посвятил целый тематический блок в № 2(38), 2020. 



А л е к с а н д р  А г а д ж а н я н﻿

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 1

сы и  смешения (и, наоборот, их  разрывы); «традиция» как все-
гда подвижная, воспроизводимая и реконструируемая категория, 
и другие. 

С начала пандемии (примерно с марта 2020 г.) появились сот-
ни репортажей и публицистических статей по нашей теме; изда-
ны десятки небольших книг, в  основном, популярно-богослов-
ских, но есть уже и научные издания (в основном также в рамках 
академического богословия)2; созданы специальные исследова-
тельские сайты3; наконец, уже были опубликованы десятки, если 
не  сотни статей в  рецензируемых академических журналах4. Не-
сколько крупных журналов объявили о  работе над специальны-
ми номерами, посвященными разным аспектам темы. Возможно, 
наш журнал является одним из  первых, кто публикует отдель-
ный тематический блок о  влиянии пандемии на  религиозные 
процессы. 

Александр Агаджанян

2.	 Например, Hampton A. (ed.) (2020) Pandemic, Ecology and Theology: Perspectives 
on COVID-19. London: Routledge. 

3.	 См., например, специальный раздел COVID-19 в междисциплинарном блоге Reli‑
gion and Global Society Лондонской школы экономики (https://blogs.lse.ac.uk/re-
ligionglobalsociety/category/covid-19/); открытая группа в  Фейсбуке The Role of 
COVID-19 in pilgrimages (https://www.facebook.com/groups/206400057252459/); 
исследовательский блог Сингапурского университета, посвященный азиатским 
религиям в период пандемии (https://ari.nus.edu.sg/coronasur-all/). 

4.	 Вполне ожидаемо, это, прежде всего, журналы, которые так или иначе связаны 
с  медициной и  здравоохранением, такие как The Journal of Religion and Health, 
но и другие. 



Александр Агаджанян

Сопротивление и покорность. Вызовы 
пандемии, позднемодерные эпистемы 
и русский православный этос

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-1-12-38

Alexander Agadjanian

Resistance and Submission. Pandemic, Late Modern Episte-
mes, and Russian Orthodox Ethos 

Alexander Agadjanian  — Russian State University of the Human-
ities; Russian Presidential Academy of National Economy and Public 
Administration (RANEPA) (Moscow, Russia). grandrecit@gmail.com 

The article discusses the reactions within the Russian Orthodox 
Church to the Coronavirus pandemic in 2020. Based on materials 
from the press, religious and secular Internet-resources and online 
forums, the article systematizes the variety of responses of Orthodox 
priests, laity and church leaders to the unprecedented interruption of 
liturgical cycle and church sociality in the period of sanitary restric‑
tions. The extraordinary challenges of the pandemic period revealed 
otherwise less obvious trends within the Orthodox milieu, and the na‑
ture of its ambivalent correlation with the basic epistemes of the late 
modern secular society.

Keywords: pandemic of COVID-19, Russian Orthodoxy, homo soma‑
tis, Eucharist, sociality, secularity, late modern society. 

ПАНДЕМИЯ коронавируса 2020 года, кроме всего проче-
го, обнажила серьезные проблемы внутри общественных 
и  культурных систем, сделала предельно явными кон-

фликтные интерпретации их оснований, обострила споры разных 
групп вокруг образа идеального порядка и ускорила ранее начав-
шиеся культурные трансформации в разных сферах. 

1 2 Агаджанян А. Сопротивление и покорность. Вызовы пандемии, позднемодерные эпистемы и русский православный 
этос // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2021. № 39(1). С. 12–38.

Agadjanian, Alexander (2021) “Resistance and Submission. Pandemic, Late Modern Epistemes, and Russian Orthodox Ethos”, 
Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(1): 12–38.

	 Статья подготовлена в рамках государственного задания по проекту FSZG-2020-
0001 «Вызовы глобальных конфликтов и национальная идентичность».



А л е к с а н д р  А г а д ж а н я н

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 3

Все это касается религии, как и  всех других общественных 
сфер. В этой статье моя задача состоит в том, чтобы показать не-
которые из  этих процессов на  материале российского правосла-
вия. Пандемия и  карантин вызвали кризис Церкви, как и  про-
чих общественных институтов, на всех уровнях — с точки зрения 
ее экономических оснований (резкое падение повседневных сбо-
ров), конструкции власти (децентрализация механизма принятия 
решений), нормативной определенности (адаптация и трансфор-
мация обрядовых практик), социально-политического участия 
(кризис публичного присутствия и политической вовлеченности). 

Но  помимо всех этих сторон кризиса, воздействие которых 
требует специального внимания, я хотел бы в этой статье, через 
призму православных реакций, приблизиться к пониманию более 
фундаментальных культурных напряжений. В религиозной среде 
эти напряжения были резко усилены взрывом спонтанных эмо-
циональных реакций, вызванных тем обстоятельством, что эпи-
демия совпала с  ожиданием и  празднованием Пасхи (12 апреля 
2020 г. в  большинстве христианских церквей и  19 апреля в  рус-
ском православии) — ключевым и наиболее насыщенным перио-
дом годового богослужебного цикла. 

План статьи следующий: сначала я  излагаю суть одного кон-
кретного и  наиболее острого вопроса карантинного времени  — 
о  (не)возможности и  (не)допустимых формах обряда причаще-
ния; затем я  делаю попытку ввести некоторые теоретические 
объяснения, сопоставляя основания религиозного этоса с  про-
явленными во  время пандемии доминирующими культурными 
нормами современного общества; затем, опираясь на описанные 
культурные напряжения, я  возвращаюсь к  эмпирическому мате-
риалу и  обращаюсь к  спорам вокруг соотношения «духовности» 
и «телесности», а также вокруг меняющихся форм религиозной 
социальности; наконец, в  последнем разделе я  рассмотрю став-
шие более осязаемыми во  время кризиса подвижные границы 
православной идентичности. 

Это исследование основано на  текстах церковных докумен-
тов, средств массовой информации и социальных сетей, в основ-
ном опубликованных весной 2020 года, во время «первой волны» 
эпидемии и вызванных ею карантинных ограничений. Хотя более 
поздние данные и  оценки мы отчасти учитываем, центральным 
в  этом исследовании остается именно пасхальный период 2020 
года, когда новые вызовы предстали в наиболее концентрирован-
ном виде и когда ответы на них только формировались. 



Главный вопрос, о котором здесь идет речь, это, в конечном ито-
ге, именно вопрос об особой религиозной идентичности — об ам-
бивалентном месте религиозного (христианского) этоса и тех групп, 
которые себя с  ним ассоциируют, внутри российского общества 
в целом; и шире — вопрос о соотношении этого этоса с культурой, 
которую можно назвать культурой «позднего модерна».

Споры вокруг Чаши

Ограничения, вводимые светскими и  церковными властями 
в  связи с  эпидемией, вызвали резкие споры вокруг центрально-
го христианского обряда — Евхаристии. «Внезапно обнаружилась 
необходимость отвечать на вопрос о самой сути веры — во что ве-
рим? Что в  чаше? Что сущностно, а  чем можно поступиться?»1 
В этих спорах были две составляющие, к анализу которых я впо-
следствии вернусь: в  категориях христианского языка их  мож-
но назвать тематикой харизматической и  тематикой соборной; 
в категориях внешнего анализа это проблема «сущности культа» 
и проблема религиозной социальности. 

Введение «нерабочего режима» в марте 2020 г. в России деле-
гировало права на введение ограничений региональным органам 
власти, и те, в свою очередь, ввели карантинные меры разной сте-
пени жесткости. Параллельно московская патриархия постепенно 
вводила ограничения и публиковала рекомендации. Общий прин-
цип сохранялся неизменным и весной 2020 г., и в начале 2021 г.: 
евхаристия в храме in situ не может быть отменена ни при каких 
обстоятельствах и не может быть замещена дистанционными фор-
мами, однако ограничения и  новшества неизбежны. Собственно, 
сутью спора был вопрос о границах допустимых модификаций2. 

Первое официальное заявление Синода от  11 марта было вы-
держано в этом же ключе: «полноценное участие» в таинствах не-
отменимо, но  также «недопустимо легкомысленное отношение» 

1.	 Лученко К. Мученическая корона // Такие дела. 01.04.20 [https://tinyurl.com/yyn-
789wk, доступ от 26.01.2021]. 

2.	 Так определенно высказывались и официальные представители русской патриар-
хии: «Таинства не могут быть переведены в интернет» (Легойда В.Р. Пасху празд-
новали и во время чумы — отпразднуем и сейчас // РПЦ. Официальный сайт Мо-
сковского патриархата. 05.04.2020 [https://tinyurl.com/y65zd2g8, доступ 
от 26.01.2021]). Столь же определенно говорил один из самых авторитетных пра-
вославных богословов, митрополит Иоанн Зизиулас (Panev, J. (2020) “Metropoli-
tan John Zizioulas: “The Church without the Eucharist Is No Longer the Church””, Ort‑
hoodoxie.com, March 29 [https://tinyurl.com/yxpgw3rt, accessed on 26.01.2020]).

1 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9



А л е к с а н д р  А г а д ж а н я н

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 5

к  инфекции3. 17 марта был опубликован ключевой документ  — 
«Инструкция», подтверждающая сохранение реальной Евхари-
стии (причащения), но с подробным перечислением способов со-
блюдения множества особых «гигиенических правил» в  связи 
с эпидемией — от ограничений количества прихожан до исполь-
зования конкретных приспособлений для снижения рисков за-
ражения4. «Инструкция» подтверждала положение о  централь-
ности и  неотменимости Евхаристии: «Принесение Бескровной 
Жертвы ни в коем случае не может быть отменено, ибо там, где 
нет Евхаристии, нет церковной жизни»; а  также: «Святые Тело 
и Кровь Христовы преподаются во здравие как души, так и тела». 
«Инструкция», в то же время, обосновывала принимаемые огра-
ничительные меры каноническими ссылками (ссылки на  «исто-
рические практики» служения в условиях эпидемий; на «Настоль-
ную книгу для священно-церковно-служителей» С.В. Булгакова; 
на  «Пидалион» с  толкованиями преподобного Никодима Свято-
горца на 28-е правило VI Вселенского собора)5. 

В  апреле, в  посланиях на  церковный день памяти препо-
добной Марии Египетской, на  праздник Благовещения, позд-
нее на  Страстной неделе, и  в  дальнейшем общее решение о  за-
крытии храмов и отказе от таинств, несмотря на рост эпидемии, 
не было принято: в этом смысле позиция Русской церкви отлича-
лась от политики большинства христианских, в том числе право-
славных, церквей, которые храмы закрыли. Однако позиция Мо-
сковской патриархии также состояла в повторяющихся призывах 
воздерживаться от богослужений6. 

3.	 Заседание Священного Синода РПЦ // РПЦ. Официальный сайт Московского па-
триархата. 11.03.2010 [https://tinyurl.com/yyvb59hq, доступ от 26.01.2021].

4.	 Инструкция настоятелям приходов и подворий, игуменам и игумениям монасты-
рей Русской православной церкви в  связи с  угрозой распространения коронави-
русной инфекции // РПЦ. Официальный сайт Московского патриархата. 
17.03.2020 [https://tinyurl.com/y4kec4xe, доступ от  26.01.2021]. Вот некоторые 
из предписаний: «преподавать Святые Христовы Тайны с обтиранием после каж-
дого причастника лжицы пропитанным спиртом платом (с регулярным обновле-
нием пропитки) и окунанием затем ее в воду с последующей утилизацией воды 
согласно практике, предусмотренной при стирке платов»; «преподавать «запив-
ку» только индивидуально  — по отдельности каждому причастнику  — в однора-
зовой посуде»; «для раздачи антидора использовать одноразовые гигиенические 
перчатки» и т. д. 

5.	 Там же.

6.	 На Пасху греческие, кипрские, румынские, украинские, болгарские храмы, храмы 
Константинопольского патриархата были закрыты для прихожан, как и  католи-
ческие храмы во  всем мире; Русская и  Грузинская церкви стали исключением, 



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

1 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Все конкретные решения о доступе в храмы и к таинствам за-
висели от местных властей и местных архиереев. Строгость каран-
тина варьировала от региона к региону, и большинство архиереев 
действовали согласно предписаниям светских властей. Но  в  не-
которых случаях ограничения и  новые правила, вводимые свет-
скими и церковными властями, вызывали сильное раздражение 
и  сопротивление. Для некоторых священников и  мирян угроза 
заражения от  причастия с  трудом укладывалась в  голове, а  для 
других казалась немыслимой ересью и  абсурдом. Если игумен 
Валаамского монастыря Панкратий осторожно избежал слова 
«карантин», называя ограничения «некоторыми мерами», а  ми-
трополит Ростовский Меркурий, избегая слова «запрет», сделал 
акцент на  «призыве» (к  ограничениям), то  в  Троице-Сергиевой 
Лавре первой реакцией было неподчинение, а затем было приня-
то гибридное решение: предоставить выбор между двумя чаша-
ми — традиционной и «гигиенической»7. 

Наиболее резко позиция сопротивления отразилась в послании 
диакона Илии Маслова, перепечатанном и активно обсуждаемом 
на православных форумах: в послании говорилось о невозможно-
сти заражения в  стенах церкви; резко осуждалось «одноразовое 
“богословие”», с прямым упреком в адрес митрополита Илариона 
Алфеева, и «богохульная тема ложечек» (обоснования использова-
ния одноразовых ложечек для причастия); отказ от служб сравни-
вался с советской политикой геттоизации церкви8. Иларион Алфе-
ев ответил на это послание диакона через несколько дней с резкой 
отповедью, говоря о «фарисействе» и «безответственной браваде» 
тех, кто «выпячивает себя в  качестве исповедников». Однако ми-
трополит привел и богословский аргумент в споре о Чаше: 

Мы твердо верим в то, что никакая зараза не может передаться че-
рез Святые Дары. Тело и Кровь Христовы принимаются верующими 
«во  исцеление души и  тела», то  есть они сами являются источни-

хотя фактически ограничения и здесь были значительны (см. AP with Euronews 
(2020) “Orthodox Easter: Churches Largely Empty Amid Coronovarus Pandemic”, Eu‑
ronews, April 19 [https://tinyurl.com/y7cc5xts, accessed on 26.01.2020]. 

7.	 О  позиции Панкратия // РИА-Новости. 17.03.2020 [https://tinyurl.com/y2jk6pxs, 
доступ от  26.01.2021]; о  позиции Меркурия см. комментарий о. Георгия Макси-
мова: Как понимать слова патриарха (мнения двух митрополитов и мой коммен-
тарий) // Отец Георгий. 8.04.2020 [https://youtu.be/nGqSrfutO_w, доступ 
от 26.01.2021]; о Троице-Сергиевой Лавре см. Лученко K. Мученическая корона. 

8.	 Маслов И. Коронавирусные дрессировки Церкви // Аналитический центр св. Ва-
силия Великого, 19.03.2020 [https://tinyurl.com/y3m46e2h, доступ от 26.01.2021]. 



А л е к с а н д р  А г а д ж а н я н

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 7

ком исцеления. Но чаша и ложка для причащения — это те предме-
ты, которые не защищены от попадания на них бактерий и вирусов. 

Он также еще раз напомнил о канонических прецедентах, указан-
ных в Инструкции9. 

Сообщения об  относительно высокой доли инфицированных 
среди священников звучали на  протяжении всего года10. Но  они 
не  стали решающим аргументом в  спорах, которые продолжа-
лись в  социальных сетях в  интернете. «Если Христос не  воскрес, 
то и вера наша тщетна!», пишет один пользователь; вторая напо-
минает, что «Сам Господь дал нам образ причащения на Тайной 
вечере», когда все его ученики пили из одной Чаши, и ссылается 
на главу о причастии из «Точного изложения православной веры» 
преп. Иоанна Дамаскина; «нельзя искажать данный самим Гос-
подом образ причащения», и потому одноразовые ложечки — это 
«сомнение в святости Тела и Крови Господних». Другие участники 
форумов, наоборот, резко отвергали эти крайние позиции: «повы-
лезали тут всякие ревнители», «слишком православные»; они про-
тивопоставляли «разумность» настоятеля Валаамского монастыря 
ревностной строптивости монахов из Троице-Сергиевой Лавры11.

Прагматическая позиция, которую можно назвать умеренно-
идентитарной, исходила из  невозможности противопоставлять 
себя обществу в целом: «Одно дело сказать, что вы неверующие, 
98 процентов населения, отстаньте от  нас, мы будем делать как 
сочтем нужным... а  другое дело сказать, что мы часть страны, 
и как часть страны, выполняем санитарные требования»12. 

Один из  священников, отвечая на  вопрос форума, дает ответ, 
как бы заведомо оставляя открытое противоречие: 

9.	 Митрополит Иларион: «Не  боишься заразиться сам, подумай о  других» // РИА-
Новости. 24.03.2020 [https://tinyurl.com/y2q4gl7o, доступ от 26.01.2021]. 

10.	 См. Священники оказались в зоне риска // Новая газета. № 45 от 27.04.2020 [htt-
ps://novayagazeta.ru/issues/2969, доступ от  26.01.2020]. На  «отчетном» Москов-
ском епархиальном собрании в  конце 2020 г. Патриарх привел статистику о  ро-
сте количества смертей священников и  монашествующих  — в  три раза 
по сравнению с предыдущим годом: Кирилл, Патриарх. Доклад Святейшего Па-
триарха Кирилла на  Епархиальном собрании г. Москвы // РПЦ. Официальный 
сайт Московского патриархата. 24.12.2020 [https://tinyurl.com/yxoavkpm, доступ 
от 26.01.2021].

11.	 Сообщения пользователей «С. К.», «Глория», «Сергий» в теме «Вопросы про ко-
ронавирус и  не  только» // Азбука веры. 17.03.2020 [https://tinyurl.com/y6y7jqds, 
доступ от 26.01.2021].

12.	 Там же, пользователь «Сергий 1970».



1 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

И  мы, православные христиане, верим в  то, что инфекция че-
рез Причастие передаваться не  может, потому что хлеб и  вино 
на  литургии таинственным, непостижимым для человека обра-
зом претворяются в  Тело и  Кровь Господни,  а  в  них никакая за-
раза и  никакой вирус не  могут жить. Поэтому заразиться через 
Причастие бояться не  надо. Однако, учитывая опасности, ко-
торые таит в  себе распространение вируса, Священный Синод 
Русской Православной Церкви принял  инструкцию о  том, как 
должна идти приходская жизнь, в том числе Причастие, в эти не-
простые времена13. 

Наконец, была и некая синтетическая позиция, в которой заметно 
смешение двух языков, двух объяснительных стратегий — условно 
говоря, языка веры и языка науки: «[Я] ни в учебнике догматиче-
ского богословия, ни в Писании не встречал утверждения о том, 
что Тело и Кровь Христовы убивают все бактерии и вирусы». Дру-
гой пользователь воспроизводит дифференцирующий аргумент 
официального дискурса, который мы уже встречали: не  Святые 
Дары, но лжица и плат могут быть заражены14.

Жизнь и  смерть, homo somatis и  позднемодерные 
эпистемы 

Если говорить о глубоком, фундаментальном основании диском-
форта и отторжения, которое, как мы видели в спорах о Чаше, ис-
пытывали многие христиане, нужно обратиться к наиболее важ-
ному принципу, обнаружившему свою почти абсолютную власть 
над умами в  период пандемии  — безусловному приоритету цен-
ности физической человеческой жизни, жизни как биологиче-
ской данности, над всеми остальными ценностями. Доминирова-
ние этого принципа проявилось как в решениях об ограничениях, 
принятых правящими элитами большинства стран, так и  согла-
сием в целом общественного мнения с их необходимостью. Разу-
меется, триггером, обнажившим этот уже глубоко укорененный 
биодетерминизм, стала угроза смерти, связанная с вирусом; био-
логическая жизнь как последняя, исчерпывающая и невозврати-
мая данность, хотя и не отменила все прочие ценности или дру-

13.	 Ответ протоиерея Андрея Ефанова, там же. 

14.	 Там же, пользователи Георгий 77, Мария. 



А л е к с а н д р  А г а д ж а н я н

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 9

гие базовые инстинкты, но стала безусловной отправной точкой 
для принятия решений15. 

Этот приоритет био-принципа, оставаясь в самом центре совре-
менной культуры, разумеется, может быть не  вполне совместим 
с  рядом человеческих реакций  — стремлением следовать рассу-
дочной целесообразности, приверженности безрассудным желани-
ям, или даже осознанному пренебрежению к собственной смерти — 
фаталистическому или альтруистическому по происхождению. Мы 
также можем увидеть, что этот принцип далеко не всегда согласу-
ется с некоторыми базовыми идеями «христианского сознания». 

На каких основаниях покоится этот центральный элемент со-
временного Zeitgeist? Этот факт недостаточно объяснить только 
«само собой разумеющимся инстинктом самосохранения»: ведь 
как раз важно понять, почему такое объяснение «разумеется само 
собой». Никогда угроза смерти, связанная с эпидемией, не вызы-
вала такого широкого консенсуса в выборе действий с целью за-
щиты человеческих жизней16. 

На  мой взгляд, биодетерминизм покоится на  двух «китах», 
на сочетании двух культурных оснований, или эпистем: сциентиз-
ме и эксклюзивно-экспрессивной субъектности. Наукоцентричная 
(сциентистская) эпистема, с  биолого-эволюционной логикой со-
хранения вида как ее центральным элементом, безусловно, опреде-
ляла стратегию глобального ответа на пандемию17. Применительно 
к  нашему случаю речь идет о  центральном значении биомедици-
ны, научно обоснованной медицинской индустрии и системы здра-
воохранения, обладающих легитимной почти-монополией на  ин-
терпретацию состояний здоровья, болезни и  смерти. Важно то, 
что, несмотря на поиски некоей альтернативной — холистической 

15.	 Тенденция к выстраиванию биологического, и даже физиологического детерминиз-
ма такого рода была точно подмечена в знаменитой иерархической пирамиде потреб-
ностей, предложенной Абрахамом Маслоу в 1940-е гг. (Maslow, A. (1943) “A Theory of 
Human Motivation”, Psychological Review 50(4): 370–396). Вопрос о небесспорной эм-
пирической валидности «иерархии Маслоу» а данном случае значения не имеет.

16.	 Важно иметь в виду, что в отличие, например, от прямой угрозы смерти от голода, 
которая мотивировала бы действия инстинктивно в силу неизбежности смерти, угро-
за возможной смерти от вируса означала осознанный выбор движимого страхом по-
ведения, поскольку физическая жизнь per se является первой и главной ценностью.

17.	 Не претендуя здесь на сколько-нибудь полное представление этой эпистемы, сошлюсь 
на недавнюю книгу о сциентизме как «новой ортодоксии», как о religion of science: 
Williams R., Robertson D. (eds) (2015) Scientism: The New Orthodoxy. London etc.: 
Bloomsbury Academic. Различая scientism и science, авторы пишут о «чрезмерной опо-
ре и чрезмерной уверенности в науке как источнике знаний относительно всех аспек-
тов человеческой жизни и, в конечном итоге, всех человеческих проблем» (p. 2–3). 



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

2 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

или интегративной медицины; несмотря на  значительное разви-
тие биоэтики, медико-биологическим мейнстримом все же остает-
ся восходящее к просвещенческой парадигме понимание человека 
как homo naturalis, homo somatis по преимуществу. 

Вторая фундаментальная позднемодерная эпистема  — то, что 
я обозначил как эксклюзивно-экспрессивную субъектность  — явля-
ется продолжением специфически модерного «Я-проекта» и предпо-
лагает центральное значение индивидуального субъекта, автономной 
личности; эта категория лежит в основе базовых критериев идеаль-
ного коллективного порядка и включает такие приоритеты, как бла-
гополучие, безопасность, индивидуальные права, эмоциональный 
опыт, рефлексивность, свободу самовыражения и самоопределения18. 

Очевидно, что две эти эпистемы находятся в  сложных отноше-
ниях между собой: «субъектная» эпистема в некотором смысле про-
тивостоит сциентизму с  его претензией на  универсальную объек-
тивность; с  другой стороны, она вполне согласуется с  ним в  силу 
своего несомненного акцента на соматической, телесной Я-экспрес-
сии. Хотя в период карантина перечисленные внешние цели инди-
видуального субъектного само-утверждения были, казалось бы, вре-
менно свернуты, обе эпистемы, в  разгар пандемии, усилили друг 
друга и прочно слились в указанной выше точке — в  безусловном 
приоритете ценности индивидуальной жизни как таковой, фактиче-
ски, в сакрализации физической жизни отдельного человека, а так-
же тех действий, которые были направлены на ее защиту: неслучай-
ными были спонтанные формы героизации работников медицины 
и переход наивысшего публичного авторитета от политических лиде-
ров, шоу-celebrities и крупных бизнесменов к медикам и биологам19. 

18.	 В самом общем виде анализ этой тенденции вошел в некоторые ставшие класси-
ческими исследования: Энтони Гидденс делает акцент на Я-рефлексивности как 
важнейшем элементе общества «позднего модерна»: Giddens, A. (1991) Moderni‑
ty and Self-Identity. Self and Society in the Late Modern Age. Polity Press. Oсобенно 
pp. 71–80, где рассматривается влияние «Я-рефлективности» на Я-нарративы, со-
циальные роли и жизненные стили. См. также идею «Я-эмансипации» как осно-
вы «текучего модерна» у Зигмунта Баумана: Baumann, Z. (2000) Liquid Moderni‑
ty. Cambridge: Polity Press, особенно pp. 16–52. Наконец, важнейшей обобщающей 
работой остается книга Чарльза Тэйлора: Taylor, Ch. (1989) Sources of the Self. The 
Making of the Modern Identity. Harvard University Press; Тэйлор развивает концеп-
цию «эксклюзивного гуманизма» в другой своей книге (Taylor, Ch. (2007) A Sec‑
ular Age, pp. 18–19 and passim. Cambridge and London: Harvard University Press).

19.	 Например, в Румынии эта тенденция проявились в  появлении билбордов с  изо-
бражением врачей с атрибутами христианских святых; местная церковь выступи-
ла против этих изображений как богохульных: Iftimiu, A. (2020) “Romanian Ortho-
dox Church condemns posters of doctors as saints. ‘A blasphemous act’”, Basilica.ro, 
April 30 [https://tinyurl.com/y4oexxo2, accessed on 26.01.2020].



А л е к с а н д р  А г а д ж а н я н

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 1

Последовательному христианскому сознанию непросто признать 
индивидуальную телесную жизнь высшей ценностью, а смерть — наи-
большей опасностью. Некоторые радикальные православные клири-
ки озвучивали в этих терминах несогласие с ограничениями на при-
частие и запретом на литургию. Андрей Ткачев, весьма популярный 
священник и медиапроповедник, объявил отказ от участия в богослу-
жении «концом христианства». Он утверждал, выражая распростра-
ненное мнение, что отмена Пасхальных богослужений ради спасения 
от смерти абсурдна, т.к. праздник Воскресения есть торжество жиз-
ни и абсолютное «попрание» смерти как таковой: «Боящемуся смер-
ти не  поверят, что Христос воскрес»20. Разумеется, слова «жизнь» 
и «смерть» наделяются здесь особым значением. Один из архиереев 
(епископ Каменский Мефодий) столь же резко утверждал принци-
пиальную невозможность подчинения ценностей Церкви (фактиче-
ски, ценности вечного спасения) страху перед физической смертью: 

В храме можно заразиться только вечной жизнью… Здесь в храме — 
победа над смертью, а не боязнь смерти… Все равно нас сюда при-
несут в  храм, лучше ходить в  храм своими ногами…оставлять сле-
ды надо — торить дорогу в Царствие небесное...21 

Другой архиерей (митрополит екатеринбургский Кирилл Нако-
нечный) обозначил такую иерархию опасностей: «враг Воскрес-
шего Христа, к  сожалению, реален и  значительно опасней, чем 
любой вирус. Он хочет похитить нас друг у друга, а у нас похитить 
наши храмы, а  из  храмов изгнать Евхаристию»22. Петиция «От-
кройте храмы на Пасху» общества «Сорок сороков», активно об-
суждавшаяся в социальных сетях, провозглашала, что «для мил-
лионов людей в  России Хлеб Небесный дороже хлеба земного, 
и лишать их этого хлеба в то время, когда работают продуктовые 
магазины и  многие другие учреждения  — это серьезное оскорб-
ление их религиозных убеждений»23.

В одной из первых работ, посвященных православным реакци-
ям на  пандемию, подобные резкие реакции были удачно назва-

20.	«Пасха дома  — это конец христианства» // Союз православных журналистов. 
2.04.2020. [https://tinyurl.com/y3lknwej, доступ от 26.01.2021].

21.	 «Мы так или иначе умрем» // Znak. 13.04.2020 [https://tinyurl.com/yyn74lko, до-
ступ от 26.01.2021].

22.	 Лученко K. Мученическая корона.

23.	 Петиция «Откройте храмы на Пасху» // CitizenGo. 14.04.2020 [https://tinyurl.com/
yxcpsrkk, доступ от 26.01.2021].



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

2 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ны «магическим фундаментализмом»24. Глухие сомнения, в менее 
радикальной форме отразившиеся и в высказываниях некоторых 
епископов относительно закрытия храмов, и  споров вокруг евха-
ристической чаши, вписываются в  ту же линию сопротивления 
господствующей эпистеме биодетерминизма. Один из православ-
ных публицистов напомнил, что, с христианской точки зрения, на-
ука не может дать решающих ответов на вопросы жизни и смер-
ти, отчасти отсылая к классическому конфликту «веры и разума» 
(если, разумеется, абстрагироваться от  более сложного совре-
менного понимания механизма разумного размышления-и-дей-
ствия)25. Другой публицист, близкий к  правому политическому 
движению, радикально ставит под сомнение определяющий ста-
тус физической смерти: «если жизнь человеческая  — самое важ-
ное в мире, то все мученики и герои — просто неадекватные глуп-
цы или религиозные фанатики», точно так же, напоминает он 
далее, как и  те «герои, кто жертвовал жизнью ради Отечества». 
Его полемика направлена против «атеистов», для которых, как он 
выразился, «банан  — троюродный брат»  — с  намеком на  эколо-
гически ориентированную этику26. Наиболее резко прозвучал сле-
дующий диагноз: «сегодня свою веру и свою свободу люди прода-
ют за идол под названием “здоровье”»27. 

Патриарх Кирилл в  одном из  своих посланий во  время эпиде-
мии (на  Благовещение) прямо осуждает «антропоцентрическую 
цивилизацию», ставящую себя выше Бога и  рассчитывающую 
на  строго научные доводы28. В  этом осуждении патриарх продол-
жает критику, которую он вел на протяжении почти тридцати лет29. 

24.	 Системные проблемы православия: анализ, осмысление, поиск решений / под ред. 
С. Чапнина. Москва: Проект «Соборность», 2020. С. 70–72.

25.	 Широков Е., Горбуликов В. От конца свет спасет Бог или наука? // Фома. 9.04.2020 
[https://tinyurl.com/y2dpb8tc, доступ от 26.01.2021].

26.	 Михаил Смолин, руководитель Православного центра имперских политических 
исследований. См. Смолин М. Самое страшное: власть не  боится одного  — 
Бога // Двухглавый орел. Общество развития русского исторического просвеще-
ния [https://tinyurl.com/yxhr3bxa, доступ от 26.01.2021]. 

27.	 Маслов И. «Коронавирусные дрессировки Церкви».

28.	 Проповедь Святейшего Патриарха Кирилла в праздник Благовещения Пресвятой 
Богородицы после Литургии в  Храме Христа Спасителя г. Москвы // РПЦ. Офи-
циальный сайт Московского патриархата. 7.04.2020 [https://tinyurl.com/y2anhvju, 
доступ от 26.01.2021]. 

29.	 См. Agadjanian, A. (2003) “Breakthrough to Modernity, Apologia of Traditionalism: 
The Russian Orthodox Views of Society and Culture in Comparative Perspective”, Re‑
ligion, State and Society 31(4): 332–333.



А л е к с а н д р  А г а д ж а н я н

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 3

Православная критика биодетерминизма присоединяется 
к  многочисленным голосам, осуждавших карантинные ограни-
чения; по  сути, однако, она резко отличается, например, от  ча-
стого осуждения карантина, в  России и  других странах, с  пози-
ций угрозы экономической стагнации и безработицы. Зато такая 
религиозная критика во многом созвучна, например, отчаянным, 
и даже провокационным — с учетом ужасных масштабов весенней 
эпидемии в  Италии  — памфлетам Джорджо Агамбена, обвинив-
шего сограждан в  «немыслимом» отказе от  базовых прав и  цен-
ностей в  угоду «неясному риску» заражения. Агамбен объясня-
ет подобную «сдачу позиций всем обществом» разрывом внутри 
жизненного опыта человека между биологическим и культурным 
(в силу изобретения медицинских технологий, искусственно под-
держивающих вегетативное существование). Разумеется, критика 
Агамбена, в отличие от приведенных выше религиозных голосов, 
не  направлена против «антропоцентризма» как такового; не  от-
сылает она и к трансцендентному. Однако он не преминул упрек-
нуть католическую церковь, «ставшую служанкой науки», в отме-
не пасхальных месс и в забвении мучеников и святых, сознательно 
(подобно св. Франциску) шедших на смертельный риск ради веры 
и любви к ближнему30. 

Вернемся к  православному церковному дискурсу: мы видели, 
что официальная позиция Русской церкви с самого начала была 
двойственной (и вряд ли могла бы быть иной). Это было очевид-
но во всех обращениях, которые предлагали христианскую (бого-
словскую) легитимацию вводимым ограничениям: христианские 
аргументы звучали скорее как напоминание об особой, иной, хри-
стианской иерархии ценностей, которая, однако, подлежит вре-
менной отмене. Ограничения вводились «при сохранении твер-
дой веры в действие благого промысла Божия и в Божественное 
всемогущество»31, но  в  то  же время приводились и  другие аргу-
менты в пользу обрядовых ограничений: ссылка на евангельский 
стих об искушении Господа (т. е. отказе без необходимости риско-

30.	 Agamben, G. (2020) “L’invenzione di un’epidemia”, Quodlibet, February 26 [https://
tinyurl.com/rdnat4k, accessed on 26.01.2020].; Agamben, G. (2020) “Una demanda”, 
Quodlibet, April 13 [https://tinyurl.com/y82sxt6k, accessed on 26.01.2020] (русский 
перевод: Агамбен Д. Один вопрос // Центр политического анализа [https://tinyurl.
com/y55ojoup, доступ от 26.01.2021]). 

31.	 Инструкция настоятелям приходов и подворий, игуменам и игумениям монасты-
рей Русской православной церкви в  связи с  угрозой распространения коронави-
русной инфекции.



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

2 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

вать собственной жизнью)32 и заповедь любви к ближнему (к это-
му последнему аргументу мы вернемся ниже). 

В тех же официальных церковных текстах, однако, все нововве-
дения прямо и недвусмысленно вписывались в биомедицинскую, 
научную логику, особенно в Инструкции от 17 марта, которая, как 
уже было сказано, включала подробные указания конкретных 
дезинфекторов и воспроизводила медико-протокольную лексику 
(«с  последующей их  утилизацией»; «организовать замер темпе-
ратуры» и т.п.). Необходимость ограничений была прочно встрое-
на в  медицинскую парадигму. Два языка, отражающие разные 
системы взглядов, соприкасались, но  напрямую не  взаимодей-
ствовали в одном и том же тексте. В этом смысле, как было верно 
замечено, компромиссное соседство двух чаш в  Троице-Сергие-
вой Лавре, о  котором я  упомянул выше, было очень символич-
ным33. Очевидно, что современное церковное сознание обнару-
жило на  глубинном уровне базовое согласие с  позднемодерной 
эпистемой торжества homo somatis, даже если это согласие вы-
ражалось неохотно или в  виде умолчания; и, в  то  же время, со-
хранялся и  унаследованный христианский язык, построенный 
вокруг понятий духа и  благодати. Эту неразрешимую раздвоен-
ность ярко выразил митрополит Ростовский Меркурий (Иванов), 
обращаясь к пастве и соглашаясь на вынужденное закрытие хра-
мов: «…Лучше осудите [меня за  поддержку карантина], чем по-
том будете проклинать меня за гробы своих близких, которые по-
несут по улицам»34.

Дуализм «телесного и духовного», проявившийся в «спорах во-
круг Чаши», оставался центральной темой. В этой связи интересно, 
что канонически зафиксированное и  практически прорывающее-
ся наружу отрицание антропоцентрической культуры homo somatis 
напоминает о следующем парадоксе: большинство ортодоксальных 
религиозных традиций, и, возможно, православие в  особенности, 
сами по себе в высшей степени «соматичны». Общеизвестно, что 
православная практика требует глубокой «сенсорной» вовлечен-
ности, активной работы всех пяти чувств и постоянного телесного 
движения. Это касается как канонических, так и  вернакулярных 

32.	 Там же, п. 22. Приводимые здесь слова «Не искушай Господа Бога твоего» (Мф 
4:7 означают призыв не  подвергать себя опасности без надобности, полагаясь 
только на божественную помощь. 

33.	 Лученко К. Мученическая корона.

34.	 Нужда закон меняет. Интервью и  митрополитом Меркурием // Панорама. 
10.04.2020 [https://tinyurl.com/yxn78o8u, доступ от 26.01.2021].



А л е к с а н д р  А г а д ж а н я н

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 5

практик35. Кроме того, сильная аскетическая направленность пра-
вославного благочестия, традиционно следующая монашеским об-
разцам, делает решающий акцент именно на телесных практиках. 
Важно, что это культивирование благочестивой телесности может 
трансформироваться, за  пределами фрейма монашеской аскезы, 
в свою противоположность — культ физического исцеления, дости-
гаемого с помощью различных видов освященной материи (святая 
вода, иконы и т. д.), венцом которой может считаться пресуществ-
ленная материя Евхаристии. Все это граничит с тем самым «маги-
ческим фундаментализмом», о котором упоминалось выше. 

В  этом отношении «забота о  себе» в  физических категориях, 
которую мы находим в  среде православных верующих и  кото-
рая включает, условно говоря, «магические» действия, сопоста-
вима с «заботой о себе» в рамках сциентистской позднемодерной 
эпистемы: ведь последняя тоже предполагает определенные дей-
ствия, ограничения и стандарты потребления, «освященные» со-
временной наукой. 

Впрочем, помимо очевидных различий между этими двумя си-
стемами в  их  объяснительной аргументации, христианская кар-
тина мира, разумеется, не  сводится к  «магии»: во-первых, она 
теоретически всегда интерпретирует целительные свойства «ма-
терии» в  категориях благодати, и, во-вторых, она ставит катего-
рии земной жизни и смерти в перспективу высшей цели спасения. 

Однако в  реальности подобные теоретические сопоставления 
вряд ли были центральным предметом размышлений во  время 
эпидемии. Церковные лидеры старались найти срединный путь, 
отвергая и тотальный скепсис по отношению к таинствам, и «со-
блазн магизма, который есть, на самом деле, холодное суеверие, 
личина веры…»36. Но  при этом надо было найти способы заме-
ны отмененных эпидемией обрядовых практик такими, которые 
были бы столь же эффективными. Патриарх совершил объезд 
Москвы с чудотворной иконой («Умиление») в классическом духе 
пространственно-апотропеической (оберегающей) магии, и  его 

35.	 Luhrmann, S. (ed.) (2017) Praying with the Senses: Contemporary Orthodox Chris‑
tian Spirituality in Practice. Bloomington; Лидов А. Иеротопия. Создание сакраль-
ных пространств в  Византии и  Древней Руси. Москва, «Индрик», 2006; Право-
славная вера и традиции благочестия у русских в XVIII–XX веках: этнографические 
исследования и материалы / под ред. О.В. Кириченко, Х.В. Поплавской. Москва: 
Наука, 2002; Кормина Ж.В. Паломники: Этнографические очерки православного 
номадизма. М.: Изд. дом Высшей школы экономики, 2019.

36.	 Кирилл, Патриарх. Доклад Святейшего Патриарха Кирилла на Епархиальном со-
брании г. Москвы.



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

2 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

примеру последовали многие епархиальные архиереи, совершив-
шие «воздушные крестные ходы»  — облеты городов и  террито-
рий37. С  другой стороны, храмы, если не  были закрыты, остава-
лись почти пустыми; в годовом отчете говорилось, что даже летом 
и осенью, уже после отмены основных ограничений, «число при-
хожан за воскресными и праздничными богослужениями снизи-
лось на треть, а где-то и на половину»38. Как показала эпидемия, 
большинство людей, считающих себя верующими, все же пред-
почли медицинскую логику защиты физической жизни христи-
анской логике «благодатного материализма». 

Однако и в этом случае, отказ от сенсорной, соматической ми-
стики храмового богослужения (и некоторых сопутствующих вер-
накулярных практик) ощущался как вынужденный; полное согла-
сие с нерелигиозной эпистемой «жизнь превыше всего» означало 
бы потерю идентичности и когнитивный диссонанс; следователь-
но, этому отказу требовалась некая рационализация. Это тре-
бование выразилось в  двух формах: во-первых, в  мотиве «люб-
ви к ближнему»; во-вторых, в усилившейся тенденции, которую 
можно условно назвать поисками спиритуализации веры. 

Аргумент другого ряда: «любовь к ближнему»

На  фоне позиции большинства клириков и  мирян, находящихся 
в  фарватере официальной синодальной позиции и  воздерживав-
шихся от  богословских рассуждений, аргумент любви к  ближне-
му (заботы о ближнем) естественным образом вписывался в рамки 
христианского дискурса как в  России, так и  других странах. Аргу-
мент «заботы о  ближнем» может быть интерпретирован по-раз-
ному: выше мы видели, что для Агамбена отсылка к  нему служи-
ла для напоминания о жертвенном преодолении биодетерминизма. 
Однако в целом аргумент «заботы о ближнем» в период пандемии 

37.	 Патриарх Кирилл объехал Москву с иконой // Новая газета. 03.04.2020, [https://
tinyurl.com/yy6jgjpe, доступ от  26.01.2021]; облеты в  Курске, Златоусте, Ханты-
Мансийске, Омске, Костроме, в  Беларуси и  других местах, см. например: Состо-
ялся объезд Курска с чтимым списком Курской-Коренной иконы Божией Матери 
«Знамение» // РПЦ. Официальный сайт Московского патриархата. 7.04.2020 [htt-
ps://tinyurl.com/y4u3x6pw, доступ от 26.01.2021]; В Ханты-Мансийской митропо-
лии состоялся воздушный крестный ход с иконой Божией Матери «Отрада и Уте-
шение» // РПЦ. Официальный сайт Московского патриархата. 8.04.2020 [https://
tinyurl.com/y5wxwhug, доступ от 26.01.2021]. 

38.	 Кирилл, Патриарх. Доклад Святейшего Патриарха Кирилла на Епархиальном со-
брании г. Москвы.



А л е к с а н д р  А г а д ж а н я н

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 7

не только в устах религиозных лидеров, но и — в несколько других 
выражениях — в светском дискурсе, был, несомненно, главным эти-
ческим обоснованием необходимости карантина: «забота о  ближ-
нем», будучи как бы оборотной стороной «заботы о себе», является 
наиболее интуитивной и универсальной этической нормой, восхо-
дящей к «золотому правилу» этики, кантианскому «категорическо-
му императиву», а также некоторым евангельским текстам. 

В католической традиции аргумент «любви к ближнему» проч-
но встроен в широкий дискурс «общего блага» (common good)39. 
На  глубинном уровне аргумент «заботы о  ближнем» прочно со-
гласован и с другим важным дискурсом — святости человеческой 
жизни как высшей ценности40. Католическое учение утверждает: 
«Жизнь и  физическое здоровье  — драгоценные блага, доверен-
ные нам Господом. Мы должны благоразумно заботиться о них, 
принимая во внимание нужды других и общее благо». Но сразу 
после этого следует важная оговорка, подчеркивающая особость 
христианской позиции: «Если нравственный закон и призывает 
к уважению к телесной жизни, он, однако, не делает из нее абсо-
лютной ценности. Он восстает против неоязыческой концепции, 
стремящейся распространять культ тела…»41. 

Русская церковь предлагает очень похожие идеи в своих офи-
циальных документах. Она «исходит из  основанных на  Боже-
ственном Откровении представлений о жизни как бесценном даре 
Божием». Но  и  здесь следует та же оговорка: хотя «попечение 
о человеческом здоровье — душевном и телесном — искони явля-
ется заботой Церкви», однако «поддержание физического здоро-
вья в отрыве от здоровья духовного с православной точки зрения 
не  является безусловной ценностью»; а  также: «Церковь пред-
остерегает от  попыток абсолютизации любых медицинских тео-
рий, напоминая о  важности сохранения духовных приоритетов 
в человеческой жизни»42. 

39.	 Специальный раздел «Общее благо», основанный на папских энцикликах и вос-
ходящий к классическому томистскому богословию и традиции естественного пра-
ва, подробно прописан в  Катехизисе Католической церкви (Катехизис Католи‑
ческой церкви, Часть III, Раздел I, Гл. 2 (Человеческая сопричастность) [http://
ccconline.ru/, доступ от 26.01.2021].

40.	 Там же, Часть III, Раздел 2, Гл. 2 («Возлюби ближнего своего как самого себя»), 
статья 5 (Пятая заповедь): 2258.

41.	 Там же, 2288, 2289.

42.	 Основы социальной концепции Русской православной церкви, XI.1; XII // РПЦ. 
Официальный сайт Московского патриархата. 9.06.2008 [https://tinyurl.com/
y5wxwhug, доступ от 26.01.2021].



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

2 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Аргумент «заботы о ближнем» прозвучал, как мы видели, и в упо-
мянутой выше «Инструкции» о  совершении Евхаристии в  услови-
ях эпидемии; на нем настаивал и митрополит Иларион (в цитиро-
ванном выше интервью) и многие другие. Московский священник 
о. Иоанн Гуайта, отражая мнения либеральной церковной традиции, 
утверждал, что люди должны соблюдать санитарные ограничения 
«как цивилизованные люди, как ответственные граждане, и как ве-
рующие, как христиане». Он назвал отрицание ограничений с  по-
зиций «высших ценностей» проявлением гордыни, искушением 
и  духовным шантажом43. Однако чаще, на  мой взгляд, этот аргу-
мент звучал скорее прагматически, на языке здравого смысла, без 
опоры — в отличие от приведенной аскетической критики биоцен-
тризма  — на  богословские обоснования, по-видимому, оттого, что 
особый христианский язык социальной ответственности до сих пор 
не получил глубокого развития в русском православии44. 

Акцент на индивидуальной духовности и вызов принципу 
соборности 

Тема приоритета «духовной» религиозности в  условиях физи-
ческих ограничений звучала весьма часто. Отвечая на  вопрос 
верующего о  невозможности традиционного освящения вербы 
на  Вербное воскресенье, священник говорил о  допустимости та-
кого освящения в  домашних условиях, и  тут же добавлял, что, 
в сущности, освящение не столь важно, ибо самое главное — «вну-
тренняя вера»: ведь даже среди тех, кто встречал Иисуса в Иеру-
салиме с  пальмовыми ветвями, были и  те, кто через несколько 
дней кричали «Распни его!»45. То  же самое касалось освящения 

43.	 Священник Алексий Втулов: Сердцу больно, но в этой боли мы со Христом // Прав-
мир. 15.04.2020 [https://tinyurl.com/y46nphvq, доступ от 26.01.2021].

44.	 См. Костюк К.Н. История социально-этической мысли в Русской православной цер-
кви. СПб: Алетейя, 2013. Костюк пишет об отсутствии развитого интереса к социаль-
ному (с. 247, 387–392); о «табуированности» социальной темы в богословии (с. 234) 
и  изолированности светской «религиозной философии» XIX  — первой половины 
XX в., которая пыталась восполнить эти пробелы (с. 270). Дискурс «общего блага» 
в  целом почти отсутствует в  православном богословии; как недавнее исключение 
можно назвать книгу Аристотеля Папаниколау, который называет идею common 
good своего рода «трансцендентным» современной секулярной демократии и обос-
новывает связь этой идеи с православным дискурсом «богочеловечности» — divine-
human communion (Papanikolaou, A. (2012) The Mystical as Political: Democracy and 
Non-Radical Orthodoxy, pp. 133–134; 157–159. University of Notre Dame Press).

45.	 Как освящать вербу на карантине. Вопросы священнику // Фома. 10.04.2020 [htt-
ps://tinyurl.com/y4cm238h, доступ от 26.01.2021].



№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 9

А л е к с а н д р  А г а д ж а н я н

пасхи и куличей на Пасху: ведь то, что мы называем «освящени-
ем», напомнил один епископ, есть, в  сущности, благословение 
Господом (так в Требнике), и каждый мирянин может сам испро-
сить его у Бога, без какого либо посредничества46. Кроме того, не-
страшно и вовсе отказаться от некоторых «благочестивых привы-
чек»: главное не то, будут ли в доме освященные вербы и куличи, 
а то, что происходит в душе47. Отвечая в онлайн-группе женщине, 
которая сокрушенно поведала о  невозможности приехать на  по-
хороны и отпевание своей матери, другой священник напомнил, 
что «для молитвы нет преград ни  во  времени, ни  в  расстоянии, 
сама смерть не  кладет преграды для молитвенного общения»48. 
Другой священник даже призывал благодарить Промысл Божий 
за  то, что благодаря карантину «мы научились тому, чего мы 
не имеем, исправили то, что в нас неправильно», и сделал акцент 
на внутренней молитве, прежде всего; другой священник посчи-
тал благом, что карантин дал больше времени для чтения Еванге-
лия; еще один, вторя всем предыдущим, сравнил карантин с «ду-
ховной пустыней, из которой выход — в Обетованную Землю»49.

Этот приоритет внутренней духовной жизни отразил кризис 
церковной социальности; наряду с  вопросом о  свойствах прича-
стия на  границе материи и  духа (то, что мы обсуждали выше), 
встал вопрос о  литургии как «общем служении», вопрос о  «со-
борности», необходимости собираться вместе, как о  ключевом 
принципе благодатного (харизматического) общения. Свертыва-
ние живой, физической социальности, конечно, касалось всего 
богослужебного цикла (а  не  только таинства причастия), и  ощу-
щалось особенно болезненно в  самые главные пасхальные дни. 
Невозможность соборного участия казалась таким же нонсенсом, 

46.	 Епископ Савва Тутунов. См. В РПЦ разъяснили вопрос освящения куличей и пасх 
в условиях самоизоляции // РИА Новости. 16.04.2020 [https://tinyurl.com/y64lelv3, 
доступ от 26.01.2021].

47.	 Вопросы к священнику // Фома. 10.04.2020 [https://tinyurl.com/y4cm238h, доступ 
от 26.01.2021].

48.	 Сообщество в  «ВКонтакте» Батюшка-онлайн [https://vk.com/topic-25505827_ 
26391950?offset=4480, доступ от 26.01.2021].

49.	 Священник Федор Бородин. Евангелие, засохший кусочек просфоры и  ра-
дость // Правмир. 15.04.2020 [https://tinyurl.com/yymppmfm, доступ от 26.01.2021]; 
Протоиерей Алексий Уминский: В эти дни у нас есть возможность заглянуть в глу-
бину своего сердца // Правмир. 16.04.2020 [https://tinyurl.com/yyx2e5ug, доступ 
от  26.01.2021]; Священник Александр Сатомский: Это время рождает в  каждом 
жажду по  Богу // Правмир. 8.04.2020 [https://tinyurl.com/y6qf5slv, доступ 
от 26.01.2021].



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

3 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

с точки зрения христианской логики, как предположение о  кон-
тагиозности Даров и даже Чаши. 

Руководство Церкви, кроме аргументов «здравого смысла», 
предложило более каноническое обоснование, по  сути своей ас-
кетическое, со  ссылками на  монашеский опыт уединения. В  по-
слании от  3 апреля патриарх призвал, подобно Св. Марии Еги-
петской, взять на себя «подвиг неотлучного пребывания в своих 
жилищах», «сделать свои дома пустыней», подчеркнув вместе 
с тем вынужденность такого решения50. Многие священники вы-
ражали также эту метафору уединения призывом к  усиленной 
молитве и  духовной сосредоточенности, в  духе той же тенден-
ции к  спиритуализации и  индивидуализации веры. Повторял-
ся и  мотив благодарности за  то, что карантин «промыслитель-
но» оставил верующих наедине с Христом51. Белорусский экзарх 
(митрополит Минский Павел), уговаривая верующих воздержать-
ся от  храмовых богослужений, убеждал: «Молитесь дома, как 
это делали наши бабушки в годы гонений на Церковь. Поверьте, 
как у наших бабушек никто не смог отнять праздник Пасхи, так 
и у нас никто не сможет отнять Воскресение Христово!»52.

Для воцерковленных верующих наиболее болезненным разрывом 
была, по-видимому, отмена сакраментального и пастырского обще-
ния со священником. Рассуждая о современной католической церкви, 
французский социолог фиксирует подтвержденное в период каран-
тина противопоставление «Церкви святыни» (Église du sanctuaire), 
основанной на вере в особые «онтологические свойства» священника, 
к «Церкви периферии» (Église des périphéries), то есть церкви мирян, 
которые могут обходиться без священников; он связывает продви-
жение этой последней модели с церковной идеологией папы Фран-
циска и приводит примеры сопротивления ей в месяцы эпидемии53. 
Так или иначе, в русском православии эта тенденция, так сказать, 

50.	 Патриаршее послание Преосвященным архипастырям, священнослужителям, мо-
нашествующим и мирянам епархий на территории России // РПЦ. Официальный 
сайт Московского патриархата. 3.04.2020 [http://www.patriarchia.ru/db/
print/5616517.html, доступ от 26.01.2021].

51.	 Священник Александр Насибулин. В  эти дни  — наедине со  Христом // Правмир. 
16.04.2020 [https://tinyurl.com/y4uvomxl, доступ от 26.01.2021].

52.	 Митрополит Минский Павел совершил облет границ Белоруссии со  святынями 
Белорусской Православной Церкви // РПЦ. Официальный сайт Московского па-
триархата. 3.04.2020 [https://tinyurl.com/y5yfjx8k, доступ от 26.01.2021].

53.	 Rauwel, A. (2020) “Les pratiques rituelles par temps de pandémie”, Ecole des hautes 
études en sciences sociales, 9.04 [https://www.ehess.fr/fr/carnet/pratiques-rituelles-
pand%C3%A9mie-confinement, accessed on 26.01.2020]. 



А л е к с а н д р  А г а д ж а н я н

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 1

харизматической децентрализации развита гораздо слабее. Типич-
ным было напоминание одного из  священников  — как бы в  поле-
мике с призывами к внутренней духовной работе — о том, что «хотя 
христианство не сводится к обряду, к “хождению в Церковь”, но оно 
и не является умозрительной доктриной»54. 

Вряд ли кто-либо в Церкви мог оспорить такое утверждение. Не-
которые священники обращались к важнейшей канонической мета-
форе Церкви как Тела Христова. «Церковь — для многих это, пре-
жде всего, стены храмов, внешние предписания, обряды, иерархия. 
Но сегодня Церковь открывается нам как мистическое Тело Христа». 
«Быть Телом» значит, конечно, быть вместе: так утверждают тексты; 
«но всегда есть некий зазор… между тем, что проникает в наше серд-
це, в наше сознание, и тем, что вложено в эти тексты»; общий ответ 
невозможен, и главное — найти правильный ответ для себя55. 

Рассуждения о  смысле церковной социальности в  этих катего-
риях парадоксальным образом возвращают нас к уже упомянутой 
выше проблеме: физические и  мистические смыслы «телесности» 
со-положены; однако вынужденное уединение карантина подчер-
кивает их противоположность. Мистическое измерение соборности, 
в  котором каждый находит свою собственную модель «для себя», 
«по сердцу», выносит идею общения за пределы физической соци-
альности, добавляет к идее внутренней духовности еще один акцент, 
который мы упомянули выше, — акцент на индивидуализации веры. 

В какой мере эти идеи были вынужденным ответом на то, что 
в  одном эссе было названо «опытом харизматической беспомощ-
ности», с  которой столкнулась церковь?56 Редукция полноты ли-
тургических и повседневных практик вызывала сильное брожение, 
и призывы к внутренней индивидуальной духовной сосредоточен-
ности могли быть приняты только как временная мера. Но  даже 
и  в  этом случае мы можем предположить, что имплицитно эти 
призывы, возникшие как реакция на  карантин, выявили некую 
тенденцию внутри христианского сознания, которая напоминает 
движение в сторону Église des périphéries. Это движение вписыва-
ется во вторую упомянутую нами выше позднемодерную эпистему, 

54.	 Кордочкин А. Место Церкви — в сфере досуга? // Правмир. 15.04.2020 [https://ti-
nyurl.com/y64gc2xs, доступ от 26.01.2021].

55.	 Протоиерей Димитрий Сизоненко: «Не  изолируйте свое сердце» // Правмир. 
6.04.2020 [https://tinyurl.com/yyvhmldr, доступ от  26.01.2021]; Священник Алек-
сий Втулов: Сердцу больно, но в этой боли мы со Христом.

56.	 Солдатов А. Тест для патриарха // Новая газета. 4.04.2020 [https://tinyurl.com/
y5o38w5n, доступ от 26.01.2021].



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

3 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

эпистему «Я-эксклюзивности», для которой социальная дистан-
ция — не только физическая и независимо от эпидемий — стано-
вится нормой. Эта норма проецируется на христианское сознание 
и делает неизбежным модификации практик в направлении боль-
шей «виртуальности». Очевидно и обратное движение: отчасти вы-
нужденное, отчасти ожидаемое и естественное изобретение новых 
практик с использованием интернета в период карантина стало ка-
тализатором этой глубинной тенденции в религиозности57. 

Вавилон, Левиафан и подвижные контуры христианской 
идентичности 

Обобщая все сказанное, попробуем оценить, что системный кри-
зис, связанный с пандемией, выявил в смысле нашего понимания 
места религии в  современном российском обществе. Нашим ис-
ходным материалом могут быть свидетельства о  самоидентифи-
кации: посмотрим на те риторические фреймы, в которых место 
и значение религии оценивается «изнутри» самого религиозного 
сообщества. Очевидно, что эта особая идентичность (или спектр 
идентичностей), как бы она ни была поколеблена пансоциальным 
эффектом эпидемии, не могла исчезнуть. 

Скептическое отношение к  ограничениям церковной жизни, 
как правило, сводилось к неприятию того, что ощущалось как ис-
ключение религии из культурного и общественного «центра», вы-
теснение ее в разряд явлений вне «первичной сферы жизнеобеспе-
чения»; как если бы «производство духовных благ», если говорить 
в категориях теории религиозной экономики, было бы исключено 
из разряда производства «благ первой необходимости»58. Оспари-

57.	 В этой статье я не рассматриваю отдельно тему новых практик, связанных с элек-
тронными медиа; эта важнейшая тема требует специального внимания и подроб-
ного анализа. О  медиатизации религии в  целом см. Campbell, H.A. (Ed.). (2013) 
Digital Religion. Understanding Religious Practice in New Media Worlds. London, 
New York: Routledge, 2013. О медиатизации в православии см. Luchenko, K. (2015) 

“Orthodox Online Media on Runet: History of Development and Current State of Af-
fairs”, Digital Icons: Studies in Russian, Eurasian and Central European New Media 
14: 123–132; Островская Е.А. Медиатизация православия — это возможно? // Мо-
ниторинг общественного мнения. 2019. № 5 (153). C. 300–319. См. также специ-
ально посвященную этим вопросам статью К. Лученко в этом выпуске.

58.	 Я имею в виду подход в духе «религиозной экономики», как он представлен в ра-
ботах Родни Старка и Лоуренса Ианнаконе: Stark, R., Bainbridge, W.S. (1987) A The‑
ory of Religion. New York: Peter Lang; Iannaccone, L.R. (1997) “Rational Choice: 
Framework for the Social Scientific Study of Religion”, in L. Young (ed.) Rational 
Choice Theory and Religion, pp. 25–45. New York: Routledge. 



А л е к с а н д р  А г а д ж а н я н

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 3

вая такое мнение, официальный представитель патриархата пола-
гал, что служение священников так же важно, как и работа врачей, 
сотрудников правоохранительных органов и социальных работни-
ков59. Приравнивание храмов к салонам красоты, театрам и даже 
школам при решении о карантине казалось недопустимым; «Цер-
ковь не  Диснейленд», как заявил один из  священников, добавив, 
что сведение религии к  области досуга и  развлечений  — оскор-
бительно60. Наиболее последовательно это неприятие выразилось 
в упомянутой выше петиции «Откройте храмы на Пасху!», которая 
также рассматривала как «оскорбительное» то положение, при ко-
тором «демонстрируется, что мы живем в обществе потребления, 
где посещение храма приравнивается к  посещению концертной 
площадки или музея»61. Разочарованная констатация ограничен-
ного влияния религии в глубоко секуляризованном обществе соче-
тается с критикой «общества потребления», в котором просвечива-
ет критика господствующих позднемодерных эпистем.

Вторым фреймом подобного своего рода «идентитарного со-
противления», проявившегося с  разной степенью радикально-
сти, было дистанцирование не только от «общества потребления», 
но и от государства — не столько (и независимо) от его политико-
идеологического характера, сколько, скорее, от  его метаидеоло-
гической «не-религиозности». В  упомянутой «Петиции», направ-
ленной на имя президента, авторы резко критикуют «бездуховный 
произвол» и «циничное неуважение к православной вере» со сто-
роны местных властей, на которые были возложены решения о за-
крытии храмов; петиция напоминает, что эти враждебные действия 
рискуют склонить к оппозиции обычно лояльных к государству ве-
рующих62. Открытое неприятие наиболее жестких форм админи-
стративного вмешательства со  стороны светских властей нередко 
звучало в  провинциях: саратовский иерарх возмутился «отноше-
нием властей к  своему народу»; столь же резкой была реакция 
краснодарского митрополита; в  Кирове социальные сети резко 
отвергли политику губернатора, а  местные православные каза-

59.	 Легойда В.Р. Пасху праздновали и во время чумы.

60.	Кордочкин А. Место Церкви — в сфере досуга? 

61.	 Петиция «Откройте храмы на Пасху». Эта риторика сравнима со словами из сход-
ной петиции католических активистов, согласно которым «что-то  ужасно непра-
вильное происходит с культурой, которая оставляет открытыми абортарии и алко-
гольные магазины, но закрывает места для поклонения Богу»: “We are Easter People. 
An open letter to bishops” [https://weareaneasterpeople.com, accessed on 26.01.2020].

62.	 Петиция «Откройте храмы на Пасху».



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

3 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ки отказались участвовать в изоляции храмов; в Республике Коми 
активисты собирались судиться с  государственным органом (Рос-
потребнадзором) из-за закрытия храмов; в Волгограде и в Респуб-
лике Марий Эл местные епископы отказались от закрытия храмов, 
несмотря на просьбы властей и рекомендации врачей63. Впрочем, 
отчасти скрытое сопротивление жесткой политике угадывалось, 
как мы видели выше, и в компромиссных решениях патриархата. 

Тактическое несогласие с властями, несомненно, подпитывалось 
и  более фундаментальной идиосинкразией в  отношении государ-
ства, потенциально враждебного «Левиафана» — точно так же, как 
и  в  отношении «Вавилона», «культуры потребления», с  которой 
государство легко ассоциировалось. Это неприятие в российском 
христианском сознании (по  крайней мере, у  части православных), 
по-видимому, глубже, чем национал-консервативные симпатии 
к правящему курсу путинского правления. В более откровенной фор-
ме это неприятие выражается в апокалиптических опасениях тоталь-
ного контроля. Нередкий мотив среди рядовых верующих: «прави-
тельство готовит на земле электронное государство»; но и патриарх 
делает прямые аллюзии на  «Апокалипсис», говоря о «цифровиза-
ции»64. По-видимому, здесь можно увидеть отголоски постпамяти 
о советском антирелигиозном насилии: таково сравнение с «откры-
то безбожной властью» и в цитированной выше «Петиции», и в ком-
ментариях в группе ВКонтакте65. В этом безмолвном или открытом 
сопротивлении претензиям современного государства на то, что Ми-
шель Фуко назвал surveiller et punir, надзирать и  наказывать66, ве-
рующие совпали с  довольно широким «фоновым» неприятием ка-
рантина, очевидным и в России, и в других странах. Такое неприятие 

63.	 Саратовский митрополит возмутился намерением властей не  пускать верующих 
в  храмы на  Пасху // Ахилла. 19.04.2020 [https://tinyurl.com/y5d3oug9, доступ 
от  26.01.2021].; Епархия возмутилась тем, что на  Кубани не  разрешили ходить 
в храмы во время карантина // Юга. 2.04.2020 [https://www.yuga.ru/news/449671/, 
доступ от 26.01.2021].; о Кировской области, Республике Коми, Волгоградской об-
ласти и Республике Марий Эл см. репортаж: «При острой необходимости». Как 
в  регионах разрешали и  запрещали верующим приходить в  храмы на  Пасху 
во время пандемии коронавируса // 7х7. Горизонтальная Россия. 16.04.2020 [htt-
ps://tinyurl.com/yxbxvrla, доступ от 26.01.2021].

64.	 См. Сообщество в «ВКонтакте» Батюшка-онлайн; Кирилл, патриарх. Рождествен-
ское интервью Святейшего Патриарха Кирилла телеканалу «Россия» // РПЦ. Офи-
циальный сайт Московского патриархата. 7.01.2021 [https://tinyurl.com/y4oj6k9z, 
доступ от 26.01.2021]. 

65.	 Сообщения пользователя «Д.» в  теме «Вопросы про коронавирус и  не  толь-
ко» // Азбука веры. 17.03.2020 [https://tinyurl.com/y6y7jqds, доступ от 26.01.2021].

66.	 Foucault, M. (1975) Surveiller et punir: Naissance de la prison. Paris: Gallimard.



А л е к с а н д р  А г а д ж а н я н

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 5

могло вызываться экономическими трудностями, либертариански-
ми инстинктами или какими-либо другими причинами, а  обосно-
вываться  — либо в  утилитаристских категориях, либо с  помощью 
смутных или явных конспирологических подозрений67. При этом 
знаменательно, что, несмотря на ассоциации с советским прошлым 
и подозрения о репрессивных намерениях светской власти, антика-
рантинное сопротивление редко проявлялось в терминах ограниче-
ний «религиозных свобод» («свободы совести»); по-видимому, срав-
нительная слабость этих аргументов связана с общей неразвитостью 
дискурса религиозных свобод в  российском обществе и, примени-
тельно к православию, фактом привилегированного публичного ста-
туса Русской церкви68. 

Разумеется, несмотря на перечисленные примеры дистанциро-
вания от «общества потребления» и светского властного контроля, 
большинство православных священников и мирян приняли пра-
вила игры. Такое принятие во многих случаях диктовалось праг-
матической лояльностью, в  других  — более глубинным призна-
нием приоритета ценности автономной индивидуальной жизни.

* * *

Как мы видели, пандемия сделала более явными некоторые тен-
денции религиозной жизни: движение в  сторону большей ин-
териоризации практик и  веры; большей внеобрядовой, внеса-
краментальной «духовности»; большего разъединения believing 
и belonging, «веры и принадлежности»69, усиленного небывалым 

67.	 Реальные угрозы и  призраки тотального контроля и  соответствующие подозре-
ния по  отношению к  модерному государству  — отдельная большая тема. Совер-
шенно очевидно, что претензии «Большого Брата» (если использовать метафору 
Дж. Оруэлла) прямо противоречат не только христианскому этосу, но и тому, что 
я назвал позднемодерной эпистемой Я-субъектности. 

68.	Как исключение, см. комментарий правового управления патриархии РПЦ 
от 26.03.2020 на постановление правительства Санкт-Петербурга о закрытии хра-
мов: Правовое управление Московской Патриархии прокомментировало поста-
новление Правительства Санкт-Петербурга, согласно которому запрещается по-
сещение храмов // РПЦ. Официальный сайт Московского патриархата. 26.03.2020 
[https://tinyurl.com/yxufavgu, доступ от 26.01.2021]. Мотив защиты свободы сове-
сти звучал гораздо сильнее в западных странах: например, во Франции по требо-
ванию религиозных организаций Госсовет (Conseil d’Etat) потребовал от  прави-
тельства открыть все «места культа» вопреки введенным ранее карантинным 
запретам (“Le Conseil d’Etat ordonne de lever l’interdiction de réunion dans les lieux 
de culte”, Le Monde, 18.05.2020).

69.	 Davie, G. (1990) “Believing without Belonging: Is This the Future of Religion in Brit-
ain?”, Social Compass 37(4): 455–469.



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

3 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

смещением жизни в пространство виртуальных медиа. Развитие 
этих тенденций только подтверждается теми примерами принци-
пиального сопротивления, которые очертили внутри российского 
общества сравнительно узкое пространство намеренно инаковой, 
«идентитарной» религиозности. 

Процессы размывания и пересобирания этой идентичности — 
одновременны. Возможно, более глубокие ответы на этот кризис 
идентичности — или, в христианских терминах, на «искушения» 
пандемии — еще оформятся в будущем. Эти ответы, по-видимому, 
сложнее, чем позиция, предполагающая прагматическую, поли-
тическую лояльность Церкви как института. Эти ответы должны 
быть даны, как утверждает руководство Церкви, «с позиций еван-
гельской правды, которая может существенно отличаться от про-
поведуемой сегодня некоторыми общественно-политическими 
силами идеи “новой нормальности”, предполагающей, в том чис-
ле, радикальную перестройку социальных связей, нарастающую 
индивидуализацию, углубление разделений между людьми»70. 
Здесь проходят линии ожидаемых напряжений, порождаемых 
сложным диалогом с  современными культурными эпистемами, 
которые отражают эту самую «новую нормальность» и  которые 
я выше обозначил как сциентистский биодетерминизм и эксклю-
зивно-экспрессивную субъектность. Это именно сложный диалог, 
не предполагающий однозначного отвержения или принятия. 

Впрочем, следует помнить, что и  сами указанные эпистемы, 
несмотря на  свое доминирование, отнюдь не  являются, как по-
казали месяцы пандемии, монолитными или обладающими бес-
спорными объяснительными средствами. 

Библиография / References

Инструкция настоятелям приходов и подворий, игуменам и игумениям монастырей 
Русской православной церкви в  связи с  угрозой распространения коронави-
русной инфекции // РПЦ. Официальный сайт Московского патриархата. 
17.03.2020 [https://tinyurl.com/y4kec4xe, доступ от 26.01.2021].

Катехизис Католической церкви (русский перевод) [http://ccconline.ru/, доступ 
от 26.01.2021].

Проповедь Святейшего Патриарха Кирилла в праздник Благовещения Пресвятой Бо-
городицы после Литургии в Храме Христа Спасителя г. Москвы // РПЦ. Офи-
циальный сайт Московского патриархата. 7.04.2020 [https://tinyurl.com/y2an-
hvju, доступ от 26.01.2021].

70.	 Кирилл, Патриарх. Доклад Святейшего Патриарха Кирилла на Епархиальном со-
брании г. Москвы. 



А л е к с а н д р  А г а д ж а н я н

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 7

Кирилл, Патриарх. Доклад Святейшего Патриарха Кирилла на Епархиальном собра-
нии г. Москвы // РПЦ. Официальный сайт Московского патриархата. 
24.12.2020 [https://tinyurl.com/yxoavkpm, доступ от 26.01.2021].

Кирилл, патриарх. Рождественское интервью Святейшего Патриарха Кирилла теле-
каналу «Россия» // РПЦ. Официальный сайт Московского патриархата. 
7.01.2021 [https://tinyurl.com/y4oj6k9z, доступ от 26.01.2021].

Православная вера и традиции благочестия у русских в XVIII–XX веках: этнографи-
ческие исследования и материалы / под ред. О.В. Кириченко, Х.В. Поплавской. 
Москва: Наука, 2002.

Кормина Ж.В. Паломники: Этнографические очерки православного номадизма. М.: 
Изд. дом Высшей школы экономики, 2019

Костюк К.Н. История социально-этической мысли в  Русской православной церкви. 
СПб: Алетейя, 2013.

Лидов А. Иеротопия. Создание сакральных пространств в Византии и Древней Руси. 
Москва, «Индрик», 2006. 

Лученко К. Мученическая корона. // Такие дела. 01.04.20 [https://tinyurl.com/yyn-
789wk, доступ от 26.01.2021].

Островская Е.А. Медиатизация православия  — это возможно? // Мониторинг обще-
ственного мнения. 2019. № 5 (153). C. 300–319.

Системные проблемы православия: анализ, осмысление, поиск решений / под ред. 
С. Чапнина. Москва: Проект «Соборность», 2020.

Agadjanian, А. (2003) “Breakthrough to Modernity, Apologia of Traditionalism: The Rus-
sian Orthodox Views of Society and Culture in Comparative Perspective”, Religion, 
State and Society 31(4): 327–246.

Agamben, G. (2020) “L’invenzione di un’epidemia”, Quodlibet, 26.02.2020 [https://tiny-
url.com/rdnat4k, accessed on 26.01.2020].

Agamben, G. (2020) “Una demanda”, Quodlibet, 13.04.2020 [https://tinyurl.com/y82sxt6k, 
accessed on 26.01.2020].

Baumann, Z. (2000) Liquid Modernity. Cambridge: Polity Press

Campbell, H.A. (ed.) (2013) Digital Religion. Understanding Religious Practice in New 
Media Worlds. London, New York: Routledge.

Chapnin, S. (ed.) (2020) Sistemnye problemy pravoslaviia: analiz, osmyslenie, poisk resh‑
enii [Systemic problems of Orthodoxy: analysis, comprehension, search for solu-
tions]. Moskva: Proekt “Sobornost’’.

Davie, G. (1990) “Believing without Belonging: Is This the Future of Religion in Britain?”, 
Social Compass 37(4): 455–469.

Foucault, M. (1975) Surveiller et punir: Naissance de la prison. Paris: Gallimard

Iannaccone, L.R. (1997) Rational Choice: Framework for the Social Scientific Study of Re-
ligion, in L. Young (ed.) Rational Choice Theory and Religion, pp. 25–45. New 
York: Routledge.

Instruktsiia nastoiateliam prikhodov i podvorii, igumenam i igumeniiam monastyrei 
Russkoi pravoslavnoi tserkvi v sviazi s ugrozoi rasprostraneniia koronavirusnoi 
infektsii [Instruction to abbots of parishes and suburbs, hegumens and hegu-
mens of monasteries of the Russian Orthodox Church in connection with the 
threat of the spread of coronavirus infection], RPTs. Ofitsial’nyi sait Moskovs‑
kogo patriarkhata, 17.03.2020 [https://tinyurl.com/y4kec4xe, accessed on 
26.01.2021].



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

3 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Katekhizis Katolicheskoi tserkvi (russkii perevod) [Catechism of the Catholic Church (Rus-
sian translation)]. [http://ccconline.ru/, accessed on 26.01.2021].

Kirichenko, O.V., Poplavskaia, Kh.V. (2002) Pravoslavnaia vera i traditsii blagochestiia 
u russkikh v XVIII–XX vekakh: etnograficheskie issledovaniia i materialy [The 
Orthodox Faith and Traditions of Piety among Russians in the 18th–20th Centu-
ries: Ethnographic Studies and Materials]. Moskva: Nauka.

Kirill, Patriarkh (2020) “Doklad Sviateishego Patriarkha Kirilla na Eparkhial’nom sobranii 
g. Moskvy” [Report of His Holiness Patriarch Kirill at the Diocesan Assembly of 
Moscow], RPTs. Ofitsial’nyi sait Moskovskogo patriarkhata, December 24 [htt-
ps://tinyurl.com/yxoavkpm, accessed on 26.01.2021].

Kirill, Patriarkh (2020) “Propoved’ Sviateishego Patriarkha Kirilla v prazdnik Blagovesh-
cheniia Presviatoi Bogoroditsy posle Liturgii v Khrame Khrista Spasitelia g. Moskvy” 
[Sermon of His Holiness Patriarch Kirill on the Feast of the Annunciation of the 
Blessed Virgin Mary after the Liturgy in the Cathedral of Christ the Savior in Mos-
cow], RPTs. Ofitsial’nyi sait Moskovskogo patriarkhata, April 7 [https://tinyurl.
com/y2anhvju, accessed on 26.01.2021].

Kirill, Patriarkh (2021) “Rozhdestvenskoe interv’iu Sviateishego Patriarkha Kirilla tele-
kanalu “Rossiia’” [Report of His Holiness Patriarch Kirill at the Diocesan Assem-
bly of Moscow], RPTs. Ofitsial’nyi sait Moskovskogo patriarkhata, January 7 [htt-
ps://tinyurl.com/y4oj6k9z, accessed on 26.01.2021].

Kormina, Zh.V. (2019) Palomniki: Etnograficheskie ocherki pravoslavnogo nomadizma 
[Pilgrims: Ethnographic Sketches of the Orthodox Nomadism]. M.: Izd. dom Vy-
sshei shkoly ekonomiki.

Kostiuk, K.N. (2013) Istoriia sotsial’no-eticheskoi mysli v Russkoi pravoslavnoi tserkvi 
[History of socio-ethical thought in the Russian Orthodox Church]. SPb: Aleteiia.

Lidov, A. (2006) Ierotopiia. Sozdanie sakral’nykh prostranstv v Vizantii i Drevnei Rusi [Hi-
erotopia. The Creation of Sacred Spaces in Byzantium and Ancient Russia]. Mosk-
va, “Indrik”. 

Luchenko, K. (2015) “Orthodox Online Media on Runet: History of Development and Cur-
rent State of Affairs”, Digital Icons: Studies in Russian, Eurasian and Central Eu‑
ropean New Media 14: 123–132.

Luchenko, K. (2020) “Muchenicheskaia korona” [Martyr’s korona], Takie dela, April 1 [htt-
ps://takiedela.ru/2020/04/muchenicheskaya-korona]. 

Luhrmann, S. (ed.) (2017) Praying with the Senses: Contemporary Orthodox Christian 
Spirituality in Practice. Bloomington: Indiana University Press

Maslow, A. (1943) “A Theory of Human Motivation”, Psychological Review 50(4): 370–396

Ostrovskaia, E.A. (2019) “Mediatizatsiia pravoslaviia — eto vozmozhno?” [Mediatization of Or-
thodoxy — is it possible?], Monitoring obshchestvennogo mneniia 5(153): 300–319.

Papanikolaou, A. (2012) The Mystical as Political: Democracy and Non-Radical Ortho‑
doxy. University of Notre Dame Press

Rauwel, A. (2020) “Les pratiques rituelles par temps de pandémie”, Ecole des hautes études 
en sciences sociales, 9.04 [https://www.ehess.fr/fr/carnet/pratiques-rituelles-
pand%C3%A9mie-confinement, accessed on 26.01.2020].

Stark, R., Bainbridge, W.S. (1987) A Theory of Religion, New York: Peter Lang.

Taylor, Ch. (1989) Sources of the Self. The Making of the Modern Identity. Harvard Uni-
versity Press. 

Taylor, Ch. (2007) A Secular Age. Cambridge and London: Harvard University Press. 

Williams R., Robertson, D. (eds) (2015) Scientism: The New Orthodoxy. London: Blooms-
bury Academic.



Ксения Лученко

Цифровизация богослужебных практик 
в период пандемии коронавируса в контексте 
медиатизации православия

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-1-39-57

Xenia Luchenko

The Digitalization of Worship Practices during the Coro-
navirus Pandemic in the Context of the Mediatization of 
Orthodoxy

Xenia Luchenko — Institute for Social Sciences, Russian Academy 
of National Economy and Public Administration (Moscow, Russia). 
luchenko-kv@ranepa.ru

The article describes how the closure of churches during the Easter 
period due to the COVID-19 pandemic and the quarantine measures 
led to the shift of everyday liturgical and communication practices 
to online forms. The experience of distance church life” in April-June 
2020 has shown that both the mediatization of Orthodoxy and the de‑
velopment of Orthodox segment of the internet reached a fundamen‑
tally new stage. The author examines this stage using the concept of 
participatory culture introduced by Henry Jenkins and the cultural 
studies approaches based on the categories of interactivity and im‑
mersion. The shared experience of online worship over a span of sev‑
eral months and the degree of participants’ co-presence and emotion‑
al involvement point to a new level of mediatization that entailed the 
production and consumption of textual, audio and video content in 
the course of vertical and horizontal communication. This experience 
also showed the active development of participatory practices, includ‑
ing the strengthening of interactivity of worship, the unprecedented 
intensity of immersion, and the prospects of substantial changes in 
the liturgical life driven by digitalization. 

Keywords: liturgy, online worship, immersion, interactivity, coro-
navirus pandemic, mediatization of Russian Orthodoxy, participatory 
culture. 

Лученко К. Цифровизация богослужебных практик в период пандемии коронавируса в контексте медиатизации пра-
вославия // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2021. № 39(1). С. 39–57.

Luchenko, Xenia (2021) “The Digitalization of Worship Practices during the Coronavirus Pandemic in the Context of the Me-
diatization of Orthodoxy”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(1): 39–57.

� 3 9



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

4 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ПАНДЕМИЯ коронавируса и связанные с ней карантинные 
ограничения не были сами по себе причиной изменений 
в  разных общественных и  культурных областях, но  ка-

тализировали существующие процессы и  кризисные тенденции. 
Религиозная жизнь не  стала исключением. Непредвиденные об-
стоятельства  — невозможность верующим посещать богослуже-
ния и  привычно жить по  церковному календарю, вынужденное 
изменение обряда в связи с санитарными мерами, превращение 
храмов и монастырей в очаги заражения, смерти среди духовен-
ства, в  том числе высокопоставленного, конфликты с  местной 
властью по вопросам ограничений, падение доходов из-за отсут-
ствия прихожан — все это обострило ранее существовавшие про-
тиворечия и  выявило тенденции, которые постепенно изменят 
разные сферы церковной жизни и церковно-общественных отно-
шений. Пожалуй, наиболее радикальный опыт, который получи-
ли миллионы верующих — закрытие храмов для мирян и мигра-
ция повседневных богослужебных и  коммуникативных практик 
в онлайн-среду. 

В  этом тексте я  ставлю своей целью не  описать устоявшуюся 
репрезентативную усредненную картину (ее пока и  не  существу-
ет), а наоборот, выявить ситуации, примеры, практический опыт 
и  точки зрения, которые демонстрируют возможный потенци-
ал и  направление трансформаций. Опорой для этого текста ста-
ли теоретические и практические работы и концепции, принятые 
в большей степени в культурологических и медиаисследованиях 
(иммерсивность, соучастие и т. п.), а также в богословских, социо-
логических и  антропологических исследованиях (литургические 
практики, медиатизация религии). 

Интернет и медиатизация православия

Исследователи медиатизации религии в  основном мыслили 
в  категориях присутствия религиозных организаций, сообществ 
и их отдельных представителей в медиапространстве, обмена ин-
формацией и  коммуницирования. Один из  главных теоретиков 
медиатизации религии, датский социолог Стиг Хьярвард счита-
ет, что медиатизация приводит к «банализации» и «меркантили-
зации» религии, что медийные институции забирают у религии 
ее функции (становятся моральными и  духовными проводника-
ми, дают чувство общинности и  т. п.), уравнивают ее с  разнооб-



К с е н и я  Л у ч е н к о

разными формами развлечений1. Немецкий автор Оливер Крю-
гер в  своем критическом обзоре разных подходов к  описанию 
медиатизации религии приходит к  выводу, что «Большинство 
исследований просто определяют медиатизацию как процесс ис-
пользования новых медиа»2. Крюгер показывает, что единой кон-
цепции медиатизации религии у  исследователей не  сложилось, 
все существующие трактовки так или иначе уязвимы для крити-
ки и  предоставляют широкое пространство для интерпретаций 
и развития. 

О  применении концепций медиатизации к  русскому право-
славию и  его цифровизации, например, писала социолог Елена 
Островская3. Островская считает, что «в течение двадцати лет об-
наруживается неуклонная тенденция выхода российского право-
славия на  публичные социальные арены, опосредуемая его ме-
диатизацией и цифровой реконфигурацией базовых институтов» 
и  что у  этой тенденции было два направления: «смысловое, ор-
ганизационное, идеологическое формирование медиа- и  цифро-
вого измерений российского православия» и «реструктуризация 
силами православных медиакоммуникаций широкой медиасре-
ды и  цифрового пространства». То  есть речь идет, прежде все-
го, об использовании новых медиа как инструментов внутренней 
и внешней коммуникации. 

С  1996 года, с  появления первых православных сайтов в  до-
менной зоне ru, на  протяжении более чем двадцати лет, интер-
нет выполнял почти те же функции, что и традиционные медиака-
налы — функции информирования и  коммуникации. И  несмотря 
на наличие оригинальных свойств, отличающих интернет от «ста-
рых СМИ»  — гипертекстуальности, мультимедийности и  интер-
активности4, и  несмотря на  то, что авторы церковных сайтов, как 
неформальных, так и  официальных, пользовались всеми преиму-
ществами, которые давали эти свойства по  сравнению с  традици-

1.	 Hjarvard, S. (2008) “The mediatization of religion: a theory of the media as agents of 
religious change”, Northern Lights: Film and Media Studies Yearbook 6(1): 9–26; 
Hjarvard, S. (2016) “Mediatization and the changing authority of religion”, Media, Cul‑
ture & Society 38(1): 8–17.

2.	 Krüger, O. (2018) “The ‘Logic’ of Mediatization Theory in Religion: A critical consider-
ation of a new paradigm”, Marbourg Journal of Religion 20(1).

3.	 Островская Е.А. Медиатизация православия — это возможно? // Мониторинг об-
щественного мнения: Экономические и социальные перемены. 2019. № 5. С. 300–
319.

4.	 Лукина М.М., Фомичева И.Д. СМИ в пространстве Интернета. М.: Факультет жур-
налистики МГУ им. М.В. Ломоносова, 2005.

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 4 1



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

4 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

онными вещательными медиа, это все еще была привычная модель 
потребления медийного контента: производители публиковали ин-
формацию, читатели/зрители ее получали. Этот этап подробно 
описан мной в  предыдущих работах5. Постепенно появлялись ин-
тернет-сообщества, которые можно было бы назвать экстерритори-
альными религиозными общинами, что говорит о  развитии в  на-
правлении большего взаимодействия, чем при простом обмене 
информацией. К  таковым можно отнести, например, сообщество 
первого крупного независимого форума диакона Андрея Кураева 
(http://kuraev.ru), православный сегмент «Живого журнала» (www.
livejournal.ru) в  2000-х годах, позднее  — многочисленные право-
славные тематические группы в соцсетях ВКонтакте и Фейсбуке. Од-
нако в полном смысле распределенными приходскими общинами 
их считать нельзя в силу ограниченности все теми же функциями 
информирования, вертикальной и горизонтальной коммуникации. 

Опыт дистанционной церковной жизни в России в режиме он-
лайн на протяжении апреля-июня 2020 года показал, что и в ме-
диатизации православия, и в развитии православного интернета 
наступил принципиально новый этап. Это уже не просто «процесс 
использования новых медиа», о котором пишет Крюгер, и тради-
ционное создание и  потребление контента, присутствие религи-
озных тем и представителей Церкви в медиа и т. д., но массовый 
перенос церковных практик, в  том числе богослужебных, в  ци-
фровое пространство, возникновение разнообразных гибридных 
форм, новый уровень вовлеченности6, погружения. 

Отчасти это была проективная ситуация, эксперимент, де-
монстрация возможностей, которые не будут пока востребованы 
в  регулярном ежедневном режиме после возвращения к  норма-
лизованной офлайновой церковной жизни, но  определяют тра-
екторию изменений и  направление дискуссий. Следует огово-
риться, что, разумеется, практики, о которых дальше пойдет речь, 
не возникли из-за коронавируса и карантина, но были этим кри-

5.	 Luchenko, K. (2015) “Orthodox online media on runet: history of development and cur-
rent state of affairs”, Digital Icons: Studies in Russian, Eurasian and Central Europe‑
an New Media 14: 123–132; Лученко К.В. Интернет и религиозные коммуникации 
в России // Медиаскоп. 2008. № 1. С. 3–10.

6.	 Здесь и далее слово «вовлеченность» используется в значении «сопричастность», 
«погруженность», как принято переводить английское слово immersion в работах, 
например, Генри Дженкинса (см. ниже). Чаще всего в  этом значении слово ис-
пользуется применительно к описанию проектов в формате трансмедийного сто-
рителлинга и  различных иммерсивных проектах. Не  следует путать со  значени-
ем «вовлеченности» как количественного измерения аудитории в сфере smm.



К с е н и я  Л у ч е н к о

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 4 3

зисом проявлены и  усилены. Например, Елена Островская два 
года назад опубликовала исследование про интернет-медиатиза-
цию исповеди, в котором изучала исповедь как тему коммуника-
ции в приходских группах в социальной сети7. Речь пока не шла 
об исповеди или других таинствах как онлайн-практике, но ситуа-
ция дистанцирования в 2020 году поставила этот вопрос. 

Американский культуролог и исследователь медиа Генри Джен-
кинс сформулировал и  развил концепцию культуры соучастия 
(партиципации) применительно к  цифровым практикам инфор-
мационного общества8. Культура соучастия предполагает высо-
кую степень саморегуляции и  неформальность отношений вну-
три онлайновых сообществ, но главное — высокую вовлеченность 
пользователей в  производство контента. И  хотя Дженкинс писал 
в большей степени про традиционный контент, вовлеченность и со-
участие — ключевые категории, которые описывают качественное 
изменение цифровых религиозных практик. Православные поль-
зователи интернета, включая духовенство, существуют в простран-
стве культуры партиципации, и  церковная составляющая не  мо-
жет быть отделена от их повседневности и привычек, что особенно 
ярко проявилось в период ограниченного доступа к реальным бо-
гослужениям. В  концепции Дженкинса вовлеченные в  производ-
ство культурных смыслов пользователи, объединяющиеся в  со-
общества, повышают свой статус и получают возможность влиять 
на институционализированную культуру. Если эту закономерность 
экстраполировать на религию, то можно предположить, что опыт 
пребывания в «пространстве соучастия» позволит мирянам и свя-
щенникам из поколения «цифровых аборигенов» влиять на транс-
формацию практик и  систему иерархических отношений внутри 
Церкви, по  крайней мере, в  ее медиатизированной, виртуальной 
проекции. Рассмотрим некоторые тенденции в этом направлении, 
которые проявились во время пандемии. 

Онлайн-богослужения в период самоизоляции

13 апреля 2020 года на сайте информационного агентства РБК 
были опубликованы результаты исследования компании Qrator 

7.	 Островская Е.А. Интернет-медиатизация исповеди в среде сетевых православных 
VK.com сообществ // Logos et Рraxis. 2018. T. 17. № 3. С. 45–58.

8.	 Jenkins, H. (2009) Confronting the Challenges of Participatory Culture: Media Educa‑
tion for the 21st Century. Cambridge: The MIT Press; Jenkins, H. (2006) Convergence 
Culture: Where Old and New Media Collide. New York: New York University Press.



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

4 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Labs, в котором говорится, что «в последнюю неделю марта объ-
ем потребления трафика на  религиозных сайтах вырос на  30–
500%»9. Представители компании объясняли этот рост повышен-
ным интересом к религиозной теме и тем, что «многие участвуют 
в церковных службах по видеосвязи». К этой новости могут быть 
претензии: компания не разглашает, какие именно религиозные 
сайты упоминаются в  исследовании; кроме того, во  время Вели-
кого поста и  больших праздников трафик православных сайтов 
увеличивается ежегодно. Однако даже при этих погрешностях 
можно признать факт, что онлайн-богослужения уже в  начале 
введения режима самоизоляции стали заметным явлением в рос-
сийском сегменте интернета. 

Период самоизоляции пришелся на те недели церковного ка-
лендаря, когда богослужения идут наиболее интенсивно и их по-
сещаемость увеличивается в  разы  — окончания Великого поста, 
Страстной недели, Пасхи и  Светлой недели. 11 апреля в  Москве 
вышло циркулярное письмо за  подписью первого викария Мо-
сковской епархии митрополита Воскресенского Дионисия (По-
рубая) о том, что богослужения будут совершаться в присутствии 
только клира, сотрудников храма и волонтеров10. Такие же распо-
ряжения церковных властей со  ссылкой на  решения региональ-
ных санитарных властей вышли в  других городах. А  на  следую-
щий день патриарх Кирилл призвал верующих «проводить время 
у телевизоров, когда там идут трансляции богослужений»11.

«Рабочая группа при патриархе Кирилле по координации дей-
ствий в  условиях распространения коронавирусной инфекции» 
сделала основным оперативным способом информирования СМИ, 
паствы и  заинтересованной общественности свой официальный 
канал в  мессенджере «Телеграм». 7 апреля рабочая группа со-
общила, что «в  условиях вынужденной самоизоляции Русская 
Православная Церковь предлагает своим прихожанам онлайн-
трансляции богослужений. Это позволяет наполнить домашнюю 
молитву радостью созерцания Божественной литургии и  других 

9.	 За время пандемии выросла популярность криптобирж и сайтов о религии // РБК. 
13.04.2020 [https://tinyurl.com/y24o6xez, доступ от 15.07.2020].

10.	 Циркулярное письмо митрополита Воскресенского Дионисия от  11 апреля 2020 
года // РПЦ. Официальный сайт Московского патриархата. 11.04.2020 [https://ti-
nyurl.com/y4pf9pyl, доступ от 20.07.2020].

11.	 Патриаршая проповедь в праздник Входа Господня в Иерусалим после Литургии 
в Храме Христа Спасителя // РПЦ. Официальный сайт Московского патриархата. 
12.04.2020 [https://tinyurl.com/y44rfzma, доступ от 15.07.2020].



К с е н и я  Л у ч е н к о

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 4 5

служб»; далее рабочая группа привела данные, что трансляцию 
утрени праздника Похвалы Пресвятой Богородицы в Елоховском 
соборе, которую служил патриарх Кирилл, в  социальной сети 
«Одноклассники» смотрело более 100 000 пользователей12. 

15 апреля Санкт-Петербургская епархия в  лице своего пресс-
секретаря Натальи Родомановой сообщила статистику онлайн-
богослужений изданию «Фонтанка». По ее словам, с 1 по 12 апре-
ля в  Петербургской епархии было около 800 тысяч просмотров 
трансляций богослужений. По  данным Родомановой, «на  пя-
той седмице Великого поста трансляцию богослужения с  уча-
стием митрополита посмотрели около 65 тысяч пользователей», 
а «в тех храмах, где сформировались дружные приходы или фор-
мат онлайн-трансляции используется давно, просмотров в  сред-
нем — до 26 тысяч»13. По данным «Фонтанки», 15 храмов епархии 
вели трансляции регулярно, большинство из  них использовали 
платформу социальной сети «ВКонтакте», некоторые транслиро-
вали через Фейсбук и Инстаграм. А, например, в Оренбурге такие 
же новости появились уже 2 апреля: первые трансляции богослу-
жений в  официальном аккаунте Оренбургской епархии в  соци-
альной сети «ВКонтакте» посмотрели 2,5 тысяч человек14. 

Совокупных данных по онлайн-трансляциям ночного пасхаль-
ного богослужения по  всей России нет, но  примерный порядок 
цифр можно представить из региональных новостей (официально 
закрыты для прихожан на Пасху были храмы в 42 из 85 россий-
ских регионов). В  Санкт-Петербурге онлайн-трансляции в  ночь 
на  19 апреля смотрели около 500 тысяч пользователей15. Ека-
теринбургская епархия тоже приводит статистику просмотров 
пасхальных богослужений в  ночь с  18 на  19 апреля: 107 тысяч 
пользователей наблюдали за  трансляцией из  Свято-Троицкого 
кафедрального собора в  youtube-аккаунте регионального право-
славного телеканала «Союз», трансляция из  Ново-Тихвинско-
го монастыря ВКонтакте собрала 5 тысяч зрителей, приходские 

12.	 Телеграм-канал «Коронавирус. Рабочая группа при патриархе», 7.04.2020 
[https://t.me/Patriarchrabochayagruppa/17, доступ от 10.07.2020].

13.	 Пасха онлайн. Как петербургские священники уходят от  коронавируса в  Интер-
нет// Фонтанка.ру. 15.04.2020 [https://tinyurl.com/yymvz89b, доступ от 10.07.2020].

14.	 Из  оренбургских храмов ведут прямые трансляции богослужений // ПроОрен. 
2.04.2020 [https://tinyurl.com/y6z47c5g, доступ 15.07.2020].

15.	 «Более полумиллиона человек смотрели трансляции пасхальных богослужений 
в храмах Петербурга» // Невские новости. 19.04.2020 [https://tinyurl.com/y3k3j6op, 
доступ 15.07.2020].



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

4 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

трансляции в группах в соцсетях также набрали по несколько ты-
сяч просмотров16. 

Примечательно, что онлайн-трансляции вели не  только епар-
хии и  отдельные приходы на  своих сайтах и  в  аккаунтах в  соци-
альных сетях. Холдинг «Газпром-медиа» организовал трансляции 
предпасхальных и  пасхальных богослужений из  храмов Москвы, 
Санкт-Петербурга и  Орла, которые обеспечивало производствен-
ное подразделение «Матч ТВ», специализирующееся на  трансля-
циях спортивных событий. Для этого был создан специальный 
раздел на сервисе «Премьер»17, где в основные праздничные дни 
и во время Страстной недели можно было смотреть по несколько 
служб в день из разных городов. Сами трансляции были бесплат-
ными, но теперь их записи доступны только подписчикам сервиса. 

Для телевидения, в  отличие от  интернета, формат трансля-
ций праздничных богослужений привычен, а  также существует 
полная статистика просмотров. Патриаршую службу из  пустого 
храма Христа Спасителя, как и  каждый год, транслировали три 
телеканала: «Первый», НТВ и  православный телеканал «Спас». 
По  данным Mediasсope, в  2020 году телевизионная аудитория 
трансляции ночной пасхальной службы 19 апреля составила 2,9 
миллионов зрителей, что на 81% больше, чем в 2019 году, когда 
пасхальную службу из  Москвы по  телевизору смотрели 1,6 мил-
лионов человек18. 

Как видно из  этого обзора, онлайн-трансляции оказались 
очень востребованным форматом на  разных интернет-площад-
ках, священноначалие само призывало верующих молиться перед 
экранами, а технологически трансляции становятся все разнооб-
разнее и  соответствуют стандартам трансляций любых крупных 
событий, например спортивных. 

Трансляции богослужений: от телеэфира к Инстаграму

Официальные профессиональные онлайн-трансляции из  кафе-
дральных соборов епархий и  крупных храмов ничем, кроме ка-

16.	 «Связь сердец ничем не разделить»: благодаря онлайн-трансляциям Пасхальные 
богослужения объединили миллионы верующих // Сайт Екатеринбургской епар-
хии. 19.04.2020 [https://tinyurl.com/yygwch3j, доступ 10.07.2020].

17.	 Прямые трансляции богослужений // сайт «Премьер» https://vera.premier.one/ до-
ступ 12.07.2020].

18.	 «Закрытие храмов увеличило телеаудиторию пасхальной службы на 81%»//РБК. 
22.04.2020 [ https://tinyurl.com/yxgywvd7, доступ 15.07.2020]



К с е н и я  Л у ч е н к о

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 4 7

нала распространения, не отличаются от телевизионных. Это все 
еще традиционное пассивное потребление контента без вовле-
ченности. Жанр комментируемой телетрансляции патриарших 
богослужений, который появился на  федеральных телевизион-
ных каналах в начале 1990-х годов и с тех пор претерпел незначи-
тельные изменения, предполагает предельное дистанцирование 
зрителя от служащих и присутствующих в храме: они участники, 
а зрители — наблюдатели, своеобразные «телеэкскурсанты». По-
лучается эффект «двойного посредника»: между происходящим 
в храме и зрителем оказывается не только сам медийный канал, 
экран, но и комментатор, который формирует восприятие проис-
ходящего на экране, диктует, что и как видеть. 

Иная ситуация возникает при просмотре живых трансляций 
в  соцсетях из  приходских храмов. Непрофессиональные операто-
ры с помощью мобильных телефонов с одного плана транслируют 
богослужение вместе со  всеми живыми шумами, своим дыхани-
ем, дрожанием штатива или рук. Это совсем другой уровень вовле-
ченности, погружения, сокращающий дистанцию между зрителем 
и  происходящим на  экране. Как отмечают исследователи медиа 
Анна Новикова и Илья Кирия, «определенная “некачественность” 
изображения и звука, неформальность речи и т. д. вместе с опера-
тивностью доставки информации не  мешают, а  способствуют со-
зданию эффекта присутствия, вовлечению в  реальность зрели-
ща»19. Причем таким образом транслируются не только основные 
богослужения — литургии, всенощные бдения и так далее, но и мо-
лебны, акафисты, вечерни и другие события церковной жизни.

Так, например, желающие посмотреть церемонию схожде-
ния благодатного огня из  храма Гроба Господня в  Иерусалиме 
в  2020 году могли выбирать между традиционной телевизион-
ной комментированной трансляцией и  прямым непрофессио-
нальным эфиром в  Фейсбуке, создающим эффект присутствия. 
Велись трансляции отпеваний священнослужителей, умерших 
от  коронавируса. 23 апреля в  Фейсбуке около ста пользовате-
лей следили за отпеванием настоятеля Елоховского собора в Мо-
скве протоиерея Александра Агейкина. 1 мая примерно столько 
же прихожан присутствовали на  онлайн-трансляции отпевания 
настоятеля храма Рождества Пресвятой Богородицы в  Крылат-

19.	 Новикова А.А., Кирия И.В. Эстетика иммерсивности: особенности творческой дея-
тельности журналиста в мультимедийных и трансмедийных проектах // Вестник 
Санкт-Петербургского университета. Язык и  литература. 2018. Т. 15. Вып. 2. 
С. 276–288.



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

4 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ском протоиерея Георгия Бреева, который также стал жертвой 
COVID-19. Эти трансляции одновременно шли и в youtube. 

При этом в социальных сетях видно, с какого аккаунта зашел зри-
тель, то есть у прихожан, знакомых между собой, может возникнуть 
ощущение, что они друг с другом «увиделись», — не смотрели каж-
дый по отдельности, а все вместе присутствовали в одно время в од-
ном месте. Об этом они писали в комментариях к записи трансляций. 
Кроме того, можно отреагировать на происходящее в окошке транс-
ляции — поставить «лайк» или сочувственный «эмоджи», оставить 
публичный комментарий, выражая благодарность, поддержку, со-
чувствие или отправить личное сообщение снимающему. Таким об-
разом происходит обмен эмоциями, усиливающий вовлеченность. 

Оказался востребованным у  церковных пользователей формат 
«сториз» — фрагментов эфира, выложенных в аккаунты храмов в со-
циальной сети «Инстаграм». В  таком формате обычно выклады-
вались проповеди и  чтение записок с  именами для поминовения 
на  литургии. В  тех же инстаграм-аккаунтах или ВКонтакте в  ком-
ментариях или в личных сообщениях принимались просьбы помя-
нуть за  богослужением имена  — это новый бесконтактный способ 
подачи записок: прихожане отправляли «записки» в комментариях, 
а потом слушали, как их читают в «сториз» и оплачивали пожертво-
вания через любую онлайн-платежную систему. В случае со «сториз» 
эффект присутствия и вовлеченность получаются асинхронными: че-
ловек может посмотреть, что сегодня происходило на литургии в его 
приходе, услышать, как читают его имя или послушать проповедь, 
но по времени это может происходить в течение 24 часов (столько 
времени «сториз» доступны в опубликовавшем их аккаунте). 

Таким образом, интерактивность, предполагающая широ-
кие возможности для активного взаимодействия пользователей 
с происходящим на экране и друг с другом, и вариативность стра-
тегий виртуального присутствия обладают потенциалом транс-
формации практик участия верующих в  богослужениях и  роли 
онлайн-событий в церковной жизни. 

Интерактивность и иммерсивность

Для описания и анализа перехода литургических практик онлайн 
и  все увеличивающейся степени вовлеченности мне представля-
ется уместным использовать подходы, принятые в культурологии 
и искусствоведении. Христианское богослужение в его обрядовой 
части восходит к  древнейшим религиозным ритуалам, которые 



К с е н и я  Л у ч е н к о

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 4 9

всегда обладали перформативными свойствами, были спектакля-
ми. Символический строй литургического действа, характер отно-
шений между совершающими богослужение и присутствующими 
на нем и сегодня имеют много общего с  театром. Поэтому умест-
но применить категории, которые исследователи используют для 
описания трансформаций театров, музеев и других культурных ин-
ституций в digital-среде, в обществе культуры соучастия — интер-
активность и  иммерсивность. Интерактивность  — это взаимодей-
ствие, диалог пользователя, реципиента с  чем-то, доступ к  чему 
ему предоставляет медианоситель, а  иммерсивность  — следую-
щая ступень, погружение: «В  иммерсивных проектах среда ста-
новится тем местом, где могут быть удовлетворены потребности 
пользователей и  которое генерирует эмоции благодаря уникаль-
ной комбинации условности и жизнеподобия»20. И литургические 
практики, и  театральные действа вышли из  древних мистерий, 
но  важное различие состоит в  том, что богослужения по  сравне-
нию с  постановками классических периодов развития театра все-
гда предполагали большую включенность «зрителей» в  процесс, 
некоторые формы со-бытия с «протагонистами», совершающими 
обряды и  таинства, эмоциональное и  даже активное присутствие 
внутри спектакля. То  есть в  богослужениях изначально заложе-
на большая иммерсивность, чем в  театральных спектаклях и раз-
личных шоу, которые одновременно с обретением вовлеченности 
в режиме онлайн, используют цифровые техники для создания им-
мерсивных пространств в реальных офлайновых залах. Важно, что 
у участников интерактивных и иммерсивных действ всегда есть са-
мостоятельный выбор степени взаимодействия и  погружения  — 
им предоставлена возможность вступать в  диалог и  погружаться, 
но  вне зависимости от  того, онлайн или офлайн происходит дей-
ство, выбор дистанции остается за пользователем: «Создание усло-
вий для возникновения интерактивности и/или иммерсивности 
не гарантирует неизбежного возникновения оных. Одной из глав-
ных черт современных мультимедийных зрелищ остается то, что 
реципиент вправе не принимать предлагаемых правил „игры“ и са-
мостоятельно определять степень интерактивности и  иммерсив-
ности согласно собственной индивидуальности или же сиюминут-
ным настроениям»21.

20.	Там же. С. 282.

21.	 Эвалльё В.Д. Интерактивность и  иммерсивность в  медиасреде. К  проблеме раз-
граничения понятий // Художественная культура. 2019. № 3. С. 269.



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

5 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Телевизионная трансляция литургии или любого другого бо-
гослужения  — это пассивное потребление контента, особенно, 
если она комментированная. Это «старая» форма взаимодействия 
со зрелищем, которое находится от смотрящего на максимальной 
дистанции. Прямая трансляция в интернете предполагает интер-
активность  — возможность оставить реакцию, следить за  проис-
ходящим без посредников. К  тому же она предоставляет новые 
возможности, например, возможность в течение одного богослу-
жения «перемещаться» между разными храмами, подключать-
ся к разным трансляциям или даже включать одновременно две 
на  разных экранах (десктоп и  смартфон), отправлять коммента-
рии кому-то из служащих (например, оператору трансляции, что-
бы поправил штатив) или тем, кто так же следит за трансляцией. 
При этом участник полностью невидим и  защищен от  возмож-
ной реакции в отношении себя со стороны присутствующих, что 
создает более комфортную ситуацию, нет необходимости соблю-
дать церковный этикет (например, надевать юбку и платок или — 
мужчинам — рубашку с длинным рукавом). 

Вот как описывала этот опыт прихожанка Православной цер-
кви в Америке, живущая в Чикаго, Анна Людковская в своем ак-
каунте в Фейсбуке: 

«Изоляция удивительно прогрессивные штуки делает с  церков-
ными службами. Захожу вчера вечером в  youtube (послушать ви-
зантийское пение из  одного московского храма), а  справа реко-
мендованные видео зажигаются как свечки, все live, трансляции 
из православных церквей Чикаго, Миннесоты, Вашингтона — и вез-
де читают 12 Евангелий»22. 

Среди комментариев православных пользователей, собранных 
мной в социальных сетях, были и такие: 

«Трансляции воспринимаются просто как телевизор или театр. Смо-
трю их со стороны. Это на самом деле бывает и в каком-то огром-
ном кафедральном соборе, где служба идет где-то далеко и непонят-
но»… «Смотрю трансляции, в разных храмах. Хотел написать, что 
грустно без икон — ну так дома с ними. Без ладана и святой воды — 
пожалуй, да. Но  это шанс почувствовать благодать в  том, где она 

22.	 Публикация Анны Людковской в Фейсбуке от 17.04.2020 [https://tinyurl.com/yxc-
4ml8y, доступ от 15.07.2020].



К с е н и я  Л у ч е н к о

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 5 1

есть и помимо ладана. И этому шансу я очень благодарен!»… «Есть 
ощущение, что сейчас получаешь больше, чем теряешь. Собран-
ность и стройность молитвы на службе, вслушивание в каждое сло-
во, очень личное переживание за тех, кто служит, видение того, что 
происходит в алтаре совсем близко, поразительное единение со все-
ми, кто молится вместе на большом расстоянии. Все это сродни при-
частию. Не  хватает только луча света из  высокого окна к  алтарю 
и красоты в лицах людей после причастия. Ну и обняться физиче-
ски тоже очень хочется»23. 

Разнообразие рефлексивных откликов, собранных в  режиме ре-
ального времени, когда опыт еще проживался или только начи-
нал осмысляться, с  одной стороны, подтверждает тезис о  том, 
что степень вовлеченности и  погружения больше зависит от  ин-
дивидуальных особенностей пользователя и  его внутреннего на-
строя, чем от технических возможностей и уровня их реализации, 
а с другой — говорит о том, что участие в этих онлайн-практиках 
обладает для верующих неожиданной новизной в  их  церковной 
жизни, становится ценным совместным переживанием. Как след-
ствие, этот опыт, который получили одновременно тысячи право-
славных, в перспективе может изменить их повседневное поведе-
ние, повлиять на отношение к богослужениям в целом, особенно 
в сочетании с тем, что санитарные меры, принятые в храмах, про-
демонстрировали саму возможность изменений и нововведений. 

Во  время действия изоляционных запретов возникли и  новые 
практики, которые позволяют говорить о  постепенном перехо-
де от  интерактивности к  некоторым элементам иммерсивности 
и даже возникновении гибридных форм богослужения. Следующая 
ступень интерактивности/иммерсивности после трансляций в  со-
циальных сетях — богослужения на платформе Zoom или любых 
других платформах для проведения конференций, которые позво-
ляют одновременное равное подключение к происходящему мно-
гих участников. В некоторых приходах, особенно это касалось пра-
вославных общин в Америке и Западной Европе, практиковалось 
совместное проведение богослужений, когда все служащие, вклю-
чая священника, находились каждый у себя дома. Диаконы и пев-
чие, обычные прихожане, алтарники и  священники  — каждый 

23.	 Публикация Inga Leonova в Фейсбуке от 16.04.2020 [https://tinyurl.com/y3qh42np, 
доступ от 15.07.2020]; Публикация Ксении Лученко в Фейсбуке от 15.04.2020 [htt-
ps://tinyurl.com/yxty5ftl, доступ от 15.07.2020]. Из архива автора.



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

5 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

участвовал в  богослужении, подключившись через Zoom. Чаще 
это были не  литургии, центрированные вокруг совершения таин-
ства, а службы, состоящие из совместных молитв, чтения и пения — 
часы, утрени, службы Страстной седмицы, молебны и  так далее. 
Например, к  богослужениям, которые совершал протоиерей Ми-
хаил Меерсон, настоятель храма Христа Спасителя в  Нью-Йорке, 
присоединялись его прихожане из других городов Америки, из Па-
рижа и Москвы, которые обычно посещают этот храм во время сво-
их приездов в США. Они видели друг друга, вместе пели, произно-
сили слова молитв и оценивали это как уникальную возможность 
и опыт. Одна из верующих так описала этот опыт в Фейсбуке: 

Постоянные совместные службы по Зуму, в которых я участвую, для 
меня являются не менее Церковью, чем привычный литургический 
цикл. В чем-то даже острее. Сильнее ощущается глобальность хри-
стианской общины, неподвластная расстоянию и пространству24. 

О  служении литургий с  помощью Zoom и  других подобных про-
грамм писали менее открыто, потому что тема дистанционного со-
вершения таинства очень чувствительная, не  одобряемая священ-
ноначалием. Тем не  менее, такой опыт тоже есть, и  здесь степень 
иммерсивности еще выше. Есть свидетельства, что в  Zoom для бо-
гослужения с освящением святых даров собирались неформальные 
экуменические общины, одна из участниц кратко описала свой опыт: 

Если я не иду в храм и не причащаюсь в храме, я лишаюсь общества 
прихожан своего храма и храмового причастия, храмового богослу-
жения. Не  лишаюсь общества верующих, причастия и  богослуже-
ния как таковых, потому что участвую в экуменических богослуже-
ниях по Зуму, включающих домашнее причастие, и молюсь вместе 
с друзьями или с участниками онлайн-богослужений25. 

На сайте «Ахилла» своим опытом служения с помощью Zoom ли-
тургии поделился протоиерей Андрей Дударев из  Подмосковья. 
Это была так называемая «литургия Слова», без евхаристии, ко-
торую могут служить миряне. В этом богослужении участвовали 
14 прихожан, которые заранее распределили роли. «У меня было 

24.	 Публикация Inga Leonova в Фейсбуке от 16.04.2020.

25.	 Комментарии к записи Ксении Лученко в Фейсбуке от 15.04.2020 [https://tinyurl.
com/y69dhh6x, доступ от 15.07.2020].



К с е н и я  Л у ч е н к о

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 5 3

полное ощущение соучастия в общении и служении со всеми. По-
началу казалось, что технологические новшества будут мешать, 
но этого не случилось. Все было в хорошем смысле обычно. Пере-
ход богослужения к онлайн-форме психологически воспринимал-
ся как переход от чтения текста с книги к чтению текста со смарт-
фона», — пишет Андрей Дударев26. 

Эксперименты с онлайн-литургией

В Православной Церкви Украины (ПЦУ) произошла большая дис-
куссия вокруг практики онлайн-литургий. Два клирика — священ-
ники Дмитрий Вайсбурд и Игорь Савва были «почислены за штат» 
после того, как публично рассказали о  том, что служили литур-
гию, освящая хлеб и вино, стоявшее у прихожан перед мониторами. 
«В прошлую субботу имел удивительный опыт сослужения полно-
ценной литургии с причащением с помощью программы для видео-
конференций Hangouts, которую организовал и  на  которой пред-
стоял о. Дмитрий Вайсбурд. Каждый из участников богослужения 
приготовил перед монитором хлеб, вино и воду. Служили литургию 
Иоанна Златоуста, по очереди читая и напевая части последования. 
Освящение Даров происходило так же, как и во время богослуже-
ния в храме. Все участники причастились, каждый в своем жилище. 
Это было удивительное и вдохновляющее богослужение»27, — напи-
сал священник Игорь Савва в своем аккаунте в Фейсбуке. 

Видно, что здесь прихожане были активно вовлечены в проис-
ходящее, они больше не  пассивные зрители трансляций, но  им-
мерсивно погруженные участники богослужения, проводимого 
онлайн. Протодиакон Андрей Кураев так прокомментировал этот 
опыт в своем блоге: 

Изолированный мирянин перед видеокамерой ставит кусок хле-
ба и чашку вина. В это же время священник в храме (или там, где 
он разложит свой антиминс) начинает проскомидию, в  своем уме 
и своей молитве держа не только предлежащий ему хлеб, но и тот, 
который «на  удалении». Мирянин просто слушает молитвы свя-
щенника. Может быть, иногда кадит (если у  него есть такая воз-

26.	 Дударев А. Опыт служения онлайн-литургии в  одной христианской общи-
не // Ахилла. 4.04.2020 [https://tinyurl.com/yy2dylff, доступ от 10.07.2020].

27.	 Публикация Игоря Саввы в Фейсбуке от 11.05.2020 [https://tinyurl.com/yxpvg3ol, 
доступ от 15.07.2020].



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

5 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

можность). А в итоге слышит от священника — «со страхом Божиим 
и  верою приступите». Убежден, что его переживания будут много 
глубже, чем на обычной службе28. 

Он пишет о  глубине переживаний (иммерсивность подразуме-
вает эмоциональность погружения с  использованием органов 
чувств) и возможности быть включенным в литургию, соучаство-
вать в ней, не только подготовив хлеб и вино, но и, например, со-
вершая каждения. 

Епископ Савва (Тутунов) в  своем телеграм-канале назвал 
эту практику «маргинальной», «неприемлемой и  невозможной 
в  Христовой Церкви»29. Наконец, официальный спикер Русской 
православной церкви, председатель Синодального отдела по свя-
зям Церкви с  обществом и  СМИ Владимир Легойда также в  те-
леграм-канале отметил «богословскую абсурдность этой затеи»30. 

Другой клирик ПЦУ протоиерей Георгий Коваленко в своем бло-
ге подробно описал опыт служения онлайн-литургии на Пасху31. Он 
освятил дары во  время литургии в четверг, индивидуально упако-
вал частицы, для чего «разработал целую технологию “благочести-
вой” упаковки с учетом легкой и  экологической утилизации», про-
вел с  прихожанами личные беседы в  мессенджерах, объясняя, что 
и как будет происходить, после чего объехал всех пожелавших при-
частиться на Пасху и раздал им эти тщательно упакованные дары. 
Во время ночной пасхальной литургии прихожане смотрели онлайн-
трансляцию богослужения и причастились заранее подготовленны-
ми дарами. Так сочетается цифровая онлайн-литургия и  реальное 
физическое участие в таинстве. Еще один клирик ПЦУ, протоиерей 
Андрей Дудченко32, высказался резко против практик онлайн-ли-
тургий с полноценной евхаристией. Он ставит под сомнение, что это 
«является событием, в котором есть участники, а не наблюдатели». 

28.	 Блог диакона Андрея Кураева [https://diak-kuraev.livejournal.com/2911437.html, до-
ступ от 10.07.2020].

29.	 Телеграм-канал епископа Саввы Тутунова [https://t.me/kartezianec/1152, доступ 
от 10.07.2020].

30.	 Телеграм-канал Владимира Легойды [https://t.me/vladimirlegoyda/3772, доступ 
от 10.07.2020]

31.	 Коваленко Г. Онлайн-трансляції богослужінь і онлайн-служіння Церкви //Вiдкри-
тий православний универсiтет. 19.05.2020 [https://tinyurl.com/y2sdfjxn, доступ 
23.07.2020]

32.	 Дудченко А. Що не так у онлайн-причасти? // Киевская Русь. 24.05.2020 [https://
tinyurl.com/y386x8ud, доступ 19.07.2020].



К с е н и я  Л у ч е н к о

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 5 5

Дудченко сравнивает литургию с танцем из-за роли в ней невербаль-
ных, тактильных контактов: «Литургию можно сравнить с  танцем. 
Как провести хоровод или станцевать парный танец через видео-
конференцию?». Он также считает, что «совместная трапеза — это 
не то  же самое, что совокупность нескольких индивидуальных тра-
пез». То есть для Дудченко, который по образованию и сфере науч-
ных интересов специалист по  богословской литургике, а  не только 
священнослужитель-практик, принципиальны эмоциональная, чув-
ственная погруженность в процесс и соучастие, степень вовлеченно-
сти — крайне субъективные, как мы уже выяснили, параметры, тех-
ническая возможность для реализации которых уже существует. 

Перспективы цифровизации богослужения

Опасения, высказываемые священнослужителями и церковными чи-
новниками относительно совершения таинств онлайн, вновь отсыла-
ют нас к культурологической теории. В работах по иммерсивности33 
исследователи часто привлекают эссе Вальтера Беньямина «Произ-
ведение искусства в  эпоху его технической воспроизводимости»34, 
где он размышляет о категории подлинности и утверждает, что, об-
ретая репродуцируемость, произведение искусства теряет свою уни-
кальную ауру. Беньямин писал, что «[о]бстоятельства, в  которые 
может быть помещена техническая репродукция произведения ис-
кусства, даже если и не затрагивают во всем остальном качеств про-
изведения — в любом случае они обесценивают его здесь и сейчас». 
На Беньямина ссылается и католический богослов Антонио Спадаро 
в своей книге «Кибертеология. Думая о христианстве в эру Интерне-
та», в которой отдельная глава посвящена возможности онлайн-ли-
тургии. Спадаро считает, что «[в] действительности, литургическое 
событие никогда не может быть технически воспроизводимо, пото-
му что оно включает в себя здесь и сейчас, в котором присутствует не-
воспроизводимым образом действие Святого Духа, делающее Тайну 
Христа настоящей и актуализирущее ее в жизни»35; он также пишет, 

33.	 См. например Новикова А.А. Культурные индустрии как часть публичной сферы: 
трансформация форм соучастия // Художественная культура. 2020. № 1. C.65–84; 
Эвалльё В.Д. Интерактивность и  иммерсивность в  медиасреде. К  проблеме раз-
граничения понятий. C. 248–271.

34.	 Беньямин В. Произведение искусства в  эпоху его технической воспроизводимо-
сти. М.: Медиум, 1996.

35.	 Spadaro, A. (2014) Cybertheology: Thinking Christianity in the Era of the Internet, 
p. 79. Fordham University Press.



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

5 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

что «литургия всегда работает над телом, организуя сферу эмоций, 
чувственности, действий таким образом, чтобы в них присутствова-
ло священное, тайна Христа»36. 

Спадаро писал свою книгу в  2012 году, когда технологии еще 
не  позволяли дойти до  той степени интерактивности и  прибли-
зиться к  иммерсивным практикам, которые были продемонстри-
рованы во  время кризиса, связанного с  самоизоляцией и  невоз-
можностью посещать храмы. Ключевой вопрос, который поставлен 
благодаря коллективному опыту более или менее интерактивного 
участия в  онлайн-богослужениях: считать ли присутствие на  ли-
тургии с  использованием технических средств воспроизведени-
ем, репродукцией или подлинным «здесь и  сейчас». Достаточна 
ли степень соприсутствия и эмоциональной вовлеченности, чтобы 
богослужение и таинство было принято всеми участниками как со-
стоявшееся и возможное для повторения в таком формате. 

Таким образом, экстремальный опыт ограниченного доступа 
на  храмовые богослужения на  протяжении апреля, мая и  июня 
2020 года, в который вошел традиционно интенсивный пасхаль-
ный период, продемонстрировал потенциальные направления 
дальнейшей медиатизации русского православия, новый уровень 
которой включает не только производство и потребление инфор-
мационного контента в текстовом, аудио- и видеоформатах, вер-
тикальной и горизонтальной коммуникации, присутствия в СМИ 
и  социальных сетях, но  и  активное развитие практик соучастия, 
в частности — усиления интерактивности богослужений, появле-
ния в них элементов иммерсивности, перспективы существенных 
изменений в литургической жизни благодаря ее цифровизации. 

Библиография / References

Беньямин В. Произведение искусства в эпоху его технической воспроизводимости. М.: 
Медиум, 1996.

Лукина М.М., Фомичева И.Д. СМИ в пространстве Интернета. М.: Факультет журна-
листики МГУ им. М.В. Ломоносова, 2005.

Лученко К.В. Интернет и  религиозные коммуникации в  России // Медиаскоп. 2008. 
№ 1. С. 3–10.

Новикова А.А. Культурные индустрии как часть публичной сферы: трансформация 
форм соучастия // Художественная культура. 2020. №1. C. 65–84.

Новикова А.А., Кирия И.В. Эстетика иммерсивности: особенности творческой деятель-
ности журналиста в  мультимедийных и  трансмедийных проектах // Вестник 

36.	 Ibid.



К с е н и я  Л у ч е н к о

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 5 7

Санкт-Петербургского университета. Язык и  литература. 2018. Т. 15. Вып. 2. 
С. 276–288.

Островская Е.А. Интернет-медиатизация исповеди в  среде сетевых православных 
VK.com сообществ // Logos et Рraxis. 2018. T. 17. №. 3. С. 45–58.

Островская Е.А. Медиатизация православия — это возможно? //Мониторинг обще-
ственного мнения: Экономические и  социальные перемены. 2019. № 5. 
С. 300–319.

Эвалльё В.Д. Интерактивность и иммерсивность в медиасреде. К проблеме разграни-
чения понятий // Художественная культура. 2019. № 3. C. 248–271.

Ben’iamin, V. (1996) Proizvedenie iskusstva v epokhu ego tekhnicheskoi vosproizvodimos‑
ti [The Work of Art in the Age of Technical Reproducibility]. M.: Medium.

Evalyo, V.D. (2019) “Interaktivnost‘ i immersivnost‘ v mediasrede. K probleme razgraniche-
niia poniatii” [Interactivity and Immersiveness of the Modern Cultural Media. The 
Problem of Differentiation of Concepts], Khudozhestvennaia kul’tura 3: 248–271.

Hjarvard, S. (2008) “The mediatization of religion: a theory of the media as agents of reli-
gious change”, Northern Lights: Film and Media Studies Yearbook 6(1): 9–26

Hjarvard, S. (2016) “Mediatization and the changing authority of religion”, Media, Culture 
& Society 38(1): 8–17.

Jenkins, H. (2006) Convergence Culture: Where Old and New Media Collide. New York: 
New York University Press.

Jenkins, H. (2009) Confronting the Challenges of Participatory Culture: Media Education 
for the 21st Century. Cambridge: The MIT Press.

Krüger, O. (2018) “The ‘Logic’ of Mediatization Theory in Religion: A critical consideration 
of a new paradigm”, Marbourg Journal of Religion 20(1).

Luchenko, K. (2015) “Orthodox online media on runet: history of development and current 
state of affairs”, Digital Icons: Studies in Russian, Eurasian and Central Europe‑
an New Media 14: 123–132.

Luchenko, K.V. (2008) “Internet i religioznye kommunikatsii v Rossii” [Internet and reli-
gious communications in Russia], Mediaskop 1: 3–10.

Lukina, M.M., Fomicheva, I.D. (2005) SMI v prostranstve Interneta [Media in the Space 
of the Internet]. M.: Fakul’tet zhurnalistiki MGU im. M.V. Lomonosova.

Novikova, A.A. (2020) “Kul’turnye industrii kak chast’ publichnoi sfery: transformatsiia 
form souchastiia” [Cultural industries as part of the public sphere: the transforma-
tion of forms of co-participation], Khudozhestvennaia kul’tura 1: 65–84.

Novikova, A.A., Kiriia, I.V. (2018) “Estetika immersivnosti: osobennosti tvorcheskoi 
deiatel’nosti zhurnalista v mul’timediinykh i transmediinykh proektakh” [The aes-
thetics of immersiveness: peculiarities of creative activity of a journalist in multi-
media and transmedia projects], Vestnik Sankt-Peterburgskogo universiteta. Iazyk 
i literatura 15(2): 276–288.

Ostrovskaia, E.A. (2018) “Internet-mediatizatsiia ispovedi v srede setevykh pravoslavnykh 
VK.com soobshchestv” [Internet-mediatization of confession in the environment of 
network Orthodox VK.com communities], Logos et Praxis 17(3): 45–58.

Ostrovskaia, E.A. (2019) “Mediatizatsiia pravoslaviia — eto vozmozhno?” [Mediatization of 
Orthodoxy — is it possible?], Monitoring obshchestvennogo mneniia: Ekonomich‑
eskie i sotsial’nye peremeny 5: 300–319.

Spadaro, A. (2014) Cybertheology: Thinking Christianity in the Era of the Internet. Ford-
ham University Press.



Архимандрит Кирилл (Говорун)

«Богословие ковида», или «Знаменательная 
буря» коронавирусной пандемии

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-1-58-75

Archimandrite Cyril Hovorun
“COVID Theology”, or the “Significant Storm” of the Corona-
virus Pandemic

Archimandrite Cyril Hovorun  — Stockholm School of Theology 
(Sweden). cyril.hovorun@ehs.se 

The article examines various theological aspects of the perception of 
the coronavirus pandemic in the global Orthodoxy in general and 
the Russian Orthodox Church in particular. Among other aspects, it 
touches upon issues pertinent to the practices of celebration and dis‑
tribution of the Eucharist under the conditions of hygienic restrictions. 
It also explores Christological arguments in support of each practice. 
The article proposes some particular interpretations of both phe‑
nomenology and etiology of the so-called Covid dissidence. It argues 
that artificial polarization on the ideological grounds between the so-
called “liberals” and “conservatives” is one of the reasons why many 
bishops, priests, and lay people in the Russian Orthodox Church mis‑
trust the quarantine measures.

Keywords: Eucharistic ecclesiology, Christology, agape, COVID-19, 
culture wars.

В1971 г. протоиерей Александр Шмеман опубликовал 
в  Вестнике Русского Западно-Европейского Патриаршего 
Экзархата программную статью «Знаменательная буря: не-

сколько мыслей об  автокефалии, церковном Предании и  эккле-
зиологии»1. В этой статье он предложил рассматривать события 
вокруг предоставления Православной Церкви в Америке автоке-
фалии в 1970 году как новую возможность для православных цер-

1.	 Прот. Шмеман А. Знаменательная буря: несколько мыслей об автокефалии, цер-
ковном Предании и экклезиологии // Вестник Русского Западно-Европейского Па-
триаршего Экзархата. 1971. № 75–76: 550–572. Париж.

Архимандрит Кирилл (Говорун). «Богословие ковида», или «Знаменательная буря» коронавирусной пандемии // 
Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2021. № 39(1). С. 58–75.

Hovorun, Archimandrite Cyril (2021) “‘COVID Theology’, or the ‘Significant Storm’ of the Coronavirus Pandemic”, Gosudarst‑
vo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(1): 58–75.

5 8 �



А р х и м а н д р и т  К и р и л л  ( Г о в о р у н )

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 5 9

квей переосмыслить идею Церкви и  традиции, особенно в  при-
вязке этой идеи к реалиям современности. О. Александр считал, 
что события того времени стали, «вероятно, одним из самых зна-
чительных кризисов православной церковной истории послед-
них столетий»2. Ровно пятьдесят лет спустя можно утверждать, 
что глобальная пандемия, вызванная коронавирусом SARS-
CoV-2, спровоцировала не менее, а может и более «знаменатель-
ную бурю», которая вынуждает богословов к новым рефлексиям 
по поводу традиции и экклезиологии.

Кризис, связанный с  вызываемой коронавирусом болезнью, 
которую мы здесь для простоты будем называть ковидом, с одной 
стороны, вызвал растерянность в  различных поместных право-
славных церквах. Многие иерархи и клирики этих церквей до сих 
пор  либо не  знают, что сказать своей пастве по  поводу рисков, 
связанных с  этой болезнью, либо не  отваживаются на  это. Мно-
гие из  них уже ею переболели, а  некоторые и  умерли. С  другой 
стороны, пандемия спровоцировала дискуссии, которые могут 
быть весьма продуктивными с точки зрения дальнейшего разви-
тия православного богословия и  православных социальных док-
трин. Через год после начала пандемии можно наблюдать рожде-
ние новых богословских и  этических идей, которые появляются 
на свет как грибы после дождя. При этом устоявшиеся идеи кри-
тически переосмысливаются.

Наиболее многообещающей с  точки зрения кристаллизации 
новых концепций является экклезиология. Эта дисциплина  — 
одна из самых молодых и гибких среди богословских дисциплин. 
Ее формирование в XIX в. связано с возникновением дистанции 
между церковью и государством и, как следствие этого, секуляр-
ного пространства как такового3. Экклезиология довольно опера-
тивно реагирует на вызовы времени и поэтому является подходя-
щей площадкой для дискуссий по поводу пандемии коронавируса. 
Тем не менее, пока что, собственно, экклезиологических рефлек-
сий на пандемию мало. 

Львиная доля быстрых богословских реакций на тему корона-
вируса относится к различным аспектам евхаристии. Эти реакции 
имеют как теоретический, так и  практический характер. Основ-

2.	 Там же, с. 550.

3.	 Я более подробно анализирую возникновение современной экклезиологии в Ho-
vorun, C. (2015) Meta-Ecclesiology: Chronicles on Church Awareness, pp. 79–94. New 
York: Palgrave Macmillan.



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

ной теоретической богословской проблемой, связанной с евхари-
стией в эпоху пандемии, стала возможность передачи инфекции 
через евхаристические дары. Мнения по  этому поводу раздели-
лись: для одних такая передача инфекции невозможна априори, 
а для других — возможна. В защиту первой точки зрения звучали 
преимущественно официальные заявления. Ее пылкими адвока-
тами стали также некоторые иерархи и богословы, имеющие ре-
путацию охранителей традиции. Среди официальных церковных 
институтов Синод Элладской Православной Церкви был, пожа-
луй, наиболее последовательным и многословным в отстаивании 
такой точки зрения. Например, 9 марта 2020 года он опубликовал 
официальное коммюнике, в котором было заявлено следующее:

Для членов Церкви приступание к  Евхаристии и  причащение 
из  Общей Чаши Жизни, безусловно, не  может быть причиной пе-
редачи болезней, поскольку верные во все времена знали, что при-
ступание к  Святому Причастию, даже посреди пандемии, с  одной 
стороны, является практическим подтверждением самоотдачи Жи-
вому Богу, а с другой — великим проявлением любви, которая пре-
одолевает всякий человеческий и, возможно, даже оправданный 
страх: «В любви нет страха, но совершенная любовь изгоняет страх» 
(1 Иоанна 4:18). Члены Церкви знают, что причастие, которое яв-
ляется формой межличностных отношений, является плодом люб-
ви и свободы — именно в силу того, что ему неведомы подозрения, 
сомнения и страхи4.

Позиции, подобные этой, можно считать фидеистическими, 
то есть апеллирующими исключительно к постулатам веры5. В не-
которых случаях фидеисты пытаются апеллировать к данным на-
уки. Например, Лангадский митрополит Элладской Православ-
ной Церкви Иоанн (Тассиас) выступил со следующим заявлением:

В  священной чаше и  на  священном дискосе нет микробов, пото-
му что, даже если мы посмотрим на  это с  мирской точки зрения 
и  в  согласии с  законами физики, вирусы не  обладают устойчиво-
стью к алкоголю, в то время как ионы, содержащиеся в золоте или 

4.	 “Ιερά Σύνοδος: Ο κορωνοϊός δεν μεταδίδεται με τη Θεία Κοινωνία”, Η Καθημερινή, 
9 March 2020 [https://tinyurl.com/y2u3xtvp, accessed on 6.12.2020].

5.	 См. Penelhum, T. (2010) “Fideism”, Ch. Taliaferro, P. Draper, Ph.L. Quinn (eds) A Com‑
panion to Philosophy of Religion, pp. 441–448. Malden, MA: Wiley-Blackwell.

6 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь



А р х и м а н д р и т  К и р и л л  ( Г о в о р у н )

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 6 1

серебре, из которых изготовлена священная утварь, дезактивируют 
любые микробы6.

Действительно, наука признает определенную эффективность 
золота и  особенно серебра против некоторых видов бактерий, 
но  не  против вирусов7. Митрополит Иоанн в  своем заявлении 
продемонстрировал, что ему неведомо различие между бакте-
риями и вирусами. Между тем, такое различение принципиально 
для понимания природы ковида и отношения к нему с точки зре-
ния евхаристической гигиены. Уповать на  гигиенические свой-
ства священных сосудов в борьбе с коронавирусом — это, по сути, 
то  же самое, что пытаться применять против него антибиотики, 
которые также эффективны против бактерий, но не против виру-
сов. 15 ноября 2020 года митрополит Иоанн скончался в резуль-
тате осложнений, вызванных коронавирусом.

Помимо подобных заявлений, пока что в активе сторонников 
фидеистического подхода нет значимых богословских или науч-
но обоснованных рефлексий на  тему неуязвимости евхаристии 
для коронавируса. Они в  большинстве случаев ограничиваются 
призывами верить в такую неуязвимость. Еще хуже обстоят дела 
с  богословской аргументацией в  среде православных фундамен-
талистов. Они энергично полемизируют со всеми, кто сомневает-
ся в  неуязвимости евхаристии для вирусов, и  обвиняют их  в  не-
верии и апостасии.

Фундаменталисты зачастую пропагандируют так называемое 
«ковид-диссидентство». Оно созвучно распространенным в  свет-
ской среде теориям заговора, согласно которым коронавирус 
SARS-CoV-2 создан искусственно и еще более искусственным яв-
ляется нагнетание страха по отношению к нему. Ковид-диссиден-
ты считают, что у  такого нагнетания есть цель: ограничить сво-
боду простых людей и укрепить власть воображаемой «мировой 

6.	 “Μητροπολίτης Λαγκαδά Ιωάννης: Στην αρχή της πανδημίας εξηγούσε πως ο covid-19 
δεν κολλάει από τη Θεία Κοινωνία”, Flash.gr [https://tinyurl.com/y3gzxlka, accessed 
on 6.12.2020].

7.	 Я благодарен профессору микробиологии в Северо-западном университете в Чи-
каго Гейл Волощак (Gayle Woloschak), что она подтвердила мои выводы по дан-
ному поводу. В связи с этим я также хотел бы упомянуть, что среди прочих пуб-
ликаций на  данную тему, агентство Associated Press в  своем фактчекинге 
по  поводу ковида промаркировало как ложные заявления, что серебро может 
как-то влиять на распространение коронавируса. См. Dupuy, B. (2020) “Colloidal 
silver has not been shown effective against new virus from China”, AP News, 14 Feb-
ruary [https://apnews.com/article/8479480534, accessed on 6.12.2020].



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

6 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

закулисы». Они, соответственно, считают опасность вируса силь-
но преувеличенной и не признают гигиенических мер против его 
распространения. Ковид-диссиденты и сами этих мер не придер-
живаются, и над теми, кто их придерживается, насмехаются. В ка-
честве одного из  примеров такого саркастического отношения 
можно привести публичное высказывание предстоятеля Украин-
ской Православной церкви Московского Патриархата митрополи-
та (УПЦ МП) Онуфрия (Березовского):

Мы все больны — каждый имеет свою болячку. Есть люди, у которых 
поднималась температура, потом понизилась температура, а завтра 
у другого поднялась. Это жизнь. Это такой сезон перехода с зимы 
на  весну, и  все болеют. А  сейчас, что ни  заболело, то  сразу подо-
зревают коронавирус: нога заболела, ухо заболело — коронавирус8.

Православные ковид-диссиденты и  фидеисты настолько увере-
ны в своей правоте, что, как правило, мало заботятся о богослов-
ской аргументации в  поддержку своих тезисов. Поэтому их  «бо-
гословие ковида» пока что имеет рудиментарный характер. У тех 
же, кто воспринимает риски ковида серьезно, и с богословскими 
аргументами дела обстоят значительно лучше. Данную группу 
богословов можно назвать реалистической, поскольку ее члены 
полагают, что реальность евхаристических тела и  крови Христа 
предполагает, что евхаристические дары подчиняются физиче-
ским законам, а потому способны передавать инфекцию.

Портфель с богословскими публикациями у «евхаристических 
реалистов» толще. Сюда входит, например, сборник «Церковь 
в  период пандемии», изданный в  Греции под редакцией про-
фессора Фессалоникийского университета Петроса Василиади-
са9. Ряд важных публикаций появился также в блоге «Публичное 
Православие», редактируемом Джорджем Демакопулосом и Ари-
стотелем Папаниколау из  Центра православных христианских 
исследований Фордамского университета (publicorthodoxy.org)10. 

8.	 Онуфрий о количестве заболевших коронавирусом в Лавре: Мы все больны — ви-
део // Ліга-новости, 9.05.2020 [https://tinyurl.com/y3ffcvcw, доступ от 23.11.2020].

9.	 Vassiliadis, P. (ed.) (2020) The Church in a Period of Pandemic. Thessaloniki: CEMES.

10.	 Publicorthodoxy.org. Среди тематических публикаций в  этом блоге можно отме-
тить следующие: «Ценность понятия “ничего”. Уроки Covid-19 относительно мол-
чания и спокойствия» в авторстве диакона Иоанна Хрисавгиса, “God, Evil, and Cov-
id-19” в  авторстве проф. Павла Гаврилюка, “Ready for the Covid Vaccine? An 
Orthodox Perspective” проф. Гейл Волощак, “Reflection on Faith and Science in Light 



А р х и м а н д р и т  К и р и л л  ( Г о в о р у н )

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 6 3

В  частности, в  этом блоге автор данной статьи опубликовал за-
метку «COVID-19 и христианский (ли?) дуализм»11. Основная идея 
этой заметки состоит в  том, что вирус является частью Божьего 
творения и включен во всеобщий план спасения через recapitula-
tio12 во Христе. С этой точки зрения его нельзя рассматривать как 
некое сущее зло  — такой взгляд был бы дуалистическим и  про-
тивным православному мировоззрению. Как часть Божия творе-
ния, коронавирус может беспрепятственно находиться в  евхари-
стических дарах и передаваться через них человеку.

С точки зрения евхаристического реализма, евхаристический 
фидеизм — по крайней мере в том виде как он формулировался 
до  сих пор  — граничит с  магизмом. Критику фидеизма, звучав-
шую в различных публикациях, в том числе в социальных сетях, 
можно свести к следующим пунктам, один из которых богослов-
ский, а другие — эмпирические:

Евхаристические дары не  являются магическим веществом, 
уничтожающим инфекцию. Дары подвержены тем же законам 
физического мира, что и остальная материя. Думать иначе — это 
принимать докетическую позицию, которая рассматривает чело-
веческое естество Христа как исключенное из  рамок и  законов 
материального мира.

В истории неоднократно были засвидетельствованы случаи на-
меренного или ненамеренного отравления евхаристическими да-
рами. Поэтому евхаристия может передавать отравляющие и вре-
доносные вещества, среди которых могут быть и вирусы.

Церковь в  прошлом часто сталкивалась с  эпидемиями и  при-
нимала санитарные меры против распространения инфекций че-
рез чашу. Тем самым она имплицитно признавала возможность 
заражения через причащение.

of COVID-19” и “The Eucharist, Its Physical Elements, and Molecular Biology” Герми-
ны Неделеску. Всех этих авторов, некоторые из которых являются учеными-био-
логами, можно отнести к группе евхаристических реалистов.

11.	 Говорун К. COVID-19 и христианский (ли?) дуализм // Public Orthodoxy. 23.03.2020 
[https://tinyurl.com/yypsowbv, доступ от 6.12.2020].

12.	 Recapitulatio — воссоединение всего сотворенного мира с Богом через Боговопло-
щение. Сам термин recapitulatio или ἀνακεφαλαίωσις был использован апостолом 
Павлом в послании к Ефесянам (1:10). На его основе свт. Ириней Лионский раз-
вил богословскую концепцию, которая применима и  к  проблеме коронавируса. 
См. его Adversus haereses III 33 в Doutreleau, L., Mercier, B.C., Rousseau, A. (eds) 
(1969) Irénée de Lyon. Contre les hérésies, livre 5, vol. 2 (Sources chrétiennes 153). 
Paris: Éditions du Cerf.



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

6 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Церковь также традиционно принимает меры против порчи 
евхаристических даров. Например, она требует от  священнослу-
жителей беречь их от заплесневения.

Комплекс богословских проблем, связанных с евхаристией, по-
тенциально содержит в  себе другой, более сложный комплекс 
проблем, связанных с  Боговоплощением. Начиная по  крайней 
мере с  V в., христологические споры о  том, каковым было че-
ловеческое естество Христа, спровоцировали первые дискуссии 
о  природе евхаристии, в  том числе в  трудах главного христоло-
гического авторитета православной церкви, святителя Кирил-
ла Александрийского. В  наше время, в  рамках богословских ре-
флексий на пандемию ковида, возможен обратный процесс, когда 
споры о евхаристии могут перерасти в споры о Боговоплощении, 
что соответствует упомянутому выше первому пункту критики 
евхаристического фидеизма. С обеих сторон уже звучат отсылки 
к христологическим догматам. 

Например, евхаристические фидеисты акцентируют внима-
ние на  различии между телом Христа до  воскресения и  после 
него. Евхаристическое тело, по их мнению, является присутстви-
ем Христова тела после воскресения. Как следствие этого, оно 
не подвержено тлению и не может это тление передавать.

Другая сторона возражает, что евхаристия является продолже-
нием последней вечери Христа с учениками, когда его тело еще 
не  было воскресшим. Кроме того, если тело Христа после вос-
кресения не  подчиняется никаким физическим законам, то  как 
на нем остались раны от распятия13? И как Христос мог вкушать 
рыбу и мед (Лк. 24:42), если в его теле после воскресения не оста-
лось тех микроорганизмов, которые помогают нам перевари-
вать пищу? Если же различные полезные бактерии в теле Христа 
не были уничтожены силой воскресения, то что мешает оставать-
ся бактериям и вирусам в евхаристическом теле?

Если принять точку зрения евхаристических фидеистов, что 
евхаристия нетленна и  не  передает тление, потому что тожде-
ственна телу Христа после воскресения, тогда выходит, что спа-
сение человеческого рода в  результате Боговоплощения как та-
кового было неполноценным, поскольку человечество Христа 
до его воскресения было в чем-то ущербным по сравнению с тем 

13.	 Профессор Бирмингемского университета в  Великобритании Кандида Мосс по-
дробно обсуждает эту проблему в своем недавнем исследовании Moss, Candida R. 
(2019) Divine Bodies: Resurrecting Perfection in the New Testament and Early Chris‑
tianity. New Haven, CT: Yale University Press.



А р х и м а н д р и т  К и р и л л  ( Г о в о р у н )

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 6 5

же человечеством после воскресения. С  точки зрения классиче-
ской восточной христологии, подобные утверждения приближа-
ются опасно близко к ереси. Для евхаристических реалистов воз-
можность передачи инфекции через евхаристическое тело Христа 
является таким же свидетельством тождественности этого тела c 
телом Христа — как до, так и после воскресения — как для святи-
теля Кирилла Александрийского раны на теле воскресшего Хри-
ста были свидетельством тождественности воскресшего тела с его 
телом до  воскресения: «Показав свой уязвленный бок и  следы 
от гвоздей, он убедил нас, вне всякого сомнения, что он воздвиг 
храм своего тела — то самое тело, которое висело на кресте»14.

С точки зрения евхаристического реализма, фидеистическая по-
зиция имеет христологическую параллель не с православным учени-
ем, а скорее с учением афтартодокетов. Это была доктрина, возник-
шая внутри антихалкидонской партии в конце V — начале VI века 
и  сформулированная Юлианом Галикарнасским15. Согласно этому 
учению, человечество Христа не было подвержено тлению (φθορά). 
Отсюда и  название ереси «афтартодокетизм», то есть мнение, что 
человеческое естество Христа совершенно не подвержено никакому 
тлению. Юлиан исходил из предпосылки, общей для всех антихал-
кидонитов, что божество и  человечество Христа являются единой 
природой. Из этой предпосылки Юлиан делал вывод, что божество 
и человечество имеют общие свойства, в том числе свойство нетле-
ния. С Юлианом по этому вопросу имели разногласия даже едино-
мышленные с  ним сторонники единой природы во Христе, такие 
как Севир Антиохийский, не говоря уже о халкидонских богословах. 
Преподобный Иоанн Дамаскин, который представлял позицию хал-
кидонитов, определял афтартодокетизм следующим образом:

Афтартодокеты, от  Юлиана Галикарнасского и  Гайяна Алексан-
дрийского, также называются гайянитами. Во  всем же остальном 
они согласны с  последователями Севира. Отличаются же от  них 
в  том, что те признают различие в  единстве Христа, а  эти учат, 
что тело Господа с  самого своего образования было нетленным 
(ἄφθαρτον ἐξ αὐτῆς διαπλάσεως τὸ σῶμα). С одной стороны, они испо-
ведуют, что Господь претерпел страдания (πάθη)  — я имею в виду 

14.	 Толкование на Евангелие от Иоанна 12:1, в Elowsky, J.C. (2007) Ancient Christian 
Commentary on Scripture: John 11–21, p. 357. Downers Grove, IL: InterVarsity.

15.	 См. Hovorun, C. (2008) Will, Action and Freedom: Christological Controversies in the 
Seventh Century, pp. 28–29. Leiden; Boston: Brill.



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

6 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

голод, жажду и утомление, — а с другой, говорят, что Он претерпел 
их не таким образом, как мы. Ибо мы переносим страдания по есте-
ственной необходимости (ἐξ ἀνάγκης φυσικῆς), а  Христос, говорят, 
переносил их  добровольно и  не  был рабом законов естества (τοῖς 
τῆς φύσεως νόμοις μὴ δουλεῦσαι)16.

Последняя фраза точно характеризует и  евхаристический фиде-
изм, с  точки зрения которого евхаристическое тело Христа ис-
ключено из  законов естества. С  точки зрения евхаристического 
реализма, современные евхаристические фидеисты, таким обра-
зом, исходят из афтартодокетических, а не православных предпо-
сылок. Для них подобная позиция противоречит эмпирическому 
опыту церкви, согласно которому, как уже отмечалось ранее, ев-
харистические дары могут, например, заплесневеть и испортить-
ся, то есть подвержены тлению.

Как бы там ни  было, современные теоретические дискуссии 
о  евхаристии пока не  зашли настолько далеко, чтобы затронуть 
фундаментальные христологические проблемы. При этом очевид-
но, что приемлемый синтез между реалистической и фидеистиче-
ской позициями невозможен без включения в  обсуждение хри-
стологических вопросов, в том числе обозначенных выше. 

Решение этих теоретических проблем может стать ключом 
и к практическим вопросам, которым в православной среде уде-
ляется особое внимание.

Одним из  таких вопросов стала возможность совершения та-
инств, и прежде всего евхаристии, в режиме онлайн. Возможность 
совершения, например, таинства исповеди с помощью современ-
ных средств связи допускается даже священноначалием Русской 
Православной Церкви. Например, митрополит Волоколамский 
Иларион (Алфеев) в  одном из  интервью на  вопрос «Как теперь 
будет приниматься исповедь  — по  “скайпу” с  батюшкой?»  — от-
ветил следующее:

Если хотите исповедаться, договоритесь со  священником  — он 
Вас примет в индивидуальном порядке. Вы сможете и пообщать-
ся с ним, и вопросы ему задать, и исповедь принести. Думаю, что 
в  исключительных ситуациях можно исповедоваться и  по  теле-

16.	 Johannes Damascenus, De haeresibus; Kotter, P.B. (ed.) (1981) Die Schriften des Jo‑
hannes von Damaskos, vol. 4 (Patristische Texte und Studien 22). Berlin: De Gruyter.



А р х и м а н д р и т  К и р и л л  ( Г о в о р у н )

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 6 7

фону, и  по  «скайпу». Но, опять же, договаривайтесь со  священ-
ником. Исповедь приносится Богу, но принимает ее конкретный 
священник17.

В  другом своем интервью митрополит Иларион затронул во-
прос совершения литургии онлайн и  сравнил подобную практи-
ку с «целительством» через телевизор:

Представители старшего поколения, наверное, помнят так называе-
мых «целителей»: Кашпировский и Чумак заряжали воду, а люди 
должны были ставить эту воду перед экранами своих телевизоров 
и  потом как-то  ей пользоваться. Все подобного рода магические 
практики Церковью отвергаются и осуждаются18.

Для митрополита Илариона данная практика стала еще одним пово-
дом для осуждения Православной Церкви Украины, некоторые кли-
рики которой действительно пытались совершать литургию онлайн. 
В  украинском интернете такие попытки спровоцировали оживлен-
ную и конструктивную дискуссию. Она началась с того, что священ-
ник Игорь Савва, который ранее действительно перешел из УПЦ МП 
в Православную Церковь Украины (ПЦУ), объявил на своей страни-
це в Фейсбуке, что вместе с другим перешедшим в ПЦУ клириком о. 
Дмитрием Вайсбурдом совершал литургию онлайн:

С  начала карантина служим литургии онлайн. Чтобы восполнить 
недостаток причащения, рассуждали о духовном причащении (ведь 
оно на самом деле нематериально), пробовали развозить прихожа-
нам запасные дары, но не всегда и не всем это доступно. Все это вре-
мя я  думал, а  почему нельзя сделать онлайн литургию полноцен-
ной? Мы молимся о том, чтобы этот хлеб и это вино стали Телом 
и  Кровью Христа и  сделали нас причастными Ему, чтобы мы ста-
ли Его Телом. Неужели эта молитва не «действует» на расстоянии? 
Может быть, радиоволны (WiFi) или использование гаджетов явля-
ются препятствием на пути нашего объединения вокруг Христа, Его 
животворящих Тела и Крови?

17.	 Онлайн-конференция на  YouTube-канале «Иисус» (https://tinyurl.com/y5ctxvrg) 
от  2.04.2020. Транскрипт опубликован на  официальном сайте Московского Па-
триархата [https://tinyurl.com/yyzhbmmt, доступ от 23.11.2020].

18.	 Передача «Церковь и мир» от 30.05.2020 на телеканале «Россия-24». Транскрипт 
опубликован на  официальном сайте Московского Патриархата [https://tinyurl.
com/yxfvx2tb, доступ от 23.11.2020].



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

6 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

В прошлую субботу имел удивительный опыт сослужения полно-
ценной литургии с причащением с помощью программы для видео-
конференций Hangouts, которую организовал и  на  которой пред-
стоял о. Дмитрий Вайсбурд. Каждый из  участников богослужения 
приготовил перед монитором хлеб, вино и воду. Служили литургию 
Иоанна Златоуста, по очереди читая и напевая части последования. 
Освящение Даров происходило так же, как и  во  время богослуже-
ния в храме. Все участники причастились, каждый в своем жилище. 
Это было удивительное и вдохновляющее богослужение19.

Подобная практика не нашла одобрения со стороны руководства 
ПЦУ. Другие клирики той же церкви выступили с  богословски-
ми аргументами против «евхаристии онлайн». Этой теме, в част-
ности, посвящена статья известного в  Украине литургиста прот. 
Андрея Дудченко «Что не  так в  онлайн-причастии?» В  ней он, 
с  одной стороны, признает, что инициатива о. Игоря актуализи-
рует необходимость сознательного участия верующих в таинствах. 
С другой стороны, он отмечает физическое присутствие и взаимо-
действие верных, как важную часть литургии:

Литургия  — это не  «техническое средство» ради освящения хлеба 
и вина, так сказать, получения материальной святыни, через кото-
рую потом можно освятиться. Это — общение, общность, единство, 
кульминацией которых становится то, что все участники причаща-
ются от одного Тела и Крови Христовых. Важен не только момент 
причащения, а все, что община вместе осуществляет на этой службе. 
В служении онлайн не  хватает телесного присутствия. Мы же зна-
ем, что во  время общения меньше половины информации переда-
ется через слова, а больше — невербально. Имеют значение и дви-
жения, и  жесты, и  мимика, и  интонация, и  одежда, и  благовония, 
и  расстояние. Литургию можно сравнить с  танцем. Как провести 
хоровод или станцевать парный танец через видеоконференцию?20

В  качестве альтернативы «евхаристии онлайн» была предприня-
та попытка возобновить древнюю практику так называемых агап. 
«Агапы» или «вечери любви» часто практиковались в древней цер-

19.	 Запись Игоря Саввы // Facebook, 11.05.2020 [https://tinyurl.com/yxpvg3ol, доступ 
от 6.12.2020].

20.	Прот. Андрій Дудченко Що не так у онлайн-причасті? // Киевская Русь. 24.05.2020 
[https://tinyurl.com/y3u3xxkw, доступ от 6.12.2020].



А р х и м а н д р и т  К и р и л л  ( Г о в о р у н )

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 6 9

кви. Они не были евхаристией, но часто сопровождали евхаристию 
в качестве общей трапезы для членов церковной общины21. Подоб-
ного рода агапы начали совершать в  онлайн-режиме и  в  период 
пандемии. В частности, автор данной статьи совершал такие агапы 
вместе с инокиней Вассой (Лариной)22. При этом участники агапы 
находились на  разных континентах и  связывались друг с  другом 
через платформу Zoom. Инокиня Васса, будучи специалистом в об-
ласти литургики, разработала структуру агапы для совершения ее 
онлайн. Приведем здесь эту структуру полностью, потому что она 
представляет богословский и литургический интерес:

Светлая Пятница, 24 апреля 2020 г., 10:00 по нью-йоркскому времени; 
7:00 утра по калифорнийскому времени; и 15:00 по венскому времени.
Принимающая сторона (host):

— Приветствие. «Добро пожаловать. Христос воскресе!»
Гости:

— Ответные приветствия.
Принимающая сторона:

— Формулировка повода и цели: «Мы собрались на эту агапу нака-
нуне Фоминой недели в память о нашем Господе Иисусе Христе, Его 
приходе к  Своим ученикам «несмотря на  закрытые двери» и  под-
тверждении веры Фомы. Мы собрались также, чтобы подтвердить 
нашу любовь друг к другу в Нем».

— Испрашивание прощения и  преподание мира: «Простите меня, 
друзья мои, за мои грехи, которые могли нарушить наш мир и лю-
бовь во Христе. Мир вам!»
Гости (все вместе):

— «Мир и вам, N!»
Один из гостей:

— «Сегодня мы читаем отрывок из Евангелия от Иоанна, 20:19–31».
— Чтение Писания.
Гости и принимающая сторона:

— Делятся мыслями о прочитанном.
Принимающая сторона:

21.	 См. Al-Suadi, S., Smit, P-B. (eds) (2019) T&T Clark Handbook to Early Christian Meals 
in the Greco-Roman World, p. 189. T&T Clark Handbooks, London: T&T Clark; 
McGowan, A. (1997) “Naming the Feast: The Agape and the Diversity of Early Chris-
tian Meals”, Studia Patristica 30: 314–318; McGowan, A. (2004) “Rethinking Agape 
and Eucharist in Early North African Christianity”, Studia Liturgica 34: 165–76.

22.	 “Online Agape hosted by Sr Vassa”, Cyril Hovorun’s Youtube Channel, 25.04.2020 [htt-
ps://tinyurl.com/y2ojq269, accessed on 23.11.2020].



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

7 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

— «Помолимся вместе, как Господь научил нас молиться».
Гости (все вместе):

— Читают молитву Господню «Отче наш».
Принимающая сторона:

— «Отец N, не могли бы вы благословить нашу еду?»
— Все держат хлеб и красное вино перед камерой компьютера.
Отец N:

— «Христос Бог, благослови эту пищу и питье для Твоих рабов, ибо 
Ты свят ныне и во веки веков».
Все:

— «Аминь!»
Далее все вкушают и ведут беседу.

В  марте 2020 года, когда из-за  карантинных мер начали закры-
ваться для всеобщего доступа храмы, повсеместно встал вопрос 
о том, как преподавать евхаристические дары верующим так, что-
бы не нарушать гигиенические требования. В некоторых общинах 
священники начали передавать частицы евхаристических даров 
на дом. Члены общины, которых священник хорошо знает и ко-
торым доверяет, получили возможность брать частицы с  собой 
домой и там ими причащаться в индивидуальном порядке. Такая 
практика, однако, не стала массовой.

Более массовой, но  не  доминирующей, оказалась практика 
преподавать дары в храме, однако без использования литургиче-
ской лжицы. В таких случаях частицы евхаристического тела, на-
питанные евхаристической кровью, выносятся на дискосе на ам-
вон, и  с  амвона священник раздает их  в  руки прихожанам. Это 
нововведение получило распространение в  различных помест-
ных православных церквах. По своей сути оно является возвратом 
к древней практике причащения, которая в наше время сохрани-
лась только в  способе причащения духовенства: в  руку. Важную 
роль в оправдании такой практики и для мирян сыграло исследо-
вание о византийских литургических лжицах, проведенное о. Ро-
бертом Тафтом и опубликованное в 1996 году23.

Ученица о. Роберта Тафта, инокиня Васса (Ларина), в  своем 
докладе на 24-й конференции Orientale Lumen, состоявшейся он-
лайн в июне 2020 года, сделала важное замечание, которое сле-
дует из практики преподавания мирянам евхаристических даров 

23.	 Taft, R.T. (1996) “Byzantine Communion Spoons: a Review of the Evidence”, Dumbar‑
ton Oaks Papers 50: 209–38.



А р х и м а н д р и т  К и р и л л  ( Г о в о р у н )

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 7 1

с  помощью лжицы. Эту практику можно рассматривать как сво-
его рода «скрепу» для того, что принято называть структурами 
власти. Она символизирует власть клира над мирянами. Действи-
тельно, разница в  способах преподания евхаристических даров 
для клира и  мирян закрепляет стратификацию внутри церкви. 
Вкладывание даров с  помощью лжицы в  рот движением руки 
сверху вниз  — с  амвона  — подчеркивает вертикальный харак-
тер как этого действия, так и взаимоотношений между клириком 
и мирянином. Соответственно, изменения этой практики на более 
демократичный и горизонтальный способ причащения «в руку» 
многие в церкви как осознанно, так и интуитивно восприняли как 
угрозу существующим структурам церковного авторитета.

В  результате пандемии традиционные символы и  практики 
иерархичности в церкви стали невозможными. Некоторые из  них 
оказались под знаком вопроса. Помимо необходимости пересмотреть 
способ причащения, иерархи столкнулись с  необходимостью совер-
шать богослужения в минималистическом стиле: без иподьяконов 
или даже диаконов. Многие перешли на служение иерейским чином. 
Даже Московский патриарх, судя по фотоотчетам о его литургиче-
ской деятельности в период карантина, часто служит литургию один.

Главным же фактором, уравнивающим всех в  церкви, стал 
сам вирус. Оказалось, что ни иерархические позиции, ни связан-
ные с  ними традиционные привилегии не  защищают от  болез-
ни: перед риском заболеть и даже умереть в равном положении 
оказались все: патриархи, архиереи, священники, старцы, мона-
хи, миряне, праведные и грешные. Вирус, таким образом, создал 
мощный импульс эмансипации внутри церкви.

Упоминавшееся ранее ковид-диссидентство движимо, в  числе 
прочего, желанием сохранить иерархические структуры в  церкви 
нетронутыми. Еще одной мотивацией ковид-диссидентства в цер-
ковной среде стало восприятие вируса как зла и дьявольского ис-
кушения. Такое восприятие, как было упомянуто выше, является 
по своей сути дуалистическим и манихейским. Для многих совре-
менных дуалистов ковид стал способом испытать и продемонстри-
ровать свою веру. Такие церковные и духовные авторитеты систе-
матически убеждают свою паству, что если иметь достаточную веру, 
то заразиться ковидом невозможно. Подобное отношение к кови-
ду напоминает древнюю практику определения того, кто прав и кто 
виноват, с помощью так называемых «испытаний мучением». Это 
одна из форм «благочестивого насилия», рассмотренных в  книге 
профессора Калифорнийского университета в Лос-Анджелесе Ала-



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

7 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

на Пейджа Фиске и исследователя из Северо-западного универси-
тета в  Иллинойсе Тейджа Шакти Рая24. В  средневековой Европе, 
как и  в  других домодерных культурах, подобные испытания мог-
ли включать, например, то, чтобы засунуть руку в кипящий котел 
и выудить оттуда перстень, либо же пронести в руках раскаленный 
утюг и т.п. Подобные испытания могли придумывать люди, а мог-
ла устанавливать природа. В любом случае пострадавший считал-
ся виноватым, и его вина подтверждалась самим Богом.

Для многих современных православных коронавирус стал по-
добного рода «испытанием мучением». Как выразился, например, 
архиепископ Новогрудский и  Слонимский Гурий, «мы подверга-
емся болезням и прочим бедствиям земной жизни за согрешения 
свои по попущению Божию. Грех — причина всех скорбей челове-
ка и во времени, и в Вечности»25. Еще более конкретным в опреде-
лении причин ковида стал бывший Киевский митрополит Филарет 
(Денисенко). В  интервью одному украинскому телеканалу он за-
явил: «Эпидемия — это наказание Божие за грехи людей. Причи-
на коронавируса — это греховность. Открыто добро не защищают, 
а защищают зло и распространяют его. Я прежде всего имею в виду 
однополые браки»26. С  этой точки зрения, если кто заболевает 
ковидом, заболевание для него превращается в  стигму, которая 
предполагает вину самого заболевшего. Данная вина заключается 
не в том, что кто-то недостаточно тщательно соблюдал нормы ги-
гиены, а в том, что недостаточно верил или молился. Иными сло-
вами, для многих православных заболевание ковидом стало марке-
ром предполагаемой духовной ущербности, едва ли не проклятьем. 
По этой причине многие заболевшие иерархи, духовенство и мона-
шествующие всячески скрывают факт своего заражения.

Зачастую свою болезнь скрывают те духовные авторитеты, кото-
рые сами были бы готовы стигматизировать заболевших. Они боят-
ся предстать в глазах верующих как духовно ущербные. Этот страх 
нередко связан с боязнью потерять авторитет и ту духовную власть, 
которую они культивировали годами. Согласно выводам Роберта 

24.	 Fiske, A.P., Rai, T.S. (2014) Virtuous Violence: Hurting and Killing to Create, Sustain, 
End, and Honor Social Relationships. Cambridge: Cambridge University Press.

25.	 «Коронавирус: проверка веры для человечества и каждого из нас в отдельности». Ин-
тервью с архиепископом Новогрудским и Слонимским Гурием на сайте Жировичско-
го монастыря 29.03.2020 [https://tinyurl.com/yy3xozvb, доступ от 23.11.2020].

26.	 «Такий Томос нам не  потрібен, мене ошукали,– патріарх Філарет», Программа 
«4esno з Ташею Трофимовою» // 4 канал, 19.03.2020 [https://tinyurl.com/tdvxnak, 
доступ от 8.12.2020].



А р х и м а н д р и т  К и р и л л  ( Г о в о р у н )

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 7 3

Бартлетта в его исследовании «Испытание огнем и водой», средне-
вековые «испытания мучением» устанавливались иерархами и свя-
щенниками как способ осуществления духовной власти27. Сами же 
клирики, как правило, такие испытания не проходили. Теперь же те, 
кто собирался судить не прошедших «испытания мучением» ковида, 
сами пострадали от него, и поэтому тщательно скрывают этот факт.

В  заключение хотелось бы указать на  еще один аспект восприя-
тия пандемии в церковной среде. На это восприятие проецируют-
ся так называемые культурные войны, которые в последнее деся-
тилетие обострились внутри Русской Православной Церкви. Речь 
идет об идеологической поляризации между условными «либера-
лами» и «консерваторами», как они друг друга называют. Русская 
церковь заимствовала эту поляризацию из американской полити-
ческой среды, где поляризация между либеральной и  консерва-
тивной идеологиями обусловлена, прежде всего, двухпартийной 
системой и  уходит корнями в  эпоху гражданской войны между 
Севером и Югом28. Во время президентства Дональда Трампа эта 
поляризация обострилась до  беспрецедентного уровня, что по-
влияло на  то, что США удерживает мировое лидерство по  ко-
личеству заболевших и  умерших от  ковида, поскольку для мно-
гих сторонников президента Трампа гигиенические меры против 
распространения коронавируса выглядят, как попытка Демокра-
тической партии навязать еще одну либеральную политику. От-
сюда игнорирование многими американцами санитарных норм 
и  неадекватная реакция на  вызовы пандемии со  стороны феде-
рального правительства, когда оно контролировалось Республи-
канской партией.

Нечто похожее можно наблюдать и  в  Русской Православной 
Церкви. Для многих ее членов, в  том числе среди епископата 
и духовенства, идеологические маркеры «либерала» или «консер-
ватора» стали основными, даже более важными, чем традицион-
ные идентичности христианина или православного. Для многих 
членов церкви, которые смотрят друг на  друга через идеологи-
ческие биполярные линзы либерализма/консерватизма, и  меры 
против заражения коронавирусом, и даже сам коронавирус пред-

27.	 Bartlett, R. (1999) Trial by Fire and Water: The Medieval Judicial Ordeal, p. 36. Ox-
ford: Clarendon Press.

28.	 См. Prothero, S.R. (2016) Why Liberals Win the Culture Wars (Even When They Lose 
Elections): The Battles That Define America From Jefferson’s Heresies to Gay Mar‑
riage. New York: HarperOne.



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

7 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ставляются не более чем выдумкой либералов и их попыткой на-
вязать всем свои ценности. В  качестве примера можно приве-
сти поведение и  высказывания прот. Андрея Ткачева  — одного 
из  наиболее популярных проповедников идеологической поля-
ризации внутри Русской Православной Церкви и  страстного об-
личителя «либерализма». В марте 2020 года он вышел на амвон 
московского храма в респираторе, чтобы высмеять тех, кто носит 
маску29. Позже, объясняя свою выходку, он заявил следующее:

Я так захотел, такой мой каприз. Я считаю, что это психоз. И пси-
хоз раскрученный, я  плевал на  ваши психозы. Вам же можно бес-
новаться всем, а  почему мне нельзя посмеяться над вашим бесно-
ванием? … Кто меня хочет обвинять — пусть обвиняет на здоровье, 
я на него не обижаюсь. У нас умирает масса людей от самых разных 
болезней каждый день. За что мне извиняться? Я придумал этот ко-
ронавирус? Он протек из какой-то лаборатории военной, пусть из-
виняются те, кто его загнал к нам30.

Священноначалие Русской Православной Церкви в последние годы 
поддерживало, а  иногда и  инициировало как идеологическую по-
ляризацию, так и фундаменталистские настроения среди верующих. 
В эпоху ковида и то и другое содействовало более быстрому и ши-
рокому распространению заражений коронавирусом среди членов 
РПЦ. И хотя само священноначалие в своем большинстве осознает 
опасность ковида, со скепсисом, а то и агрессией со стороны услов-
ных церковных «консерваторов» и  фундаменталистов по  отноше-
нию к ограничительным мерам оно теперь справиться не может.

Несмотря на кризисную ситуацию внутри Русской Православ-
ной Церкви, вызванную пандемией ковида, пандемия способству-
ет и положительным процессам катарсиса и эмансипации внутри 
Церкви, которая очевидно нуждается в них. Необходимость адап-
тироваться к условиям карантина и уменьшить количество забо-
леваний стимулирует плодотворные богословские дискуссии. Эти 
дискуссии в  конечном итоге могут ускорить развитие таких на-
правлений богословской мысли как экклезиология, христология, 
литургическое и пастырской богословие.

29.	 Священник в противогазе пришёл на исповедь — решил пошутить над коронави-
русом // Телеканал 360. 23.03.2020 [https://tinyurl.com/y5jpsvjp, 23 ноября 2020].

30.	 Протоиерей РПЦ объяснил, почему пришел на проповедь в противогазе // Газета.
ru. 23.03.2020 [https://tinyurl.com/yxh6vc6g, доступ от 23 ноября 2020].



А р х и м а н д р и т  К и р и л л  ( Г о в о р у н )

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 7 5

Библиография/References

Говорун К. Covid-19 и христианский (ли?) дуализм // Public Orthodoxy. 23.03.2020 [htt-
ps://tinyurl.com/yypsowbv, доступ от 6.12.2020].

Прот. Шмеман А. Знаменательная буря: несколько мыслей об автокефалии, церков-
ном Предании и  экклезиологии // Вестник Русского Западно-Европейского 
Патриаршего Экзархата. 1971. № 75–76: 550–572. Париж.

Al-Suadi, S., Smit, P-B. (eds) (2019) T&T Clark Handbook to Early Christian Meals in the 
Greco-Roman World. T&T Clark Handbooks, London: T&T Clark.

Bartlett, R. (1999) Trial by Fire and Water: the Medieval Judicial Ordeal, p. 36. Oxford: 
Clarendon Press.

Doutreleau, L., Mercier, B.C., Rousseau, A. (eds) (1969) Irénée de Lyon. Contre les héré‑
sies, livre 5, vol. 2 (Sources chrétiennes 153). Paris: Éditions du Cerf.

Dupuy, B. (2020) “Colloidal silver has not been shown effective against new virus from Chi-
na”, AP News, 14 February [https://apnews.com/article/8479480534, accessed on 
6.12.2020].

Elowsky, J.C. (2007) Ancient Christian Commentary on Scripture: John 11–21. Downers 
Grove, IL: InterVarsity.

Fiske, A.P., Rai, T.S. (2014) Virtuous Violence: Hurting and Killing to Create, Sustain, End, 
and Honor Social Relationships. Cambridge: Cambridge University Press.

Hovorun, C. (2008) Will, Action and Freedom: Christological Controversies in the Sev‑
enth Century. Leiden; Boston: Brill.

Hovorun, C. (2015) Meta-Ecclesiology: Chronicles on Church Awareness. New York: Pal-
grave Macmillan.

Hovorun, C. (2020) “Covid-19 i khristianskii (li?) dualism” [Covid-19 and Christian dual-
ism], Public Orthodoxy, 23 March [https://tinyurl.com/yypsowbv, accessed on 
6.12.2020].

Kotter, P.B. (ed.) (1981) Die Schriften des Johannes von Damaskos, vol. 4 (Patristische 
Texte und Studien 22). Berlin: De Gruyter.

McGowan, A. (1997) “Naming the Feast: The Agape and the Diversity of Early Christian 
Meals”, Studia Patristica 30: 314–318.

McGowan, A. (2004) “Rethinking Agape and Eucharist in Early North African Christiani-
ty”, Studia Liturgica 34: 165–76.

Moss, C.R. (2019) Divine Bodies: Resurrecting Perfection in the New Testament and Ear‑
ly Christianity. New Haven, CT: Yale University Press.

Penelhum, T. (2010) “Fideism”, Ch. Taliaferro, P. Draper, Ph.L. Quinn (eds) A Companion 
to Philosophy of Religion, pp. 441–448. Malden, MA: Wiley-Blackwell.

Prothero, S.R. (2016) Why Liberals Win the Culture Wars (Even When They Lose Elec‑
tions): The Battles That Define America From Jefferson’s Heresies to Gay Mar‑
riage. New York: HarperOne.

Schmemann, A. (1971) “Znamenatel’naia buria: neskol’ko myslei ob avtokefalii, tserkovnom 
Predanii i ekkleziologii” [The Significant Storm: Some Thoughts on Autocephaly, 
Church Tradition and Ecclesiology], Vestnik Russkogo Zapadno-Evropeiskogo Pa‑
triarshego Ekzarkhata 75–76: 550–572. Parizh.

Taft, R.T. (1996) “Byzantine Communion Spoons: A Review of the Evidence”, Dumbarton 
Oaks Papers 50: 209–38.

Vassiliadis, P. (ed.) (2020) The Church in a Period of Pandemic. Thessaloniki: CEMES.



Софья Рагозина

Благочестие, авторитет и «народный 
иджтихад» в онлайн-среде российских 
мусульман в период пандемии

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-1-76-100

Sofya Ragozina

Piety, Authority and “Popular Ijtihad” in the Online Space of 
Russian Muslims during the Pandemic

Sofya Ragozina  — Institute of Oriental Studies of Russian Acad-
emy of Sciences; Russian Presidential Academy of National Econo-
my and Public Administration (RANEPA) (Moscow, Russia). ragozina. 
grc@gmail.com

This article examines the first reactions of the Russian Muslim com‑
munity in the social networks to the spread of the coronavirus (most‑
ly February-May 2020). We turn to the concepts of authority and 
legitimacy; the ideas of Brian Turner on the performative role of in‑
formation technology for the institution of religious authority; Gary 
Bunt’s discussion of the democratization of Islamic knowledge in the 
online environment; Olivier Roy’s concept of individualization of Is‑
lam; and Peter Mandaville’s idea of decentralization of power in the 
Islamic tradition. This study seeks to answer two interrelated ques‑
tions: who and how reinterprets the category of Islamic piety in the 
context of the pandemic and to what extent the online environment 
transforms the Islamic tradition as a whole. Based on textual analy‑
sis of individual publications on social networks and interviews with 
editors of public websites, the common narratives of Russian Muslim 
discourse on the pandemic were identified as follows: a retaliation 
against China for the oppression of Muslim Uighurs; the search for 
the signs of the coming doomsday; various approaches to the reinter‑
pretation of religious piety. We suggest the term “popular” or “spon‑

Рагозина С. Благочестие, авторитет и «народный иджтихад» в онлайн-среде российских мусульман в период панде-
мии // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2021. № 39(1). С. 76–100.

Ragozina, Sofya (2021) “Piety, Authority and ‘Popular Ijtihad’ in the Online Space of Russian Muslims during the Pandemic”, 
Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(1): 76–100.

7 6 �

	 Исследование выполнено при финансовой поддержке РФФИ в  рамках научного 
проекта № 19-31-27001 «Быть мусульманином в России: политизация идентично-
сти и модели гражданственности российских мусульман (на примере мусульман-
ских гражданских активистов)».



№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 7 7

С о ф ь я  Р а г о з и н а

taneous” ijtihad to describe the variety of individualized strategies 
stimulated by the crisis. The construction of these strategies would 
not have been possible without the virtual environment, character‑
ized by the polyarchic community of “online ulema” and the digitali‑
zation of religious practices.

Keywords: Islam in Russia, coronavirus, sociology of Islam, religious 
authority, ijtihad.

СТРЕМИТЕЛЬНОЕ распространение вируса COVID-19, ка-
жется, не  оставило в  стороне ни  одну конфессию. Коллек-
тивные молитвы, «контактные» ритуалы — все, что еще не-

сколько месяцев назад казалось неизменным, пришлось наскоро 
адаптировать к  новым условиям жизни в  глобальном каранти-
не. Если в  православии одним из  краеугольных камней стали 
дискуссии о  допустимости обряда причастия во  время сложной 
эпидемиологической ситуации, то в исламе стали заметны сразу 
несколько сюжетов, развивавшихся по мере распространения ко-
ронавируса по миру: от якобы «справедливого» возмездия Китаю 
за притеснения мусульман-уйгуров до гуманистических призывов 
к Аллаху во имя спасения всех заболевших.

Реакции российских мусульман на новости о коронавирусе об-
наружили сразу несколько фундаментальных проблем, связан-
ных с различными аспектами исламского вероучения. Во-первых, 
это проблема идентичности. Что значит быть благочестивым му-
сульманином в  таких неоднозначных обстоятельствах? Как вы-
страивать отношения «свой  — чужой», например, в  отношении 
Китая, на правительство которого еще буквально вчера была воз-
ложена полная ответственность за угнетение жителей Синьцзян-
Уйгурского автономного района? Во-вторых, по-новому начинает 
звучать фундаментальная полемика между сторонниками боже-
ственного предопределения и свободы воли. Нужно ли предпри-
нимать дополнительные действия по  противодействию распро-
странению эпидемии, если в любом случае «на все воля Аллаха»? 
В-третьих, это проблема религиозного авторитета. Нужно ли под-
чиняться имаму, если тот не  отменяет коллективную молитву, 
тем самым ставя под угрозу жизнь и здоровье уммы? И наоборот, 
нужно ли подчиняться, если отменяет, следуя довольно популяр-
ным ковид-диссидентским настроениям? В-четвертых, не послед-
нюю роль играет и  биоэтическая стороны вопроса. Что говорят 



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

7 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

священные тексты о режиме карантина и дозволенных средствах 
лечения? Наконец, едва ли не единственным пространством для 
обсуждения обозначенных проблем стали социальные сети, ярко 
продемонстрировав свою перформативную роль в  трансформа-
ции исламской традиции как таковой. Рассматривая реакции рос-
сийского мусульманского сообщества на распространение корона-
вируса, мы не просто выявляем основные нарративы исламского 
дискурса на основе текстуального анализа отдельных публикаций 
в соцсетях, но и (в том числе из интервью с непосредственными 
онлайн-активистами — блогерами, администраторами и редакто-
рами публичных страниц) пытаемся выяснить, как само онлайн-
взаимодействие в кризисной ситуации реинтерпретирует катего-
рию религиозного благочестия.

Религиозный авторитет и новые медиа

Поскольку улемы являются авторитетами общества, выполняя роль 
референтной группы, их миссия, возможно, превосходит задачи ин-
теллектуалов, мыслителей и даже политических элит, которые не-
сут ответственность за  принятие стратегических решений по  про-
тиводействию этой опасности [распространения вируса]. Ведь 
проблема не  в  принятии решений, соответствующих уровню рас-
пространения заболевания. Улемы призваны обеспечить готовность 
общества выполнять эти решения, что будет способствовать профи-
лактике болезни и предотвратит ее дальнейшее распространение1.

Журналист популярного ливанского портала далеко не  первым 
обратил внимание на  особую роль исламских ученых (улемов) 
в  различных дискуссиях по  поводу коронавируса. Однако имен-
но ему, на наш взгляд, удалось удачно акцентировать внимание 
на особой легитимности этой социальной группы в обществе. Не-
смотря на  то, что разные мусульманские сообщества характери-
зуются разными типами государственно-религиозных отношений, 
роли института улемов (так, в  этом тексте речь идет преимуще-
ственно о суждениях марокканских богословов), любая кризисная 
ситуация ставит новые вызовы и стимулирует поиск религиозно-
го обоснования тех или иных действий. Кто и как реинтерпрети-

1.	 At-Tilmizi, Abu Muneif. “Al-‘ulama fi muwadzhiga kuruna… Ei musaghima lid-din fi 
tazhannub al-wabai?”, Arabi 21. 13.03.2020 [https://tinyurl.com/yyvstmab, accessed 
on 20.04.2020].



С о ф ь я  Р а г о з и н а

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 7 9

рует категорию исламского благочестия в  условиях пандемии? 
Едва ли светские правительства или политические элиты спо-
собны дать ответ на  этот вопрос. Так, следуя классической ти-
пологии легитимности М. Вебера и  его идее о  том, что ни  один 
из трех идеальных типов легитимности не самодостаточен2, ока-
зывается, что рационально-легального господства, связанного 
с бюрократическими институтами, зачастую в мусульманских со-
обществах недостаточно. Его дополняет традиционная или хариз-
матическая легитимность улемов, которые иногда призваны «пе-
реводить» решения светских правительств на «язык мусульман» 
(хотя, конечно, нельзя ограничивать их субъектность и, как след-
ствие, повестку, сводя функции улемов исключительно к  функ-
ции «посредника» между государством и  уммой). Потребность 
в  «переводе» возрастает в  зависимости от  степени воплощения 
принципов светскости в том или ином государстве: так, в Иране 
или Саудовской Аравии бюрократический аппарат сам «говорит» 
на  языке ислама, в  то  время как в  Европе, по  мнению Т. Асада, 
сама исламская дискурсивная традиция в  конечном счете под-
вергается «секулярному переводу»3. В России Духовные управле-
ния мусульман становятся не  только переводчиками, но  и  сами 
перенимают государственно-бюрократический язык во  взаимо-
действии с общиной. В Европе всевозможные национальные ор-
ганизации мусульман также выступают подобными медиаторами. 
Однако и в России, и в Европе едва ли такие централизованные 
структуры способны выступать авторитетом для всего многооб-
разия мусульманских сообществ. Это, в  числе прочих факторов, 
стимулирует появление новых улемов, способных максимально 
адаптировать свою риторику под интересы отдельной общины.

Сегодня проблема легитимности и  появления новых улемов 
начинает звучать по-новому. Появление большого числа автори-
тетных богословов, чьи фетвы обладают легитимностью у доста-
точно большого числа мусульман, стало следствием «открытием 
врат» иджтихада. В период оформления мусульманской доктри-
ны «иджтихад означал возможность выбора среди противоречи-
вых конкретных предписаний сунны и  индивидуальных реше-
ний сподвижников пророка, наиболее подходящего для данного 

2.	 Вебер М. Политика как призвание и профессия. М.: Рипол-классик, 2018.

3.	 Asad, T. (2018) Secular Translations: Nation-State, Modern Self, and Calculative Rea‑
son. New York: Columbia University Press.



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

8 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

дела»4. В  эпоху соцсетей вынесение личных суждений по  спор-
ному вопросу стало доступно едва ли не  каждому. Теперь, ко-
гда степень доверия тому или иному богослову измеряется ко-
личеством подписчиков и лайков, традиционные формы власти 
подвергаются эрозии. Казавшаяся прочной связь между типами 
господства и  обеспечивающими их  устоявшимися институтами 
разрывается, так как на смену приходят новые социальные свя-
зи  — горизонтальные и  деиерархизированные. Медиа стали иг-
рать все больше перформатирующую роль для религии. Так, из-
вестный специалист по  медиатизации религии Стиг Хьярвард 
выделяет три группы функций медиа на современном этапе: ме-
диа как проводники информации, медиа как языки, позволяю-
щие «выразить религиозные идеи и  чувства разнообразными 
способами, ранее недоступными для институциональной рели-
гии», и  медиа как среды для формирования новых форм соци-
альных отношений5.

Так, полифония голосов глобального мусульманского сообще-
ства становится ближе мусульманину в любом уголке мира от Ма-
рокко до Индонезии. Слушать проповедь катарского богослова или 
читать фетву Аль-Азхара, посмотреть ролик алжирского имама 
во Франции или полистать инстаграм мечети города Хасавюрт — 
благодаря соцсетям у мусульман появилось гораздо больше стра-
тегий для получения исламского знания и, как следствие, появи-
лись новые формы виртуальной легитимности. Играет ли ин-
тернет, в  частности соцсети, решающую форматирующую роль 
в современном становлении исламской традиции? Специалисты 
по-разному устанавливают причинно-следственные связи между 
исламом и тенденциями цифровизации.

Например, Брайен Тёрнер говорит о том, что именно глобаль-
ные информационные технологии стали решающим фактором 
для трансформации института религиозного авторитета. Причем 
это воздействие он оценивает преимущественно в  положитель-
ном ключе в  категориях демократизации. Развитие сетевого об-
щества в  терминологии Мануэля Кастельса стимулирует реали-
зацию как минимум двух свобод: горизонтальные коммуникации 

4.	 Сюкияйнен Л.Р. Мусульманское право. Вопросы теории и практики. М.: «Наука», 
1986.

5.	 Хьярвард С. Три формы медиатизированной религии: изменение облика религии 
в  публичном пространстве // Государство, религия, церковь в  России и  за  рубе-
жом. 2020. № 38(2). С. 50.



С о ф ь я  Р а г о з и н а

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 8 1

и  доступ к  электронному знанию6. По  мнению Б. Тёрнера, элек-
тронные технологии значительно расширили исламский дискурс, 
так как «дали голос» до этого незаметным социальным группам, 
меняется баланс в распределении властных ресурсов: например, 
исмаилиты могут стать мейнстримом наравне с другими направ-
лениями в  шиизме7. Свободный доступ к  информационным тех-
нологиям даже стимулирует формирование новых идентичностей. 
В условиях, когда едва ли не каждый может стать имамом, актив-
но развивается квир-сообщество мусульман. Кроме того, в  ин-
тернете создается конкурентная среда, где каждый может само-
стоятельно проверить источники информации. Развитие «новых 
интеллектуалов» отражает распространение высшего образова-
ния в исламском мире и является следствием глубоких социаль-
ных фрустраций в  результате провала модернизации, особен-
но в условиях неолиберальной глобализации8. Однако несмотря 
на  столь благостную и  идеализированную картину, обрисован-
ную Б. Тёрнером, у  развития цифровых технологий есть и «тем-
ная сторона» в виде исламизма. Будучи «продуктом религиозного 
кризиса традиционной власти», он лишь укрепляется в электрон-
ном пространстве. В целом же акцент на позитивной роли интер-
нета формирует дихотомию — костные формалистские консерва-
тивные традиционные улемы против независимых, мобильных 
и  харизматичных «новых интеллектуалов». Очевидно, что сим-
патии Б. Тёрнера на стороне вторых. Однако выстраивание таких 
искусственных дихотомий не самый продуктивный путь: прежде 
всего потому, что реальность всегда гораздо более сложна, чтобы 
уложить ее в такую строгую схему.

Классику изучения ислама в интернете Гари Бунту также близ-
ка идея о  форматирующем эффекте онлайн-среды для религи-
озного авторитета в исламе. Интернет сокращает дистанцию ме-
жду обычным мусульманином, ищущим ответы на  связанные 
с религией вопросы, и ученым, обладающим достаточной квали-
фикацией для вынесения суждения, основанного на  священных 
текстах. Это порождает сразу несколько противоречий. С  одной 
стороны, появляется возможность «локализации» исламского 
знания вплоть до  его персонализации: если раньше взаимодей-

6.	 Turner, B.S. (2013) The Sociology of Islam: Collected Essays of Bryan S. Turner, 
p. 201. Ashgate Publishing Company.

7.	 Ibid, p. 205.

8.	 Ibid, p. 206.



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

8 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ствие отдельного улема с  уммой могло ограничиваться фетвой, 
ориентированной, например, на  всех суннитов, то  теперь зало-
гом успеха ютуб-канала отдельного улема стало признание спе-
цифической идентичности своей целевой аудитории, учитывая 
не только идентификацию с определенным направлением в исла-
ме, но и политические взгляды, возрастную группу, регион и так 
далее. С другой же стороны, такое массовое «открытие врат идж-
тихада» ставит вопрос об авторитетности института улема как та-
кового. Анонимность и доступность интернета дает возможность 
каждому выступить религиозным авторитетом, основываясь бо-
лее на собственных убеждениях, нежели чем на многолетней бо-
гословской подготовке9.

Однако не все исследователи согласны с таким гипервнимани-
ем к информационным технологиям и предпочитают рассматри-
вать эти тенденции в более широком социологическом контексте. 
Например, Оливье Руа давно развивает тезис об индивидуализа-
ции ислама. Демократизация действительно играет существенную 
роль, но имеет отношение не к содержанию — догма остается не-
изменной, — а к форме. Наблюдаемое сегодня многообразие ос-
новано не на каких-то новых религиозных концепциях, а на кон-
кретном выборе каждого отдельного мусульманина, у  которого 
есть потребность в  осмыслении своего религиозного опыта. Де-
мократизация не  означает либерализацию: «западный» ислам 
на самом деле не более либеральный (по сравнению с саудовским, 
например), а лишь адаптированный к европейскому контексту10. 
В этом смысле социальные медиа, сделавшие проницаемыми гра-
ницы между публичным и  частным, выступают идеальным ин-
струментом индивидуализации ислама на современном этапе. 

Петер Мандавилль также критически относится к идее о «про-
грессивной демократизации» процесса получения знания. «Рас-
ширение публичной сферы не означает производства более плю-
ралистического (в  смысле более толерантного или открытого) 
знания». Демократизация действительно имеет место, но  она 
не  меняет исламский дискурс, а  лишь «усиливает тенденцию 
к децентрализации власти, которая и так всегда присутство‑

9.	 Bunt, G.R. (2018) Hashtag Islam. How Cyber-Islamic Environments Are Transform‑
ing Religious Authority, p. 83. Chapel Hill: University of North Carolina Press.

10.	 Roy, O. (204) “Globalized Islam — Interview with Olivier Roy”, Religioscope, 8 Novem-
ber [https://tinyurl.com/y4fxqvg8, accessed on 10.01.2021].



С о ф ь я  Р а г о з и н а

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 8 3

вала в  исламе» (курсив авт.)11. Плюрализм  — это имманентная 
черта исламской традиции, поэтому глобализацию следует рас-
сматривать в свете изменения масштабов и  интенсивности деба-
тов о значении и природе авторитета в исламе.

Кажется, что между этими точками зрения есть неустрани-
мые противоречия в  оценке степени влияния информационных 
технологий на  исламскую религиозность. Однако при обраще-
нии к  конкретному эмпирическому материалу выясняется, что, 
например, концепция Б. Тёрнера органично дополняет тезис П. 
Мандавилля о плюрализированном авторитете, а анализируемая 
О. Руа индивидуализация ислама отлично прослеживается в «ци-
фровом исламе» Г. Бунта. В  данной работе мы обратимся к  ре-
акциям российских мусульманских соцсетей на распространение 
коронавируса в  России и  мире с  февраля по  апрель 2020 года. 
Стремительное развитие ситуации позволило концентрированно 
увидеть все описанные выше тенденции на  появившемся за  ко-
роткое время богатом эмпирическом материале. 

Стоит добавить также методологическое замечание относи-
тельно сбора и  анализа эмпирического материала. Сбор мате-
риала происходил по  принципу снежного кома: в  апреле  — мае 
2020 года мы ежедневно мониторили социальные сети на  пред-
мет публикаций, касающихся коронавируса. Приведенные ниже 
примеры не  всегда представляют собой самые популярные или 
«вирусные» материалы: скорее наоборот, это посты среднеста-
тистических аккаунтов с  небольшим количеством подписчиков 
(или даже просто комментарии под публикацией), которые тем 
не  менее отражают обнаруженные нами тенденции. Мы не  ста-
вили задачу квантифицировать данные относительно конкретных 
стратегий, основываясь скорее на нашей экспертной оценке ана-
лизируемого дискурса и  выделении в  нем основных тенденций. 
Анализируя таким образом различные проявления исламского 
в  онлайн-среде, мы опираемся прежде всего на  подходы социо-
логии религии. Для полноты картины мы также не пренебрегли 
и инструментарием социальной антропологии, проведя несколь-
ко интервью с авторами отдельных исламских интернет-проектов. 
Такая комбинация позволяет отойти от конъюнктурных сюжетов, 
связанных с  изучением радикального ислама в  сторону «живой 
религии» и увидеть динамику религиозности.

11.	 Mandaville, P. (2007) “Globalization and the Politics of Religious Knowledge. Pluraliz-
ing Authority in the Muslim World”, Theory, Culture and Society 24(2): 102.



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

8 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Что же касается конкретных социальных сетей, ставших пред-
метом нашего анализа, то  прежде всего речь идет о  проектах 
«ВКонтакте» и «Инстаграм», в меньшей степени «Ютуб», «Фейс-
бук» и  «Телеграм». О  наибольшей популярности отдельных со-
циальных сетей среди российских мусульман судить довольно 
сложно, так как исследования на  эту тему, равно как и  какая-
либо статистика отсутствуют. Основываясь на  нашем опыте на-
блюдения, с  определенной долей уверенности можно сказать, 
что тройка лидеров выглядит так: ВКонтакте, Инстаграм, Теле-
грам. Первая соцсеть привлекает прежде всего максимальным 
охватом русскоязычной аудитории, там зачастую можно встре-
тить разного рода коммерческие проекты, связанные с исламом 
(онлайн-школы, исламская косметика и пр.). В то время как Ин-
стаграм и Телеграм в наименьшей степени контролируются вла-
стями на  предмет потенциального распространения экстремист-
ских материалов, поэтому данные социальные сети предлагают 
большее разнообразие именно религиозных и  богословских ма-
териалов. В Ютубе огромной популярностью пользуются лекции 
и  проповеди иностранных улемов, которые активно переводят 
многочисленные мусульманские активисты (не  всегда с  целью 
монетизации своего проекта). 

Возмездие Китаю и  ожидание конца света: первые 
реакции мусульман на коронавирус

Первые заболевшие «новым видом вируса, вызывающим вирус-
ную пневмонию», появились в  китайском Ухане в  декабре 2019 
года, а  уже 2 февраля 2020 года была зафиксирована первая 
смерть от коронавируса за пределами Китая12. 31 января 2020 года 
в  России выявили первых двух больных коронавирусом. Прини-
мая во  внимание тезис Б. Тёрнера о  перформативной роли ин-
формационных технологий для современных мусульман, стоит 
отметить, что именно в соцсетях появились первые реакции про-
стых мусульман и обсуждения ситуации с коронавирусом. С кон-
ца января по  начало марта 2020 года дискурс выстраивался во-
круг трех центральных элементов.

Во-первых, это дискурс возмездия, и в первую очередь Китаю 
за  угнетение мусульман-уйгуров. Мусульмане не  только не  оста-

12.	 Пандемия коронавируса // Интерфакс [https://tinyurl.com/y39z437o, доступ 
от 20.04.2020].



С о ф ь я  Р а г о з и н а

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 8 5

лись в  стороне от  резкого скачка ксенофобии в  отношении ки-
тайцев в  разных регионах России, начавшейся в  связи с  распро-
странением эпидемии, но и привнесли собственную «исламскую» 
повестку в обвинительную риторику в отношении Китая.

Возможно то  что в  Китае вспыхнул такой новый вирус это все 
из-за их политики притеснения Уйгур Мусульман которых насиль-
но деисламизируют то  есть заставляют их  отказаться от  Религии 
Ислам и принять коммунистическую ересь (Идеологию Атеизма)13.

Интересно, что на  ранних этапах распространения коронавиру-
са эта мысль проходит красной нитью через многие публикации 
не  только рядовых мусульман, но  и  некоторых лидеров россий-
ского мусульманского сообщества. На протяжении 2018–2019 го-
дов многие российские мусульмане открыто выступали против 
политики китайских властей в Синьцзян-Уйгурском автономном 
районе. И  изначальное распространение вируса исключительно 
на  территории Китая, казалось, давало дополнительные основа-
ния для продолжения обвинительной риторики. Новый вид ко-
ронавируса на  тот момент казался «рядовым» явлением наря-
ду с атипичной пневмонией и свиным гриппом и воспринимался 
исключительно как китайская проблема. 3 февраля на странице 
Духовного управления мусульман Москвы появилось обращение 
муфтия Москвы Ильдара Аляутдинова, в котором обывательская 
риторика сменяется богословскими рассуждениями о справедли-
вости и защите верующих от притеснителей.

Например, в Священном Коране и Сунне упоминается о Даббатуль-
ард — существе, которое принято считать одним из предвестников 
Судного Дня. Арабское слово «дабба» характеризует это животное 
«ползущее, беззвучное», что можно сравнить со змеей. …

Стремительно распространяющийся коронавирус (вероятным 
его источником ученые называют змей или летучих мышей) застав-
ляет задуматься о приближении этого Дня. …

Нужно задуматься, не  являются ли эти обстоятельства прояв-
лением Божественной Воли, когда Аллах через поступки тиранов 

13.	 Здесь и далее в приведенных цитатах сохранена авторская орфография. Мирзое‑
ва М. На фото летучая мышь в супе или суп из мыши, как вам удобно // Vk.com. 
25.01.2020 [https://vk.com/km1234321?w=wall136290690_2765, доступ 
от 20.04.2020].



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

8 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

одергивает нас от  греховного, запретного, дарует возможность из-
менить себя, скорректировать убеждения и взгляды.

Безусловно, мы, мусульмане, ни  в  коем случае не  должны зло-
радствовать, когда какой-либо народ постигнет беда, потрясе-
ние, несчастье, но  суметь вынести и  всего происходящего пользу, 
мудрость — обязаны…14

Спустя месяц после этого в начале марта, когда по всему миру уже 
было более ста тысяч заболевших15, муфтий Чечни Салах Межиев 
также обратился к риторике возмездия и угнетения.

То, что эта болезнь возникла в  Китае, это божий гнев. Будь 
то по причине угнетенных мусульман или по другой причине. Если 
Бог был бы разгневан на мусульман, то болезнь началась бы в му-
сульманской стране. Но это не значит, что она не доберется до му-
сульманских стран16.

Кризисная ситуация обостряет потребность в защите собственной 
идентичности и, как следствие, стимулирует более четкое прове-
дение красных линий разграничения «своих и чужих». 

Смысл различения друга и врага состоит в том, чтобы обозначить 
высшую степень интенсивности соединения или разделения, ассо-
циации или диссоциации; это различение может существовать тео-
ретически и практически независимо от того, используются ли од-
новременно все эти моральные, эстетические, экономические или 
иные различения17. 

Поэтому довольно быстро в  дискурс возмездия были включены 
и другие «субъекты, выступающие против ислама».

Они называли ислам болезнью и получили болезнь.
Они называли Кур’ан вирусом и получили коронавирус.

14.	 Пост на странице «Духовного управления мусульман Москвы» от 3.02.2020 [htt-
ps://tinyurl.com/yxwz46v9, доступ от 20.04.2020].

15.	 “Coronavirus Cases”, Worldometer. [https://www.worldometers.info/coronavirus/cor-
onavirus-cases/, accessed on 20.04.2020].

16.	 Муфтий Чечни: коронавирус  — божья кара за  угнетенных мусульман // Кавказ. 
Реалии. 6.03.2020 [https://www.kavkazr.com/a/30472043.html, доступ 
от 20.04.2020].

17.	 Шмитт К. Понятие политического // Вопросы социологии. 1992. № 1.



С о ф ь я  Р а г о з и н а

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 8 7

Они сажали уйгуров в тюрьмы за их вероисповедание — и их горо-
да превратились в тюрьмы.
Они запретили хиджаб — в итоге весь город ходит в масках.
Они запретили ислам, в  итоге многие страны запрещают въезд 
из их страны...
Они говорили  — где ваше наказание? Нас никто не  остановит, 
но теперь они понимают, что их может остановить самое мельчай-
шее, что есть на земле (вирус).
Китай — это предупреждение нам, просто маленькое предупрежде-
ние. Опомнитесь!18 

Несмотря на  отдельные призывы в  комментариях к  этим и  дру-
гим публикациям не  злорадствовать и  не  подводить всех китай-
цев под одну гребенку19, на  начальном этапе распространения 
коронавируса в  российском исламском дискурсе возоблада-
ла политически и  религиозно мотивированная ксенофобия, ни-
как не  соотносящаяся с  гуманистическими ценностями ислама. 
Но  защита идентичности происходит не  только в  обозначении 
«чужих», но  и  в  артикуляции «своего». Так, фундаментальная 
политическая категория определения «друга» и  «врага» перете-
кает в религиозный дискурс. Промежуточный вариант — это ар-
тикуляция «своих» ценностей через противопоставление их дру-
гим. Например, еще в феврале был довольно распространен тезис 
о неприемлемости в исламе употребления в пищу животных вро-
де змей и  летучих мышей (которые, согласно распространенно-
му мнению, и  стали возбудителями нового вируса), в  то  время 
как китайцы «едят все что живет и ползает разных местах и даже 
то что есть брезгливо и опасно для здоровья человека но они едят 
и  не  проявляют не  какой гигиены к  еде при готовки ее и  поло-
сти рта»20.

В то же время не менее остро в условиях распространения ви-
руса встал и  вопрос о  внутренних аспектах исламской идентич-
ности в  связи с  распространением коронавируса за  пределами 
Китая, в  том числе и  в  мусульманском мире. Исламское благо‑
честие — это второй элемент дискурса, со всей очевидностью 

18.	 Пост на странице «Коран. Сунна» от 10.02.2020 [https://tinyurl.com/y56z9zsg, до-
ступ от 20.04.2020].

19.	 Пост в  группе «Ислам бот» от  27.02.2020 [https://vk.com/islamrobot?w=wa
ll-157031292_7805, доступ от 20.04.2020].

20.	Мирзоева М. На фото летучая мышь в супе или суп из мыши, как вам удобно...



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

8 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

проявившийся в первых реакциях на меняющийся контекст. Как 
действовать в  условиях распространения эпидемии? Если крат-
ко  — то  быть хорошим мусульманином. Если с  середины марта 
рекомендации и разъяснения стали носить более частный харак-
тер (как дозволено вести себя в карантине, как молиться в услови-
ях ограничения доступа в мечети и т. д.), то в первых материалах, 
распространяемых в  соцсетях в  конце февраля  — начале марта, 
акцент делался преимущественно на  фундаментальных принци-
пах исламского вероучения: например, подчиняться Аллаху, по-
скольку «все дела находятся в руках Аллаха», встречать все беды 
«с  терпением и  надеждой на  вознаграждение» и  помнить, что 
«самая большая беда  — это беда в  религии (человека)»21. Пока-
зательно, как обсуждение подобных материалов породило волну 
спонтанного «народного» иджтихада среди пользователей соцсе-
тей — речь прежде всего идет о той радикальной фрагментации 
передачи исламского знания, когда буквально каждый пользо-
ватель может выносить суждения, сообразуясь часто не  столько 
со своим религиозным, сколько житейским опытом. Идея о необ-
ходимости подчинения Аллаху быстро трансформировалась в те-
зис «надо бояться Аллаха, а не вируса». 

Может я  ошибаюсь но  как можно не  ходить на  намаз в  Мекку?! 
Ведь все от  Аллаха, бояться вируса не  понятного который по  мне 
не существует22.

Можно предположить несколько объяснений такому повороту 
в онлайн-дискуссиях. 

Во-первых, обращение к  риторике «усиления» религиозно-
го поклонения удовлетворяет потребности в  реартикуляции соб-
ственной идентичности в  условиях кризиса. Достигнутая таким 
образом роль «благочестивого мусульманина» легитимирует воз-
можность индивидуального вклада в передачу знаний умме. 

Во-вторых, отрицание угрозы со стороны вируса граничит с кон-
спирологическими теориями, отрицающими существование вируса 
как такового, которые зачастую оказываются особенно востребова-
ны в  период повышенной неопределенности. Движение «корона-

21.	 Пост «КОРОНАВИРУС» в группе «Библиотека ислама от А до Я» от 4.03.2020 [htt-
ps://vk.com/biblioteka.islama?w=wall-42391762_30142, доступ от 20.04.2020].

22.	 Комментарий пользователя _ram_a к  посту на  странице sunna.muhammada 
от 17.03.2020 [https://www.instagram.com/p/B9163aulXFj/, доступ от 20.04.2020].



С о ф ь я  Р а г о з и н а

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 8 9

диссидентов» возникло очень быстро еще на ранних стадиях рас-
пространения эпидемии. Цели и  аргументация этого движения 
могут быть самыми разнообразными и  должны стать предметом 
отдельного подробного рассмотрения. Здесь приведем лишь пару 
примеров. Например, риторика отрицания вируса использовалась 
религиозными властями Ирана, когда шла речь об  ограничении 
доступа к  шиитским святыням города Кум. По  мнению отдель-
ных представителей религиозных властей, за рекомендациями ор-
ганов здравоохранения по  ограничению паломничества видны 
«скрытые руки врага»: «…победа над Кумом  — мечта вероломно-
го Трампа и его домашних наемников, но эта мечта не будет реа-
лизована даже в  их  могиле... он хочет сделать коронавирус пово-
дом для культурного удара по престижу Кума»23. Что же касается 
российского мусульманского интернет-сообщества, то здесь подоб-
ная языковая стратегия использовалась вновь для подчеркивания 
особого благочестия вопреки любым обстоятельствам. Интересно, 
кстати, обращение с той же целью к нумерологии:

Число 19 в этом названии неспроста . оно является первочислом ан-
гелов творца . ниспосылая КОРАН обещавшего охранять его до суд-
ного дня. Ближайшие три года будут еще более интенсивными ..как 
уже писал ранее скоро мы не узнаем некоторые государства ....год 
1444 хиджры будет кратным 19 и  одновременно числу суры 76 че-
ловек ....совсем не случайно появления вируса в тот момент когда 
китай вознамерился переиначить КОРАН ....24

Наконец, в-третьих, эта дискуссия затронула фундаментальную 
полемику между сторонниками божественного предопределения 
и  свободной воли, восходящую еще к  средневековой исламской 
философии. «Спонтанный иджтихад» затронул, например, и 51-й 
аят 9-й суры Корана:

Скажи: «Нас постигнет только то, что предписано нам Аллахом. 
Он  — наш Покровитель. И  пусть верующие уповают на  одного 
Аллаха»25.

23.	 Khalaji, M. “The Coronavirus in Iran (Part 1): Clerical Factors”, The Washington Insti-
tute. 9.03.2020 [https://tinyurl.com/y4l6kh8o, accessed on 20.04.2020].

24.	 Муллагалин С. Пост от 10.03.2020 [https://vk.com/is.yabalak?w=wall376700610_511, 
доступ от 20.04.2020].

25.	 Перевод Э. Кулиева. Ссылки на этот аят можно встретить, например, здесь: Пост 
«Лучший совет против коронавируса» в сообществе «Религия Ислам مالسإلا نيد» 



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

9 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Некоторые пользователи «истолковали» ссылку на  этот аят 
так, как будто никаких иных специальных действий предпри-
нимать не  требуется, кроме пятикратного омовения и  молит-
вы и чтения Корана. Силы их веры якобы будет достаточно для 
противостояния болезни, угроза со  стороны которой намеренно 
преувеличивается26.

Наконец, нельзя не  отметить и  специфику соцсетей как тако-
вых в  организации коммуникации. Зачастую отношения «редак-
тор  — подписчик»  — речь идет не  только о  мусульманских сооб-
ществах — выстраиваются по модели «продавец — клиент»: спрос 
подписчиков на определенный контент заставляет редакторов вы-
страивать свое «медиапредложение» соответствующим образом, 
а  подписчик «максимизирует свою полезность», и  это касается 
не  только монетизированных проектов. И  в  условиях эпидемии 
категория благочестия стала особенно выгодным «медиатоваром» 
(например, для расширения своей читательской аудитории), на что 
немедленно отреагировали редакторы мусульманских сообществ. 
Наиболее ярко, на наш взгляд, это проявилось в многочисленных 
материалах с дуа (молитвами) от коронавируса27. Подобная «ком-
модификация» религиозного благочестия ни в коем случае не пре-
уменьшает значение исламских ценностей, скорее наоборот: спо-
собствует повышению их  значения в  индивидуальной стратегии 
религиозного поиска каждого отдельного подписчика.

Стоит отметить, что здесь мы преимущественно говорили о ре-
акциях отдельных мусульман на  развитие ситуаций с  коронави-
русом. На  уровне «низовых» дискуссий определились основные 
элементы дискурса, предопределившие его дальнейшее разви-
тие. Если на  начальном этапе большую его долю занимала ксе-
нофобия в отношении китайцев, то чуть позже, по мере того как 
антикитайский дискурс уходил на  второй план, сформировался 
главный запрос на  реартикуляцию категории исламского благо-
честия и  нормативности. Растущие дискуссии и  потребность му-
сульман в  поиске ответов на  волнующие их  вопросы в  условиях 
нарастающей неопределенности стимулировали исламских бого-
словов активно включится в  процесс обсуждения коронавируса 

от  18.03.2020 [https://vk.com/islamnapominanie?w=wall-83046556_1084846, до-
ступ от 20.04.2020].

26.	 Видео «Страх и паника опаснее коронавируса» на странице svet.imana от 16.03.2020 
[https://www.instagram.com/p/B9zabKLhMcG/, доступ от 20.04.2020].

27.	 См. например: Видео на странице islam_din_rus от 18.03.2020 [https://www.insta-
gram.com/p/B94GVSEFWLg/, доступ от 20.04.2020].



С о ф ь я  Р а г о з и н а

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 9 1

и дать более инструментальные разъяснения относительно част-
ных моментов распространения эпидемии.

«Импортированные» улемы и  ДУМ РФ: российские 
мусульмане в  поиске ответов на  коронавирусные 
вопросы

К  середине марта русскоязычные мусульманские сообщества 
в  соцсетях заполнились переводами обращений иностранных 
мусульманских богословов, разъясняющих поведение мусуль-
ман во  время эпидемии. Можно выделить несколько основных 
тем. Во-первых, это обоснование введения карантина по  шариа-
ту со ссылкой на хадис Бухари: «Если вы слышите, что она (чума) 
разразилась в стране, не идите туда; а тот, кто в этом городе, пусть 
не выходит оттуда»28. Во-вторых, это поиски признаков грядуще-
го Судного дня (киямат). Наконец, некоторые продолжили обви-
нять китайцев в сложившейся ситуации29. Другая линия аргумен-
тации состояла в своего рода деконтекстуализации коронавируса: 
ежедневно в мире умирают тысячи людей, не только от коронави-
руса, смерть неизбежна, поэтому важны лишь благие дела.

Стоит отметить, что именно эти многочисленные переводы ви-
деообращений иностранных улемов  — один из  основных видов 
контента в  русскоязычном мусульманском сегменте Ютуба. По-
иск ответов на  повседневные бытовые и  фундаментальные бо-
гословские вопросы рождает спрос среди мусульманского сооб-
щества на  подобные материалы. Это не  значит, что российские 
имамы или «самопровозглашенные» улемы отсутствуют  — они 
также представлены довольно широко. Просто в  условиях ради-
кальной персонализации стратегий передачи и  получения зна-
ния, о  чем говорит Г. Бунт, их  становится недостаточно. Вновь 
обращаясь к  метафоре коммодификации, создается своего рода 
«рынок исламского знания», где потребитель может выбрать мак-
симально удовлетворяющий его запросам контент. Это также хо-
рошо иллюстрирует появление глобального сетевого мусульман-
ского общества. Вот яркий пример: в 2015 году Малаз Маджанни, 
выходец с  Ближнего Востока и  австралийский имам, запустил 

28.	 Видео «Коронавирус как быть» на странице daawat_quran от 03.03.2020 https://
www.instagram.com/p/B9Q9LceCkEV/, доступ от 20.04.2020].

29.	 Абдуррахман Димашкия — Послание председателю Китая (коронавирус уйгуры) 
[https://tinyurl.com/yyj9ph9k, доступ от 20.04.2020].



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

9 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

масштабный медиапроект, призванный противостоять исламофо-
бии30, и с тех пор его материалы часто переводят на русский язык, 
в том числе и материалы по коронавирусу.

Первая реакция со стороны официальных лиц российского му-
сульманского сообщества появилась 10 марта31. В обращении Сове-
та улемов в  связи с  распространением коронавируса COVID-2019 
тезисно «переводились» на  язык ислама требования Роспотреб-
надзора чаще мыть руки, стараться не  касаться лица, проявить 
особое внимание к пожилым людям. В последующих материалах 
также разъяснялась допустимость карантина как «изобретения ис-
ламской цивилизации», а также на основе хадисов обосновывалась 
целесообразность антивирусных мероприятий32. 

Здесь есть большой соблазн вслед за Б. Тёрнером провести во-
дораздел между не  столь мобильными «официальными» улема-
ми, представляющими ДУМ РФ, и  «продвинутыми», ориенти-
рованными на  простых мусульман интернет-улемами. Однако 
это непродуктивно как минимум по  двум причинам. Первая  — 
структурная. Как уже отмечалось выше, едва ли какая-то из стро-
гих аналитических моделей способна объяснить полифонию му-
сульманского интернет-пространства. Кстати, в  русскоязычном 
сегменте это усугубляется и  довольно востребованным в  поли-
тическом дискурсе делением на «хороший», «традиционный», ас-
социирующийся с  ДУМами ислам и  «плохой» радикальный ис-
лам. Эта же схема иногда переносится на онлайн-сферу: в связи 
со сложностью осуществления контроля в интернете, именно он-
лайн, как уже говорилось выше, становится благоприятной сре-
дой для распространения радикальных идей. Справедливости 
ради стоит отметить, что даже беглый мониторинг русскоязычно-
го мусульманского интернет-пространства свидетельствует о вос-
требованности салафитских идей. В  условиях такой секьюри-
тизации использования интернета мусульманами от  внимания 
исследователей часто ускользает значительный сегмент интер-
нет-пространства. Например, локальные мусульманские сооб-

30.	 Om, J. (2015) “Muslim community establishes $1 million television studio, the One 
Path Network, to counter mainstream media treatment of Islam”, ABC, March 17 [htt-
ps://tinyurl.com/y297lyaz, accessed on 20.04.2020].

31.	 Обращение Совета улемов в  связи с  распространением коронавируса COV-
ID-2019 // Мусульмане России. 10.03.2020 [http://dumrf.ru/islam/sermon/16801, 
доступ от 20.04.2020].

32.	 Коронавирус шествует по  планете: реакция исламского мира // Мусульмане Рос-
сии. 20.03.2020 [http://dumrf.ru/common/event/16860, доступ от 20.04.2020].



С о ф ь я  Р а г о з и н а

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 9 3

щества, для которых интернет служит инструментом знакомства 
с исламом, ставят своей целью «сделать так, чтобы они (мусуль-
мане) постоянно были в напоминании»33, или молодежные сооб-
щества, для которых интернет — это просто привычная коммуни-
кационная среда: «там обсуждаются события, читаются новости, 
люди узнают ответы на вопросы, получают знания»34.

Вторая причина связана с кажущимся неустранимым конфлик-
том между оффлайн и онлайн-улемами. Однако именно ситуация 
с  распространением коронавируса продемонстрировала возмож-
ность достижения консенсуса не  только между «официальными» 
и «неофициальными» улемами, но и даже сгладила противоречия 
между суннитами и  шиитами. Некоторые арабские СМИ не  мог-
ли не отметить, что «благодаря» коронавирусу удалось достигнуть 
редкого согласия между отдельными саудовскими и иранскими бо-
гословами, увидевшими в распространении вируса предзнаменова-
ние Судного дня35. На первый план вышел эгалитаризм и осознание 
иллюзорности стабильности материального мира. Очень показате-
лен в этом ключе материал под названием «Коронавирус с точки 
зрения Ислама», опубликованный на популярном шиитском кана-
ле, нашедший отклик в том числе и у мусульман-суннитов. 

В  чем же специфика именно современной ситуации с  коронави-
русом? В  том, что эта болезнь показала всю степень абсурдности 
и  противоестественности той искусственной мировой системы, 
в  которой мы живем. В  этой системы гигантские средства тратят-
ся на  совершенно ненужные цели и  проекты, такие как полеты 
на Марс, освоение космоса, создание новейших вооружений и ору-
дий убийств, поддержку половых извращенцев, но  при наступле-
нии реальной беды оказалось, что людям на всей планете элемен-
тарно не хватает масок36.

Такой антиглобалистский посыл удивительным образом сочетает-
ся с дискурсом общемусульманской солидарности. Один из самых 

33.	 Из  интервью с  Э. Аллахвердиевым, автором сообщества «Ислам ةنيدم Иваново» 
[https://vk.com/islam_ivanovo, доступ от 20.04.2020].

34.	 Из интервью c автором сообщества «Ислам бот / Islam bot» [https://vk.com/islam-
robot, доступ от 20.04.2020].

35.	 “”Korona min al-‘ulamat as-sa’a”… ittifaq nadaru lirijal din shchia’ wa sunna”, Raseef22. 
16.03.2020 [https://tinyurl.com/yxg6uwsk, accessed on 20.04.2020].

36.	 Коронавирус с точки зрения Ислама // Иман Ислам Ихсан. 22.05.2020 [https://ti-
nyurl.com/y5mc45e6, доступ от 01.06.2020].



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

9 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

показательных моментов здесь  — это паника по  поводу опустев-
шей Каабы, охватившая весь мусульманский мир. Еще 27 февра-
ля власти Саудовской Аравии временно закрыли въезд в  Мекку 
и  Медину для паломников, 4 марта было ограничено соверше-
ние малого паломничества (умры), а 5 марта впервые за послед-
ние сорок лет были закрыты священные мечети Мекки и Медины. 
Это интерпретировалось многими пользователями и  вновь как 
признак близкого наступления Судного дня, и как вмешательство 
в  божественное определение, а  следовательно, действие, нару-
шающее основы основ исламской доктрины. Кстати, с существен-
ной задержкой — 20 марта — ДУМ РФ как будто вступает в заоч-
ную полемику с теми, кто, по их мнению, преуменьшает значение 
вируса, апеллируя к принципу предопределения. 

Понятны соображения наших единоверцев об  этической недопу-
стимости закрытия мечетей и апелляция к одному из базовых стол-
пов Имана — предопределению (кадр). Однако приостановка рабо-
ты молельных площадок и духовных управлений в Москве и других 
российских регионах не должна восприниматься как противоречие 
принципам Ислама37.

Наконец, отдельно стоит сказать, что распространение корона-
вируса вернуло телесность в  риторику улемов. В  принципе, ис-
лам придает большое значение телу, определяя различные прак-
тики контроля над ним. Например, регулируется движение тела 
во время молитвы, ношение женщиной платка, соблюдение поста 
во время священного месяца Рамадан для очищения тела и духа 
и  так далее. Считается, что тело принадлежит Аллаху, а  физи-
ческое здоровье  — это дар Аллаха, который должен поддержи-
вать человек, живущий в  теле. Следуя этой логике, допустимы 
и  любые средства для поддержания здоровья в  этом теле. Это 
подтверждается и рядом хадисов, например: «Какую бы болезнь 
ни ниспослал Аллах, Он обязательно ниспосылает и средство ее 
исцеления (Аль-Бухари 5678)». 

Распространение коронавируса породило новое прочтение ис-
ламской биополитики. Во-первых, это коснулось категории чисто-
ты. Тахарат в исламе подразумевает не только ритуальную и физи-
ческую чистоту, но и является элементом юридического дискурса: 
обязательство каждого мусульманина состоит в соблюдении чисто-

37.	 Коронавирус шествует по планете: реакция исламского мира.



С о ф ь я  Р а г о з и н а

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 9 5

ты и тела, и души. В условиях эпидемии категория «чистота» пе-
рестала быть лишь религиозной категорией, став органичной ча-
стью медицинского дискурса, который, в свою очередь, в эти дни 
стал органичной частью повседневности не только для мусульман. 
Например, авторы множества материалов в  западных изданиях 
подчеркивали «преимущества» мусульманских стран в  противо-
действии распространению эпидемии, связанные, например с вы-
соким уровнем гигиены из-за пятикратного омовения38. 

Вслед за тахаратом в медицинский дискурс перетек и хиджаб — 
только реакции были куда более эмоциональны. «Они запретили 
хиджаб — в итоге весь город ходит в масках». Хиджаб и раньше 
был красной линией в  вопросе разграничения секулярной и  ре-
лигиозной идентичностей. Отождествление масок и платков в ис-
ламском дискурсе призвано показать «искусственность» критери-
ев проведения красных линий, позволяя при этом значительно 
расширить сферу религиозного за счет светского. 

Кажется, что коронавирус сделал тело исключительно объектом 
медицинского дискурса, «подстроив» под себя даже религиозную 
риторику. Однако тело никогда не  переставало быть и  объектом 
биополитики со  стороны государства. Так, отдельные исламские 
акторы «перевели» не  только медицинскую терминологию в  ис-
ламский дискурс, но  и  риторику официальных властей, придав 
их действиям практически религиозную легитимность. Здесь очень 
показательна реинтерпретация категории тела в одном из постов 
в  Фейсбуке Д. Мухетдинова, первого заместителя Р. Гайнутдина, 
одного из самых медийных представителей официальных россий-
ских мусульманских структур. Он утверждает, что «забота о теле — 
это фундаментальный призыв ислама, а тело — это духовный во-
прос». Одновременно с  этим он вписывает телесность в  дискурс 
освобождения и  дисциплинарной власти буквально в  терминоло-
гии М. Фуко. 

Тело не является чем-то дурным по своей сути — дурным оно может 
стать вследствие недостойного обращения с ним. Именно поэтому 
ислам говорит об  очищении, а  не  об  отвержении тела. Об  очище-
нии от  стихийных эгоистических устремлений. Подлинная аске-
тика, понимаемая как искусство преображения страстей, приводит 

38.	 Aslan, R.S. “What Islamic hygienic practices can teach when coronavirus is spreading”, 
The Conversation. 16.03.2020 [https://tinyurl.com/y6nk3smu, accessed on 
20.04.2020].



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

9 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

человека к  дисциплинированному «связыванию» тела и  души. Та-
кое «связывание» развязывает путы, которые тело и душа наложи-
ли друг на друга. Оно дает возможность целостному, нерасколотому 
человеку служить Истоку его жизни. Тем самым оно хранит свобо-
ду человека. …

Необходимы эффективные меры, учитывающие требования на-
стоящего момента. В  этот мрачный и  тревожный период тела лю-
бого уровня (индивиды, социальные группы, государство, общество 
в целом) должны быть полны решимости к дисциплине. К той дис-
циплине, которая защитит нашу жизнь и нашу свободу. К той сво-
бодной дисциплине, которой человек изначально не был лишен…39

Расширяя телесность до уровня государства, Д. Мухетдинов таким 
образом обеспечивает взаимопроникновение властных и религи-
озных дискурсов. Нормативное функционирование «тела» теперь 
не только часть индивидуального религиозного опыта — она вме-
няется в обязанность любого сообщества. Свобода здесь иллюзор-
на: индивидуальное как будто нивелируется, выводя на  первый 
план тотальную «свободную» дисциплину. 

Онлайн-джума и  трансляции из  пустой Каабы: тревога 
от вторжения профанного в сакральное 

Наконец, последнее, о чем хотелось бы упомянуть, — это феномен 
цифровизации отдельных исламских ритуалов, о  чем в  том чис-
ле говорит Г. Бунт. Именно эпидемия изменила многие режимы 
темпоральности и  придала максимальное ускорение тенденци-
ям цифровизации, вынудив оперативное перемещение религии 
в онлайн. Община, ранее казавшаяся неотъемлемым элементом 
множества практик, теперь вдруг как будто перестала существо-
вать. Как сохранить чувство уммы в виртуальном пространстве? 
Едва ли можно сказать, что мусульмане — не только российские — 
были готовы к этому. Почему вид пустой Каабы вызвал такую па-
нику среди мусульман всего мира? Ведь дело не  только в  ситуа-
тивных рассуждениях о допустимости закрытия мечетей с точки 
зрения шариата. Никогда еще вторжение профанного в сферу са-
крального не  было таким стремительным и  оттого, кажется, за-
стало врасплох мусульманскую общину. До  этого онтологиче-

39.	 Публикация Дамира Мухетдинова от 16.03.2020 в Фейсбуке [https://tinyurl.com/
y5k958qr, доступ от 20.04.2020].



С о ф ь я  Р а г о з и н а

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 9 7

ски никоим образом не причастный к священному, сейчас вирус 
с легкостью преодолел ранее непроницаемые границы. Во многих 
комментариях мы встречаем упоминания «ничтожности разме-
ров» вируса — и от этого тревога возрастает еще больше.

Единственный путь преодоления сложившейся неопределен-
ности — максимально «реальный» переход религиозных практик 
в  онлайн. Что нужно для эффективной цифровизации ритуала? 
К. Бекер, изучая салафитские онлайн-сообщества Нидерландов 
и Германии, выделяет три критерия успешности религиозных ри-
туалов виртуальной среде: они должны 1) защищать сакральное 
от  профанного, 2) быть результатом усилий общины, в  которых 
значительная часть общины принимает участие и/или призна-
ет их в качестве легитимных, 3) поддерживать и воспроизводить 
основные ценности религии. Успешность переноса ритуала в но-
вую среду зависит от  взаимодействия между доступностью соот-
ветствующих технологий и требований самого ритуала40.

В первую очередь перенос религиозной практики в онлайн кос-
нулся коллективной пятничной молитвы. «20 марта 2020 г. — 25 
Раджаба 1441 г. хиджры войдет в историю российского мусульман-
ства как день, когда из Московской Соборной мечети российские 
мусульмане впервые провели пятничный намаз онлайн»41. Почти 
сразу же ДУМ РФ поспешило заявить об  успешности этого меро-
приятия, оценивая ее как раз по  предложенным выше критери-
ям. Легитимность принятого решения о  переносе молитвы в  он-
лайн обосновывалась большим количеством человек, смотревшим 
трансляцию: «при совокупной вместимости всех трех наших мече-
тей не  больше 25 тысяч человек, сегодняшнюю трансляцию смо-
трело более 94 тысяч». Акцент на вынужденности принятой меры 
в  свете потенциальной угрозы для всей общины позволил напо-
мнить, во-первых, об интересах уммы, к которым в конечном сче-
те сводится любое действие, а  во-вторых, об  общем гуманистиче-
ском посыле ислама: «поэтому и в ситуации с коронавирусом для 
искреннего верующего есть благо и назидание». Наконец, особое 
внимание уделялось  реартикуляции сферы сакрального, причем 
не  только перед новой угрозой распространения вируса, но  и  пе-

40.	 Becker, C. (2011) “Muslims On the Path of the Salafal-Salih”, Information, Communi‑
cation & Society 14(8): 1186. 

41.	 Мухетдинов Д. Размышления Дамира Мухетдинова об итогах первого в истории 
Москвы джума-онлайн // Совет муфтиев России. 21.03.2020 [https://muslim.ru/ar-
ticles/277/26753/, доступ от 20.04.2020].



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

9 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ред «старыми» предупреждениями в  отношении мусульманской 
общины в целом:

Много раз приходилось слышать, мол, огромные столпотворения 
мусульман у мечети вызваны отнюдь не религиозной необходимо-
стью, а  желанием продемонстрировать силу, показать свои муску-
лы. Сегодняшнее событие показало полную несостоятельность этих 
гипотез. Напротив, без никакой указки извне, руководствуясь ис-
ключительно исламскими нравственными принципами, желанием 
оградить общество от  опасности, мы приняли решение на  период 
пандемии исключить массовость в принципе. 

Как и  с  хиджабами, «политическая» повестка в  отношении му-
сульман была опровергнута посредством усиления религиозной 
риторики. Нарратив противостояния исламофобии, присутствую-
щий почти на всех уровнях исламского дискурса — от официаль-
ных ДУМ РФ до отдельных инициатив в соцсетях, — приобрел со-
вершенно иное звучание. В  дискурсивной стратегии отделения 
религии от  политики и  подчеркивания отсутствия связи между 
исламом и  терроризмом нет ничего нового  — в  мусульманском 
сообществе давно существует такая реакция на  любые проявле-
ния исламофобии. Однако кризисная ситуация «пересобрала» 
повестку в политике идентичности в отношении мусульманского 
сообщества: на сей раз не только религиозный дискурс заместил 
собой социально-политическую повестку, но и медицинский. Дис-
криминация, несправедливое распределение символических ре-
сурсов отошло на  второй план, когда были затронуты экзистен-
циальные вопросы выживания, жизни и смерти.

* * *

Любой мусульманин скажет вам, что категория исламского бла-
гочестия постоянна и не зависит ни от каких кризисов и чрезвы-
чайных обстоятельств. В то же время непосредственные действия, 
имплементирующие исламские ценности, могут значительно ме-
няться в зависимости от обстоятельств. И мы вновь можем обра-
титься к концепции дискурсивной традиции Т. Асада. Как интер-
претируются действия в интересах уммы? Еще несколько месяцев 
назад участие в коллективной молитве было крайне необходимо, 
а  сегодня «Совет улемов подтвердил не  только разрешенность, 



С о ф ь я  Р а г о з и н а

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 9 9

но  и  желательность недопуска верующих в  мечети»42. Несмо-
тря на  многочисленные идеологические и  политические разно-
гласия, ситуация с  коронавирусом показала возможность дости-
жения консенсуса по многим вопросам. На первый план вышли 
фундаментальные вопросы исламской традиции: легитимация 
религиозного авторитета и  проблема передачи исламского зна-
ния, поиски интерпретаций категории благочестия. Столь бы-
строе распространение эпидемии ярко продемонстрировало одно 
из  главных последствий вторжения профанного в  сакральное  — 
любой ценой реартикулировать мусульманскую идентичность, 
тем самым восстановив прежние границы. Причем репертуар 
дискурсивных стратегий оказался достаточно велик. Во-первых, 
это «классическое» конструирование дихотомии «своего и чужо-
го», где «чужой» — это Китай, виновный в угнетениях мусульман, 
а «свой» — это праведный мусульманин (главное средство от ко-
ронавируса — быть хорошим мусульманином), причем кризисная 
ситуация существенно расширяет возможности для проявления 
этого самого благочестия: например, в условиях ожидания Судно-
го дня. Во-вторых, «коммодификация» религиозного благочестия, 
в  конечном счете приводящая к  индивидуализации религиозно-
го опыта. Кризисная ситуация с  новой силой стимулирует субъ-
ективный религиозный поиск, с одной стороны, усиливая спрос 
на контент об исламской нормативности, а с другой — усиливая 
чувство значимости усилий, предпринимаемых мусульманами. 
В-третьих, это присвоение медицинских категорий исламским 
дискурсом, приводящее также к  реартикуляции мусульманской 
идентичности. Но такое содержание возможно лишь без отрыва 
от специфической формы. Выстраивание этих стратегий было бы 
невозможно без виртуальной среды, характеризующейся поли-
архичностью сообщества «онлайн-улемов» и цифровизацией ре-
лигиозных практик. Сложно согласиться с  однозначно перфор-
мативной ролью онлайн-среды для исламской традиции. Однако 
именно сложившаяся кризисная ситуация со всей отчетливостью 
определила безусловный приоритет онлайн-пространства (или 
среды?), открыв новый органичный этап в  развитии исламской 
традиции. Мы перечислили три критерия успешности перено-
са ритуалов в онлайн: они должны защищать сакральное от про-

42.	 Мусульмане России с пониманием относятся к мерам по предотвращению распро-
странения коронавируса // Совет муфтиев России. 24.03.2020 [https://muslim.ru/
articles/759/26761/, доступ от 20.04.2020].



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

1 0 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

фанного, быть результатом усилий общины и  поддерживать ос-
новные ценности религии. Однако представляется, что реальный 
эффект мы увидим гораздо позже, после окончания эпидемии: 
захотят ли верующие возвращаться в офлайн? Или же ритуальная 
практика будет пересмотрена в зависимости от полученного в та-
ких экстремальных условиях опыта? Тогда, возможно, «цифровая 
религия» станет органичной частью ныне так популярного кон-
цепта «живой религии». 

Библиография / References

Вебер М. Политика как призвание и профессия. М.: Рипол-классик, 2018.

Сюкияйнен Л.Р. Мусульманское право. Вопросы теории и практики. М.: «Наука», 1986.

Хьярвард С. Три формы медиатизированной религии: изменение облика религии 
в публичном пространстве // Государство, религия, церковь в России и за ру-
бежом. 2020. № 38(2). С. 41–75.

Asad, T. (2018) Secular Translations: Nation-State, Modern Self, and Calculative Reason. 
New York: Columbia University Press.

Becker, C. (2011) “Muslims On the Path of the Salafal-Salih”, Information, Communication 
& Society 14(8): 1181–1203.

Bunt, G.R. (2018) Hashtag Islam. How Cyber-Islamic Environments Are Transforming 
Religious Authority. Chapel Hill: University of North Carolina Press.

Hjarvard, S. (2020) “Three Forms of Mediatized Religion: Changing the Public Face of Re-
ligion”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 38(2): 41–75.

Mandaville, P. (2007) “Globalization and the Politics of Religious Knowledge. Pluralizing 
Authority in the Muslim World”, Theory, Culture and Society 24(2): 101–115.

Peter, F. (2006) “Individualization and religious authority in Western European Islam”, Is‑
lam and Christian&Muslim Relations 17(1): 105–118. 

Roy, O. (204) “Globalized Islam — Interview with Olivier Roy”, Religioscope, 8 November 
[https://english.religion.info/2004/11/08/globalized-islam-interview-with-olivier-
roy/, accessed on 10.01.2021].

Syukiiainen, L.R. (1986) Musul’manskoe pravo. Voprosy teorii i praktiki [Muslim law. The-
ory and Practice]. M.: “Nauka”.

Turner, B.S. (2013) The Sociology of Islam: Collected Essays of Bryan S. Turner. Ashgate 
Publishing Company.

Weber, M. (2018) Politika kak prizvanie i professia [Politics as a Vocation]. M.: Ripol-
klassik.



1 0 1

Галина Зеленина

Тора против вируса, раввины против 
правительства: ультраортодоксия перед 
лицом пандемии

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-1-101-122

Galina Zelenina

Torah against the Virus, Rabbis against the Government: 
Ultra-Orthodoxy Facing the Pandemic

Galina Zelenina — Russian State University for the Humanities; The 
Russian Presidential Academy of National Economy and Public Ad-
ministration (Moscow, Russia). galinazelenina@gmail.com

The paper discusses a number of the most remarkable responses to 
the COVID-19 pandemic and to the social isolation measures coming 
from several, mostly ultra-Orthodox, Jewish communities in Israel, 
the United States, and Russia. It examines major elements of the cri‑
sis discourse, i.e., the hermeneutics of the causes and meanings of the 
pandemic; the affirmation of group borders and hierarchies as a re‑
sult of the search for culprits; the relations between the religious com‑
munity and the state; as well as the possible transformations of social 
behavior and ritual practices resulting from the crisis.

Keywords: Judaism, Ultraorthodoxy, Hasidism, Modern Orthodoxy, 
apotropaic practices, messianism, COVID-19 pandemic.

ЕСЛИ вообразить иудаизм неким единым физическим те-
лом, поставленным перед угрозой COVID-19 и перед необ-
ходимостью соблюдать принятые в связи с ней меры, тело 

это будет демонстрировать впечатляющий спектр реакций раз-
ного типа и разной направленности. Одни раввины винят и про-
клинают чужих (Китай, Италию, ЛГБТ), другие обрушиваются 
на  прегрешения своих. В  одних общинах канторы заблаговре-
менно записывают праздничную литургию на видео, чтобы при-
хожане могли смотреть ее дома, в  других готовятся собраться 
на  молитву на  парковке. Одни ортодоксальные лидеры упрека-

Зеленина Г. Тора против вируса, раввины против правительства: ультраортодоксия перед лицом пандемии // Государ-
ство, религия, церковь в России и за рубежом. 2021. № 39(1). С. 101–122.

Zelenina, Galina (2021) “Torah against the Virus, Rabbis against the Government: Ultra-Orthodoxy Facing the Pandemic”, Go‑
sudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(1): 101–122.



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

1 0 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ют государство (неважно, еврейское или нет) в  дискриминации 
(их как евреев или их как религиозных евреев) в ответ на запре-
ты многолюдных сборищ и требования социального дистанциро-
вания, другие закрывают свои синагоги прежде, чем государство 
этого потребует. Одни авторитеты в области религиозного права 
(галахи) разрешают участвовать в молитве с балкона, другие об-
суждают, позволительно ли сгибать носовой зажим в маске в суб-
боту и нужно ли произносить благословение на еду, если потерял 
вкусовые и ольфакторные ощущения…

В статье рассматриваются реакции на пандемию COVID-19 не-
скольких, преимущественно ультраортодоксальных, иудейских 
общин и раввинов в Израиле, США и России, а также реакции вто-
рого уровня — комментарии других раввинов, осуждающие или 
оправдывающие непосредственные реакции единоверцев. Не пре-
тендуя на  создание всеохватного и  целостного портрета иудаиз-
ма перед лицом коронавируса, назову и два других неизбежных 
ограничения этого очерка: методологическое  — при невозмож-
ности полевой работы в  карантине исследование было построе-
но исключительно на открытых онлайн-источниках — и времен-
ное: речь идет о первой волне пандемии в весенние месяцы 2020 
года. Доступные источники диктуют своего рода «вершинную» 
композицию статьи, не давая возможности проникнуть в подвод-
ное течение, частную повседневную жизнь той или иной общи-
ны в  эти месяцы, но  позволяя собрать наиболее социально зна-
чимые, привлекшие внимание медиа, публичные высказывания, 
поведенческие стратегии, ритуальные практики и  попытаться 
увидеть закономерности и  понять, что нового об  ультраортодок-
сии сообщает — или какие существующие наблюдения о ней под-
тверждает  — поведение в  ситуации «перед лицом смерти» (дав-
но сочтенной важным антропологическим полигоном, способным 
«пролить новый свет на системы мировидения и ценностей, при-
нятые в  обществе»1), в  данном случае еще и  обогащенной госу-
дарственными регуляциями и собственными интерпретациями.

Реакции на пандемию религиозных групп и их лидеров груп-
пируются в  несколько блоков: это, прежде всего, герменевтика 
причин и  значений эпидемии, поиск пути спасения (альтерна-
тивного научно-секулярному  — изоляции и  вакцине) и  регули-
рование изменений  — или утверждение неизменности  — рели-

1.	 Гуревич А.Я. Филипп Арьес: смерть как проблема исторической антрополо-
гии // Арьес Ф. Человек перед лицом смерти. М.: Прогресс, 1992. С. 1. 



гиозных практик. Кризисная ситуация представляется поводом 
утвердить и усилить уже существующие иерархии и границы, ав-
торитеты и фобии. Высказывания и поступки еврейских религи-
озных деятелей проливают свет на свойственные их общинам «се-
миотические идеологии»2  — представления о  том, какие знаки 
естественны, а какие неестественны, и намерения каких агентов 
могут стоять за неестественными знаками; на герменевтические 
стратегии — способы интерпретации этих знаков; на отношения 
власти, описываемые через еще просвещенческую дефиницию 
еврейской общины как «государства в  государстве»3; на структу-
ру религиозности, сопротивляющуюся замене социальных прак-
тик индивидуальными.

«Эпидемия коронавируса» = «недостаток скромности»: 
герменевтика причин и значений

Раввины разных деноминаций назвали в  совокупности целый 
список причин эпидемии, не имеющих ничего общего с общепри-
нятой точкой зрения на этот счет. 

Свойственная разным религиозным сознаниям семиотическая 
идеология, на которой основывается этот поиск причин, подразу-
мевает, что все, по  крайней мере, значительные события, объяс-
няемые обыденным сознанием или наукой как случайность или 
звено в причинно-следственной цепочке поддающихся изучению 
явлений этого мира, на самом деле не случайны и не закономер-
ны в понимании естественных или социальных наук, но иниции-
рованы надмирным, или «нечеловеческим», агентом, причем 
не произвольно, а в ответ на те или иные действия людей и с це-
лью сообщить им нечто, т.е. они функционируют как вознагра-
ждение, возмездие или урок.

Высказывания различных религиозных авторитетов о  причи-
нах коронавируса по сути отвечают на вопрос: за что Бог послал 
нам коронавирус? Израильский раввин и  плодовитый автор ис-

2.	 Термин Уэбба Кина: Keane, W. (2003) “Semiotics and the social analysis of material 
things”, Language & Communication 23: 419–420. См. также: Панченко А., Хонине‑
ва Е. «Семиотические идеологии», медиальность и современная антропология ре-
лигии // Государство, религия, церковь в  России и  за  рубежом. 2019. № 4 (37). 
C. 7–18. 

3.	 Выражение, изобретенное в адрес гугенотов после Нантского эдикта, широко при-
менялось в XVIII веке в дебатах об ассимиляции евреев и  (не)наделении их гра-
жданскими правами. См. Кац Я. Исход из гетто. Социальный контекст эмансипа-
ции евреев, 1770–1870. М.: Мосты культуры, 2007.

Г а л и н а  З е л е н и н а

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 0 3



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

1 0 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

следований «кодов» в Торе — текстуальных закономерностей, де-
лающих библейский текст источником множества прогнозов на-
счет современности,  — Матитьягу Глазерсон объявил причиной 
эпидемии нарушение законов кашрута, прежде всего в Китае, где 
употребляют в пищу самых разных нечистых животных4. 

Влиятельный сефардский раввин Меир Мазуз, глава еши-
вы «Кисе рахамим» в  Бней-Браке, израильском городе с  преоб-
ладающим ультраортодоксальным населением, о  котором еще 
пойдет речь ниже, увидел причину вируса в гей-парадах, назвав 
эпидемию «местью» Того, кто сотворил природу, за  поведение, 
противное природе, и  ошибочно аргументировал свою интуи-
цию тем, что в арабских странах, где запрещены любые видимые 
проявления жизни гомосексуалов, болезнь якобы не  получила 
распространения5.

Настенные плакаты или листки преимущественно критиче-
ского или протестного содержания, так называемые «пасквили» 
(пашкавилим)6, в  изобилии расклеиваемые на  улицах ультра-
ортодоксальных районов в  Иерусалиме и  других городах и  слу-
жащие важным информационным каналом в общинах, не поль-
зующихся современными средствами массовой информации 
и  социальными сетями, обличали недостаточную скромность 
ортодоксальных женщин, покупающих парики из  нееврейских 
волос и/или слишком красивые парики, провозглашая имен-
но ее причиной эпидемии. В частности, на плакатах в квартале 
Меа Шеарим в Иерусалиме эта мысль доказывалась равенством 
числовых значений (гематрий) выражений «эпидемия корона-
вируса» и «недостаток скромности». Другая причина, наглядно 
постулируемая на тех же стенах, — злословие, в системе ортодок-
сального иудаизма весьма серьезное прегрешение, строго пори-
цаемое еще в  Талмуде7: «Ло медабрим [лашон а-ра] ло нидба-

4.	 Jerusalem Post Staff (2020) “Could the Bible have predicted today’s worldwide 
coronavirus outbreak?”, The Jerusalem Post, March 16 [https://tinyurl.com/y3xl58r4, 
accessed on 15.06.2020].

5.	 TOI Staff (2020) “Israeli rabbi: Coronavirus outbreak is divine punishment for gay 
pride parades”, The Times of Israel, March 8 [https://tinyurl.com/uayvvg7, accessed 
on 15.06.2020]; Joffre, Tz. (2020) “Rabbi Mazuz blames pride parades for coronavirus 
outbreak”, The Jerusalem Post, March 10 [https://tinyurl.com/y2uk84dn, accessed on 
15.06.2020].

6.	 См. об этом субкультурном феномене документальный фильм Л. и С. Чаплиных 
«Йоэль, Исраэль и пашкавилим» (2006). 

7.	 Вавилонский Талмуд, Песахим 113б, 118а; Сота 42а; Шабат 33а-б.



№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 0 5

ким» («не злословим — не заболеваем»)8; этот вывод, вероятно, 
основывается на  библейском прецеденте, когда гнев Господень 
на Мариам, упрекавшую Моисея, выразился в постигшей ее про-
казе (Чис 12). Того же мнения придерживается раввин Хаим Ка-
невский, лидер «литваков» и один из ведущих авторитетов в из-
раильской ультраортодоксии9.

Другие израильские и  североамериканские ультраортодок-
сальные раввины предложили еще несколько интерпретаций 
эпидемии как божественного возмездия: за  изобретение и  ис-
пользование интернета и  высокую конфликтность в  интернете 
же, понимаемую как «беспричинную ненависть», причину разру-
шения Второго храма; за  «моральный релятивизм и  постмодер-
низм»; и адресно: Китаю — за атеизм, Ирану — за антисемитизм 
и Италии как олицетворению католицизма за многовековую вра-
жду к евреям10, а также западной цивилизации в целом11. 

Выдвигаемые причины, естественным образом, демонстри-
руют традиционную повестку, утверждая границы между сво-
ими и  чужими, демонизируя остракируемых, в  очередной раз 
указывая на  то  и  тех, в  чем и  ком ультраортодоксия давно ви-
дит угрозу: это женская красота, мода, сексуальная свобода, За-
пад, технические новшества, светские источники информации. 
Кризисная ситуация не  спровоцировала никакого новаторства, 
но лишь проявила бытующие в ортодоксальной традиции этиче-
ские императивы и фобии.

Подобные интерпретации вызвали критику с  либерально-
го фланга: представители «современной ортодоксии», выступая 
с  позиций религиозного рационализма и  ссылаясь на  изобрета-
теля еврейского религиозного рационализма, чрезвычайно авто-

8.	 Sokol, S. (2020) “‘We’re not scared’: Some haredi Orthodox Jews in Israel are ignoring 
coronavirus social distancing rules”, Jewish Telegraphic Agency, March 18 [https://
tinyurl.com/r2qb5da, accessed on 15.06.2020]; Sokol, S. (2020) “Slammed by 
COVID-19, ultra-Orthodox Jews try to understand what God hath wrought”, The Times 
of Israel, May 13 [https://tinyurl.com/yxb87fm5 , accessed on 15.06.2020].

9.	 Greenberg, Y. (2020) “Coronavirus Is a Wake Up Call for Ultra-Orthodox Jews”, Jewish 
Journal, April 20 [https://tinyurl.com/y56yjrgq, accessed on 15.06.2020].

10.	 Rav Elya Ber Wachtfogel: The Coronavirus Mageifah and the Internet (video), Matzav.
com, April 4, 2020 [https://tinyurl.com/yxlg28wl, accessed on 15.06.2020]; Slifkin, N. 
(2020) “Why Did God Send the Coronavirus?” Rationalist Judaism, April 7 [https://
tinyurl.com/y4hom64n, accessed on 15.06.2020]; Lambert Adler, R. (2020) “What Is 
Hashem Teaching Us with the Coronavirus?” JewishPress.com, March 19 [https://
tinyurl.com/y6keoxnd, accessed on 15.06.2020].

11.	 Мучник М. Какой смысл в том, что на мир обрушился коронавирус? // Толдот.ру 
[https://tinyurl.com/y67hz4mq, доступ от 15.06.2020]. 

Г а л и н а  З е л е н и н а



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

1 0 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ритетного средневекового ученого Моисея Маймонида, пытались 
соединить концепт возмездия свыше, центральный для религиоз-
ной герменевтики трагических событий, с аналитически устанав-
ливаемой причиной. Причина, по  их  мнению, лежит в  заслужи-
вающем возмездия грехе, но не отвлеченном каком-то грехе вроде 
нескромности или злоязычия, а в грехе, непосредственно связан-
ном с  бедствием. В  разрушении Храма Маймонид винил воен-
ную неподготовленность Иудеи; в высокой смертности от панде-
мии следует винить медицинскую неподготовленность общества, 
которую нужно понимать не просто как следствие тех или иных 
экономических условий, а  именно как грех: можно это сформу-
лировать в  традиционных понятиях по  аналогии с  необходимо-
стью возвести ограду на балконе — здесь же ограда вокруг здоро-
вья людей не была возведена в должной мере12.

Другое герменевтическое направление — поиск смысла панде-
мии, цели, с которой Всевышний послал ее человечеству в целом 
и еврейскому народу в частности, урока, который люди должны 
из  этой ситуации извлечь. Как это ни  парадоксально, но  это по-
иск положительного значения трагедии.

Извлекаемые смыслы, разумеется, соответствуют этосу и  по-
вестке направления, к  которому принадлежат провозглашаю-
щие их раввины, и разнятся как, собственно, по содержанию, так 
и по масштабу в диапазоне от небольшого практического прогрес-
са до  мессианства. Если либеральная американская «современ-
ная ортодоксия» радуется переходу в  онлайн-пространство, где 
активность «прихожан» оказывается гораздо выше13, консерва-
тивные раввины приветствуют «избавление от внутреннего Егип-
та» — исчезновение привычной жизни с ее мирскими соблазнами 
и рутиной, то есть, по сути, всего, что находится за рамками семьи 
и религиозных практик и воспринимается как духовный «плен»14. 
Так, раввин Шломо Авинер, глава ешивы «Атерет Ерушалаим», 
выразил удовлетворение тем, что из-за  вируса «парализована 
вся гойская [т. е. секулярная] культура: академия, министерство 
просвещения, культура развлечений, поездки за  границу». По-

12.	 Slifkin, N. (2020) “A Maimonidean View of Why Coronavirus Happened”, Rationalist 
Judaism, April 11 [https://tinyurl.com/y6r63avh, accessed on 15.06.2020]. 

13.	 Salkin, J.K. (2020) “The coronavirus is transforming Judaism”, Forward, March 17 
[https://tinyurl.com/y27mtv36, accessed on 15.06.2020].

14.	 См. видеообращение раввина Маниса Фридмана в  ролике «Послание надежды. 
Коронавирус — благословение или что-то страшное?» на ютьюб-канале EveryJew 
[https://tinyurl.com/yyfgpf5n, accessed on 15.06.2020].



№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 0 7

Г а л и н а  З е л е н и н а

пулярный неокаббалист Михаэль Лайтман также называет ви-
рус «хорошим делом» и более того — «добром, высшим добром, 
милосердием», позволяющим как отдельным людям остановить-
ся и перестать «бегать, бегать, бегать», так и всему миру остано-
виться и  не  катиться дальше к  мировой войне и  экологической 
катастрофе («я абсолютно уверен […] если бы не этот вирус […] 
мы в ближайшее время просто начали бы заниматься войной»)15.

Многие ультраортдоксальные раввины прибегают к  тради-
ционной герменевтической стратегии в  любом значительном 
кризисе видеть сигнал приближающегося мессианского избав-
ления (так называемые «родовые муки» Мессии) и  утвержда-
ют, что пандемия, «подобно войнам и даже Холокосту», прибли-
жает нас к  избавлению16. Механизм приближения мессианской 
эры видится им по-разному: через избавление от материальной 
зависимости  — путем лишения людей досуга и  отпусков (бра-
славский раввин Лазер Броди) или благодаря краху мировых 
экономик (цфатский раввин Алон Анава); благодаря очищению 
мира от  двух государств, повинных в  «воровстве» и  нарушении 
прав человека и  более других «способствующих мировой неста-
бильности»: Ирана и Китая (раввин Мендель Кессин); через про-
буждение евреев диаспоры, прежде не собиравшихся возвращать-
ся на Землю обетованную, а теперь впервые столкнувшихся с тем, 
что врата Израиля для них закрыты — на карантин (Нахман Ка-
хана, раввин в Старом городе Иерусалима); наконец, через актуа-
лизацию категорий чистоты и  нечистоты при введении двухне-
дельного карантина для заболевших или потенциально заразных 
(раввин Яаков Мизрахи). Эти категории в первую очередь важны 
в  храмовой службе, и, актуализируя их, пандемия готовит евре-
ев к  строительству Третьего храма, непременного атрибута мес-
сианской эры17. Ряд раввинов и  каббалистов толкуют пандемию 
в мессианском ключе, определяя ее как всепроникающий кризис, 
когда Всевышний меняет все мироустройство, а  люди должны 

15.	 См. видеоинтервью С. Винокура с  Михаэлем Лайтманом «Не  бойтесь коронави-
руса. Взгляд каббалиста» на  ютьюб-канале Михаэля Лайтмана [https://tinyurl.
com/y5ewfotd, accessed on 15.06.2020].

16.	 Halbfinger, D. (2020) “Virus Soars Among Ultra-Orthodox Jews as Many Flout Israel’s 
Rules”, The New York Times, March 30 [https://tinyurl.com/rlubser, accessed on 
15.06.2020]; Winner, Z. (2020) “Jewish and Chassidic Perspectives on the Coronavirus”, 
Chabad.org [https://tinyurl.com/vkj7q4j, accessed on 15.06.2020].

17.	 Mizrahi, Y. (2020) “Is the Corona Virus Preparing Us for Mashiach?”, TorahAnytime, 
March 11 [https://tinyurl.com/y6yw2m5x, accessed on 15.06.2020].



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

1 0 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

продемонстрировать раскаяние и веру (тшува и эмуна) и тем са-
мым встать на путь спасения и мессианского избавления18. 

Еще один герменевтический механизм примирения с пандеми-
ей, или своего рода приручения19 ее, находящийся в  соответствии 
с традицией видеть текущую историю как реновацию прежних со-
бытий, прежде всего, событий священной, библейской истории20, 
состоит в поиске прецедентов и параллелей. Матитьягу Глазерсон 
утверждает, что эпидемия предсказана в  Торе и  его метод кодов 
позволяет это увидеть21; предсказания пандемии обнаруживают-
ся также в средневековых комментариях на Сэфер йецира («Книгу 
творения») и в других источниках22. Для нее находят прецеденты — 
прежде всего, заболевших проказой Мириам и  Иова, из  которых 
выводят ту или иную мораль: надо молиться о  выздоровлении, 
как Моисей о  Мириам (Чис 12:13)23, и  не  надо спрашивать поче-
му, а  только что мы можем сделать. Из  исторических прецеден-
тов вроде эпидемии холеры в  1830-х годах, от  которой страдали 
восточноевропейские евреи, а  раввины предписывали слушаться 
властей, молиться, жечь благовония, также выводится урок: нужна 
сила, а не страх, уверенность во Всевышнем, в том, что мессия уже 
идет, что мы живем в мессианские времена24. Та же семиотическая 
идеология допускает и  другие способы укоренения нового собы-
тия в еврейской истории — не прагматичные, без извлечения уро-
ка и поиска мессианских сигналов. Так, вызванный карантином пе-
ренос религиозной практики в онлайн-пространство сравнивается 
с радикальными переменами эпохи Явне (70–132 гг. н.э.), когда, по-
сле разрушения римлянами Иерусалимского храма и самого города, 

18.	 Lambert Adler, R. “What Is Hashem Teaching Us with The Coronavirus?”. 

19.	 Ср. с концепцией «приручения» смерти у Филиппа Арьеса, изложенной в первой 
главе («Смерть прирученная») его монографии «Человек перед лицом смерти».

20.	Теорию об этой особенности еврейской постбиблейской исторической памяти как 
причине «равнодушия» еврейской культуры к современной истории и, как след-
ствие, историографического дефицита развивает Йосеф-Хаим Йерушалми: Йеру‑
шалми Й.Х. Захор. Еврейская история и еврейская память. М.: Мосты культуры; 
Иерусалим: Гешарим, 2004. Особ. с. 35–58.

21.	 Jerusalem Post Staff “Could the Bible have predicted today’s worldwide coronavirus 
outbreak?”.

22.	 Schnytzer, J. (2020) “Coronavirus & Kabbalah”, The Times of Israel, March 18 [https://
tinyurl.com/y583xm2s, accessed on 15.06.2020].

23.	 Kipnes, P. (2020) “We’ve Been Here Before: Spiritual Wisdom for Enduring 
Coronavirus”, ReformJudaism.org, March 15 [https://tinyurl.com/y45ntfss, accessed 
on 15.06.2020].

24.	 Winner, Z. “Jewish and Chassidic Perspectives on the Coronavirus”.



Г а л и н а  З е л е н и н а

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 0 9

оставшиеся институты переехали из  Иерусалима в  Явне, иудаизм 
из  храмовой религии превратился в  синагогальную, сакральным 
объектом стал свиток Торы, местом богослужения — синагога25.

Вертолеты, амулеты и другие апотропеические практики

Раввины разных направлений, естественным образом, солидар-
ны в том, что религия не должна отступать на второй план во вре-
мя пандемии, поручив спасение людей медицине,  — напротив, 
отправная точка многих высказываний и  действий  — это уве-
ренность, что одним карантином вирус не  победить. Наиболее 
конвенциональная религиозная стратегия в такой ситуации — мо-
литва за здоровье заболевших в целом, заболевших евреев в част-
ности, а  также конкретных людей, особенно болеющих равви-
нов26; онлайн-ресурсы общин и  синагог изобилуют призывами 
помолиться, видеозаписями молитв и  расписанием совместных 
молитв онлайн, приносящих ощутимый результат  — в  соответ-
ствии с ожиданиями. Так, главный раввин России Берл Лазар, из-
бранный федерацией общин любавического хасидизма, для кото-
рого концепт чуда имеет первоочередное значение (именно так 
видится участие Бога в  жизни людей, и  самые разные, необяза-
тельно необыкновенные, положительные события концептуали-
зируются как чудо27), отмечает, что совместная молитва принес-
ла «великие чудеса» — многие пошли на поправку28. 

25.	 Salkin, J.K. “The coronavirus is transforming Judaism”.

26.	 См., например, ленту сообщений на  портале Matzav.com, где призывы вознести 
молитвы за здоровье того или иного раввина ранее публиковались с частотой при-
мерно раз в месяц-два, а с марта 2020 года — каждые несколько дней; например: 

“Tefillos for Reb Avrohom Aharon and Rivka Rubashkin”, Matzav.com. March 23 
[https://tinyurl.com/y5j4a2hb, accessed on 15.06.2020].

27.	 О вере в чудеса как отличительном признаке хасидов и конституирующей роли рас-
сказов о чудесах для формирования движения см. Biale, D., et al. (2020) Hasidism: 
A New History, pp. 280, 69–70. Princeton, NJ: Princeton University Press. О вере в чу-
деса и рассказах о чудесах как важном элементе хасидского мистицизма см. Idel, M. 
(1995) Hasidism: Between Ecstasy and Magic, passim. Albany, NY: State University of 
New York Press. О том, как интерес к чудесам был искусственно, из популистских 
соображений, выдвинут на первый план седьмым ребе Хабада, до того учении бо-
лее рационалистском и  к  чудесам равнодушном, см. Miller, Ch. (2014) Turning 
Judaism Outward: A Biography of Rabbi Menachem Mendel Schneerson the Seventh 
Lubavitcher Rebbe, pp. 101–103. New York: Kol Menachem. О чудесах и любавическом 
мессианизме, культе последнего ребе, см. Dein, S. (2011) Lubavitcher Messianism: 
What Really Happens When Prophecy Fails?, pp. 41–44. London: Continuum.

28.	Молитва-онлайн с  главным раввином России, 30.03.2020 [https://youtu.be/
VaNxxCYh3vo, доступ от 15.06.2020]. 



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

1 1 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Некоторые круги и  общины прибегли к  более экстравагант-
ным, на внешний взгляд, и чреватым обвинениями в магии, хотя 
отнюдь не новаторским стратегиям спасения, как то облет терри-
тории Израиля на вертолете с произнесением каббалистических 
апотропеических формул29 и восходящая к сложившейся в холер-
ные годы XIX века традиции восточноевропейских общин свадь-
ба социально незащищенных брачующихся (как правило, сирот) 
на  кладбище (шварце хасене, «черная свадьба»), воспринимае-
мая, вероятно, как средство призвать обитателей кладбища пред-
стательствовать за общину перед Всевышним30.

В  ходу были и  традиционные апотропеические предметы  — 
амулеты с  портретами почитаемых религиозных лидеров; так, 
представители ультраортодоксальной партии ШАС (шомрей Тора 
сфарадим  — «сефарды, соблюдающие Тору») распространяли 
амулеты с  портретом создателя и  многолетнего лидера партии 
и  крупнейшего авторитета для израильских сефардов и  выход-
цев из восточных общин (мизрахим) р. Овадии Йосефа, обещая 
защиту от вируса31.

Другой освященный традицией способ защиты от бедствия — 
благотворительность, которую раввинистическая литература чис-
лит средством отвода божественного гнева: «Три вещи отменя-
ют дурные приговоры, и вот они: молитва, благотворительность 
и  раскаяние» (Берешит раба, 44:12). Призывы к  пожертвовани-
ям и просьбы проявить особую щедрость звучали в разных общи-
нах, но наибольшую известность получила история с обещанием 
раввина Хаима Каневского, «князя Торы» (сар а-Тора), круп-
нейшего галахического авторитета, обладающего властью изда-
вать галахические постановления, — посека и лидера литовской, 
или литвакской  — нехасидской  — ультраортодоксии в  Израи-
ле. По  словам Каневского, определенный солидный взнос (три 
тысячи шекелей, т.е. около 900 долларов) в  «городскую кассу» 
(купат а-ир) гарантировал жертвователю иммунитет от корона-

29.	 Религия против болезни: каббалисты Израиля начали молитвенную кампанию 
против коронавируса // Gorskie.Ru. 10.03.20 [https://tinyurl.com/s7zpgn9, доступ 
от 15.06.2020].

30.	 Такая свадебная церемония была проведена в Бней-Браке 18 марта 2020 г. При-
мечательно, что еврейские СМИ вспомнили о  холерных свадьбах за  несколько 
дней до того: см. Kafrissen, R. (2020) “Plague Weddings”, Tablet, March 13 [https://
tinyurl.com/y33o4pw9, accessed on 15.06.2020].

31.	 TOI staff (2020) “Shas party slapped with fine for anti-virus charms”, The Times of 
Israel. March 2 [https://tinyurl.com/y2ab79fe, accessed on 15.06.2020].



Г а л и н а  З е л е н и н а

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 1 1

вируса32. Неортодоксальная публика на  форумах не  преминула 
не просто не поверить, но и осмеять или осудить призыв Канев-
ского, увидев в  нем стремление к  наживе и  сравнив с  католиче-
ской торговлей индульгенциями на основании общей логики по-
лучения божественного благоволения через материальный взнос 
в  пользу «церкви». Семья Каневских незамедлительно отреаги-
ровала на критику. Сын р. Хаима р. Ицхак Шауль Каневский на-
звал сомневающихся в обещании его отца еретиками и маскила‑
ми («просветителями», в устах ультраортодокса — отступниками) 
и  дал довольно изощренное провиденциалистское объяснение 
тому, каким образом в  Бней-Браке все же могут появляться но-
вые заболевшие. Если человеку божественной волей суждено за-
болеть, та же божественная воля помешает ему внести пожерт-
вование: он либо не  узнает об  этой возможности, либо забудет. 
Но и жертвователь, несмотря на гарантию р. Хаима, может забо-
леть, если за  ним числятся какие-либо грехи, наказанием за  ко-
торые может быть болезнь. Бонус, получаемый от  пожертвова-
ния, состоит в том, что в этом случае человек, заболев, отбывает 
не одно, а сразу два наказания — это собственно болезнь и поте-
ря благословения за пожертвование, то есть, по сути, одной болез-
нью «закрывает» разные свои грехи, тянущие на два раздельных 
наказания33. Этот сложносочиненный бухгалтерский учет вызвал, 
разумеется, новую волну сарказма34.

Учиться нельзя закрыть: неповиновение харедим и  его 
причины

Кульминацией расхождения двух нарративов эпидемии, вклю-
чающих толкование ее причин и поиск способов защиты, — уни-
версального, или секулярного, и религиозного — и, следовательно, 
двух поведенческих реальностей стали скандальные нарушения 

32.	 Magid, J. (2020) “Charity tied to top rabbi raises cash with promise of immunity from 
coronavirus”, The Times of Israel, April 18 [https://www.timesofisrael.com/charity-
tied-to-top-rabbi-raises-cash-with-promise-of-immunity-from-coronavirus, accessed 
on 15.06.2020]; Slifkin, N. (2020) “Daas Torah on How to Avoid Getting Coronavirus”, 
Rationalist Judaism, April 13 [https://tinyurl.com/y33x8w7f, accessed on 15.06.2020]; 

“Worried About the Coronavirus? This Is Rav Chaim Kanievsky’s Advice” (2020), The 
Yeshiva World, March 6 [https://tinyurl.com/y45u2oy2, accessed on 15.06.2020]. 

33.	 Трудные вопросы касательно обещания «не  будет больных в  доме его» (ив-
рит) // Кикар а-шабат. 02.04.2020 [https://tinyurl.com/yxb5ecj7, доступ 
от 15.06.2020]. 

34.	 Slifkin, N. “Daas Torah on How to Avoid Getting Coronavirus”.



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

1 1 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ультраортодоксальными общинами режима изоляции и  дистан-
цирования: отказы закрывать учебные заведения и синагоги и от-
менять многолюдные сборища на свадьбы и похороны.

Подобное неповиновение является закономерным продол-
жением вышеописанных стратегий осмысления ситуации: если 
причины, значение и  пути спасения, согласно иудейской уль-
траортодоксальной герменевтике, лежат вне признаваемых ме-
дициной и  светским обществом цепи причинно-следственных 
связей, то  и  общепринятые меры борьбы с  эпидемией для уль-
траортодоксов не  будут релевантны. Кроме того, здесь проис-
ходит борьба авторитетов  — «закона царства», то  есть чужого 
государства (а согласно ультраортодоксальным взглядам, Изра-
иль — государство чужое, антиеврейское), который тем не менее 
обязателен к исполнению, и закона Торы, глаголющего устами 
религиозных лидеров, и  проявляются представления об  адап-
тивности религиозной практики. Насущный частный вопрос, 
квалифицируется ли эпидемиологическая ситуация как «угро-
за жизни» (пикуах нефеш), что позволяет нарушать заповеди, 
встает на общем фоне (не)склонности религиозного течения мо-
дифицировать нормы соблюдения в  ответ на  «мирные», не  ка-
тастрофические, нужды времени: одни течения модифицируют, 
думая таким образом сохранить паству для иудаизма, другие, 
напротив, ужесточают требования, думая таким образом сохра-
нить иудаизм для паствы.

В данном случае не только сверхадаптивные реформистское 
и консервативное течения, но и разные направления в ортодок-
сии и  даже ультраортодоксии  — американские «современные 
ортодоксы», израильские сефарды, любавический хасидизм  — 
закрывали синагоги35, переводили праздничные церемонии 
в  онлайн-формат (чтение Мегилат Эстер по  телефону, пас-
хальный седер по Zoom36), отменяли устоявшиеся, но галахиче-
ски необязательные обрядовые обычаи  — например, целовать 
мезузу, свиток Торы и молитвенники37. Лидеры российского лю-

35.	 Goldman, D. (2020) “Two Orthodox Jewish approaches to the coronavirus”, The 
Washington Times, March 28 [https://tinyurl.com/y22wgswk, accessed on 15.06.2020].

36.	 Sharon, J. (2020) “Senior Orthodox rabbis allow Zoom for Passover Seder due to 
coronavirus”, The Jerusalem Post, March 25 [https://tinyurl.com/tvsvmxh, accessed 
on 15.06.2020].

37.	 Президент ФЕОР раввин Александр Борода заявил о необходимости соблюдения 
мер по противодействию распространения коронавируса // Федерация еврейских 
общин России. 16.03.2020 [https://tinyurl.com/y4urrxjp, доступ от 15.06.2020].



Г а л и н а  З е л е н и н а

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 1 3

бавического хасидизма в  свои обращения по  случаю эпидемии 
к  практическим галахическим советам добавляли репрезента-
ции, штрихи к образу страны или общины: например, упомина-
ли, что эпидемиологическая ситуация в  России благополучнее, 
чем в остальном мире, а московский еврейский общинный центр 
самый большой в  Европе38. Также подчеркивалось, что в  отли-
чие от некоторых непокорных израильских и американских уль-
траортодоксов российский раввинат предусмотрительно закрыл 
синагоги заранее39. Российский Хабад, таким образом, оказыва-
ется не просто послушен государственной власти (следуя знаме-
нитому талмудическому принципу «закон государства есть за-
кон»40), но  и  подчеркнуто солидарен с  государством, разделяя 
его нарратив превосходства над другими (странами и еврейски-
ми общинами соответственно), чего нельзя сказать, например, 
про «литваков». 

Израильская литовская ультраортодоксия в лице раввина Ка-
невского ослушалась распоряжения министерства здравоохране-
ния. В середине марта в ответ на вопрос внука Каневский сказал: 
«Боже упаси [закрыть хедеры и  ешивы]»; прекращение изуче-
ния Торы несет евреям большую опасность, чем вирус, ибо имен-
но Тора евреев защищает41. Примечательно, что при сохранении 
без изменений мужского образования и богослужения девочкам 
и  женщинам было позволено послушаться распоряжения Мин-
здрава. Это решение демонстрирует второстепенное значение, 

38.	 Там же; Раввин Лазар закрыл синагогу в Марьиной Роще // Федерация еврейских 
общин России. 18.03.2020 [https://tinyurl.com/y4tpetdz, доступ от 15.06.2020].

39.	 Masis, J. (2020) “A ‘miracle’? Rabbi explains why Russia’s Jews have low COVID-19 
death rate”, The Times of Israel, May 7 [https://www.timesofisrael.com/a-miracle- 
rabbi-explains-why-russias-jews-have-low-covid-19-death-rate/, accessed on 
15.06.2020].

40.	 Вавилонский Талмуд, Недарим 28a; Гитин 10б; Бава кама 113a; Бава батра 54б 
и 55a.

41.	 Кац Я. Великие мужи Торы: прекращение обучения в религиозных школах опас-
нее коронавируса (иврит) // Кикар а-шабат. 12.03.2020 [https://tinyurl.com/
y2te6o8h, доступ от  15.06.2020]; Кац Я. Учитель наш рав Хаим Каневский: «За-
крыть хедеры? Боже упаси, это опасно!» // Кикар а-шабат. 13.03.2020 [https://
tinyurl.com/y2wqk63b, доступ от  15.06.2020]. «Гражданское неповиновение» Ка-
невского и «бесстрашие» харедим вызвали волну обсуждений в прессе, вот лишь 
несколько примеров: Zaken, D. (2020), “Ultra-Orthodox leaders ignore coronavirus 
threat, endanger Israelis”, Al-Monitor, March 18 [https://tinyurl.com/y3wgazba, 
accessed on 15.06.2020]; Sokol, S. (2020), “‘We’re not scared’: Some haredi Orthodox 
Jews in Israel are ignoring coronavirus social distancing rules”, Jewish Telegraphic 
Agency, March 18 [https://tinyurl.com/r2qb5da, accessed on 15.06.2020]; Halbfinger, 
D. (2020) “Virus Soars Among Ultra-Orthodox Jews as Many Flout Israel’s Rules”.



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

1 1 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

отводимое женщинам ультраортодоксией,  — женщины не  уча-
ствуют в  экономике спасения через изучение Торы и  молитву, 
ни того, ни другого — важнейших религиозных практик — от них 
не  ожидается, они не  являются полноправными субъектами со-
блюдения, а  скорее персоналом, обслуживающим соблюдение 
мужчин. Другие авторитетные высказывания периода панде-
мии также демонстрируют этот взгляд на субъектов галахическо-
го права и  религиозной практики как исключительно мужчин, 
а  на  женщин как на  вспомогательный элемент, а  также потен-
циальную угрозу нравственности религиозного субъекта и даже 
благополучию всего сообщества (женская нескромность как при-
чина эпидемии).

Спустя две недели злополучного промедления, когда хедеры 
и ешивы работали и статистика заболевших в Бней-Браке подня-
лась на второе место в стране после Иерусалима42, гораздо более 
крупного города также с большой долей ультраортодоксального 
населения43, Каневский поменял свою позицию и  распорядился 
закрыть учебные заведения и синагоги и превентивно осудил на-
рушителей44. Но история ультраортодоксального неповиновения 
этим не  исчерпывается. В  том же Бней-Браке проходили массо-
вые сборища, например, на  похоронах45, аналогичные происше-
ствия имели место в  других местах концентрированного прожи-
вания харедим, в том числе в США. Так, в апреле в Нью-Йорке, 

42.	 Rabinowitz, A. (2020), “This Haredi City Has the Fastest Coronavirus Infection Rate 
in Israel. Here’s Why”, Haaretz, March 31 [https://tinyurl.com/y44hswql, accessed on 
15.06.2020].

43.	 Иерусалим и Бней-Брак возглавляют список израильских городов с высоким про-
центом ультраортодоксального населения. Вывод делается на  основании числа 
голосующих за партию «Яадут а-Тора» (Объединенный иудаизм Торы): согласно 
Статистическому отчету по ультраортодоксальному сообществу в Израиле (Изра-
ильский институт демократии, 2019), число голосов, отданных за  «Яадут а-То-
ра», — индикатор численности харедим в стране и их распределения по городам. 
Иерусалим и Бней-Брак дают партии 24% и 19% голосов соответственно, лидируя 
с большим отрывом (так, четыре ультраортодоксальных города Бейт-Шемеш, Мо-
диин Илит, Бейтар Илит, Элад все вместе дают 20%). См. Malach, G., Cahaner, L. 
(2019), “2019 Statistical Report on Ultra-Orthodox Society in Israel: Highlights”, The 
Israel Democracy Institute, December 24 [https://en.idi.org.il/articles/29348, accessed 
on 15.06.2020].

44.	 Rabinowitz, A. (2020), “Israel’s Prominent Rabbi Orders Praying Alone to Stem 
Coronavirus Spread in Haredi Community”, Haaretz, March 30 [https://www.haaretz.
com/israel-news/.premium-prominent-rabbi-orders-to-pray-alone-to-stem-
coronavirus-spread-in-haredi-community-1.8722409, accessed on 15.06.2020].

45.	 Peleg, B., et al. (2020), “Mass ultra-Orthodox Funeral Held in Israel Despite Coronavirus 
Pandemic”, Haaretz, March 29 [https://tinyurl.com/tvf6fm8, accessed on 15.06.2020].



Г а л и н а  З е л е н и н а

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 1 5

в  разных густо заселенных ультраортодоксами районах Брукли-
на, одни за  другими проходили многолюдные похороны46, ко-
торые разгоняла полиция и  которые спровоцировали суровое 
обращение мэра города к  еврейской общине («время предупре-
ждений прошло»47), незамедлительно подвергшееся критике как 
антисемитское48.

Реакция светской и  неортодоксальной публики была ожи-
даемо негативной в  диапазоне от  сарказма до  гнева. Предпо-
лагали  — не  без насмешки,  — что раввин Каневский вообще 
не  понял вопроса внука, поскольку на  тот момент еще не  слы-
шал об эпидемии, как и ультраортодоксальное сообщество в це-
лом, не имеющее смартфонов и телевизоров, не получающее но-
востей, читающее лишь свои общинные газеты. Опасения того, 
что неосторожное поведение харедимных общин косвенным об-
разом угрожает и  остальному населению (например, исчерпав 
ресурсы больниц Бней-Брака, харедим из  этого города занима-
ли места в  больницах соседних городов), привели к  жесткому 
осуждению упорства ультраортодоксов («безумный фанатизм», 
«полная безответственность», «мы все из-за  них погибнем») 
и  призывам к  вмешательству полиции или армии с  целью си-
лой обеспечить соблюдение режима изоляции в  харедимных 
районах49.

Но помимо однозначного возмущения, осуждения и осмеяния 
наблюдались и иные, более или менее апологетические реакции 
со  стороны еврейских неультраортодоксальных сообществ и  ав-
торов. Они отказывались возлагать вину исключительно на харе‑
дим, считая это предвзятостью, и указывали на то, что большин-
ство ортодоксов ни  в  чем не  виноваты и  что, по  крайней мере, 
следует разделить ответственность между ними и светскими из-

46.	 Berger, P., Chapman, B. (2020), “New York’s Ultra-Orthodox Jewish Community 
Warned About Large Funeral Crowds”, The Wall Street Journal, April 6 [https://tinyurl.
com/y4qxwtav, accessed on 15.06.2020]; “AGAIN: Levaya In Boro Park Turns Chaotic 
With NYPD Response”, The Yeshiva World, April 20 [https://tinyurl.com/y2gen8mf, 
accessed on 15.06.2020].

47.	 Пост в твиттере мэра Нью-Йорка Билла де Блазио от 29.04.20 [https://tinyurl.com/
ya47djtb, accessed on 15.06.2020]. 

48.	 Hanau, Sh. (2020), “New York City police break up another ultra-Orthodox funeral as 
crowds gather”, The Times of Israel, May 1 [https://tinyurl.com/y472such, accessed on 
15.06.2020].

49.	 Критические отклики суммированы в следующей обзорной статье о поведении ха‑
редим: Pfeffer, Y. (2020), “Coronavirus: The Charedi Response”. TzarichIyun, April 
2020 [https://tinyurl.com/y2htet63, accessed on 15.06.2020].



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

1 1 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

раильтянами, среди которых тоже немало нарушителей режи-
ма  — завсегдатаев пляжей и  любителей пробежек по  набереж-
ной50. Другие апологеты ортодоксов объясняли высокий процент 
заражений в  общинах харедим их  образом жизни, не  поддаю-
щимся изменению: большие семьи, тесные квартиры, — а нару-
шения режима изоляции приписывали исключительно немно-
гочисленным маргиналам, радикалам, «зелотам», утверждая, 
что ультраортодоксальный мейнстрим сразу осудил многолюд-
ные собрания (со ссылкой, например, на р. Гершона Эдельштей-
на, главу ешивы «Поневеж», второго после Каневского лидера 
«литваков»)51.

Авторы из  академической среды не  только призывают пре-
кратить социальную стигматизацию ультраортодоксов52, но и пе-
реводят стрелки — с критики ригоризма последних на критику 
непоследовательности либерально религиозных и  секулярно-
традиционных евреев. Так, исследователь хасидизма и  пуб-
лицист Шауль Магид, снимает с  ультраортодоксов обвинение 
в слепоте и неосведомленности — они знают, что нужно избегать 
опасности, «это скорее вопрос авторитета: кто определяет, что 
это опасность, и  кто диктует, какую деятельность необходимо 
прекратить в  связи с  этой опасностью». Более того, поведение 
ультраортодоксов Магид называет выражением аутентичного 
иудейского подхода, согласно которому от бедствий защищают 
ешивы и  изучение Торы, и  харедим действительно верят в  это 
и верят в божественное участие в целом, в то время как «совре-
менные ортодоксы» твердят молитвы, но не верят в то, что гово-
рят, а верят в науку. Кроме того, они непоследовательны, потому 
что в  важных вещах ориентируются на  научную картину мира, 
но  в  то  же время прибегают ко  всяким апотропеическим прак-
тикам и  амулетам: проверкам мезузы, вкладыванию записок 
в  Стену плача, хранению долларов от  Любавичского ребе и  бу-
тылочек воды от рава Кадури и прочее — в режиме «на всякий 
пожарный» и  «хуже не  будет». Магид использует предложен-

50.	 Еврейские «тайны» коронавируса. Беседа Ц. Зильбера и  Д. Шехтера (видео) 
[https://tinyurl.com/y6pfkjxf, доступ от 15.06.2020].

51.	 Shafran, A. (2020), “The media’s obsession with haredi wrongdoing exposes its bigotry”, 
Forward, April 6 [https://tinyurl.com/y35rekm9, accessed on 15.06.2020]. 

52.	 Myers, D. (2020), “Coronavirus is no excuse to demonize Haredim”, Forward, March 
23 [https://tinyurl.com/y4wq8cf3, accessed on 15.06.2020]. 



Г а л и н а  З е л е н и н а

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 1 7

ную Брюсом Линкольном53 оппозицию религиозного максима-
лизма и минимализма как дискурсов, присутствующих в любой 
религии, и оправдывает религиозный максимализм харедим как 
по  меньшей мере последовательный, при этом центр тяжести 
обсуждения переносит на  секуляризацию и  либеральные дено-
минации и обличает религиозный минимализм светских и «со-
временных ортодоксов» как лицемерие54.

Тот же спор о  правоте и  последовательности ультраортодок-
сии vs «современной ортодоксии» на фоне пандемии происходит 
и  в  осмыслении ситуации либеральными раввинами. Так, «со-
временный ортодокс» р. Йиц Гринберг критикует поведение ха‑
редим с позиции не медицины или здравого смысла, а еврейской 
традиции, которая «подразумевает минимизацию божественно-
го вмешательства с  течением времени», поэтому неверно было 
надеяться на это вмешательство и не соблюдать предосторожно-
сти. Более правильной в данной ситуации и более трудной и до-
стойной в  целом Гринберг считает позицию «современных ор-
тодоксов», которые верят не  меньше харедим, но  вынуждены 
решать новые и новые дилеммы и реагировать на вызовы време-
ни, а не отмахиваться от них, как ультраортодоксы55.

В  целом ряде публикаций поведение ультраортодоксов под-
верглось критике с позиций религиозного рационализма со ссыл-
ками на его зачинателя на еврейской почве — Моисея Маймони-
да. Тезис «Тора защищает», к  которому апеллировали харедим, 
истолковывается не  буквально, а  реалистически: Тора дает муд-
рость ученым, которые положительно влияют на общество, и так, 
опосредованно, Тора защищает56. Соблюдать же заповеди нужно, 
как учил Маймонид, поскольку так предписано Торой, а не ради 
того, чтобы вызвать немедленное божественное вмешательство57, 
иначе это превращается в  попытку манипуляции божественной 
силой, в  магию. Соответственно, ультраортодоксальные лидеры 

53.	 Lincoln, B. (2009) Holy Terrors: Thinking about Religion after September 11, passim. 
University of Chicago Press. Термином «максимализм» Линкольн заменяет нега-
тивно коннотированный «фундаментализм» (р. 5).

54.	 Magid, Sh. (2020), “COVID-19, Haredi Judaism, and “Magical Thinking”, Tablet, April 
30 [https://tinyurl.com/y9aqabzc, accessed on 15.06.2020].

55.	 Blau, Y. (2020) “COVID-19 and Modern Orthodoxy: Is Acceptance of Science a Religious 
Failing?”, Tradition, May 20 [https://tinyurl.com/yyna5vhd, accessed on 15.06.2020]. 

56.	 Slifkin, N. “A Maimonidean View of Why Coronavirus Happened”. 

57.	 Slifkin, N. (2020) “Does Judaism Mandate Magical Thinking?” Rationalist Judaism, 
May 4 [https://tinyurl.com/yxdnalq7l, accessed on 15.06.2020]. 



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

1 1 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

обвиняются в «ложной теологии» — магическом мышлении, осу-
жденном еще в  Библии, и  в  неправильных решениях, сопостав-
ляемых с  мотивированным враждой к  сионизму фатальным ре-
шением их  предшественников накануне Холокоста  — не  ехать 
в  Палестину, оставаться на  местах,  — приведшим к  гибели це-
лых общин58.

Интереснее, что голоса против позиции ультраортодоксаль-
ных авторитетов, прежде всего Каневского, кажется, раздавались 
и  из  самой ультраортодоксальной среды, свидетельствуя о  су-
ществующем в  ней разномыслии (если не  открытых разногла-
сиях), о  наличии то  ли маргинальных нонконформистов, то  ли 
целой оппозиции признанным лидерам. Члены бней-бракской 
литовской общины заявили в  СМИ, что они нормальные люди, 
а не такие «тупицы», как их представляет израильская пресса; что 
не  все слепо подчиняются лидерам, которые сейчас выступают 
как «убийцы», и многие родители не отправляют детей в хедеры; 
что в общине подают голоса «меньшие» раввины, выступая про-
тив слепого повиновения гдолим («великим», или «главам поко-
ления»); в частности, «один выступил со статьей в “Кикар шабат”, 
где писал о лжепророке, не называя имен, но все понимают, кого 
он имел в виду [Каневского]»59. Таким образом, утверждение ли-
дерами общины своей власти против государственной приводит 
к подрыву их собственной власти изнутри общины, или же их ри-
гористичная позиция в кризисной ситуации обнажает подспудно 
существовавшие противоречия, недовольство либо политикой ру-
ководства, либо, скорее, его авторитарностью, самой автократиче-
ской системой власти в общине. 

У  несоблюдения ультраортодоксальными сообществами ка-
рантинного режима видится несколько подоплек — помимо соб-
ственно веры в  спасение Торой и  альтернативного общеприня-
тому представлению о  происходящем, его причинах, значении 
и  преодолении. Одна из  них  — властная: конкуренция общины 
и  религии как власти и  знания с  секулярными властью и  зна-
нием: государством и  медициной. Внук Каневского в  том раз-
говоре, когда Каневский санкционировал продолжение работы 
учебных заведений, говорит деду буквально то, что государство 

58.	 Greenberg, Y. “Coronavirus Is A Wake Up Call for Ultra-Orthodox Jews”. 

59.	 Хейльбрун А. Преступники среди нас. Мы злимся на  них больше, чем светские 
(иврит) // Ynet.co.il 29.03.20 [https://tinyurl.com/y5mshpt6, доступ от 15.06.2020].



Г а л и н а  З е л е н и н а

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 1 9

хочет закрыть наши учебные заведения. Разумеется, Каневский 
отвечает «халила», «Боже упаси». Государство воспринимает-
ся как враг, и  поэтому неслучайно, что спикеры харедим, упо-
миная государственные карантинные меры, используют слово 
«гзера»  — «дурной указ», или «указ о  гонениях», или собствен-
но «гонение». Возникающие в этой связи исторические ассоциа-
ции иногда совершенно внятно эксплицируются: так, представи-
тель радикальной ультраортодоксальной литовской организации 
«А-Пелег а-йерушалми» (Иерусалимская фракция) заявил: «Они 
не  закроют наши синагоги  — так начинались указы о  гонениях 
в России!»60

Каневский буквально утверждает приоритет Торы над госу-
дарственным законом и, соответственно, своего авторитета — над 
правительственным: «Тора велела нам защищать себя задолго 
до  того, как они [правительство] изобрели свои законы»61. Про-
тивостояние государству выражалось и действием: в религиозных 
кварталах закидывали камнями представителей государствен-
ных служб, приходящих информировать о вирусе и карантинных 
мерах. Несовместимое с  режимом изоляции поведение харедим 
было, в  частности, жестом неповиновения власти государства  — 
очередным ходом в долгой истории противостояния ему или его 
игнорирования. 

Другая подоплека  — социальная. Надо отметить, что заяв-
ления о  неподчинении карантинному режиму делал только Ка-
невский, а  соблюдать изоляцию и  дистанцирование отказались 
самые разные общины харедим — и «литваки», и хасиды, и в Из-
раиле, и  в  Соединенных Штатах, то  есть и  те, кто не  следовал 
решениям раввина Каневского. Почему? Объяснение может со-
стоять в том, что суть ультраортодоксального образа жизни — со-
циализация среди своих. Харедим — социологическая категория 
прежде всего, хотя и  воспринимается как религиозная, но  опре-
делить общую для харедим догматическо-обрядовую специфику 
сложно. Их отличают именно практики социализации: молитвен-

60.	Рабиновиц А. Член совета Модиин Илит: «Они не закроют наши синагоги — так 
начинались указы о  гонениях в  России» (иврит) // Аарец. 29.03.2020 [https://
tinyurl.com/y56qmp79, доступ от 15.06.2020]. 

61.	 Sharon, J. (2020) “Rabbi Kanievsky says state should allow ultra-Orthodox school to 
begin”, The Jerusalem Post, April 19 [https://tinyurl.com/y47p6m3y, accessed on 
15.06.2020]. 



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

1 2 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ные собрания — миньяны, субботние, праздничные и иные засто-
лья у ребе — тиши и прочее62. 

Для ультраортодоксов центральную роль играет established 
religion. Стержень харедимной идентичности — принадлежность 
общине, лояльность лидерам и  враждебность к  внешнему миру. 
Основная рамка их образа жизни — коллективные религиозные 
практики и  единообразие во  всем  — от  одежды до  голосования 
на  выборах. Краеугольные камни ультраортодоксального обще-
ства и образа жизни — такие институты, как синагога, ешива, ко‑
лель, у  хасидов  — штибл (неформальное  — в  отличие от  сина-
гоги  — молитвенное помещение и  собрание) и  тиш63. Поэтому 
харедим не были готовы отказаться от коллективных церемоний: 
их  отмена угрожала бы самому существованию ультраортодок-
сии. У других деноминаций, в том числе у «современных ортодок-
сов», в центре религиозной практики не коллективное, а индиви-
дуальное соблюдение, поэтому закрытие мест учебы и  молитвы 
не  представляло для них такой опасности. Насколько можно су-
дить, за несколько недель карантина, к тому же не соблюдавше-
гося полностью (помимо многолюдных церемоний, согласно ряду 
свидетельств, харедим, например, те же Каневские продолжали 
молиться совместно в домашних миньянах), к концу весны замет-
ной перестройки ультраортодоксальной практики в  сторону ин-
дивидуализации либо перехода в  онлайн-формат не  произошло 
(в отличие от более либеральных общин) и с ослаблением режим-
ных требований основные компоненты социальной религиозной 
рутины восстановились.

* * *

Можно заключить, что пандемия и сопутствующие ей режимы со-
циального поведения, безусловно, стали вызовами для еврейских 
религиозных сообществ, снискавшими интеллектуальные и поли-
тические ответы, но, кажется, не породившими (на начало лета) 
значимых и  стабильных новых практик или устойчивой транс-
формации религиозной практики в целом — временное закрытие 
синагог и  учебных заведений и  форс-мажорный перенос молит-

62.	 Rettig Gur, H. (2020) “More basic than a crisis of faith: Will the virus upend ultra-
Orthodox society?”, The Times of Israel, April 20 [https://tinyurl.com/y6pzuwqr, 
accessed on 15.06.2020]. 

63.	 Эту мысль развивает в  статье Пфефер: Pfeffer, Y. “Coronavirus: The Charedi 
Response”.



Г а л и н а  З е л е н и н а

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 2 1

вы и праздничных служб в онлайн-формат не в счет. Различные 
реакции на  эпидемию продемонстрировали, скорее, не  иннова-
ции, а традиционные для иудаизма (прежде всего нас здесь инте-
ресовала ультраортодоксия как наиболее консервативный его сег-
мент) семиотические идеологии и герменевтические механизмы; 
присущие закрытому и сильно субординированному (high-group 
high-grid64) сообществу иерархии и  границы: гендерную и  вну-
три- и  межрелигиозную (ортодоксы/неортодоксы, евреи/неев-
реи); и властные отношения — внутри сообщества и между сооб-
ществом и государством.

Библиография / References 

Гуревич А.Я. Филипп Арьес: смерть как проблема исторической антропологии // Арь‑
ес Ф. Человек перед лицом смерти. М.: Прогресс, 1992. 

Йерушалми Й.Х. Захор. Еврейская история и еврейская память. М.: Мосты культуры; 
Иерусалим: Гешарим, 2004. 

Кац Я. Исход из гетто. Социальный контекст эмансипации евреев, 1770–1870. М.: Мо-
сты культуры, 2007. 

Панченко А., Хонинева Е. «Семиотические идеологии», медиальность и современная 
антропология религии // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 
2019. № 4(37). C. 7–18.

Biale, D., et al. (2020) Hasidism: A New History. Princeton, NJ: Princeton University Press. 

Dein, S. (2011) Lubavitcher Messianism: What Really Happens When Prophecy Fails? 
London: Continuum.

Douglas, M. (1970). Natural Symbols: Explorations in Cosmology. London: Barrie & Rock-
liff/The Cresset Press.

Gurevich, A. (1992), “Filipp Ar’es: smert’ kak problema istoricheskoi antropologii” [Philip 
Aries: Death as a Problem of Historical Anthropology], in Filipp Ar’es, Chelovek 
pered litsom smerti. M.: Progress. 

Idel, M. (1995) Hasidism: Between Ecstasy and Magic. Albany, NY: State University of 
New York Press. 

Ierushalmi, I. (2004) Zakhor. Evreiskaia istoriia i evreiskaia pamiat’ [Zahor. Jewish His-
tory and Jewish Memory]. M.: Mosty kul’tury; Ierusalim: Gesharim. 

Kats, Ia. (2007), Iskhod iz getto. Sotsial’nyi kontekst emansipatsii evreev, 1770–1870 [Ex-
odus from the Ghetto. The Social Context of Jewish Emancipation, 1770–1870]. M.: 
Mosty kul’tury; Ierusalim: Gesharim. 

Keane, W. (2003) “Semiotics and the Social Analysis of Material Things”, Language & Com‑
munication 23: 409–425. 

64.	 Антрополог Мэри Дуглас предложила теорию пересекающихся категорий grid 
и  group, определяющих тип сообщества: Douglas, M. (1970) Natural Symbols: 
Explorations in Cosmology. London: Barrie & Rockliff/The Cresset Press.



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

1 2 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Lincoln, B. (2009) Holy Terrors: Thinking about Religion after September 11, passim. Uni-
versity of Chicago Press. 

Miller, Ch. (2014) Turning Judaism Outward: A Biography of Rabbi Menachem Mendel 
Schneerson the Seventh Lubavitcher Rebbe. New York: Kol Menachem. 

Panchenko, A., Khonineva, E. (2019), “Semioticheskie ideologii’, medial’nost’ i sovremen-
naia antropologiia religii” [“Semiotic Ideologies”, Mediation and Contemporary An-
thropology of Religion], Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom. 
37(4): 7–18.



� 1 2 3

Елена Гордиенко

Духи, защитившие от эпидемии: культ 
полководца Доан Тхыонга во Вьетнаме 
в условиях пандемии COVID-19

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-1-123-143

Elena Gordienko 

Spirits Offering Protection: The Cult of General Đoàn Thượng 
in Vietnam in the Context of the COVID-19 Pandemic

Elena Gordienko — Center for the Study of Religion, Russian State 
University of the Humanities (Moscow, Russia). Gordylena@gmail.
com 

The article discusses the changes that have occurred in the ceremo‑
nies of the spirits cult in village communities of Vietnam during the 
COVID-19 pandemic and offers a case study of General Đoàn 
Thượng’s (1181–1228) cult. I compare two ceremonies: commemora‑
tion of the General’s spirit in the temple in his native village in Hải 
Dương province on May 1, 2018 (my own fieldwork) and a closed 
ceremony in the same temple which were broadcasted on the Inter‑
net on April 8, 2020. The feast in honor of a rural spirit, previous‑
ly the most popular village event, was reduced to a ceremony with 
offerings and prayers in front of the altar which was performed by 
the representatives of Đoàn clan. On the one hand, this version of 
the ceremony weakens the integration of the village community and 
eliminates such an important religious practice as pilgrimage. On 
the other hand, restrictive measures brought the ceremony closer to 
its traditional form: ordinary community members, women, tour‑
ists were excluded from participation in the rituals, while the Đoàn 
clan’s members directly communicated with the spirits, the way it is 
prescribed by tradition.

Keywords: Vietnam, tutelary deities, rural guardian spirits, com-
munal house, commemoration, COVID-19 pandemic, broadcast, on-
line ceremony.

Гордиенко Е. Духи, защитившие от  эпидемии: культ полководца Доан Тхыонга во  Вьетнаме в  условиях пандемии 
COVID-19 // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2021. № 39(1). С. 123–143.

Gordienko, Elena (2021) “Spirits Offering Protection: The Cult of General Đoàn Thượng in Vietnam in the Context of the 
COVID-19 Pandemic”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(1): 123–143.



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

1 2 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Введение 

ПАНДЕМИЯ COVID-19 и  связанные с  ней карантинные 
меры повлияли на  повседневные религиозные практи-
ки людей во  всем мире, и  Вьетнам не  стал исключени-

ем. Весной 2020 г. с закрытием храмов для рядовых посетителей 
многие мероприятия были отменены, некоторые церемонии пе-
решли в  онлайн-режим. Изменения коснулись различных кон-
фессий: католики не  посещали храмы в  Пасху (12.04.2020), буд-
дисты  — в  праздник Весак (30.04.2020)1. Во  многих храмах эти 
службы проводились за закрытыми дверями и транслировались 
онлайн2. Также были отменены пышные праздники в  честь ду-
хов, почитаемых повсеместно в деревнях, общинах (объединении 
деревень) и городских кварталах Вьетнама в рамках вьетнамской 
народной религии. Они были заменены скромными церемония-
ми, несмотря на небольшое количество заболевших COVID-19.

В данной статье мы рассмотрим в сопоставлении два праздни-
ка: обычный праздник с поклонением духу в сельской местности 
на севере Вьетнама в 2018 г. (по материалам полевых исследова-
ний) и церемонию, проведенную там же в 2020 г. в условиях ка-
рантина (трансляция велась в соцсети Facebook).

В 2017–2018 гг. наши полевые исследования проходили в про-
винции Хайзыонг (в 60 км к востоку от Ханоя). В этой местности 
почитается средневековый исторический деятель  — полководец 
Доан Тхыонг (Đoàn Thượng 段尚, 1181-1228). Его дух в храмах и со-
хранившихся житийных текстах именуется Донгхай-дайвыонгом, 
или Владыкой Восточных морей (Đông Hải Đại Vương 東海大王)3. 
Согласно житийным текстам, он выступал защитником династии 
Ли (1010–1225) и  погиб в  результате заговора вскоре после па-

1.	 Весак (вьет. Lễ Phật Đản) — международный буддийский праздник, отмечаемый 
в  честь рождения Гаутамы Будды, достижения им просветления и  его ухода 
из этого мира.

2.	 Приведем примеры таких онлайн-трансляций. Пасха: Thánh lễ Phục Sinh 12/4/2020 
cho những người không thể đến nhà thờ // VietCatholicNews, 12.04.2020 [https://you-
tu.be/T46FpaCZSw4, доступ от  18.11.2020], праздника Весак: [Chương trình trực 
tuyến] Đại lễ Phật Đản Chùa Ba Vàng 2020 (PL. 2564 — DL. 2020) // Thầy Thích Trúc 
Thái Minh, 30.04.2020 [https://youtu.be/73ljnN2DiGA, доступ от 18.11.2020].

3.	 Вероятно, имя духа восходит к древнему божеству-покровителю, лишь в средние 
века персонифицированному в исторической личности, имеющей заслуги и связь 
с провинцией Хайзыонг, — Доан Тхыонге. Подробнее см.: Ты Тхи Лоан. Культура 
населения прибрежных и островных территорий северо-востока Вьетнама. М.: Фо-
рум, 2019. С. 137.



Е л е н а  Г о р д и е н к о

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 2 5

дения династии. После его смерти в его резиденциях и военных 
укреплениях были созданы общинные дома и храмы4. 

Главный храм в честь Доан Тхыонга (Đền thờ danh tướng Đoàn 
Thượng) находится на его малой родине — в общине Доантхыонг 
(названа в его честь) провинции Хайзыонг5. В мае 2018 г. нам уда-
лось посетить пышный праздник поминовения в этом храме (Lễ 
giỗ), приуроченный к  790-летней годовщине гибели Доан Тхы-
онга. В  связи с  пандемией COVID-19 в  апреле 2020 г. праздник 
был отменен, но  сокращенная церемония все же состоялась. Со-
поставив эти два варианта праздника, мы постараемся опреде-
лить, насколько глубоко отразилась пандемия COVID-19 на фор-
ме и содержании культа. Цель нашего исследования — показать 
на примере трансформаций церемонии в одном из вьетнамских 
храмов, как меняется религиозная жизнь в  условиях пандемии 
и  какие изменения могут закрепиться в  будущем с  возвратом 
к прежним условиям или с сохранением ограничений, связанных 
с пандемией. Отметим, что ранее культ Доан Тхыонга в его совре-
менном состоянии не исследовался.

Граничащий с  Китаем Вьетнам стал одной из  первых стран, 
куда распространилась инфекция COVID-19. Первый случай за-
болевания был выявлен во Вьетнаме еще 23 января 2020 г. Пра-
вительство сразу ввело ограничения на авиасообщение с Китаем, 
затем  — с  Европой, несколько позднее  — со  всем миром. Также 
с  конца января были закрыты все учебные заведения. И  все же 
храмы оставались открытыми, религиозные праздники в них про-
водились в полном объеме. Лишь с 1 апреля распоряжением пре-
мьер-министра (Chỉ thị số 16/CT-TTg ngày 31/3/2020) во Вьетнаме 
был введен режим социальной изоляции, предполагавший по-
стоянное пребывание людей дома. Это привело к закрытию хра-
мов и отмене мероприятий. Ограничения были сняты 25 апреля.

4.	 О житийных текстах, посвященных Доан Тхыонгу, в сопоставлении с вьетнамски-
ми летописями, о  личности и  судьбе полководца см. подробнее: Гордиенко Е.В. 
Повествования о вьетнамских духах-хранителях общин (тхантыть) как истори-
ческий источник: проблемы интерпретации // Труды Института востоковедения 
РАН. Вып. 14: Письменные памятники Востока: Проблемы перевода и интерпре-
тации. Том II. М.: ИВ РАН, 2018. С. 94–108. Также см. жизнеописания Доан Тхы-
онга: Мифы и  предания Вьетнама. / Пер. Е.Ю. Кнорозовой. СПб: Петербургское 
Востоковедение, 2000. С. 134–135. Nguyễn, Vinh Phúc, Nguyễn, Duy Hinh (2009) Các 
Thành hoàng và tín ngưỡng Thăng Long [Духи-покровители и верования Тханглон-
га — Ханоя]. Hà Nội, Lao đông. Tr. 186–202.

5.	 Местонахождение храма: община Доантхыонг, уезд Зялок, провинция Хайзыонг 
(xã Đoàn Thượng, huyện Gia Lộc, tỉnh Hải Dương).



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

1 2 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Праздник в  честь духа Доан Тхыонга, отмечаемый в  16 день 
третьего лунного месяца, в  2020 г. выпал на  8 апреля по  григо-
рианскому календарю. Церемония пришлась на самый разгар ка-
рантинных мероприятий, но  все же была проведена ограничен-
ным числом участников.

Вьетнамский культ духов и храм Доан Тхыонга

Хотя многие вьетнамцы не считают себя последователями какой-
либо религии, абсолютное их большинство участвует в ритуалах, 
связанных с почитанием духов, в том числе духов предков. Культ 
духов остается главной религией вьетнамцев (tín ngưỡng dân gian 
Việt Nam), несмотря на века прозелитизма буддийских школ и ка-
толических миссий. Эта особенность была отмечена еще фран-
цузским миссионером и  исследователем Леопольдом Кадьером 
(1869–1955):

Истинной религией аннамитов (вьетнамцев — Е.Г.) является культ 
духов. Эта религия не  имеет истории в  силу того, что существует 
с  момента возникновения этноса. <…> Религиозная жизнь анна-
митов всех классов общества основывается на  глубоко укоренен-
ной в  сознании вере в  то, что духи обитают повсюду. <…> И  эти 
духи, рассеянные повсеместно, не бездействуют. Они вмешиваются 
в жизнь человека и влияют на его судьбу6.

Именно ощущение присутствия духов в  повседневной жиз-
ни, на  наш взгляд, заставляет вьетнамцев проводить ритуалы 
и делать подношение на алтарь духа в полнолуние и новолуние, 
в праздничные дни и даты, связанные с деяниями духа. Обраще-
ние к  духам выполняется в  различных формах: ритуалы на  до-
машнем алтаре, церемонии в храмах, подношения на небольшие 
алтари у значимых мест на улице, общение с духами во время ме-
диумных сеансов7. Самой массовой по числу участников практи-
кой обращения к  духам являются праздники в  храмах, поэтому 
именно эта форма культа духов больше всего пострадала от  ка-
рантинных мер при пандемии COVID-19.

6.	 Cadière, L. (1992) Croyances et Pratiques religieuses des Vietnamiens. Tôme I, p. 6. 
Paris: L’École Française d’Extrême Orient.

7.	 См. подробнее о ритуалах вьетнамской народной религии: Malarney, S.K. (2002) 
Culture, Ritual, and Revolution in Vietnam. Honolulu: University of Hawai’i Press.



Е л е н а  Г о р д и е н к о

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 2 7

Главный храм в  честь Доан Тхыонга построен не  так давно 
на месте храма, разрушенного во времена войн (1945–1975) и ан-
тирелигиозной политики вьетнамской компартии (1945–1986)8. 
Строительство нового храма началось в 2002 г. и, по словам ин-
формантов, продолжается до сих пор. Источником средств явля-
ется организация «Вьетнамский род Доан» (Họ Đoàn Việt Nam), 
объединяющая потомков рода по всей стране. 

Рис. 1. Главный храм в честь Доан Тхыонга. Октябрь 2017 г. 
Фото автора.

Архитектура храма отсылает нас к традиционной вьетнамской 
эстетике: вогнутая двускатная крыша со скульптурами драконов, 
ряд раздвижных дверей, открывающихся в праздничные дни, пе-
ред храмом  — чаша для благовоний, стол для подношений, фо-
нари, скульптуры львов. Территория храма огорожена, вымощена 
плиткой. В центре двора расположен пруд полусферической фор-
мы, украшенный небольшим фонтаном и огороженный каменной 
оградой. По сторонам от храма расположены небольшие павиль-
оны, использующиеся для собраний и  других целей, не  связан-
ных с поклонением.

8.	 Отметим, что отмена антирелигиозной политики происходила постепенно, в не-
сколько этапов. Нами выбран 1986 г. в  качестве даты ее окончания, поскольку 
именно в 1986 г. началась политика экономических реформ — «обновления» Вьет-
нама (Đổi Mới), а  с  ней и  всесторонняя демократизация общественной жизни, 
в том числе в сфере религии.



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

1 2 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Рис. 2. Алтари в храме Доан Тхыонга в праздничный день: 
алтарь основного зала (слева) и алтарь святилища за ним 

(справа). Фото автора, май 2018 г.

Внутри храм разделен на две части: основной зал с алтарем, пе-
ред которым проходят церемонии, и за ним — небольшое закрытое 
помещение, в  котором находится святилище, закрытое в  обычные 
дни и открываемое во время праздников. Алтарь основного зала тор-
жественно оформлен, украшен статуей Доан Тхыонга. Задний алтарь 
закрытого святилища — святая святых — украшен символическим 
троном и посвящен духу абстрактного прародителя рода Доан (Thuỷ 
Tổ Họ Đoàn). Это связано с важной функцией храма — объединения 
потомков рода Доан. Также в основном помещении храма, по сторо-
нам от главного алтаря установлены небольшие алтари: духу без ка-
кого-либо имени (Thần Linh) и «духу сообщества» (Công Đồng).

Помимо праздника поминовения (Lễ giỗ), в  храме проходят 
церемонии в дни новолуния и полнолуния, праздник в 8-й день 
первого лунного месяца (в  начале февраля), когда вьетнамцы 
возвращаются в родную деревню для празднования нового года 
по  лунному календарю, а  также небольшие ритуалы по  случаю 
приезда представителей рода Доан из других городов, посещаю-
щих общину по самым разным поводам9.

9.	 В частности, поводом для посещения храма и зажжения благовоний может стать 
съезд местного парткома [https://tinyurl.com/yx9q5r5s, accessed on 18.11.2020].



Е л е н а  Г о р д и е н к о

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 2 9

Церемония 2018 г.

В 2018 г. празднование 790-летней годовщины гибели Доан Тхы-
онга пришлось на  1 мая по  григорианскому календарю. Празд-
ник с официальным названием «Церемония подношения благо-
воний» (Lễ dâng hương) проходил в храме и на улице. Двор был 
украшен и подготовлен к приему гостей и паломников: были вы-
ставлены столы с навесами для почетных гостей — членов рода 
Доан, приехавших со  всего Вьетнама, а  также навесы для жите-
лей общины Доантхыонг и паломников из соседних общин. Пе-
ред храмом был вывешен флаг рода с  иероглифом «Доан» 段 
на  высоком флагштоке. Для праздничного шествия со  статуей 
Доан Тхыонга были выставлены атрибуты культа: паланкин для 
переноса статуи, декоративные ритуальные копья, а  также до-
полнительные столы для подношений (в  обычные дни все это 
хранится в храме).

Церемония поклонения заняла около двух часов. После празд-
ничного шествия по территории общины статуя была возвращена 
в храм, снята с паланкина и установлена на алтарь. Началось об-
ращение к духу с подношениями, в ответ на которые дух, как ожи-
дается, должен оказывать покровительство. Подношения выстав-
лялись на специальные столы перед алтарями и во дворе храма. 
Это цветы, фрукты, сладости, рисовые пироги с бобами и мясом, 
алкоголь в ритуальной посуде. Многие подношения были красоч-
но оформлены с указанием имени дарителя.

Как и  установлено традицией, в  первую очередь в  ритуалах 
участвовали наиболее почтенные жители общины старшего воз-
раста из  рода Доан в  специальных одеяниях преимуществен-
но синего цвета, выполнявшие роль жрецов (в  культе нет спе-
циальных священнослужителей). После ударов в барабан и гонг 
было произнесено молитвенное обращении к  духу, затем на ал-
тарь установили подношения и  предварительно зажженные 
благовония. 

Следующими к  алтарям подошли другие потомки рода Доан, 
в том числе женщины, для подношений и молитв, читаемых «про 
себя». Несмотря на  совместный характер действия, коммуника-
ция с духом оставалась индивидуальной для каждого из стоящих 
перед алтарем. После представителей рода Доан подношения со-
вершили остальные гости праздника. С завершением церемонии 
люди не  расходились некоторое время, продолжая обращаться 
к духу, порой в земных поклонах. 



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

1 3 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

 

Рис. 3. Церемония с участием потомков Доан Тхыонга (ввер‑
ху, фото Доан Тхи Бить). Жители деревни поклоняются после 
главной церемонии. На полу около стола для подношений виден 
ручной гонг в форме чаши, в который ударяют во время цере‑

монии (внизу, фото автора).

Неоднородный социальный состав участников праздника 
определяет различия в  трактовке духа Доан Тхыонга. Для при-
бывших на праздник потомков рода Доан дух в первую очередь 
является предком рода (tổ họ). Кроме того, для них паломни-
чество в  храм сопряжено с  поиском «истоков» и  «обретением 
корней», что способствует их  интеграции в  сообщество Доан. 
Именно этот аспект культа артикулируется членами рода Доан 
в ответах на вопросы интервью, на официальном сайте, в соцсе-
тях. Вместе с тем большинство участников праздника — простые 
общинники, пришедшие в храм с просьбами о покровительстве 
духа и  защите от  бед. Некоторые из  них босые, многие с  деть-
ми. Местные жители несведущи в житиях и истории рода Доан, 
а  лишь верят в  чудотворную силу духа, поэтому для них Доан 



Е л е н а  Г о р д и е н к о

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 3 1

Тхыонг выступает прежде всего духом-покровителем их  общи-
ны (thành hoàng).

Рис. 4. Гости церемонии 01.05.2018: представители рода Доан 
(слева) и простые общинники (справа). Фото автора.

После ритуалов в храме программа праздника продолжилась 
во  дворе. Установленная справа от  храма сцена использовалась 
для чтения жизнеописания Доан Тхыонга, а  также для проведе-
ния творческого конкурса. Речи почетных гостей перемежались 
с народными танцами и песнями. В этом нам видится не только 
творческое оформление праздника, но  и  отсылка к  ритуальным 
танцам, нередко исполняемым во  Вьетнаме при поклонении ду-
хам — покровителям местности. 

После завершения ритуалов знатные участники церемонии пе-
реместились в  кафе неподалеку для совместной трапезы (хозяин 
кафе также принадлежит к роду Доан). Наиболее пожилым членам 
рода первым предоставляется право употребления в  пищу подно-
шения, преподнесенного на алтарь от рода Доан, — рисовых пиро-
гов с бобами и  мясом. Фотографировать этот процесс было запре-
щено. Помимо ритуальных блюд, на столе присутствовали обычные 
праздничные блюда и  алкоголь. После трапезы, длившейся око-
ло часа, члены рода Доан собрались в пристройке к храму для ре-
шения организационных вопросов и затем покинули мероприятие. 



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

1 3 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Церемония 2020 г. в условиях карантина

В  2020 г. поминовение Доан Тхыонга пришлось на  8 апреля 
по григорианскому календарю, т. е. почти на месяц раньше, чем 
в  2018 г. Погода выдалась дождливой, но  на  ход церемонии 
это не  повлияло, поскольку проводилась лишь храмовая часть 
поминовения10. Трансляция церемонии велась в  официальной 
группе рода Доан в  социальной сети Facebook  — Họ Đoàn Việt 
Nam11.

В церемонии участвовало всего шесть человек, не считая опе-
ратора, в  повседневной одежде и  в  медицинских масках (во  ис-
полнение предписаний правительства Вьетнама). Как сообщил 
нам оператор церемонии, это члены оргкомитета организации 
«Совет рода Доан» (Hội Đồng Đoàn Tộc Việt Nam), проживающие 
в Ханое и в провинции Хайзыонг12. 

Еще до начала трансляции на алтари выставили подношения: 
цветы, сладости, клейкий рис, курицу, ритуальное вино. Кро-
ме того, на  заднем алтаре  — в  наиболее сокровенном месте хра-
ма — была выставлена книга «История рода Доан во Вьетнаме» 
(Sử họ Đoàn Việt Nam), изданная усилиями представителей это-
го рода в 2019 г. В данной книге, выложенной в открытый доступ 
в  группе рода Доан в Facebook, приведено жизнеописание Доан 
Тхыонга, его сыновей и  других членов рода, вошедших в  исто-
рию Вьетнама13. 

10.	 Для сравнения приведем пример Сингапура, где в марте — апреле 2020 г. власти 
разрешили проведение полноценных церемоний в  китайских храмах, но  исклю-
чительно во  дворе храма для снижения риска заражения COVID-19. Таблички 
с алтарей временно выставлялись на улицу. См.: Ying, R.Sh. (2020) “Chinese Tem-
ples Go Online”, CoronAsur: Religion and COVID-19. Research blog on the official 
website of Asia Research Institute of National University of Singapore, 18 May 2020 
[https://ari.nus.edu.sg/20331-13/, accessed on 18.11.2020].

11.	 Страница группы рода Доан Họ Đoàn Việt Nam в социальной сети Facebook: [htt-
ps://www.facebook.com/groups/180070036234727/, accessed on 18.11.2020]. Запись 
трансляции церемонии в  храме: [https://tinyurl.com/y4u9vwfb, accessed on 
18.11.2020]. 

12.	 О Совете рода Доан и его оргкомитете см. подробнее на официальном сайте рода 
Доан: [https://tinyurl.com/y2wqenzh, accessed on 18.11.2020].

13.	 Содержание книги восходит к традиционным вьетнамским трудам в жанре зяфа 
(gia phả) — истории знатных родов (семейных хроник). См. жизнеописание Доан 
Тхыонга: Đoàn, Duy Thành, Đoàn, Quang Hợp (eds) (2019) Sử họ Đoàn Việt Nam [Ис-
тория рода Доан во Вьетнаме], tr. 51–55. Hà Nội: NXB Thông Tin và Truyền Thống 
(ICPublisher).



Е л е н а  Г о р д и е н к о

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 3 3

 

Рис. 5. Трансляция церемонии в храме Доан Тхыонга 08.04.2020. 
Участники церемонии перед передним алтарем, один из них сидя 

звонит в ручной гонг (слева). Подношения на заднем алтаре, 
в том числе книга о роде Доан (справа). Фото: facebook.com

Церемония началась с ритмичных ударов в барабан и в коло-
кол, уставленных в дальних углах храма. Затем последовали уда-
ры по  небольшому ручному гонгу в  форме чаши. Ритм ударов 
то  ускорялся, то  вновь становился размеренным. Это общепри-
нятая практика воззвания к духу, выражающая просьбу вернуть-
ся на алтарь и выслушать обращение людей.

Когда звуки затихли, еще один участник церемонии раздал 
всем зажженные благовония. После этого все участники выстрои-
лись перед алтарем и после некоторой паузы выполнили неболь-
шие поклоны со  сложенными в  молитвенном жесте ладонями. 
Затем участник церемонии, бивший чуть ранее в  ручной гонг, 
снял медицинскую маску и обратился к духу. Он назвал его свя-
щенным духом, духом предка, уточнил дату церемонии по лунно-
му календарю, перечислил подношения. Участники церемонии, 
оставаясь в масках, поочередно, с поклонами поставили на стол 
перед алтарем зажженные благовония. Затем они поочередно 
проследовали к  заднему алтарю и  также с  поклонами постави-
ли перед ним благовония. На этом церемония, длившаяся около 
пяти минут, завершилась. 

В  ходе трансляции и  после нее на  странице появлялись ком-
ментарии. Зрители просили помолиться о  благословлении духа 
для себя и семьи, о благополучии и процветании, а также о пре-
одолении бед, в том числе пандемии COVID-19. Церемония была 
расценена как выражение почтительности к  предкам, несмотря 
на препятствовавшие поклонению карантинные меры. 

На  этом онлайн-коммуникация, связанная с  поклонением 
Доан Тхыонгу, завершилась. Возможно, кто-то  из  отсутствую-



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

1 3 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

щих последователей культа передавал подаяния на  алтарь 
в частном порядке, в виде денежного перевода, но никаких он-
лайн-сервисов для поклонения духу предложено не  было (та-
кая практика распространилась, например, в китайских храмах 
Сингапура)14.

Доан Тхыонг как объект цифровой этнографии

Как мы видим, новые условия проведения религиозных празд-
ников предложили исследователям новый формат их  изучения 
в  рамках цифровой этнографии (digital ethnography)15. Церемо-
ния поклонения Доан Тхыонгу стала доступнее для просмотра 
из  любой точки мира (без перелетов, смены климата и  часовых 
поясов) и в любое время благодаря трансляции и сохранению за-
писи. Кроме того, благодаря комментариям и чату с участниками 
можно получить готовый материал, который в реальном «поле» 
приходится долго и напряженно собирать. В дальнейшем, с отме-
ной карантинных норм и восстановлением полноценных церемо-
ний, информация о культе, как ожидается, станет более полной, 
чем до пандемии.

Трансляции ритуалов и  онлайн-общение с  последователя-
ми культа  — достаточно новый опыт для Вьетнама, хотя за-
писи религиозных мероприятий велись и  раньше. Возможно, 
это связано с ограниченным доступом в интернет. В частности, 
до пандемии для нас представлялось крайне затруднительным 
выяснить календарь праздников в  том или ином храме и  вре-
мя начала церемоний, поскольку объявления вывешивались 
только у храма. Нужно было приехать в ту или иную деревню, 
познакомиться со  смотрителями храма, а  иногда и  с  местны-
ми жителями, чтобы получить приглашение на праздник. Сей-
час же мы видим, что эта информация стала доступнее в связи 
с изоляцией людей.

14.	 В Сингапуре появились “celebration donation service” для подаяний онлайн по слу-
чаю праздника в честь духа, а также “ancestor-praying package” — набор подноше-
ний на алтарь в храме без личного участия для дистанционного заказа и оплаты. 
См.: Ying, R.Sh. (2020) “Chinese Temples Go Online”.

15.	 О цифровой этнографии в Азии см.: Lynn, W. (2020) “From Field to Digital 
Ethnography: Observing Ritual Transformations in Singapore’s Historic Places of 
Worship”, CoronAsur: Religion and COVID-19. Research blog on the official website 
of Asia Research Institute of National University of Singapore, 23.06.2020 [https://
ari.nus.edu.sg/20331-21/, accessed on 18.11.2020].



Е л е н а  Г о р д и е н к о

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 3 5

В то же время доступность материала оборачивается его огра-
ниченностью. Мы видим, что электронный формат не  сможет 
в  полной мере заменить «поле», поскольку без описания празд-
ника 2018 г. трансляция церемонии 2020 г. не  создала бы пол-
ного понимания происходящего даже в случае проведения более 
длительной церемонии. Ведь в кадр попадает необычное с точки 
зрения оператора (речь перед алтарем), а то, что воспринимается 
повседневным (ритуальное омовение рук, выставление подноше-
ний на алтари и многое другое), остается за кадром. 

Важно и то, что отсутствие контакта с участниками ограничи-
вает понимание их религиозной жизни. Например, в ответ на во-
прос о категориях вьетнамских духов информант (оператор транс-
ляции церемонии) рассказал о социальном значении храмов:

Во Вьетнаме говорят: «В молодости заботишься о доме, в старости — 
об общинном доме и о пагоде». Это значит, что молодых волнуют 
дела семьи, а пожилых — дела родной общины. 

Речь идет о ныне утраченном значении духов — покровительстве 
общинной жизни во всех ее проявлениях, а не просто местности. 
Алтари духов устанавливали в общинных домах — местах собра-
ний и принятия важнейших решений общины. Буддийский храм 
мог находиться на  одной территории с  общинным домом. В  на-
стоящее время эта роль общинных домов утрачена, фактически 
они стали храмами. Тем не менее информант подчеркивает соци-
альное значение почитания духов, оставляя за рамками обсужде-
ния вопросы сверхъестественного и собственных убеждений. Для 
сравнения отметим, что в 2018 г. информанты неоднократно за-
веряли нас в чудодейственных качествах Доан Тхыонга и предла-
гали совершить поклонение его духу.

Кроме того, информанты в  интернете  — это специальная вы-
борка людей. В большей степени это горожане молодого и сред-
него возраста, которые традиционно являются менее религиозной 
группой, чем пожилые люди, которые во вьетнамском интернете 
почти не представлены.

Таким образом, материалы сети интернет заслуживают при-
стального внимания (и ситуация всемирного карантина, безуслов-
но, повысила статус интернет-ресурсов как источника антрополо-
гического знания), но  все же, по  нашему убеждению, должны 
рассматриваться лишь как часть источников исследования куль-
та Доан Тхыонга. 



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

1 3 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Предок рода или покровитель местности?

Описывая пестрый социальный состав участников праздника 
в 2018 г., мы говорили, что возникают различные трактовки духа 
Доан Тхыонга — как предка рода (tổ họ) и как покровителя мест-
ности (thành hoàng). Также мы отмечали значимость феномена 
паломничества. Карантинные меры внесли изменения в этот по-
рядок вещей. 

Прежде всего, с  упрощением социального состава участни-
ков церемония свелась к поклонению предку рода Доан, а функ-
ция покровительства деревенской общине не  артикулировалась. 
Если мы обратимся к теоретической классификации духов, то об-
наружим, что категории духов во Вьетнаме социально обусловле-
ны. Приведем таблицу социальных уровней отправления культа 
духов, составленную О.В. Новаковой со  ссылкой на  вьетнамско-
го исследователя Чан Данг Шиня (в несколько измененном нами 
виде)16:

Уровень Место 
отправления 

культа

Объекты культа Отправитель 
культа

Семья Домашний алтарь 
семейных предков

Предки семьи (tổ tiên) Глава семьи 

Род Храм предков 
(đền)

Предки рода (tổ họ) Глава рода, 
фамильной ветви

Община Общинный дом 
(đình),  

храм (miếu),  
пагода (chùa)

Духи-покровите-
ли местности (thành 

hoàng),  
основатели ремесел 

(tiên sư)

Глава общины

Государ-
ство

Храмы (đền) 
в честь правителей 

Хунгов и нацио-
нальных героев

Мифические 
правители Хунги,  

национальные герои

Глава государства  
или представи-

тель центральной 
власти

Как мы видим, в  теории почитание предков рода и  духов-по-
кровителей местности происходит на разных социальных уровнях 
и даже в разных местах. Однако на праздник в храм Доан Тхыон-

16.	 См.: Новакова О.В. Крест и Дракон: у истоков вьетнамской католической церкви 
(XVI–XVII века). М., 2012. С. 88–89. 



Е л е н а  Г о р д и е н к о

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 3 7

га в  2018 г. прибывали не  только потомки рода Доан, но  и  мно-
гочисленные простые общинники, не являющиеся членами рода. 
Подношения от  простых общинников свидетельствуют о  том, 
что духу поклоняются именно как покровителю местности (как 
и  во  всех близлежащих общинных домах, где Доан Тхыонг вы-
ступает в  этой роли17). Следовательно, в  реальности, за  предела-
ми предложенной классификации, граница между интерпрета-
циями духа и  трактовками его функций  — родовой предок или 
дух-покровитель местности  — весьма условна. Безусловно, раз-
мытость границ религиозных феноменов и склонность к синкре-
тизму являются неотъемлемыми свойствами вьетнамской рели-
гиозной системы. Показательно также и то, что никто из наших 
информантов не  смог объяснить суть отличия духа Доан Тхыон-
га, выступающего в роли духа предка рода, от духа Доан Тхыонга, 
выступающего в качестве покровителя общины.

Переплетение двух трактовок духа, по  нашему мнению, об-
условлено наличием у  них общих черт. Важной особенностью 
культа стала артикуляция прижизненных заслуг неординарной 
личности как основания для ее посмертного почитания. Эта осо-
бенность отразилась в текстах культа. Сюжет мог быть историче-
ским, псевдоисторическим или мифическим  — во  всех случаях 
именно заслуги духа перед той или иной местностью определя-
ли статус духа на  алтаре. Именно различные проявления неза-
урядности Доан Тхыонга, в первую очередь проявления мужества 
и наличие военных заслуг, подвигов, ассоциируется с посмертной 
активностью его духа в  отношении живых людей в  местностях, 
связанных с его прижизненными деяниями. 

В ситуации пандемии представление о влиянии духа на жизнь 
людей актуализировалось, поскольку к духу обратились за покро-
вительством и защитой. В то же время карантинные меры упро-
стили трактовку духа Доан Тхыонга в  рассматриваемом нами 
храме до  предка рода. Произошел возврат к  некоей идеальной, 
теоретической модели, описывающей функции духов. В  то  же 
время — с ограничением паломничества — за покровительством 
той или иной местности ее жители стали обращаться в  ближай-
шие общинные дома. Например, один из  информантов из  рода 
Доан, участвовавший в церемонии в 2018 г., сообщил, что в пери-
од карантина он не смог приехать в провинцию Хайзыонг, поэто-

17.	 Места почитания Доан Тхыонга указаны на  официальном сайте рода Доан [htt-
ps://www.doantoc.vn/dhoanthuong, accessed on 18.11.2020]. 



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

1 3 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

му проводил церемонию в  ближайшем общинном доме под Ха-
ноем, где Доан Тхыонг почитается в  качестве духа-покровителя 
местности18. Так, с  ограничением паломничества из-за  каранти-
на трактовки духа Доан Тхыонга стали более однозначными. Воз-
можно, культ принял свои исходные формы.

Социальные последствия закрытия храмов

Обратившись к правой графе в таблице выше, мы увидим, что от-
правители культа на разных социальных уровнях четко определены, 
поскольку культ духов во  Вьетнаме веками существует без специ-
альных священнослужителей. В общении с потусторонним миром 
ключевой является идея представительства: глава семьи выступает 
от  своих близких, обращаясь к  духам, глава рода  — от  своих мно-
гочисленных родственников, общинный староста и другие уважае-
мые общинники старшего возраста просят у духа покровительства 
за  всю деревню, а  глава государства обращается к  духам правите-
лей вьетнамского государства от  всего населения страны. В  этом 
сакральном обращении к духам не должно быть посторонних лиц, 
в особенности в строго регламентированных церемониях на уровне 
общины и государства. Лишь после официальной церемонии насту-
пает черед народного праздника — уже за пределами храма.

Полевые исследования 2018 г. показали, что в  современном 
Вьетнаме эти традиционные нормы выполняются не  столь стро-
го. Нам приходилось видеть, что в церемониях участвуют общин-
ники разного возраста, нарушается иерархия их  расположения 
в  храме. Также в  храм допускаются женщины и  сторонние на-
блюдатели (вьетнамские и иностранные исследователи, фотогра-
фы, туристы). Один из информантов отметил, что в «святая свя-
тых» — задний алтарь — доступ посторонним закрыт, тем более 
иностранцам, но  «по  случаю большого праздника» все же пока-
зал его. По  наблюдению австралийского антрополога П. Макал-
листера, в городской среде религиозные церемонии культа духов 
и  вовсе трансформируются во  всеобщее празднество: торжества 
переносятся на  вечернее время и  отмечаются совместно сосед-
ствующими семьями19.

18.	 Общинный дом находится в пригороде Ханоя: xã Vĩnh Ngọc, huyện Đông Anh (chân 
cầu Nhật Tân).

19.	 McAllister, P. (2014) The Village in the City: Cúng Xóm (‘Hamlet Worship’) in Hồ Chí 
Minh City during Tết, the Lunar New Year Festival, pp. 3-16. DORISEA (Dynamics of 
Religion in Southeast Asia), 11.



Е л е н а  Г о р д и е н к о

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 3 9

Карантин нарушил эту ситуацию, вернув культ духов и в этом 
аспекте к некоему идеальному состоянию. На церемонии 2020 г. 
в храме Доан Тхыонга присутствовали всего несколько человек — 
наиболее уважаемые представители рода Доан старшего возра-
ста. В  отсутствие десятков членов рода Доан, многочисленных 
рядовых общинников, паломников и  туристов действо приобре-
ло более интимный характер20. В  то  же время произошла инди-
видуализация религиозного переживания для тех представителей 
рода Доан, кто остался дома и  смотрел церемонию в  смартфо-
не. Это разобщение, по-видимому, не  слишком комфортно для 
вьетнамцев, привыкших к  постоянному пребыванию в  социуме 
без претензий на какое-либо личное пространство. Можно пред-
положить, что при повторных карантинах или закрытии храмов 
по каким-либо другим причинам возникнет тенденция к сниже-
нию уровня интеграции вьетнамских сообществ.

Для жителей общины Доантхыонг последствия кажутся нам 
еще более существенными потому, что далеко не  везде в  сель-
ской местности во Вьетнаме есть интернет и тем более смартфоны, 
а также потому, что храмовый праздник — яркое событие в разме-
ренной деревенской жизни. Отмена такого события чувствитель-
на для местных жителей, особенно в момент тревоги и ощущения 
необходимости обращения к духам. Кроме того, приостанавлива-
ется благотворительность. В  храме Доан Тхыонга простым жи-
телям общины предлагали бесплатный чай и  концертную про-
грамму (на  средства рода Доан), а  в  общинных домах пожилые 
и  бедствующие могут рассчитывать на  благотворительный обед 
(за счет общины). Отсутствие совместных праздников и благотво-
рительности, на наш взгляд, может привести не только к сниже-
нию уровня интеграции локального сообщества, но и к социаль-
ному напряжению.

Что касается положения храма Доан Тхыонга и других культовых 
мест в период закрытия, то карантинные меры означают не толь-

20.	Андреа Лаузер считает весьма условным разделении людей, приезжающих 
во вьетнамские культовые места издалека, на паломников и туристов. Большин-
ство туристов, посещая такие места, совершают ритуалы и таким образом прибли-
жаются к паломникам, притом что многие храмы обладают обширной туристиче-
ской инфраструктурой для приема паломников. См.: Lauser, A. (2016) “Pilgrimage 
Between Religious Resurgence, Cultural Nationalism and Touristic Heritage in Contem-
porary Vietnam”, in M. Dickhardt, A. Lauser (eds) Religion, Place and Modernity. Spa‑
tial Articulation in Southeast Asia and East Asia, pp. 149–183. Boston: Brill. Series: 
Social Sciences in Asia.



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

1 4 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ко отдаление людей от  сакрального пространства, но  и  потерю 
важного источника финансирования храмов — пожертвований.

Духи, защитившие от эпидемии

По представлениям вьетнамцев, духи, получив подношения, дол-
жны защищать от бедствий, в том числе от эпидемий. Это пред-
ставление отражено в императорских указах о духах, которые из-
давались в XVI — начале ХХ в. Эти указы предписывали тому или 
иному духу покровительствовать местности, а  ее жителям  — по-
клоняться духу во избежание неурожаев, наводнений, эпидемий. 
В  те времена причины бедствий искали в  утрате покровитель-
ства духов или в недостаточном количестве подношений духам21. 
В 90-е годы. ХХ в., после нескольких десятилетий антирелигиоз-
ной политики, вьетнамцы продолжали верить в то, что их беды 
(и  даже войны) могут быть связаны с  местью духов, вызванной 
длительным отсутствием почитания. Резкий рост благосостоя-
ния связывался с восстановлением храмов и церемоний, посколь-
ку духи-покровители местности и уж тем более духи предков рода 
понимаются в целом как доброжелательные22. Как же понимается 
«эффективность» духов в ситуации пандемии COVID-19?

Благодаря быстро принятым карантинным мерам, эпидемия 
не  затронула Вьетнам. С  января до  конца апреля было выявле-
но менее 300 случаев заражения (все они были завозными) при 
отсутствии летальных исходов. В  течение всего 2020 г. ситуа-
ция оставалась стабильной: за  год было зарегистрировано все-
го 1474 случаев заражения и  35 смертей. Такая ситуация дает 
полное основание вьетнамцам быть уверенными в «эффективно-
сти» покровительства духов. Кроме того, ощущается острая необ-
ходимость выполнения ритуалов перед алтарями даже в  перио-
ды строгой социальной изоляции. Схожая ситуация сложилась 
на Тайване, где благодаря вовремя закрытым границам удалось 
избежать не  только эпидемии, но  и  карантинов. При этом эф-
фективными были признаны не только административные меры, 

21.	 Местные элиты нередко перекладывали ответственность за  бедствия на  духов 
и  даже могли наказать статую духа (понизить в  ранге или высечь). См. подроб-
нее: Dyt, K. (2015) “Calling for Wind and Rain Rituals: Environment, Emotion, and 
Governance in Nguyễn Vietnam, 1802-1883”, Journal of Vietnamese Studies 10(2): 
1–42.

22.	 Malarney, S.K. (2002) Culture, Ritual, and Revolution in Vietnam, p. 93. Honolulu: 
University of Hawai’i Press.



Е л е н а  Г о р д и е н к о

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 4 1

но и ритуалы против заражения инфекцией COVID-19, проведен-
ные в рамках медиумных сеансов23.

Заключение

С изменением ритма жизни во время пандемии изменились и ре-
лигиозные практики людей, в  том числе и  во  Вьетнаме. Сопо-
ставление двух праздников поминовения духа Доан Тхыонга  — 
обычного праздника в 2018 г. и прошедшего в разгар карантина 
в апреле 2020 г. — показывает, как трансформировались форма 
и содержание культа. 

С закрытием храмов и пребыванием людей дома оказался вос-
требованным формат онлайн-трансляций храмовых церемоний 
и  онлайн-коммуникации последователей культа. Однако в  силу 
ограниченного доступа в интернет в сельской местности не всем 
вьетнамцам этот формат оказался удобен. Кроме того, праздник 
в  честь духа в  деревенском храме (наиболее массовое деревен-
ское мероприятие) был сведен к короткой церемонии, проведен-
ной всего несколькими потомками рода Доан. С одной стороны, 
это может снизить степень интеграции локального сообщества, 
а  также исключает из  религиозных практик паломников, что, 
в  частности, приводит к  уменьшению пожертвований. С  другой 
стороны, ограничительные меры приблизили церемонию к  ее 
традиционному виду: из  участия в  ритуалах были исключены 
простые общинники, женщины, туристы, в  то  время как члены 
рода Доан выполняли предписанную им традицией роль пред-
ставителей рода в коммуникации с духами. В то же время, с упро-
щением социального состава участников праздника, упростилась 
трактовка функций духа Доан Тхыонга: доминировала роль по-
кровителя рода Доан, а не роль духа местности.

На наш взгляд важно, что, несмотря на карантинные ограни-
чения, церемонии все же продолжились, духи получили подно-
шения. По убеждениям вьетнамцев, в ответ на подношения духи 
должны оказывать покровительство и  защищать людей от  бед-
ствий (в том числе эпидемий), тогда как голодные духи способны 
мстить и насылать несчастья. В условиях тревоги и неопределен-
ности во время пандемии COVID-19 обращение к духам оказалось 

23.	 См.: Graham, F. (2020) “Lingji: A religious response to COVID-19 from Taiwan”, Co‑
ronAsur: Religion and COVID-19. Research blog on the official website of Asia Re‑
search Institute of National University of Singapore, 4.06.2020 [https://ari.nus.edu.
sg/20331-12/, accessed on 18.11.2020].



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

1 4 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

особенно актуальным. И  поскольку Вьетнаму удалось избежать 
серьезных вспышек инфекции, защита духов выглядит вполне 
«эффективной».

Таковы выводы, которые могут быть сделаны дистанционно, 
путем критической оценки онлайн-материалов, через призму вос-
приятия ситуации теми последователями культа Доан Тхыонга, 
кто активно пользуется интернетом. С  уверенностью можно ска-
зать, что в дальнейшем — в условиях карантинных ограничений 
или с возвратом к обычной жизни — исследовательское поле ци-
фровой антропологии будет только расширяться. Но  лишь с  от-
крытием границ и  возобновлением традиционных полевых ис-
следований возможен всесторонний анализ того или иного кейса 
в религиозной ситуации во Вьетнаме, в том числе и культа Доан 
Тхыонга.

Библиография / References

Гордиенко Е.В. Повествования о вьетнамских духах-хранителях общин (тхантыть) как 
исторический источник: проблемы интерпретации // Труды Института 
востоковедения РАН. Вып. 14: Письменные памятники Востока: Проблемы 
перевода и интерпретации. Том II. М.: ИВ РАН, 2018. С. 94-108.

Мифы и предания Вьетнама / Пер. Е.Ю. Кнорозовой. СПб: Петербургское 
Востоковедение, 2000.

Новакова  О.В. Крест и Дракон: у истоков вьетнамской католической церкви (XVI–
XVII века). М., 2012. 

Ты Тхи Лоан. Культура населения прибрежных и островных территорий северо-
востока Вьетнама. М.: Форум, 2019.

Cadière, L. (1992) Croyances et Pratiques religieuses des Vietnamiens. Tôme I, p. 6. 
Paris: L’École Française d’Extrême Orient.

Đoàn, Duy Thành, Đoàn, Quang Hợp (eds) (2019) Sử họ Đoàn Việt Nam [History of the 
Doan family in Vietnam], tr. 51–55. Hà Nội: NXB Thông Tin và Truyền Thống 
(ICPublisher). 

Dyt, K. (2015) “Calling for Wind and Rain Rituals: Environment, Emotion, and Governance 
in Nguyễn Vietnam, 1802–1883”, Journal of Vietnamese Studies 10(2): 1–42.

Gordienko, E.V. (2018) “Povestvovaniia o vʹetnamskikh dukhakh-khraniteliakh obshchin 
(tkhantytʹ) kak istoricheskii istochnik: problemy interpretatsii” [Stories of Vietnam-
ese tutelary deities of villages (thần tích) as historical source: the problems of in-
terpretation], in Trudy Instituta vostokovedeniia RAN. Vyp. 14: Pisʹmennye pa‑
miatniki Vostoka: Problemy perevoda i interpretatsii. Tom II, s. 94–108. M.: 
IV RAN.

Graham, F. (2020) “Lingji: A religious response to COVID-19 from Taiwan”, CoronAsur: 
Religion and COVID-19. Research blog on the official website of Asia Research In‑
stitute of National University of Singapore, 4.06.2020 [https://ari.nus.edu.
sg/20331-12/, accessed on 18.11.2020].



Е л е н а  Г о р д и е н к о

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 4 3

Knozorova, E.Iu. (ed.) (2000) Mify i predaniia Vʹetnama [Myths and legends of Vietnam]. 
SPb: Peterburgskoe Vostokovedenie. 

Lauser, A. (2016) “Pilgrimage Between Religious Resurgence, Cultural Nationalism and 
Touristic Heritage in Contemporary Vietnam”, in M. Dickhardt, A. Lauser (eds) Re‑
ligion, place and modernity. Spatial articulation in Southeast Asia and East Asia, 
pp. 149–183. Boston: Brill. Series: Social sciences in Asia.

Lynn, W. (2020) “From Field to Digital Ethnography: Observing Ritual Transformations in 
Singapore’s Historic Places of Worship”, CoronAsur: Religion and COVID-19. Re‑
search blog on the official website of Asia Research Institute of National Univer‑
sity of Singapore, 23.06.2020 [https://ari.nus.edu.sg/20331-21/, accessed on 
18.11.2020].

Malarney, S.K. (2002) Culture, Ritual, and Revolution in Vietnam, p. 93. Honolulu: Uni-
versity of Hawai’i Press.

Malarney, S.K. (2002) Culture, Ritual, and Revolution in Vietnam. Honolulu: University 
of Hawai’i Press.

McAllister, P. (2014) The Village in the City: Cúng Xóm (‘Hamlet Worship’) in Hồ Chí Minh 
City during Tết, the Lunar New Year Festival, pp. 3–16. DORISEA (Dynamics of 
Religion in Southeast Asia).

Nguyễn, Vinh Phúc, Nguyễn, Duy Hinh (2009) Các Thành hoàng và tín ngưỡng Thăng 
Long [Patron spirits and beliefs of Thanglong — Hanoi]. Hà Nội, Lao đông. Tr. 186–
202.

Novakova, O.V. (2012) Krest i Drakon: u istokov vʹetnamskoĭ katolicheskoi tserkvi (ХVI–
ХVII veka) [Cross and Dragon: at the source of the Vietnamese Catholic Church 
(the 16th–17th centuries)]. M.: Kliuch-S.

Ty Thi Loan (2019) Kulʹtura naselenii ͡a pribrezhnykh i ostrovnykh territoriĭ severo-vosto‑
ka Vʹetnama [The culture of the population of coastal and island territories of 
northeast Vietnam]. M.: Forum.

Ying Ruo Show. Chinese Temples Go Online [https://ari.nus.edu.sg/20331-13/, accessed 
on 18.11.2020].

Ying, R.Sh. (2020) “Chinese Temples Go Online”, CoronAsur: Religion and COVID-19. Re‑
search blog on the official website of Asia Research Institute of National Univer‑
sity of Singapore, 18 May 2020 [https://ari.nus.edu.sg/20331-13/, accessed on 
18.11.2020].



1 4 4 �

Введение в тематическую подборку

НЕМАЛОВАЖНОЙ задачей журнала является информи-
рование читателей о том, как взаимодействует государ-
ство с теми или иными религиозными направлениями 

и  группами, как вырабатывается политика по  этим вопросам 
и  к  каким последствиям она может привести. В  данном но-
мере предметом анализа стали новации в  политике Франции 
в  отношении исламистов  — радикальной части исламских со-
обществ, со  стороны которой европейские политики видят 
угрозу не  только терроризма, но  и  так называемого «исла-
мистского сепаратизма». Речь идет о  формировании «парал-
лельного общества», живущего по  своим нормам и  правилам 
и  не  разделяющего базовые европейские ценности. Дискус-
сии вокруг нового французского законодательства поднима-
ют столь серьезные вопросы европейской политики в  отно-
шении адаптации мусульман (в  первую очередь мигрантов 
и  их  потомков) к  во  многом институционально чуждой соци-
альной среде, а  также противоречий и  сложностей данного 
процесса, что мы решили посвятить им целый блок материа-
лов. Часть из  них носит информационный, часть  — аналити-
ческий характер. 

Подборка материалов начинается с  анализа тех идеологи-
ческих конструктов, которые были положены в  основу ново-
го французского законодательства, отражающего общеевропей-
ские тренды в данной сфере. Они базируются в первую очередь 
на  определенных направлениях академических исследований 
по  проблемам ценностей и  радикализации. Однако в  статье 
Ирины Стародубровской, открывающей данный блок, демон-
стрируется, что положенные в  основу современной политики 
идеи на  настоящий момент являются далеко не  доминирую-
щими в  академическом дискурсе, а  из  альтернативных подхо-
дов вытекает программа действий, существенно отличающаяся 
от реализуемой в рамках французского законодательства.

Франция и новая политика 
в отношении ислама

©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь



﻿

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 4 5

Следующая статья, написанная Даниилом Ситкевичем, погру-
жает читателя в  контекст французских дискуссий вокруг прини-
маемого законодательства. В  ней отражены позиции по  пробле-
мам «исламистского сепаратизма» в  официальных документах 
и  выступлениях французских политических лидеров, прослеже-
на эволюция взглядов на значимость этой проблемы и влияние 
различных политических сил на  содержание итоговых докумен-
тов. Читатель может также сам ознакомиться с содержанием дан-
ных документов — в приложении к статье представлены перево-
ды официальных кратких версий проекта Закона, укрепляющего 
уважение к  принципам Республики, и  доклада комиссии фран-
цузского Сената «Исламистский радикализм: встретить лицом 
к лицу и бороться с ним вместе», а также Хартии принципов ис-
лама во Франции.

Завершает данную подборку материалов круглый стол, в рам-
ках которого эксперты, придерживающиеся разных взглядов, 
дают свою оценку ситуации с адаптацией мусульман в Европе, по-
следствий нового французского законодательства, а  также пред-
лагают альтернативные варианты политики. Острота дискуссии 
демонстрирует, что данные проблемы далеки от своего разреше-
ния и требуют неослабного внимания академического сообщества 
и политического истеблишмента. Ее содержание также позволяет 
сделать вывод, что рассматриваемые вопросы не  менее актуаль-
ны для России, чем для Европы в целом и Франции в частности.

И. Стародубровская



1 4 6 �

Ирина Стародубровская

Европа и мусульмане: обоснование 
альтернативных вариантов политики

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-1-146-174

Irina Starodubrovskaya

Europe and the Muslims: Debating the Foundations of State 
Policy

Irina Starodubrovskaya  — Gaidar Institute for Economic Policy; 
Russian Presidential Academy of National Economy and Public Ad-
ministration (Moscow, Russia). irinavstar@gmail.com

This article discusses theoretical issues behind the current shift in the 
policy of European states towards Islamic communities. The shift is 
driven by the idea that the values of political Islam are incompatible 
with Western values; that the main driver behind radicalization is 
ideology and that even non-violent Islamists gradually prepare the 
Muslim youth to embracing violence. Based on current academic dis‑
cussions as well as the results of the author’s own research, the au‑
thor concludes that the opponents of these ideas have serious counter‑
arguments. In their views, radicalization can be explained by a wide 
range of different factors. Violent and non-violent Islamists com‑
pete for the audience, and therefore, not only can non-violent Islam‑
ists embrace jihadist views but also, vice versa, some jihadists can 
change their position to non-violence. Moreover, Muslim values, as 
well as those of the Islamists, are not necessarily antagonistic in all 
their aspects with the values of Western democracies. Various theo‑
retical approaches form the basis for an alternative program of prac‑
tical measures that could be implemented in the future. 

Keywords: Islam, Islamism, values, radicalization, extremism, jihad-
ists, violence, jihadism. 

	 Статья отражает результаты исследования, выполненного в рамках НИР госзада-
ния РАНХиГС.

Стародубровская И. Европа и мусульмане: обоснование альтернативных вариантов политики // Государство, религия, 
церковь в России и за рубежом. 2021. № 39(1). С. 146–174.

Starodubrovskaya, Irina (2021) “Europe and the Muslims: Debating the Foundations of State Policy”, Gosudarstvo, religiia, 
tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(1): 146–174.



И р и н а  С т а р о д у б р о в с к а я

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 4 7

ВПОСЛЕДНЕЕ время в  Европе активно обсуждается фе-
номен «исламистского сепаратизма»: у  европейской об-
щественности и политиков складывается впечатление, что 

внутри их  государств строится параллельный мир, основанный 
на иных нормах, ценностях и образе жизни. И этот мир способен 
разрушить изнутри целостность нации, подорвать свойственный 
ей ценностной базис, привести к  конфликтам и  насилию. В  ка-
честве основной угрозы рассматривается именно «исламизм». 
Этот термин не  имеет четкого и  однозначного определения1, 
но  в  данном контексте речь идет преимущественно о  политиче-
ском исламе — различных исламских течениях и группах («Брать-
ях-мусульманах» в  первую очередь), стремящихся участвовать 
в политической деятельности с целью преобразования общества 
на основе исламских норм, введения законов шариата. Их влия-
ние на мусульманские сообщества объявляется важнейшим фак-
тором существующих проблем с  интеграцией мигрантов из  му-
сульманских стран в Европе. 

В  попытках противостоять этим процессам европейские стра-
ны ищут новые подходы, пытаются применять различные вари-
анты политики. Сейчас в  центре дискуссий находятся новации, 
вносимые во французское законодательство. Однако, судя по все-
му, Францией дело не ограничится, политику будут менять и дру-
гие европейские страны. Здесь можно выделить несколько при-
чин. Во-первых, это конъюнктурно-политические мотивы: рост 
популярности правых взглядов заставляет политических деяте-
лей, ориентируясь на свой электорат, высказывать соответствую-
щие идеи и вносить изменения в политику. Во-вторых, это реак-
ция на неспособность европейских стран справиться с проблемой 
религиозно мотивированного насилия: пока не  нашлось проти-
воядия против террористических актов, связанных в  обществен-
ном сознании с  радикальными интерпретациями ислама, и  это 
заставляет государства «играть мускулами» и  ужесточать меха-
низмы противодействия. 

1.	 Иногда под исламизмом подразумевают все фундаменталистские течения исла-
ма. Более популярное определение этого термина сводит его к политическому ис-
ламу. Однако и  в  этом случае в  данное понятие могут включаться, а  могут 
и не включаться сторонники насилия — джихадисты. В любом случае речь идет 
о тех течениях, чей социальный идеал, ориентирующийся на установление ислам-
ского правления, основанного на  законах шариата, принципиально отличается 
от мейнстрима европейского общества, то есть о радикалах.



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

1 4 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Однако в данной статье речь пойдет несколько о другом. Здесь 
в  центре внимания будут теоретические концепты, положенные 
в основу политических сдвигов, свидетелями которых мы сейчас 
являемся. Анализ данных концептов позволит ответить на два ос-
новных исследовательских вопроса. Во-первых, оценить тот ком-
плекс идей, на которых базируются принимаемые в европейских 
странах политические решения в отношении мусульман, с точки 
зрения их соответствия современным академическим дискурсам, 
а также результатам полевых исследований исламских сообществ. 
Во-вторых, охарактеризовать альтернативные подходы к форми-
рованию политики в данной сфере и те взгляды, которые лежат 
в их основе. 

Наряду с  исследованием основных тенденций в  академиче-
ской науке, которые можно наблюдать в  отношении вышеозна-
ченных тем, в  анализе будут учитываться результаты многолет-
них исследований радикальных исламских сообществ, которые 
автор настоящей статьи проводила на Северном Кавказе. В поль-
зу использования данного материала можно привести два основ-
ных аргумента. 

Во-первых, современный ислам, и  особенно фундаменталист-
ский ислам, глобален. Его повестка не  замыкается в  рамках тех 
или иных регионов. Характерные для него дискурсы и  ориенти-
ры складываются под влиянием международно признанных ис-
ламских авторитетов. Спрашивая у  мусульман на  Северном Кав-
казе, откуда они получают информацию о  правильном с  точки 
зрения религии решении того или иного вопроса, вполне мож-
но услышать в ответ, что они обращаются напрямую в Аль-Азхар 
или в университет Медины. 

Во-вторых, социальные условия функционирования ислам-
ских сообществ на Северном Кавказе имеют немало общего с ев-
ропейскими. И в том, и в другом случае мусульмане существуют 
в рамках государства и общества, основанного на светских ценно-
стях, и могут использовать исламское регулирование лишь в рам-
ках отдельных групп. На  первый взгляд кажется, что есть прин-
ципиальное различие  — в  Европе мусульмане в  первую очередь 
являются мигрантами и  потомками мигрантов, тогда как на  Се-
верном Кавказе это местное население. Однако это не совсем так. 
Для постсоветского Северного Кавказа характерны масштабные 
урбанизационные процессы. Местное население, ранее проживав-
шее в сельской местности, массово устремилось в города, которые 
в  советское время были для них труднодоступны (урбанизация 



И р и н а  С т а р о д у б р о в с к а я

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 4 9

осознанно тормозилась, создавались административные барьеры, 
в  частности сложности с  пропиской). Поэтому такие проблемы, 
как адаптация к непривычной социальной среде, разрыв с тради-
ционными ценностями, межпоколенческий конфликт актуальны 
для Северного Кавказа, возможно, не меньше, чем для Европы. 

Тем самым, хотя условия жизнедеятельности северокавказ-
ских мусульман и  динамика исламских сообществ в  этом регио-
не не могут быть автоматически перенесены на европейские реа-
лии, они могут быть достаточно информативны для понимания 
процессов, происходящих в  современном исламе в  целом, а  так-
же взаимосвязи различных факторов, определяющих позициони-
рование мусульман.

«Антиисламистский манифест»

Если в  первую очередь ставить вопрос о  теоретических основах 
выбора европейской политики в  отношении исламских сооб-
ществ, начинать нужно не  с  сегодняшних сдвигов, а  с  того мо-
мента, когда соответствующая идеология была провозглашена 
и получила концептуальное обоснование. Наиболее ярким собы-
тием с этой точки зрения являлась так называемая «Мюнхенская 
речь» Дэвида Кэмерона  — выступление британского премьер-
министра в феврале 2011 года на 47-й Мюнхенской конференции 
по  безопасности2. И  хотя с  тех пор прошло уже десять лет, пре-
емственность принимаемых в настоящее время решений с выска-
занными в Мюнхенской речи положениями достаточно очевидна.

Итак, о  чем говорил Дэвид Кэмерон в  своем знаменитом вы-
ступлении? Кратко остановимся на основных его моментах. 

Кэмерон связывает угрозу терроризма в  европейских стра-
нах с молодыми людьми, которые, следуя, с его точки зрения, со-
вершенно искаженной, извращенной интерпретации ислама, го-
товы взрывать себя и  убивать своих сограждан. То  есть истоки 
проблемы безопасности европейских стран он видит в  идеоло-
гии исламистского экстремизма3. Британский премьер подробно 

2.	 Cameron, J. (2011) “PM’s speech at Munich Security Conference”, UK Government, 
05.02.2011 [https://www.gov.uk/government/speeches/pms-speech-at-munich-secu-
rity-conference, accessed on 14.03.2021].

3.	 Использование термина «экстремизм» и  его соотношение с  термином «радика-
лизм» нуждаются в определенных пояснениях. В науке сейчас уже практически 
общепризнано, что радикализм  — понятие относительное и  означает резкое от-
личие от образа мыслей и действий, принятых в том или ином обществе. Тем са-



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

1 5 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

останавливается на этой проблеме. С одной стороны, он отделяет 
исламизм от ислама — мировой религии, которой более миллиар-
да человек следуют искренне и миролюбиво. И только меньшин-
ство исламистских экстремистов стремится установить порядки, 
основанные полностью на исламских принципах и на главенстве 
шариатских законов. Таким образом, он отделяет свою позицию 
от сторонников правых взглядов, которые не видят разницы ме-
жду исламом и исламизмом и потому проповедуют столкновение 
цивилизаций и  исламофобию. С  другой стороны, он дистанци-
руется и от левых, которые сводят суть проблемы к тем обидам, 
несправедливостям и  поводам для недовольства мусульман, ко-
торые провоцирует Запад,  — нищете, воспринимаемой как ан-
тиисламская внешней политике и т.п. Кэмерон не отрицает того, 
что нужно искать решение этих проблем, но не видит в этом ле-
карство от терроризма, причины которого, по его мнению, имен-
но в существовании экстремистской идеологии.

Но  можно ли ограничиться противодействием лишь тем, кто 
проповедует насилие? В  речи утверждается, что такого подхода 
совершенно недостаточно. Кэмерон видит опасность и в тех, кто 
против насилия, но  при этом разделяет такие элементы экстре-
мистского восприятия мира, как враждебность в  отношении за-
падной демократии и либеральных ценностей. Он рассматривает 
радикализацию как поступательный процесс и  приводит свиде-
тельства того, что многие террористы изначально находились 
под влиянием так называемых «ненасильственных экстреми-
стов», что способствовало их последующему восприятию идеоло-
гии насилия. А  идею о  том, что «ненасильственные экстреми-
сты» помогают удерживать уязвимую к  радикализму молодежь 
от  насильственных действий, Кэмерон просто объявляет бредо-
вой и  вздорной. Для него «ненасильственные экстремисты» од-
нозначно являются частью проблемы, а не решения.

Привлекательность экстремистской идеологии связывается 
Кэмероном с  вопросами идентичности. Молодым людям слож-

мым то, что в одном обществе может считаться радикализмом, в другом вполне 
вписывается в мейнстрим. Более того, многие эксперты обращают внимание на то, 
что радикалы играли ключевую роль в возникновении западных демократий. Тер-
мин «экстремизм» нередко используется для того, чтобы отделить «плохого» ра-
дикала  — придерживающегося авторитарных взглядов, не  признающего равен-
ство всех людей  — от  «хорошего» радикала, отличающегося широтой мысли 
и  либеральными ценностями (см., например: Schmid, A.P. (2013) Radicalization, 
De-Radicalization, Counter-Radicalization: A Conceptual Discussion and Literature 
Review. Research Paper. The Hague: ICCT).



И р и н а  С т а р о д у б р о в с к а я

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 5 1

но идентифицировать себя с  традиционным исламом отцов, по-
скольку эти традиции плохо совместимы с  жизнью в  современ-
ном западном мире. Но при этом им трудно ассоциировать себя 
и  с  Британией, поскольку Британия позволила ослабнуть своей 
коллективной идентичности и не смогла сформировать образ та-
кого общества, к которому они хотели бы принадлежать. Кэмерон 
обвиняет в этом политику мультикультурализма, которая стиму-
лировала раздельное существование разных культур и мирилась 
с сегрегированными сообществами, действия которых полностью 
противоречили западным ценностям (например, допустимость 
насильственных браков). В результате, по его мнению, молодые 
мусульмане чувствуют себя оторванными от корней своих тради-
ций. А поиск того, к чему можно принадлежать и во что можно 
верить, делает их более восприимчивыми к экстремистской идео-
логии. Этим пользуются возглавляемые молодыми, динамичны-
ми лидерами группы и организации, которые продвигают «сепа-
ратизм», поощряя мусульман самоопределяться исключительно 
в терминах своей религии. Сети контактов в рамках подобных со-
обществ порождают ощущение общности, которое социум в  це-
лом оказывается неспособным обеспечить.

Что же предлагается в качестве противоядия? В речи представ-
лены две группы взаимосвязанных мер. 

Во-первых, вместо того, чтобы игнорировать экстремистские 
идеологии, власти и  общество должны противостоять любым 
их формам. Экстремисты, какими бы они ни были — поддержи-
вающими или не поддерживающими насилие — не должны иметь 
шансов на  успех. Соответствие либеральным ценностям объяв-
ляется тем основным критерием, на основе которого государство 
отбирает партнеров среди мусульманских организаций. Кэмерон 
даже приводит конкретный перечень подобных критериев. Со-
гласны ли эти организации с универсальными правами человека, 
включая права женщин и людей других вероисповеданий? Верят 
ли они в равенство всех перед законом? Разделяют ли они идеи 
демократии и права людей избирать собственные правительства? 
Способствуют ли они интеграции или сепаратизму? Те, кто оказы-
ваются не способными пройти соответствующий тест, фактически 
воспринимаются как находящиеся по  другую сторону баррикад. 
Соответственно, они не  должны получать публичного финанси-
рования, возможности озвучивать собственные взгляды на  офи-
циальных встречах, пропагандировать свои идеи в  университет-
ских кампусах и т.п.



1 5 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

Во-вторых, вместо того, чтобы стимулировать людей раз-
ных культур жить врозь, должно быть предложено ясное пони-
мание общей национальной идентичности, открытой для всех. 
В  связи с  этим Кэмерон вводит эффектный термин «мускули-
стый либерализм» («muscular liberalism»), противопоставляя 
его пассивно толерантному обществу, нейтральному к  ценност-
ной дифференциации и  не  интересующемуся, что происходит 
с человеком, если он не нарушает закон. Истинно либеральное 
государство, по  его мнению, должно активно продвигать свои 
ценности  — свободу слова, свободу совести, демократию, вер-
ховенство закона, равные права независимо от  расы, гендера 
и  сексуальности,  — давая понять своим гражданам, что имен-
но это определяет «нас» как общество, и, чтобы принадлежать 
к  нему, необходимо в  это верить. В  рамках общей системы ба-
зовых ценностей есть место разнообразию, локальной идентич-
ности, гордости за  свой этнос и  религию. Но  именно ценност-
ная общность обеспечивает то, что определяет принадлежность 
к стране и реальную сплоченность.

Я  не  случайно столь подробно остановилась на  этом уже до-
статочно давнем выступлении британского премьер-министра. 
Собственно, здесь абсолютно четко изложены те основополагаю-
щие идеи, которые подпитывают современную европейскую по-
литику: источник террористической угрозы видится в  искажен-
ной интерпретации ислама, а именно в исламистской идеологии; 
приоритет исламской идентичности воспринимается как прояв-
ление сепаратизма, подрывающего единство европейских наций; 
провозглашается опасность со  стороны не  только тех ислами-
стов, которые пропагандируют и  практикуют насилие, но  и  во-
обще всех, кто не  разделяет базовые западные ценности; ак-
тивная позиция в  защите либерализма от  подрывного влияния 
объявляется неотложной задачей государства. Такая однознач-
ная постановка вопроса позволяет нам выделить и  рассмотреть 
основные теоретические проблемы, определенная интерпрета-
ция которых послужила основой для подобной программы. Я бы 
хотела остановиться на трех из них, которые мне представляют-
ся ключевыми:

•	 Чем определяется процесс радикализации?
•	 Как строятся отношения между сторонниками и противни-

ками насилия среди исламистов?
•	 Как соотносятся ценности мусульман и их различных групп 

с западными ценностями?



И р и н а  С т а р о д у б р о в с к а я

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 5 3

Истоки радикализации

Теория радикализации появилась относительно недавно  — в  се-
редине 2000-х годов  — как реакция на  крупные террористиче-
ские акты в США и Европе и понимание недостаточности чисто 
силовых мер «войны с террором». До этого аналогичные пробле-
мы изучались в рамках исследования «глубинных корней терро-
ризма», где проблемы так называемого «исламского террориз-
ма» не выделялись в качестве самостоятельной темы. Теперь же 
они оказались в  центре научного внимания. Необходимо отме-
тить, что под «зонтиком» радикализации объединено множество 
разнообразных теорий и  подходов, относящихся к  разным на-
учным дисциплинам, основанных на  разных методологических 
принципах и теоретических моделях. Тем не менее, в академиче-
ской среде и в общественном сознании она ассоциируется в пер-
вую очередь с определенным набором базовых положений, кото-
рые и определили основанную на них программу действий.

Центральным среди этих положений является тезис о том, что 
основную причину радикализации необходимо искать в  идео-
логии. «Что мотивирует молодых мужчин и  женщин, рожден-
ных либо живущих на  Западе, осуществлять “автономный джи-
хад” с помощью актов терроризма против принявших их стран? 
Ответ: идеология»4. Даниэль Кохлер, например, видит два по-
следствия радикальной идеологической индоктринации. С  од-
ной стороны, происходит «деплюрализация» — господство одно-
го некритически воспринимаемого взгляда на  мир и  отрицание 
любых альтернатив, с  другой  — завышение неотложности реше-
ния тех вопросов, которые в рамках идеологии рассматриваются 
как центральные. Соответственно, по  итогам радикализации ре-
крут видит только одну проблему, затмевающую по важности все 
другие, только одно жизнеспособное решение и одно идеальное 
представление о будущем. Применительно к исламу, по мнению 
автора, это может выглядеть следующим образом: проблема  — 
глобальное угнетение мусульман; решение  — насильственный 
джихад как индивидуальный долг; будущее  — восстановление 
халифата5.

4.	 Silber, M.D., Bhatt, A. (2007) Radicalization in the West: The Homegrown Threat, p. 
16. N. Y.: New York City Police Department.

5.	 См.: Koehler, D. (2017) Understanding Deradicalization. Methods, Tools and Pro‑
grams for Countering Violent Extremism. London and N.Y.: Routledge.



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

1 5 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Поскольку в качестве идеологической основы радикализации 
рассматривались в первую очередь определенные интерпретации 
ислама, вопросы связи этих интерпретаций с  сутью ислама как 
мировой религии также заняли немалое место в дискуссии. Что 
такое радикальный ислам — отражение сути ислама, его искажен-
ное восприятие или просто политическая идеология, прикрываю-
щаяся исламом и  эксплуатирующая авторитет религии в  целях 
политической мобилизации?6 Необходимо отметить, что далеко 
не  все участники подобных дискуссий понимали, как на  самом 
деле устроен ислам, осознавали его фрагментированный харак-
тер и отсутствие ортодоксии в привычном для Европы значении, 
в результате чего для них во многом было характерно «перенесе-
ние на ислам понятий, выработанных в иной (неисламской) куль-
турной среде и предназначенных для концептуального освоения 
иной религии (христианства)»7.

Собственно, как в речи Дэвида Кэмерона, так и в представле-
ниях современных европейских политиков мы видим позицию, 
очень близкую к изложенной выше: искаженное исламистами по-
нимание ислама ведет к  радикализации и  насилию. Между тем 
для современных социальных наук подобное понимание радика-
лизации в общем-то уже можно считать пройденным этапом. Его 
критика шла по двум основным направлениям.

С  одной стороны, аргументировалось, что утверждение о  на-
личии прямой связи между идеями и  поведением не  соответ-
ствует действительности, и идеологическая радикализация дале-
ко не во всех случаях ведет к насильственным действиям. «Десять 
лет практики контртерроризма научили нас, что многие люди 
говорят очень жестокие вещи, но  у  совсем немногих это сопро-
вождается насильственными действиями»8. Разделение идеоло-
гической и  поведенческой радикализации является практиче-
ски общим местом в  современных теориях. Однако до  сих пор 

6.	 Обзор подобных дискуссий см., например, в: Паин Э.А. Исламизм: социально-по-
литическая сущность и новые угрозы для России // Общественные науки и совре-
менность. 2016. № 5 [http://ecsocman.hse.ru/data/2018/11/18/1251871200/115-
127%20%D0%9F%D0%B0%D0%B8%D0%BD.pdf, доступ от 14.03.2021].

7.	 Игнатенко А. Расколотая умма в  ожидании Судного дня (Новый взгляд со  ста-
рых позиций) // Отечественные записки. 2003. № 5 [https://strana-oz.ru/2003/5/
raskolotaya-umma-v-ozhidanii-sudnogo-dnya, доступ от 14.03.2021].

8.	 Sageman, M. (2016) “The Turn to Political Violence in the West”, in R. Coolsaet (ed.) 
Jihadi Terrorism and the Radicalization Challenge: European and American Experi‑
ences, p. 117. London and New York: Routledge. 2nd edition.



И р и н а  С т а р о д у б р о в с к а я

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 5 5

не предложено серьезных объяснений того, как эти два процесса 
связаны между собой9.

С  другой стороны, предлагались альтернативные  — помимо 
идеологии  — объяснения вовлеченности в  насильственные дей-
ствия. Наиболее очевидным «конкурентом» здесь выступали со-
циальные связи. «Ведь они почти никогда не убивают и не умира-
ют ради одной только цели, они делают это ради друг друга: ради 
своей группы, чья цель объединяет генетически чуждых друг дру-
гу людей в  воображаемую семью  — братство, отечество, родину, 
дом, тотем или племя»10. Личные отношения, социальные сети, 
динамика взаимодействия в малых группах — все это, по мнению 
ряда ключевых исследователей, «предшествует любой идеологи-
ческой приверженности»11. Сейчас эксперты вообще признают 
широкий круг возможных причин поведенческой радикализа-
ции у тех, кто индифферентен к идеологическим ориентирам или 
кому они даже не симпатичны — материальные стимулы, чувство 
принадлежности, поиск приключений, статус. Либо их просто мо-
гут заставить принимать участие в насильственных действиях12.

Даже само представление о  существовании некоей однознач-
ной религиозной идеологии, на  которую опираются сторонни-
ки насильственных действий, ставится под сомнение. Так, Марк 
Сейджман утверждает, что идеология тех или иных джихадист-
ских групп обычно вырастает из групповых дискуссий и отражает 
особенности как их  местной ситуации, так и  положения мусуль-
ман в других странах. Хотя в процессе ее формирования происхо-
дит заимствование элементов более формальных представлений, 
с  которыми члены группы сталкивались в  интернете, на  лекци-

9.	 Так, например, МакКоли и Москаленко, которые ранее предлагали рассматривать 
радикализацию как движение от основания пирамиды, где сосредоточены те, кто 
разделяют объявляемые террористами цели, к ее вершине, теперь просто говорят 
о  двух подобных пирамидах  — отдельно об  идеологической радикализации, от-
дельно — о поведенческой (см.: McCauley, C., Moskalenko, S. (2008) “Mechanisms 
of Political Radicalization: Pathways Toward Terrorism”, Terrorism and Political Vio‑
lence 20(3): 415–433; McCauley, C., Moskalenko, S. (2017) “Understanding Political 
Radicalization: The Two-Pyramids Model”, American Psychologist 72(3): 205–216.

10.	 Атран С. Разговаривая с врагом. Религиозный экстремизм, священные ценности 
и что значит быть человеком. М.: Карьера Пресс, 2016. C. 51.

11.	 Sageman, M. (2008) Leaderless Jihad: Terror Networks in the Twenty-First Century, 
p. 70. Philadelphia: University of Pennsylvania Press.

12.	 См., например: Khalil, J., Horgan, J., Zeuthen, M. (2019) “The Attitudes-Behaviors 
Corrective (ABC) Model of Violent Extremism”, Terrorism and Political Violence [htt-
ps://doi.org/10 .1080/09546553.2019.1699793].



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

1 5 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ях, проповедях или в  литературе, подобная идеология достаточ-
но динамична и далеко не во всем совпадает у различных групп13.

Исходя из  подобной логики, далеко не  все эксперты готовы 
обсуждать, насколько «правильным» или «неправильным» исла-
мом оперируют радикалы, продвигая свои идеи. «Что ислам го-
ворит о том, о сем? Я не намерен вдаваться в бесплодные дебаты. 
Священная книга  — не  кодекс Наполеона и  не  страховой полис, 
где все расписано в недвусмысленных терминах. Она по определе-
нию неоднозначна и служит предметом споров и интерпретаций. 
Если люди до  сих пор спорят о  том, что на  самом деле говорит 
Коран, значит, на самом деле никто этого не знает. … Подлинно 
ключевой вопрос не в том, о чем говорит Коран, а в том, что гово-
рят мусульмане по поводу того, о чем говорится в Коране»14. Для 
автора этого высказывания — известного французского специали-
ста по современному исламу Оливье Руа — мы являемся свидете-
лями в первую очередь не радикализации ислама, а исламизации 
протеста15. Он также подчеркивает коренящиеся в  молодежных 
субкультурах факторы радикализации, определяя джихадизм как 
«молодежное движение, которое не только складывается незави-
симо от религии и культуры отцов, но и коренится в более широ-
кой молодежной культуре»16.

13.	 См.: Sageman, M. “The Turn to Political Violence in the West”.

14.	 Руа О. Глобализированный ислам: в  поисках новой уммы. М.: Фонд Марджани, 
2018. C. 17.

15.	 Дихотомия  — радикализация ислама или исламизация протеста  — привлекла 
большое внимание исследователей. Марк Юргенмейер отмечает, например, что 
религиозно мотивированное насилие может провоцироваться представлениями 
об участии в глобальной («космической») войне на стороне добра, свойственны-
ми всем религиям. «В  контексте космической войны, праведники оказываются 
призванными на  службу как солдаты и  происходят великие столкновения, в  ко-
торых гибнут нон-комбатанты. Но  в  конце концов праведники побеждают, по-
скольку космическая война — это, по сути, божественная война. А Бог не может 
проиграть». Однако при этом он отмечает, что столь мощное представление о кос-
мической войне возникает на основе реальных социальных и политических про-
блем, которые ощущают на себе большие массы людей и которые их возмущают. 
«Это недовольство не носит религиозного характера. Оно не направлено на рели-
гиозные различия либо вопросы доктрины и  веры. Это проблемы социальной 
идентичности и реального участия в общественной жизни, которые в другом кон-
тексте выражались бы через марксизм или национализм» (Juergensmeyer, M. 
(2020) “Does Religion Cause Terrorism?”, Terrorism: Its Past, Present & Future Study, 
A Special Issue to Commemorate CSTPV at 25. Contemporary Voices: St Andrews 
Journal of International Relations 1(1): 64.).

16.	 Руа О. Новые джихадисты — кто они? // The Guardian. 13.04.2017 [https://inosmi.
ru/politic/20170424/239193852.html, доступ от 14.03.2021].



И р и н а  С т а р о д у б р о в с к а я

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 5 7

В  целом можно сказать, что современные теории радикали-
зации стали более сложными и эклектичными. Они уже не стре-
мятся найти единый универсальный источник радикализации 
и, хотя идеология заняла свое место в  качестве одной из  значи-
мых причин данного процесса, наряду с  ней обычно речь идет 
о  социальных связях, а  иногда и  о  более разнообразном наборе 
факторов. Однако в  более широкой академической среде, в  об-
щественном мнении и  в  политическом истеблишменте ранние, 
упрощенные теории радикализации до  сих пор пользуются не-
малым влиянием.

Конвейер или огненный барьер?

Именно это метафорическое противопоставление часто исполь-
зуется в  академической литературе, когда речь идет о  роли тех 
радикалов, которые отрицают применение насилия, в  процес-
сах радикализации. Сторонники «конвейера» считают, что те, 
кто придерживается экстремистских взглядов, но отрицает наси-
лие, способствуют восприятию своими адептами джихадистских 
идей, подготавливая их идеологически и морально. Сторонники 
«огненного барьера», напротив, утверждают, что радикализация 
в  рамках исламистской идеологии, отрицающей насилие, стано-
вится препятствием для перехода на  позиции джихадистов. По-
пробуем понять логику одной и другой позиции.

Ключевым аргументом в пользу «конвейера» является тот ши-
роко известный факт, что многие террористы изначально со-
стояли в  более умеренных салафитских и  исламистских орга-
низациях17, а затем перешли на джихадистские позиции. На это 
ссылаются практически все сторонники данного подхода, ана-
лизируя биографии террористов. Кроме того, утверждается, что 
взгляды умеренных  — это не  отрицание насилия в  принципе, 
а  чисто тактическое нежелание использовать его в  сложивших-
ся условиях, и  те, кто призывают к  ненасилию сегодня, могут 
взяться за оружие завтра, если ситуация изменится. Поэтому за-

17.	 Термин «умеренные» также нуждается в  пояснении. На  Западе сейчас под уме-
ренными часто подразумевают тех сторонников ислама, которые разделяют евро-
пейские ценности. Применительно к  исламским радикалам, которые не  поддер-
живают насилие, более распространен термин “non-violent” — «ненасильственные». 
Однако этот термин плохо переводится на  русский язык, а  в  русскоязычной ли-
тературе использование термина «умеренные» как эквивалента «ненасильствен-
ного радикала» нашло широкое распространение. Так что здесь термин «умерен-
ные» используется именно в этом значении.



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

1 5 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

падные правительства не должны рассматривать умеренных как 
партнеров  — это лишь «подогреет аппетиты экстремистов вы-
двигать все новые требования к либеральным демократиям, яко-
бы от имени группы, представителями которой они требуют себя 
признать, но на самом деле продвигая собственную скрытую по-
вестку, используя свободу слова, свободу вероисповедания и сво-
боду собраний в  демократических обществах в  качестве инстру-
мента для усиления своего влияния в мусульманских сообществах 
и западных странах»18.

Однако результаты проводимых по данному вопросу исследо-
ваний далеко не  во  всем подтверждают подобный диагноз. Так, 
Марк Линч, проанализировав идеологии и взаимоотношения ме-
жду «Братьями-мусульманами» и «Аль-Каидой»19, делает вывод, 
что их  расхождения выходят далеко за  рамки тактических во-
просов. Представляемые ими позиции «воплощают совершенно 
различные взгляды на  идеал исламского государства и  на  отно-
шения между движением и обществом»20. Прагматизм «Братьев-
мусульман» противостоит жесткости религиозной идеологии са-
лафитов-джихадистов. Он признает, что результаты его анализа 
неоднозначны, «однако в  целом подтверждают гипотезу огнен-
ного барьера»21. 

Еще более серьезные аргументы, отвергающие идею «конвей-
ера» в пользу «огненного барьера», были получены в результате 
полевых исследований, проводимых в  различных европейских 
странах. Совершенно особое место в  этом отношении занима-
ет анализ результатов подобных исследований, представлен-
ный в книге бывшего руководителя Подразделения по контакту 
с  мусульманами лондонской полиции Роберта Ламберта «Про-
тиводействие Аль-Каиде в Лондоне: партнерство полиции и му-
сульман»22. Данное подразделение функционировало с  2002 
по 2007 год и было закрыто в связи с изменением приоритетов 
британских властей, манифестом которого стала проанализи-

18.	 Schmid, A.P. (2014) Violent and Non-Violent Extremism: Two Sides of the Same Coin? 
Research Paper, p. 25. The Hague: ICCT.

19.	 Организации запрещены в РФ.

20.	Lynch, M. (2010) “Jihadis and Ikhwan”, in A. Moghadam, B. Fishman (eds) Self-In‑
flicted Wounds: Debates and Divisions within Al-Qa’ida and its Periphery, p. 181. 
Westpoint: Combating Terrorism Centre at Westpoint.

21.	 Ibid.

22.	 Lambert, L. (2011) Countering Al-Qaeda in London: Police and Muslims in Partner‑
ship. London: Hurst & Company.



И р и н а  С т а р о д у б р о в с к а я

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 5 9

рованная выше мюнхенская речь Дэвида Кэмерона. После это-
го Роберт Ламберт вышел в  отставку и  избрал академическую 
карьеру. 

По словам Ламберта, подразделение организовывало партнер-
ства с теми не поддерживающими насилие салафитами и ислами-
стами, которые на деле доказали свою способность влиять на му-
сульманскую молодежь и противостоять влиянию джихадистских 
проповедников. Наиболее полный материал в книге представлен 
применительно к  двум подобным партнерствам, в  рамках кото-
рых удалось достичь наибольших успехов. Исламисты из Финсбе-
ри-парка при поддержке полиции помогли своим соседям осво-
бодить мечеть от  захвативших ее джихадистов, причем сделали 
это без применения силы. До  этого несколько попыток решить 
данную проблему закончились неудачно, а  полицейский рейд 
привел к  серьезному повреждению здания, его временному за-
крытию и возмущению исламского сообщества, которым джиха-
дисты умело воспользовались для распространения своего влия-
ния. Салафиты из  Брикстона противостояли джихадистам, ведя 
«контрпропаганду», организуя альтернативные молодежные ме-
роприятия — пейнтбол, рафтинг — но уже с другой «идеологиче-
ской начинкой».

Анализируя данный опыт, Ламберт утверждает, что в рамках 
сообществ, уязвимых к  вербовке со  стороны сторонников наси-
лия, идет борьба за умы и сердца молодежи между умеренными 
и джихадистами. В этой борьбе нет заранее заданного результата. 
Так, например, Брикстонскую мечеть посещал джихадист, участ-
вовавший в  осуществлении одного из  самых масштабных терро-
ристических актов в  Лондоне 7 июля 2005 года, в  котором по-
гибло 52 человека и было ранено около 700. Сторонники теории 
«конвейера» на основе анализа биографий террористов могли бы 
сделать вывод, что именно посещение этой «умеренной» мечети 
подготовило его к насильственным действиям. Однако изучение 
деятельности самой мечети показало, что ее актив осознанно ста-
вил задачу переубеждения тех, кто придерживался джихадист-
ских взглядов; встречался с той же аудиторией, с которой работа-
ли джихадистские проповедники, убеждая молодежь, что ислам 
запрещает насилие даже в тех случаях, когда по отношению к му-
сульманам, по их мнению, творится явная несправедливость. То, 
что из тысячи посещавших мечеть верующих несколько человек 
оказалось джихадистами, показывает только, что ему не  всегда 
сопутствовал успех.



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

1 6 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Иначе интерпретирует Ламберт и роль мечети в районе Финс-
бери-парк, которая также пользовалась достаточно дурной сла-
вой, была известна активным осуждением политики западных 
стран и Израиля в отношении Палестины — ее подозревали в свя-
зях с  экстремистским движением «ХАМАС». Сторонники «тео-
рии конвейера» сказали бы, что схожесть нарративов ислами-
стов в  описании политических несправедливостей в  отношении 
мусульман с  риторикой, используемой Аль-Каидой, доказыва-
ет, что между этими идеологиями нет принципиальной разницы. 
По мнению Ламберта, напротив, близость нарративов в этом слу-
чае не ослабляет, а усиливает эффект антиджихадистской работы. 
«Одновременное осуждение политики США и  Великобритании 
в  войне против террора и  поддержка палестинского сопротив-
ления были ключевым фактором доверия со  стороны сообще-
ства, необходимого для противостояния проповедующим наси-
лие экстремистам…»23. 

Анализируя деятельность исламистов мечети в Финсбери-парк, 
Ламберт обращает внимание на  их  сотрудничество с  неислам-
скими левыми политическими силами и  интеграцию в традици-
онную для Лондона протестную деятельность, а  также на  отсут-
ствие, несмотря на критику Израиля, идеологии антисемитизма 
в  данном сообществе  — после атак на  еврейское кладбище ис-
ламисты предложили ортодоксальным иудеям помощь. Поды-
тоживая свои наблюдения, он делает вывод, что подобное по-
зиционирование ослабляет влияние джихадистов и  «заменяет 
его на  центральную роль британского политического протеста 
как реакции на несправедливость в противовес изоляции и наси-
лию»24. Он приводит, в  частности, слова одного из  бывших сто-
ронников джихада, которого переубедили лидеры исламистской 
общины. Если ранее тот считал необходимым бороться с  Вели-
кобританией, ущемляющей права мусульман, то сейчас он видит, 
что в  Британии есть люди, понимающие несправедливость того, 
что происходит в Палестине и других подобных местах. И теперь 
принимает участие в политической деятельности как британский 
мусульманин25.

Наконец, Ламберт обращает внимание на  то, что для рабо-
ты с  радикальной молодежью недостаточно просто быть знаю-

23.	 Ibid, p. 149.

24.	 Ibid, p. 135.

25.	 Ibid, p. 151.



И р и н а  С т а р о д у б р о в с к а я

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 6 1

щим богословом. В  этой среде популярны проповедники, кото-
рые понимают «контекст улицы», способны взаимодействовать 
с  молодежными сообществами  — носителями уличной субкуль-
туры, и  доказывать не  только знание ислама, но  и  способность 
«держать удар», нейтрализовать оппонентов, в том числе и в рам-
ках физического противостояния. По  его мнению, для этого со-
всем не подходят комфортные для власти фигуры из исламской 
среды — скажем, «некто, называющий себя мусульманином, про 
которого известно, что он не  является практикующим, но  кото-
рый нравится власти, потому что он носит костюм и говорит, что 
война в Ираке — это хорошо»26. Таких радикалы просто не будут 
слушать27.

Несколько более осторожную позицию занимают специали-
сты из  исследовательского центра Demos, проводившие поле-
вую работу с  целью изучения процессов радикализации в  Кана-
де и ряде европейских стран. Они отмечают, что многие взгляды, 
которые принято ассоциировать с  принадлежностью к  террори-
стам, на самом деле разделяются «мирными» радикалами и даже 
просто мусульманской молодежью. Мусульманин вполне может 
поддерживать идеи введения шариата и  установления халифа-
та, оправдывать вооруженное сопротивление мусульман в Ираке 
и Афганистане (доклад опубликован в 2010 г.) в терминах само-
защиты и  справедливой войны, но  при этом категорически от-
рицать идеологию «Аль-Каиды». «Радикалы отказываются под-
держивать вооруженный джихад на  Западе как обязательный 
с  точки зрения религии, допустимый или разрешенный»28. Тем 
самым, с точки зрения авторов доклада, они могут быть союзни-
ками в  борьбе с  оправдывающей насилие радикализацией, осо-
бенно на местном уровне, хотя вряд ли могут считаться стратеги-
ческими партнерами29.

Результаты исследований, проводимых на  Северном Кавка-
зе автором данной статьи, скорее подтверждают выводы Роберта 

26.	 Ibid, p. 209.

27.	 «Прагматичный подход» к взаимодействию с умеренными практиковали не толь-
ко в  Лондоне, но  и  в  других европейских городах. Так, в  Берлине к  публичным 
мероприятиям привлекались в  том числе и  те организации, которые силовые 
структуры считали экстремистскими. (См.: Vermeulen, F. (2014) “Suspect Commu-
nities — Targeting Violent Extremism at the Local Level: Policies of Engagement in Am-
sterdam, Berlin, and London”, Terrorism and Political Violence 26(2): 286–306).

28.	 Bartlett, J., Birdwell, J., King, M. (2010) The Edge of Violence, p. 16. London: DEMOS.

29.	 Ibid, pp. 141–142.



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

1 6 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Ламберта и  группы канадских исследователей. Однако хотелось 
бы обратить внимание на то, что сама метафора «огненного барь-
ера» не очень удачна. Исследования скорее позволяют говорить 
о «дороге с двусторонним движением», являющейся результатом 
борьбы идеологов и общественных движений, ассоциирующихся 
с различными направлениями ислама, за привлечение сторонни-
ков. И если в публичной сфере более заметна одна «полоса» этой 
«дороги» — от умеренных к джихадистам, то полевые исследова-
ния позволяют выявить и вторую «полосу»: от сторонников наси-
лия — к умеренным. Несколько моих собеседников на Северном 
Кавказе лично проделали этот путь. Известно также, что в пери-
од активной вербовки кавказской молодежи со  стороны Ислам-
ского государства функционировали «группы противодействия», 
состоящие из  сторонников умеренно радикальных взглядов, ко-
торые стремились переубедить стремящихся к отъезду в ИГИЛ30 
молодых людей, опираясь на  авторитетные для тех радикаль-
ные религиозные источники. Они действовали примерно так же, 
как исламисты из  мечети в  Финсбери-парк, описанные Ламбер-
том. Мне приходилось общаться с участниками подобных групп 
в Махачкале.

При этом практика показывает, что опасения, связанные с тем, 
что радикальные группы мусульман будут использовать контакты 
с государством в своих интересах, ничуть не менее основательны 
и в отношении тех, кто рассматривается как подходящие партне-
ры. Стремление связывать антитеррористическую деятельность 
с подавлением религиозных взглядов своих оппонентов нередко 
идет как раз от  «мейнстримных» исламских организаций, стре-
мящихся укрепить таким образом свои позиции в  идеологиче-
ской конкуренции. Государство в  результате оказывается залож-
ником внутриисламских размежеваний и конфликтов и перестает 
восприниматься как нейтральный гарант свободы совести.

Примером подобной ситуации может быть деятельность Фонда 
Квиллиам (Quilliam Foundation), созданного в  2008 году выход-
цами из  радикальных исламских организаций, разочаровавши-
мися в  радикальных идеях, и  вскоре ставшего ведущим парт-
нером британских властей в  противодействии радикализации. 
Публикации данного Фонда рекомендуют рассматривать опреде-
ленные религиозные взгляды — восприятие священных книг как 
исключительный источник морали, буквальное понимание ре-

30.	 Организация запрещена в РФ.



И р и н а  С т а р о д у б р о в с к а я

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 6 3

лигиозных первоисточников  — в  качестве предиктора возмож-
ных насильственных действий со  стороны индивидов31. Считает-
ся, что его организаторы воспринимают традиционный суфизм 
как эффективный инструмент противодействия радикализации. 
Британские власти с  середины 2000-х также стали активно под-
держивать суфийские структуры, при их содействии был создан 
Суфийский мусульманский совет. В результате среди мусульман 
возникло впечатление, что «правительство отдает теологическое 
предпочтение суфизму относительно других направлений»32.

Ценностной разрыв

Центральная идея, заложенная в  основу современной европей-
ской политики, состоит в  непреодолимом ценностном разрыве 
между исламскими радикалами и либеральными демократиями. 
Однако так ли непреодолим этот разрыв? Идеи Самуэля Хантинг-
тона о столкновении цивилизаций стимулировали исследования 
в  данном направлении, которые привели к  далеко не  однознач-
ным результатам.

Так, было выявлено, что далеко не все исламские ученые, в том 
числе связанные с исламизмом, отвергают идеи демократии. Ис-
следователи-мусульмане с  долей иронии отмечают, что в  пред-
ставлении о  несовместимости ислама с  демократией совпадают 
взгляды западных исламофобов и  исламских «западофобов»33. 
На  самом деле, в  исламской среде по  этому вопросу идут ожив-
ленные дискуссии. Сторонники представления о  неразрешимом 
противоречии между демократией и  исламской религией апел-
лируют к понятию суверенитета: если в рамках демократической 
идеологии сувереном является народ, то  для мусульман  — ис-
ключительно Всевышний. Те, кто защищает применимость демо-
кратических механизмов в исламе, ссылаются на важность таких 
инструментов, как шура  — взаимные консультации и  иджма  — 

31.	 Kundnani, A. (2009) Spooked! How Not to Prevent Violent Extremism, p. 33. London: 
Institute of Race Relations.

32.	 Ibid, p. 36.

33.	 См., например: Farooq, M.O. (2002) Islam and Democracy: Perceptions and Misper‑
ceptions [https://web.archive.org/web/20090421082743/http://www.globalwebpost.
com/farooqm/writings/islamic/democracy.htm, accessed on 14.03.2021]; Smock, D. 
(2002) Islam and Democracy: Special Report. Washington D.C.: United States Insti-
tute of Peace. [https://www.usip.org/publications/2002/09/islam-and-democracy, ac-
cessed on 14.03.2021].



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

1 6 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

согласие. Некоторые выводят идею исламской демократии из ос-
новных столпов ислама, в первую очередь из единобожия, утвер-
ждая, что единобожие означает равенство всех людей перед 
Всевышним, а  демократия предотвращает попытки правителей 
присвоить себе тот суверенитет, который принадлежит только 
Богу. Постисламисты (более модернистское исламское течение) 
в  Иране утверждали, что современным демократиям не  хватает 
духовности, моральных ценностей, что открывает путь для зло-
употребления властью, и именно ислам может заполнить этот ду-
ховный вакуум34.

Однако еще более важным, чем позиция ученых и  полити-
ков, является мнение рядовых мусульман. Анализ результатов 
Всемирного исследования ценностей, а  также других социоло-
гических исследований показал, что в  целом мусульмане впол-
не позитивно относятся к идее демократии. Более того, Рональд 
Инглхарт и  Пиппа Норрис утверждают, что отношение к  демо-
кратическим идеалам и  оценка эффективности функционирова-
ния демократических механизмов не разделяют, а, напротив, объ-
единяют западный и исламский «миры»35.

В  то  же время эти авторы отмечают другую сферу, где мож-
но выявить реальное столкновение ценностей, а именно вопросы 
гендерного равенства и сексуальной либерализации. 

Результаты показывают, что современные западные общества дей-
ствительно отличаются, особенно в  отношении трансформации 
установок и  поведения, связанной с  «сексуальной революцией», 
которая произошла начиная с 1960-х, фундаментальных изменений 

34.	 В западной исламоведческой литературе данному аспекту исламских взглядов уде-
лялось большое внимание. См., например: Esposito, J.L., Voll, J.O. (1996) Islam and 
Democracy. N.Y.: Oxford University Press; Esposito, J., Voll, J. (2001) “Islam and De-
mocracy”, Humanities 22(6) [http://www.artic.ua.es/biblioteca/u85/documentos/1808.
pdf]; Voll, J.O. (2005) “Islam and democracy: Is Modernization a Barrier?”, Sh.T. Hunt-
er, H. Malik (eds) Modernization, Democracy and Islam, pp. 82–97. Westport: Prae-
ger Publishers; Bayat, A. (2007) Making Islam Democratic. Social Movements and the 
Post-Islamist Turn. Stanford: Stanford University Press.

35.	 См.: Norris, P., Inglehart, R. (2002) “Islamic Culture and Democracy: Testing the ‘Clash 
of Civilizations’ Thesis”, Comparative Sociology 1(3): 253–263; Norris, P., Inglehart, 
R. (2011) Sacred and Secular. Religion and Politics Worldwide. Cambridge: Cambridge 
University Press. 2nd edition. Данный вывод подтверждается и  другими исследо-
ваниями. Так, Джон Эспозито, ссылаясь на опросы Института Гэллопа, отмечает 
позитивное отношение мусульман к демократии, а также важность для них поли-
тических и гражданских свобод (см.: Esposito, J.L. (2011) Rethinking Islam and Sec‑
ularism. The ARDA).



И р и н а  С т а р о д у б р о в с к а я

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 6 5

в природе современной семьи и более экспрессивных стилей жизни. 
Равноправие женщин продвинулось гораздо дальше и трансформи-
ровало традиционные культурные нормы и ценности в отношении 
приемлемого разделения гендерных ролей гораздо глубже в зажи-
точных западных обществах36. 

Идея о  патриархальности как неотъемлемой черте исламских 
ценностей также стала предметом анализа. В  статье Александе-
ра и  Вельцеля37 рассматриваются разные гипотезы о  причинах 
патриархальности мусульманских обществ, связывающие ее как 
с  культурными, так и  со  структурными факторами (в  частности, 
с  нефтяной рентой, ограничивающей потребности участия жен-
щин в  экономике). Анализ показал, что в  различных условиях 
и  контекстах мусульмане оказываются консервативнее в  гендер-
ных вопросах, чем немусульмане. В то же время ценности патри-
архальности размываются, особенно в  странах, где мусульмане 
не являются большинством. У образованных мусульман, у моло-
дежи (в первую очередь в результате запроса девушек на эманси-
пацию), у работающих и незамужних женщин роль патриархаль-
ных норм снижается.

Масштабные количественные исследования, безусловно, пред-
ставляют интерес в анализе ценностных вопросов. Однако их роль 
не стоит переоценивать. Так, например, термины «демократия», 
«выборы» в Европе и в исламском мире могут пониматься по-раз-
ному. Необходимо также отметить, что все полученные выводы 
имеют отношение к  мусульманам в  целом. Между тем европей-
ские политики четко проводят грань между исламом как миро-
вой религией и  исламизмом как ее специфической трактовкой, 
которую они считают извращенным пониманием религии. Есть 
ли примеры измерения ценностей именно той группы мусульман, 
которая сейчас находится в центре внимания европейской поли-
тики — умеренных исламистов?

Насколько я знаю, единственная попытка подобного рода была 
сделана в  2016–2017 гг. на  Северном Кавказе группой исследо-
вателей с  участием автора данной статьи38. И  хотя результаты 

36.	 Norris, P., Inglehart, R. (2002) “Islamic Culture and Democracy: Testing the ‘Clash of 
Civilizations’ Thesis”, p. 260.

37.	 Alexander, A.S., Welzel, Ch. (2011) “Islam and Patriarchy: How Robust is Muslim sup-
port for Patriarchal Values?”, International Review of Sociology 21(2): 249–276.

38.	 См.: Стародубровская И., Лазарев Е., Варшавер Е. Ценности дагестанских му-
сульман: что показал опрос // Кавказский узел. 2017 [https://www.kavkaz-uzel.eu/



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

1 6 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

данных опросов нельзя напрямую переносить на  европейский 
контекст, как было обосновано выше, они могут представлять ин-
терес для понимания общей ситуации среди сторонников фунда-
менталистских взглядов. Было проведено две волны интернет-
опроса по  практически идентичной анкете, в  2016 году — среди 
дагестанских мусульман, в  2017 г.  — среди мусульман-вайнахов 
(чеченцев и ингушей). Самоидентификация респондента как му-
сульманина была достаточной для участия в  опросе. Основная 
цель исследования состояла в  выявлении взглядов, норм и  цен-
ностей, на  которые ориентируются северокавказские мусульма-
не в своей жизни и которые определяют их решения и стратегии. 
В  данном случае вопрос о  репрезентативности опроса не  стоял 
(даже определение генеральной совокупности тех, кто самоиден-
тифицируется как мусульмане, вряд ли возможно), поэтому име-
ют значение в  первую очередь не  абсолютные цифры, а  взаи-
мосвязи между характеристиками респондентов и  их  ответами 
на различные вопросы анкеты.

При анализе результатов на  базе ответов на  вопросы об  ис-
ламских практиках (Делаете ли вы пятикратный намаз? Принад-
лежите ли вы к  тарикату? Участвуете ли вы в  мавлидах?) были 
выделены четыре группы респондентов в  зависимости от  их  ре-
лигиозных позиций: этнические (не практикующие) мусульмане, 
суфии, традиционные мусульмане и  исламские фундаментали-
сты. Применительно к  последней группе использовался термин 
«нетрадиционные мусульмане». Эту группу вполне можно ото-
ждествить с теми самыми салафитами и исламистами39, взгляды 
которых сейчас привлекают такое внимание на  Западе. Причем 
в  основном речь идет именно о  тех, кто стоит на  умеренных по-
зициях — вряд ли джихадисты стали бы массово проходить опрос. 

articles/itogi_oprosa_naselenia_Dagestana/, доступ от  14.03.2021]; Варшавер Е., 
Стародубровская И. Кто и почему в Дагестане оправдывает насилие? Сравнитель-
ный анализ ценностных профилей дагестанских исламских религиозных групп / // 
Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2017. № 3(35). С. 202–233; 
Стародубровская И., Ситкевич Д. Ценности вайнахов-мусульман: результаты 
опроса // Кавказский узел. 2018 [https://www.kavkaz-uzel.eu/articles/itogi_oprosa_
vaynahov_musulman/, доступ от  14.03.2021]; Стародубровская И.В. Кризис тра-
диционной северокавказской семьи в постсоветский период и его социальные по-
следствия // Журнал исследований социальной политики. 2019. Т. 17. № 1. 
С. 39–56.

39.	 Терминология в  данной сфере исследований не  устоялась. Термин «нетрадици-
онные мусульмане» как аналог исламских фундаменталистов одно время был ши-
роко распространен на Северном Кавказе, в том числе использовался в исследо-
ваниях.



И р и н а  С т а р о д у б р о в с к а я

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 6 7

Попробуем понять, какие выводы можно сделать на  основе про-
веденного исследования.

Что касается поддержки демократии, то  результаты наше-
го опроса полностью подтверждают приведенные выше данные. 
И  среди дагестанских, и  среди вайнахских участников исследо-
вания около 90 процентов согласны с тем, что люди должны вы-
бирать политических лидеров на  свободных честных выборах. 
У вайнахов такая позиция не зависит от принадлежности к тому 
или иному исламскому течению. Среди дагестанцев подобная за-
висимость прослеживается — «нетрадиционные мусульмане» ме-
нее склонны поддерживать демократические механизмы, 35% 
из  них ни  при каких условиях не  стали бы участвовать в  выбо-
рах (в среднем — 17%). Но и в этой группе около половины опро-
шенных готовы идти на выборы всех уровней, если будут считать 
их честными и свободными (60% в среднем по выборке), а 13% — 
выдвигаться в органы власти. 

Если говорить о законопослушности, то обращает на себя вни-
мание, что респонденты избегают жесткого противопоставления 
соблюдения светских законов и  следования шариату40. Так, сре-
ди вайнахов необходимость соблюдать законы государства, в ко-
тором живешь, даже если с ними не согласен, отмечают 82% ре-
спондентов (среди нетрадиционных мусульман соответствующая 
доля меньше, данное положение в той или иной степени не при-
емлют 30% опрошенных). При этом 69% говорят о приоритете за-
конов шариата. Схожая тенденция наблюдается и  среди практи-
кующих дагестанских мусульман.

Обращает на себя внимание отношение к образованию. В опро-
се дагестанских мусульман с  тем, что для человека важно полу-
чение качественного образования, не согласились лишь 2% опро-
шенных. Невозможность дать детям хорошее образование очень 
беспокоит 80% респондентов и несколько беспокоит еще 14%. Бо-
лее 60% считает, что важно как светское, так и  религиозное об-
разование (у  молодежи эта доля возрастает до  70%). При этом 
среди представителей нетрадиционного ислама в два раза выше 
доля тех, кто считает важным только религиозное образование 
(15% против 7% в  среднем по  выборке). У  вайнахов 75% опро-

40.	 Можно предположить, что в какой-то мере это связано с существующей среди му-
сульман позицией, что шариат требует соблюдения законов той страны, в  кото-
рой живешь. С этой точки зрения предложение о выборе между светскими зако-
нами и  законами шариата по  принципу «или-или» в  социологических опросах 
может давать искаженную картину действительных настроений мусульман.



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

1 6 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

шенных считают важным и  светское, и  религиозное образова-
ние, значимых различий между религиозными направлениями 
не наблюдается.

Опрос подтвердил более консервативные гендерные ценности 
у  практикующих мусульман в  целом и  особенно у  «нетрадици-
онных» дагестанских мусульман. При этом в нем нашел отраже-
ние тот растущий разрыв между гендерным установками мужчин 
и  женщин (более консервативные традиционалистские установ-
ки мужчин и женский запрос на эмансипацию), о котором гово-
рилось в обсуждавшейся выше работе Александера и Вельцеля41. 

Наконец, очень интересные результаты были получены при 
анализе отношения к насилию. Оно измерялось как прямым во-
просом об  оправдании насилия в  отношении других людей, так 
и просьбой к респонденту высказаться по поводу ситуации само-
суда со  стороны отца человека, погибшего в  ДТП, в  отношении 
виновника аварии, оправданного судом благодаря родственным 
связям. На  прямой вопрос подавляющее большинство участни-
ков ответило отрицательно, причем дифференциация ответов 
определялась не принадлежностью к той или иной религиозной 
группе, а скорее гендером и образованием родителей. При этом 
одобрить действия совершившего самосуд отца готовы около по-
ловины опрошенных вайнахов и  более 40% дагестанцев. Одна-
ко здесь тоже не  удается однозначно связать это с  религиозны-
ми взглядами  — скорее речь идет о  неких общих ценностных 
установках, характерных для северокавказских социумов и  свя-
занных с  обычаем кровной мести и  другими архаичными прак-
тиками. Это подтверждается и тем, что согласие (полностью или 
частично) с  самосудом среди дагестанцев наиболее широко рас-
пространено среди этнических мусульман, хотя и  у  «нетрадици-
онных» мусульман оно достаточно высоко. 

Подобные результаты дают, по  меньшей мере, возможность 
утверждать, что сама по себе принадлежность к исламским фун-
даменталистам (нетрадиционным мусульманам) не  приводит 
к  однозначно большей поддержке насилия. И  в  то  же время то, 
что насилие в  данном случае не  санкционировано шариатским 
судьей, что требуется по  нормам ислама, далеко не  всегда явля-
ется барьером. Желание восстановить справедливость любой це-
ной в условиях, когда культурные стереотипы позволяют рассма-

41.	 Более подробно см.: Стародубровская И.В. Кризис традиционной северокавказ-
ской семьи в постсоветский период и его социальные последствия.



И р и н а  С т а р о д у б р о в с к а я

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 6 9

тривать насилие как приемлемый инструмент достижения цели, 
нередко перевешивает.

Качественные исследования позволяют добавить в  изучение 
ценностей те нюансы, которые ускользают при проведении ко-
личественных опросов. Так, исследование процессов радикали-
зации в  Канаде и  Европе42 показало, что, действительно, среди 
некоторых групп мусульман есть желание отгородиться от  со-
блазнов окружающего светского общества, однако нет стремле-
ния к полной сегрегации, к отсутствию общения с немусульмана-
ми, дегуманизация которых характерна именно для джихадистов. 
Это исследование подтверждает, что многие мусульмане не видят 
противоречия между демократией и  шариатом и  не  рассматри-
вают шариат как инструмент подавления — скорее как источник 
моральных норм. При этом среди них просматривается стремле-
ние объяснить исламские ценности в  свойственных европейцам 
категориях, соотнести их с западными ориентирами. В частности, 
участники исследования считали односторонним представление 
об исламе как религии мира, но объясняли оправдание вооружен-
ного оборонительного джихада, направленного на защиту земли, 
собственности, религии и семьи в терминах справедливой войны 
и приводили соответствующие примеры из европейской истории.

Проведенный выше анализ позволяет сделать вывод, что ме-
жду либеральной и  исламской системами ценностей действи-
тельно есть существенные различия. Однако эти различия далеко 
не  так линейны, как их  часто трактуют политики. В  восприя-
тии мусульман вполне уживаются те ценности, которые на Запа-
де представляется несовместимыми,  — например, шариат и  де-
мократия. Анализ показывает также, что для понимания норм 
и ориентиров мусульман совершенно недостаточно изучать пози-
ции мусульманских ученых и идеологов — они могут существенно 
не совпадать с настроениями «низовых» исламских сообществ. И, 
если говорить о мусульманах в западных странах, их восприятие 
ценностных различий далеко не всегда связано с прямым проти-
вопоставлением — они ищут связи и переходные звенья.

Наконец, нельзя не учитывать и того, что ценностная система 
внутри ислама также не остается неизменной. Размывание патри-
архальных ценностных установок, о  котором говорят западные 
исследователи, рост ценности образования, в том числе светского, 
видны и на примере Северного Кавказа. Ислам внутри себя ищет 

42.	 Bartlett, J., Birdwell, J., King, M. The Edge of Violence.



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

1 7 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ответы на вызовы современности, и то, что эти ответы не всегда 
понятны внешнему наблюдателю, не означает, что процесс поис-
ка отсутствует.

Вместо заключения: политическая альтернатива  — 
взаимодействие вместо маргинализации

Проведенный выше анализ демонстрирует неоднородность пози-
ций внутри академического сообщества в отношении тех осново-
полагающих принципов, которые положены в  основу современ-
ной европейской политики. Отличные представления об истоках 
радикализации и  характере ценностных различий, очевидно, 
должны вести к альтернативным предложениям в сфере практи-
ческой политики. Попробуем обобщить основные моменты по-
добной альтернативы.

Исходное отличие возникает уже на  уровне целеполагания. 
Основной целью подобной политики должно быть не  противо-
действие идеологии и  не  борьба с  экстремизмом, а  недопуще-
ние насильственных действий. «“Экстремизм”  — это невнятный 
концепт, который может легко использоваться для демонизации 
любого, чье мнение радикально отличается. Реальная пробле-
ма — это поддержка и использование нелегитимного насилия для 
достижения политических целей»43. 

В  рамках подобных представлений сам по  себе протест рас-
сматривается как естественный для молодого поколения. «Быть 
радикалом и  восставать против навязываемых ценностей ста-
тус кво  — важнейшая черта молодости, и  радикализм  — далеко 
не всегда первый шаг на пути к насилию»44. И государство должно 
стремиться не  подавлять его, записывая людей альтернативных 
взглядов в  экстремисты и  тем самым способствуя их  дискрими-
нации и  маргинализации, а  содействовать созданию не  связан-
ных с  насилием альтернатив для самореализации и  формирова-
ния чувства причастности к важному делу. Один из предлагаемых 
экспертами вариантов — дать возможность молодым людям рабо-
тать в гуманитарных организациях, действующих в «горячих точ-
ках», и таким образом помогать своим единоверцам. 

Противодействуя радикализации, государство должно ос-
новываться на  провозглашаемых им либеральных ценностях. 

43.	 Kundnani, A. Spooked! How Not to Prevent Violent Extremism, p. 7.

44.	 Bartlett, J., Birdwell, J., King, M. The Edge of Violence, p. 127.



И р и н а  С т а р о д у б р о в с к а я

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 7 1

Свободная дискуссия, в  которой могут высказываться и  аргу-
ментированно опровергаться самые разные мнения без страха 
негативных последствий, критически важна для обеспечения 
эффективности принимаемых мер. Подавление свободомыс-
лия и  политического протеста лишь способствует радикализа-
ции. «Легитимная задача правоохранителей  — не  противодей-
ствовать легальным политическим протестным сообществам, 
а выявлять переход от легального политического протеста к не-
легальному политическому насилию»45. Втягивание молодых 
мусульман в гражданские проекты, их активная гражданская по-
зиция способствуют мирным формам выражения протеста и не-
приятию насилия.

Государство должно прагматично выбирать себе контраген-
тов среди мусульманских организаций, обеспечивая их  разно-
образие, не  стремясь ограничиться каким-то  одним «выразите-
лем интересов всех мусульман» и  ориентируясь на  специфику 
тех задач, которые необходимо решать в  конкретных условиях. 
При этом не  следует исключать взаимодействие с  не  поддержи-
вающими насилие исламскими радикалами по  идеологическим 
соображениям. Взаимодействие с  мусульманскими сообщества-
ми в  противодействии терроризму должно строиться на  парт-
нерских основаниях, не  допускающих рассмотрение мусульман 
как «криминализированного сообщества», сама принадлежность 
к которому уже вызывает подозрение и  становится основой для 
репрессивных мер. Недопустимо превращать доносительство 
о взглядах и настроениях внутри сообщества в условие подобно-
го партнерства.

Судя по  всему, пока ни  настроения общества, ни  распростра-
ненные представления о  ценностном «столкновении цивилиза-
ций» и  процессах радикализации (поддерживаемые в  том чис-
ле и  выбранными государством «правильными» партнерами 
из  числа исламских организаций), ни  механизмы государствен-
ного управления в данной сфере не способствуют тому, чтобы по-
добная альтернативная программа в полной мере реализовалась 
на практике. Однако важно не забывать, что реализуемая на на-
стоящий момент в Европе модель — это не единственно возмож-
ная политика в данной сфере, и альтернативные идеи и предло-
жения также присутствуют в публичном дискурсе.

45.	 Sageman, M. “The Turn to Political Violence in the West”, p. 128.



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

1 7 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Библиография / References

Атран С. Разговаривая с  врагом. Религиозный экстремизм, священные ценности 
и что значит быть человеком. М.: Карьера Пресс, 2016.

Варшавер Е., Стародубровская И. Кто и почему в Дагестане оправдывает насилие? 
Сравнительный анализ ценностных профилей дагестанских исламских рели-
гиозных групп // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2017. 
№ 3(35). С. 202–233.

Игнатенко А. Расколотая умма в ожидании Судного дня (Новый взгляд со старых по-
зиций) // Отечественные записки. 2003. № 5 [https://strana-oz.ru/2003/5/
raskolotaya-umma-v-ozhidanii-sudnogo-dnya, доступ от 14.03.2021].

Паин Э.А. Исламизм: социально-политическая сущность и  новые угрозы для Рос-
сии // Общественные науки и современность. 2016. № 5 [http://ecsocman.hse.
ru/data/2018/11/18/1251871200/115-127%20%D0%9F%D0%B0%D0%B8% 
D0%BD.pdf, доступ от 14.03.2021].

Руа О. Глобализированный ислам: в поисках новой уммы. М.: Фонд Марджани, 2018.

Руа О. Новые джихадисты — кто они? // The Guardian. 13.04.2017 [https://inosmi.ru/
politic/20170424/239193852.html, доступ от 14.03.2021].

Стародубровская И., Лазарев Е., Варшавер Е. Ценности дагестанских мусульман: что 
показал опрос // Кавказский узел. 2017 [https://www.kavkaz-uzel.eu/articles/ito-
gi_oprosa_naselenia_Dagestana/, доступ от 14.03.2021].

Стародубровская И., Ситкевич Д. Ценности вайнахов-мусульман: результаты опро-
са // Кавказский узел. 2018 [https://www.kavkaz-uzel.eu/articles/itogi_oprosa_
vaynahov_musulman/, доступ от 14.03.2021].

Стародубровская И.В. Кризис традиционной северокавказской семьи в  постсовет-
ский период и его социальные последствия // Журнал исследований социаль-
ной политики. 2019. Т. 17. № 1. С. 39–56.

Alexander, A.S., Welzel, Ch. (2011) “Islam and Patriarchy: How Robust Is Muslim Support 
for Patriarchal Values?”, International Review of Sociology 21(2): 249–276.

Atran, S. (2016) Razgovarivaia s vragom. Religioznyi ekstremizm, sviashchennye tsennos‑
ti i chto znachit byt’ chelovekom [Talking to the enemy: Religious extremism, sa-
cred values and what it means to be human]. Moscow: Kar’era press.

Bartlett, J., Birdwell, J., King, M. (2010) The Edge of Violence. London: DEMOS.

Bayat, A. (2007) Making Islam Democratic. Social Movements and the Post-Islamist Turn. 
Stanford: Stanford University Press.

Cameron, J. (2011) “PM’s speech at Munich Security Conference”, UK Government, 
05.02.2011 [https://www.gov.uk/government/speeches/pms-speech-at-munich-se-
curity-conference, accessed on 14.03.2021].

Esposito, J., Voll, J. (2001) “Islam and Democracy”, Humanities 22(6) [http://www.artic.
ua.es/biblioteca/u85/documentos/1808.pdf]; 

Esposito, J.L. (2011) Rethinking Islam and Secularism. The ARDA.

Esposito, J.L., Voll, J.O. (1996) Islam and Democracy. N.Y.: Oxford University Press.

Farooq, M.O. (2002) Islam and Democracy: Perceptions and Misperceptions [https://web.
archive.org/web/20090421082743/http://www.globalwebpost.com/farooqm/writ-
ings/islamic/democracy.htm, accessed on 14.03.2021].

Ignatenko, A. (2003) “Raskolotaia Umma v ozhidanii sudnogo dnia (Novyi vzgliad so star-
ykh pozitsii)” [Divided Ummah in an expectation of Judgment day (a new view from 



И р и н а  С т а р о д у б р о в с к а я

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 7 3

old positions)], Otechestvennye zapiski 5 [https://strana-oz.ru/2003/5/raskolo-
taya-umma-v-ozhidanii-sudnogo-dnya, accessed on 14.03.2021].

Juergensmeyer, M. (2020) “Does Religion Cause Terrorism?”, Terrorism: Its Past, Present 
& Future Study, A Special Issue to Commemorate CSTPV at 25. Contemporary 
Voices: St Andrews Journal of International Relations 1(1): 62–65.

Khalil, J., Horgan, J., Zeuthen, M. (2019) “The Attitudes-Behaviors Corrective (ABC) Mod-
el of Violent Extremism”, Terrorism and Political Violence [https://doi.org/10 

.1080/09546553.2019.1699793].

Koehler, D. (2017) Understanding Deradicalization. Methods, Tools and Programs for 
Countering Violent Extremism. London and N.Y.: Routledge.

Kundnani, A. (2009) Spooked! How Not to Prevent Violent Extremism. London: Institute 
of Race Relations.

Lambert, L. (2011) Countering Al-Qaeda in London: Police and Muslims in Partnership. 
London: Hurst & Company.

Lynch, M. (2010) “Jihadis and Ikhwan”, in A. Moghadam, B. Fishman (eds) Self-Inflicted 
Wounds: Debates and Divisions within Al-Qa’ida and its Periphery, pp. 155–182. 
Westpoint: Combating Terrorism Centre at Westpoint.

McCauley, C., Moskalenko, S. (2008) “Mechanisms of Political Radicalization: Pathways 
Toward Terrorism”, Terrorism and Political Violence 20(3): 415–433.

McCauley, C., Moskalenko, S. (2017) “Understanding Political Radicalization: The Two-Pyr-
amids Model”, American Psychologist 72(3): 205–216.

Norris, P., Inglehart, R. (2002) “Islamic Culture and Democracy: Testing the ‘Clash of Civ-
ilizations’ Thesis”, Comparative Sociology 1(3): 253–263.

Norris, P., Inglehart, R. (2011) Sacred and Secular. Religion and Politics Worldwide. Cam-
bridge: Cambridge University Press. 2nd edition. 

Pain, E.A. (2016) “Islamizm: socialno-politicheskaia sush’nost i noviye ugrozi dlia Rossii” 
[Islamism: socio-political essence and the new threats for Russia], Obshestvennye 
nauki i sovremennost 5 [http://ecsocman.hse.ru/data/2018/11/18/1251871200/115-
127%20%D0%9F%D0%B0%D0%B8%D0%BD.pdf, accessed on 14.03.2021].

Roy, O. (2004) Globalized Islam: The Search for a New Ummah. New York: Columbia Uni-
versity Press.

Roy, O. (2017) “Who are the new jihadis?”, The Guardian, 13.04.2017 [https://www.the-
guardian.com/news/2017/apr/13/who-are-the-new-jihadis, accessed on 
14.03.2021].

Sageman, M. (2008) Leaderless Jihad: Terror Networks in the Twenty-first Century. Phil-
adelphia: University of Pennsylvania Press.

Sageman, M. (2016) “The Turn to Political Violence in the West”, in R. Coolsaet (ed.) Jiha‑
di Terrorism and the Radicalization Challenge: European and American Experi‑
ences, pp. 117–129. London and New York: Routledge. 2nd edition.

Schmid, A.P. (2013) Radicalization, De-Radicalization, Counter-Radicalization: A Con‑
ceptual Discussion and Literature Review. Research Paper. The Hague: 
ICCT.

Schmid, A.P. (2014) Violent and Non-Violent Extremism: Two Sides of the Same Coin? Re‑
search Paper. The Hague: ICCT.

Silber, M.D., Bhatt, A. (2007) Radicalization in the West: The Homegrown threat. N. Y.: 
New York City Police Department.

Smock, D. (2002) Islam and Democracy: Special Report. Washington D.C.: United States 
Institute of Peace. [https://www.usip.org/publications/2002/09/islam-and-democ-
racy, accessed on 14.03.2021].



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

1 7 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Starodubrovskaya, I. (2019) “Krizis traditsionnoi severokavkazskoi sem’i v postsovetskii pe-
riod i ego sotsialnye posledstviia” [The crisis of the traditional North Caucasus fam-
ily in the post-soviet period and its social consequences], Zhurnal issledovaniy so‑
cialnoy politiki 17(1): 39–56.

Starodubrovskaya, I., Lazarev, E., Varshaver, E. (2017) “Tsennosti dagestanskih musulman: 
chto pokazal opros” [Values of dagestani muslims: what has the survey shown], 
Kavkazskii uzel [https://www.kavkaz-uzel.eu/articles/itogi_oprosa_naselenia_
Dagestana/, accessed on 14.03.2021].

Starodubrovskaya, I., Sitkevich, D. (2018) “Tsennosti vaynakhov-musulman: rezultati opro-
sa” [Values of vainakh Muslims: survey results], Kavkazskii uzel [https://www.
kavkaz-uzel.eu/articles/itogi_oprosa_vaynahov_musulman/, accessed on 
14.03.2021].

Varshaver, E., Starodubrovskaya, I. (2017) “Kto i pochemu v Dagestane opravdivayet nasil-
iye? Sravnitelniy analiz tsennostnih profiley dagestanskih islamskih religioznih 
grup” [Who justifies violence in Dagestan and why? A comparative analysis of val-
ue profiles of muslim religious groups in Dagestan], Gosudarstvo, religiya, tserk‑
ov’ v Rossii I za rubezhom 3(35): 202–233.

Vermeulen, F. (2014) “Suspect Communities — Targeting Violent Extremism at the Local 
Level: Policies of Engagement in Amsterdam, Berlin, and London”, Terrorism and 
Political Violence 26(2): 286–306.

Voll, J.O. (2005) “Islam and democracy: Is Modernization a Barrier?”, in Sh.T. Hunter, H. 
Malik (eds) Modernization, Democracy and Islam, pp. 82–97. Westport: Praeger 
Publishers.



1 7 5

Даниил Ситкевич

«Сепаратизм» и «ценности Республики»: 
дискуссии вокруг новой стратегии борьбы 
с исламистским радикализмом во Франции

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-1-175-190

Daniil Sitkevich

«Parallel Society» against «Values of the Republic»: Discuss-
ing France’s New Strategy of Combatting Islamist Radicalism

Daniil Sitkevich  — Gaidar Institute for Economic Policy; Russian 
Academy of National Economy and Public Administration; Lomonosov 
Moscow State University (Moscow, Russia). Sitkevich@iep.ru

This article describes the new draft law on combating Islamist radi‑
calism that has been negotiated in France over the past few months. 
The author compares three documents in which the parliamentary 
commission of the French Senate, the President, and the deputies of 
the National Assembly of France, respectively, presented their views 
on the problem. As the analysis shows, all three documents consid‑
er as a threat not only religiously motivated violence but also the 
very spread of radical ideology, which leads to the separation of cer‑
tain Muslim communities from the rest of society and the promotion 
of social norms that contradict the “values of the Republic”. Both the 
deputies and President Macron proposed a package of measures, in‑
cluding increasing control over private schools and home education; 
strengthening the power of secret services and the prefects of depart‑
ments (administrative regions); and banning foreign funding of re‑
ligious organizations. The “republican values” that the bill aims to 
protect become mandatory for both government employees and for 
non-profit organizations applying for state subsidies. The paper then 
discusses the heated public debate over the new legislation.  

Keywords: Islamist radicalism, France, deradicalization policy, sec-
ularism, separatism.

Ситкевич Д. «Сепаратизм» и «ценности Республики»: дискуссии вокруг новой стратегии борьбы с исламистским ра-
дикализмом во Франции // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2021. № 39(1). С. 175–190.

Sitkevich, Daniil (2021) “‘Parallel Society’ against ‘Values of the Republic’: Discussing France’s New Strategy of Combatting 
Islamist Radicalism”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(1): 175–190.



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

1 7 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

7 ИЮЛЯ 2020 года парламентская комиссия, состоящая 
из  представителей партии Les Republicains («Республикан-
цы»), представила в  Сенате  — верхней палате французско-

го парламента  — доклад о  том, какие меры должно предпри-
нять государство для борьбы с  исламистским радикализмом. 
Этот доклад стал результатом не  только восьми месяцев рабо-
ты с  экспертами, но  и  бурных многолетних общественных дис-
куссий о  том, насколько верна текущая политика французского 
правительства в отношении исламизма. Толчком для нового вит-
ка обсуждения необходимых мер по борьбе с радикализмом ста-
ло нападение на  штаб-квартиру парижской полиции 3 октября 
2019 года, когда бывший сотрудник «территориальной разведки» 
(спецслужбы, занимающейся, в  том числе, и  исламским радика-
лизмом), на  почве религиозной ненависти убил четырех своих 
коллег. Вскоре стало известно, что убийца оправдывал террори-
стов, напавших на редакцию журнала «Charlie Hebdo», а послед-
ние несколько месяцев контактировал с салафитскими кругами1. 
Громкое преступление, показавшее незащищенность даже са-
мих спецслужб от исламистского радикализма, совпало с тем, что 
у  «Республиканцев» (традиционно занимающих более жесткую 
позицию по отношению к исламизму) на тот момент было полу-
ченное в результате жребия право на создание особой сенатской 
комиссии2. Именно поэтому 6 ноября 2019 года сенаторы потре-
бовали созыва комиссии «расследования действий государствен-
ных властей, связанных с развитием радикального исламизма».

И  многие внешние эксперты, и  сами авторы представленно-
го доклада отмечают, что на  2019 год меры французского пра-
вительства по  борьбе с  радикальным исламизмом были недо-
статочны. По их словам, «эффективность имеющихся у полиции 
административных инструментов для борьбы с радикальным ис-
ламом <…> остается ограниченной»3. Это привело к  тому, что 
во  Франции в  последнее десятилетие, по  мнению сенаторов, на-
блюдается всплеск активности исламистов. Характерно в данном 
случае высказывание одного из  экспертов  — активистки алжир-
ского происхождения Нади Реманды, которая отмечает, что ей 

1.	 Сафронов Ю. Теракт совершил исламист, работавший в разведке // Новая Газета. 
2019. № 112 [https://tinyurl.com/y3gzxpdp, доступ от 23.01.2021].

2.	 “’Radicalisation islamiste»: une commission d’enquête actée au Sénat”, BFM.TV, 
06.11.2019 [https://tinyurl.com/yxao2px7, accessed on 23.01.2021].

3.	 Eustache-Brinio, J. (2020) “Radicalisation islamiste: faire face et lutter ensemble”, 
p. 109 [http://www.senat.fr/rap/r19-595-1/r19-595-1.html, accessed on 23.01.2021].



Д а н и и л  С и т к е в и ч

угрожают смертью, пока местные власти и пальцем не пошевелят. 
<…> Я  боролась за  свободу в  Алжире. Потом я  приехала во  Фран-
цию, чтобы жить свободно. Я никогда не думала, что мне придется 
бороться здесь, в этой стране, за то, чтобы иметь возможность вы-
пить алкоголь или выкурить сигарету4. 

При этом ситуация, по  ее словам, значительно ухудшилась по-
сле серии терактов в  ноябре 2015 года, когда исламисты устрои-
ли атаку на несколько парижских ресторанов и театр «Батаклан».

Что предлагают сенаторы? В  первую очередь  — признать ре-
альной проблему исламского радикализма. Авторы докла-
да считают необходимым бороться не  только с  религиозно мо-
тивированным насилием, но  и  с  исламским радикализмом как 
идеологией и политическим движением, объясняя это тем, что он 
«ставит под сомнения ценности Республики». Поэтому новая по-
литика по борьбе с радикализмом, по замыслу сенаторов, должна 
не только способствовать предотвращению насилия, но и препят-
ствовать распространению идей, которые подразумевают прева-
лирование религиозных норм над французскими законами. При 
этом авторы подчеркивают, что исламизм не равен исламу — это 
лишь меньшинство среди большой мусульманской общины, про-
живающей во  Франции. Исламизм, согласно докладу, является 
не религиозным, а политическим явлением, жертвой которого яв-
ляются в  том числе и  мусульмане, которым исламисты пытают-
ся навязать свои ценности. Авторы доклада выделяют связанную 
с  радикальным исламизмом угрозу «сепаратизма»  — фактиче-
ской изоляции отдельных сообществ, в которых формируется об-
особленная от остальной страны исламистская экосистема со сво-
ими собственными правилами. Предотвращение «сепаратизма» 
также воспринимается как одна из целей предлагаемых измене-
ний. Чтобы добиться этого, в докладе предусматривается следую-
щий набор мер:

•	 В сфере защиты общественного правопорядка предлага-
ется наращивание количества сотрудников спецслужб, за-
нимающихся отслеживанием исламистского радикализма, 
усиление подготовки местных властей в  вопросах, касаю-
щихся исламизма, а также улучшение системы обмена дан-
ными о  положении дел в  отдельных сообществах между 
спецслужбами и руководством муниципалитетов. 

4.	 Ibid., p. 40.

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 7 7



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

1 7 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

•	 В  сфере религиозной политики авторы доклада планиру-
ют дать возможность властям закрывать места отправле-
ния культа в  общественных пространствах, ввести систе-
му обязательной декларации пожертвований религиозным 
учреждениям из-за  рубежа, а  также увеличить наказание 
за  принуждение к  участию в  религиозной службе (в  том 
числе и членов своей семьи).

•	 В  сфере образования в  докладе предлагается ужесточить 
административные проверки для всех, кто пытается устро-
иться на  работу, связанную с  детьми (к  примеру, учите-
лей или воспитателей). Кроме того, сенаторы указывают 
на наиболее проблемные с точки зрения распространения 
радикализма места во  французской образовательной си-
стеме  — «внеконтрактные» школы и  домашнее обучение. 
«Внеконтрактные» (то есть не использующие французскую 
образовательную программу) частные школы представля-
ют, по мнению авторов доклада, опасность по той причине, 
что в некоторых из них (ориентированных на детей из му-
сульманских семей) вместо обычных уроков распростра-
няется исламистская пропаганда. Авторы доклада счита-
ют необходимым ужесточить процедуру проверки данных 
учебных заведений и  всех учителей, которые в  них рабо-
тают. Что касается домашнего образования, то, чтобы убе-
диться, что ребенок получает в  семье полноценное обра-
зование, позволяющее ему интегрироваться в  общество, 
авторы предлагают создать реестр всех детей, учащихся 
дома, а также проводить раз в год проверку знаний у всех, 
кто в этом реестре находится. Если ребенок дважды подряд 
проваливает проверку, он должен будет вернуться в  госу-
дарственную школу.

•	 В  сфере гражданского общества авторы предлагают вве-
сти практику внезапных межведомственных проверок об-
щественных организаций, подозреваемых в  поддержке 
«сепаратизма». Кроме того, существующие инструменты 
по запрету хулиганских группировок теперь предлагается 
использовать и  для организаций и  объединений, способ-
ствующих сепаратизму. 

•	 В сфере спорта в докладе предусматривается распростра-
нение мер, направленных на  проверку учителей, также 
на  детских тренеров; обязать спортивные объединения 
и  федерации придерживаться принципа политического 



Д а н и и л  С и т к е в и ч

и религиозного нейтралитета. Кроме того, спортивные ор-
ганизации должны, согласно проекту, получать субсидии 
и доступ к общественной инфраструктуре только в том слу-
чае, если они получат аккредитацию и письменно подтвер-
дят приверженность «ценностям Республики».

Идеи представленного выше доклада от 7 июля 2020 г. были 
положены в основу нового закона о борьбе с исламистским ради-
кализмом, первые очертания которого были представлены пре-
зидентом Франции Эммануэлем Макроном во время его выступ-
ления в  городе Ле Мюро 2 октября 2020 года5. В речи Макрона 
значительно больше, чем в представленном в Сенате документе, 
говорится о сепаратизме, о чем свидетельствует даже и ее назва-
ние — «Борьба с сепаратизмом: Республика в действии». Под тер-
мином «сепаратизм» президент Франции подразумевает процесс 
сепарации отдельных сообществ от остального общества, который 
во многих случаях происходит как раз под влиянием идей исла-
мизма. Поэтому меры, которые предлагает Макрон, ориентиро-
ваны не  столько на  борьбу с  исламистской идеологией, сколько 
на  борьбу с  формированием «параллельного общества» и  защи-
ту «ценностей Республики»: равенства всех перед законом, вер-
ховенства права и  светскости французского государства. В  дан-
ном выступлении речь шла и о явлении исламизма — по мнению 
Макрона, сейчас мусульманство по  всему миру находится «в  со-
стоянии кризиса» из-за роста уровня фундаментализма, и исламу 
во  Франции необходима помощь для того, чтобы «структуриро-
ваться в нашей стране, чтобы он [ислам] был партнером Респуб-
лики в том, что касается наших общих тем».

Меры, озвученные Макроном в октябре, несколько отличаются 
от содержания июльского доклада сенаторов. В своей речи прези-
дент республики предлагает следующие изменения:

•	 В  сфере защиты общественного правопорядка Макрон 
вскользь упоминает увеличение бюджетов спецслужб, од-
нако в первую очередь заявляет о необходимости измене-
ний в текущей практике предоставления гражданам досту-
па к общественным благам. Президент предлагает обязать 
представителей всех уровней власти соблюдать при ком-
муникации с гражданами принципы «секулярности и ней-

5.	 Речь Эммануэля Макрона от  2 октября 2020 года приводится согласно версии 
на  сайте МИД Франции. См. подробнее: Macron, E. (2020) “Fight against separa-
tism  — the Republic in action”, France Diplomacy, 2.10.2020 [https://tinyurl.com/
yy8gztbh, accessed on 23.01.2021].

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 7 9



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

1 8 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

тральности». На  практике это означает, что государствен-
ным и  муниципальным служащим, а  также сотрудникам 
отдельных госкомпаний будет запрещено предоставлять 
общественные блага лишь для определенных религиозных 
групп (так, в  муниципальных столовых больше не  будет 
конфессиональных меню), ограничивать или сегрегиро-
вать при предоставлении общественных благ определен-
ные социальные группы (например, вводить отдельные 
часы работы бассейнов только для женщин) и демонстри-
ровать свои религиозные взгляды при исполнении обязан-
ностей. Чтобы добиться этого, в будущем, по мнению Ма-
крона, следует расширить список тех служб и организаций, 
которые должны соблюдать данные принципы, а  также 
должна будет введена система контроля за  муниципали-
тетами со стороны префектов департаментов. Кроме этого, 
Макрон пообещал усилить борьбу с  расовой и  религиоз-
ной дискриминацией на рынке жилья и при трудоустрой-
стве на работу.

•	 В сфере религиозной политики, кроме ужесточения нака-
зания за  нарушение свободы совести и  ограничения фи-
нансирования религиозных организаций из-за  рубежа, 
Макрон предлагает реформу по  «структурированию» ис-
лама во Франции. Для этого, совместно с Французским со-
ветом по  делам мусульманского вероисповедания (одной 
из крупнейших исламских организаций в стране), предла-
гается создание системы сертификации имамов, иностран-
ное религиозное образование заменяется на  обучение 
на  территории Франции. Кроме того, в  течение несколь-
ких месяцев будет составлена хартия, подписание которой 
будет обязывать имамов соблюдать ценности Республи-
ки, а несоблюдение которой приведет к отзыву лицензии. 
Макрон планирует увеличить расходы на  подготовку спе-
циалистов в области исламоведения и изучения культуры 
Магриба, а  также создать отдельный научный институт, 
посвященный изучению мусульманской культуры.

•	 В сфере образования президент республики считает необ-
ходимым увеличение контроля за внеконтрактными учеб-
ными заведениями, обещанное еще в  цитируемом выше 
докладе. Однако в отношении домашнего образования по-
зиция Макрона значительно жестче, чем у  сенаторов: он 
предлагает практически полностью запретить домашнее 



Д а н и и л  С и т к е в и ч

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1 � 1 8 1

образование детей, сделав исключение для тех, кто не мо-
жет идти в  школу по  состоянию здоровья. В  то  же самое 
время школьное образование будет реагировать на потреб-
ности мусульман, которые сейчас оставляют своих детей 
учиться дома — будет расширено преподавание арабского 
языка как в школах, так и в учреждениях дополнительно-
го образования. 

•	 В  сфере гражданского общества, кроме предложенных 
в  докладе новых процедур по  запрету общественных ор-
ганизаций, способствующих сепаратизму, Макрон предла-
гает расширить основания, по  которым возможен запрет 
деятельности ассоциаций  — теперь для этого будет доста-
точно лишь действий отдельных ее участников от  имени 
всей организации. Кроме того, предложенная в  докладе 
для спортивных организаций система заключения «рес-
публиканских договоров», согласно Макрону, должна рас-
пространяться на  все существующие в  стране обществен-
ные организации. Теперь любая НКО может получить 
субсидии от  государства лишь в  том случае, если согла-
сится соблюдать «ценности Республики». При этом если 
ее деятельность будет нарушать данное обещание, то  ор-
ганизация обязана будет вернуть все полученные от  госу-
дарства деньги.

•	 В  сфере спорта предложения Макрона полностью иден-
тичны мерам, упомянутым в докладе Сената.

•	 В  социальной сфере президент, согласно выступлению, 
считает необходимым «обеспечить присутствие Респуб-
лики у  каждого жилого дома, у  каждого здания». Для 
этого планируется увеличить финансирование программ, 
направленных на  улучшения социальной инфраструк-
туры в  наиболее неблагополучных районах страны (ко-
торые зачастую являются этническими анклавами). Так, 
Макрон считает необходимым создание новых образова-
тельных центров и центров предоставления государствен-
ных услуг, увеличится бюджет Национального агентства 
по  реконструкции городов; обещана также реформа си-
стемы социального жилья. Муниципалитетам, в которых 
находятся неблагополучные районы, также будут выде-
лены дополнительные деньги на  социальные проекты 
в области образования, поддержки предпринимательства 
и культуры.



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

1 8 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

•	 Представленные выше изменения, по словам Макрона, бу-
дут отражены в отдельном законопроекте, который должен 
был поступить во  французский парламент в  ближайшее 
время. Однако тот проект закона, который был впервые 
рассмотрен Национальной Ассамблеей 9 декабря 2020 
года, несколько отличается от  первоначальных предло-
жений сенаторов и  президента. Связано это с  нескольки-
ми причинами. 

•	 Во-первых, в  конце октября  — начале ноября произошла 
новая серия нападений со стороны исламистов, вызванная 
скандалом вокруг демонстрации на уроке в одной из фран-
цузских школ карикатур на пророка Мухаммада. Это при-
вело к  взрыву возмущения среди исламистов в  интерне-
те, которые тотчас стали распространять информацию как 
о  самом событии, так и  о  показывавшем карикатуры учи-
теле Самюэле Пати, которому, согласно данным рассле-
дования, отец одного из  учеников пообещал отомстить6. 
В итоге это привело к тому, что Пати был убит 18-летним 
Абдуллахом Анзоровым, который лично не  знал учите-
ля и не был у него на уроке. После громкого убийства по-
следовало еще несколько террористических актов7. С  од-
ной стороны, череда нападений, согласно газете Le Monde8, 
актуализировала проблему исламистского радикализма, 
из-за  чего внимание законодателей к  данной проблеме 
возросло. С  другой стороны, убийство Пати показало ла-
зейки в системе защиты госслужащих (к которым во Фран-
ции относятся и  учителя) от  угроз и  насильственных дей-
ствий, а  также незащищенность персональных данных 
в  цифровую эпоху. Поэтому в  итоговую версию законо-
проекта авторы добавили положения, связанные с  защи-
той от преследования, травли и прочих проявлений нена-
висти в интернете со стороны радикалов. 

•	 Во-вторых, речь Макрона вызвала общественную реакцию, 
которая повлияла на итоговый текст законопроекта. В це-

6.	 “France teacher attack: Seven charged over Samuel Paty’s killing”, BBC, 22.10.2020 
[https://tinyurl.com/y4eo75dy, accessed on 23.01.2021].

7.	 Jeannerod, B. (2020) “Multiple Knife Attacks in France”, Human Rights Watch, 
02.11.2020 [https://tinyurl.com/yyj5fqfj, accessed on 23.01.2021].

8.	 Le Monde avec AFP (2020) “Le projet de loi contre l’islam radical et les «séparatismes» 
finalisé et transmis au Parlement”, Le Monde, 18.11.2020 [https://tinyurl.com/yy5b6byl, 
accessed on 23.01.2021].



Д а н и и л  С и т к е в и ч

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 8 3

лом идеи, высказанные французским президентом 2 октя-
бря, были встречены обществом позитивно, однако проект 
был подвергнут критике со  стороны отдельных социаль-
ных групп. Так, критиковался сам термин «сепаратизм»9; 
некоторые исламские публицисты также подвергли крити-
ке новый закон, называя его дискриминационным и стиг-
матизирующим мусульман10. При этом многие представи-
тели исламской общественности, напротив, положительно 
высказались о предложениях Макрона. Так, президент Ас-
социации мусульман Франции Хаким Эль Каруи отмечал11, 
что законопроект направлен не  на  ислам, а  на  салафизм, 
и  государство должно «мобилизовать мусульман, чтобы 
они не отдавали свою религию на откуп экстремистам».

Представленный в декабре 2020 г. во французском парламенте 
проект закона12 частично учел как новые вызовы, связанные с ра-
дикализацией, так и критику самой концептуальной рамки зако-
на. Это проявилось и в самих положениях законопроекта, и в об-
щей направленности представленного текста. Так, в проекте нет 
ни  вызвавшего спора слова «сепаратизм», ни  какого-либо упо-
минания ислама вообще. Само его название  — «Закон укрепле-
ния уважения к  принципам Республики»  — говорит о  том, что 
законодатели пытаются создать общую рамку борьбы со  всеми 
существующими в обществе радикальными организациями и по-
пытками создать параллельные остальному обществу сообще-
ства. При этом из  сути законопроекта и  его отдельных положе-
ний явственно видно, что авторы думали именно о радикальном 
исламизме (о  чем говорит упоминание данного термина в  по-
яснительной записке к  законопроекту) и  именно о  мусульман-
ских анклавах во французских городах, так как положения зако-
на в первую очередь могут отразиться именно на мусульманах.

9.	 “Macron seeks French cabinet backing for anti-extremism law”, France24, 09.12.2020, 
[https://tinyurl.com/y2bb5mvz, accessed on 23.01.2021]

10.	 Anadolu Agency (2020) “‘What the Nazis did to the Jews’: Macron sparks fresh outrage 
with new anti-Muslim steps”, Dawn, 21.11.2020 [https://www.dawn.com/news/1591612, 
accessed on 23.01.2021]

11.	 Gaspar, P. (2020) “La loi “anti-séparatisme” est un atout pour les élus locaux »  — 
Hakim El Karoui, politologue”, La Gazette.fr, 21.10.2020 [https://tinyurl.com/
y2boec5x, accessed on 23.01.2021].

12.	 Здесь и далее — текст закона по редакции первого чтения, представленной на сай-
те Парламента Франции. См. подробнее: “Projet de loi confortant le respect des 
principes de la République”, Assemblée Nationale [https://tinyurl.com/y3gv9ek7, ac-
cessed on 23.01.2021].



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

1 8 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Какие изменения предполагаются в  новом законе? В  целом 
они представляют собой предложенные в  октябре Макроном 
идеи, которые были более конкретно сформулированы и  привя-
заны к  существующим правовым нормам. Можно выделить сле-
дующие основные положения:

•	 В  сфере защиты общественного правопорядка авторы 
законопроекта предлагают сразу несколько правовых но-
велл. Во-первых, как и предлагал Макрон в октябре, новый 
закон в  случае его принятия будет обязывать не  только 
чиновников, но  и  всех госслужащих и  работников обще-
ственного сектора (вплоть до контролеров в общественном 
транспорте) придерживаться на  работе принципов свет-
скости и  нейтральности.  Во-вторых, префектам департа-
ментов планируется дать право досудебной приостановки 
действия нормативов местных властей, нарушающих эти 
принципы. В-третьих, в законопроекте ужесточается защи-
та персональных данных  — вводится наказание за  «угро-
зы, насилие или любые акты запугивания, направленного 
против госслужащих с  целью уклонения от  правил, регу-
лирующих функционирование государственной службы»13. 
В-четвертых, депутаты предлагают вносить в  реестр лиц, 
совершавших террористические действие, тех, кто призы-
вал к терактам, оправдывал их, передавал данные, способ-
ствующие терактам. Изменения коснутся и регулирования 
интернета  — статья 18 законопроекта криминализирует 
распространение в интернете персональных данных чело-
века с  целью принести вред его жизни, физической или 
психологической неприкосновенности (даже если реаль-
ный вред нанесен не был). Более того, вводится процедура 
досудебной блокировки материалов, разжигающих нена-
висть, а также увеличивается наказание за подстрекатель-
ство к  преступлениям на  основании религиозной ненави-
сти. Хотя в законе практически не говорится о расширении 
полномочий спецслужб (несмотря на  то, что это предла-
гала сенатская комиссия), одно исключение есть  — служ-
ба по борьбе с терроризмом и отмыванием денег, согласно 
законопроекту, получит право приостанавливать на  срок 
до  10 дней подозрительные сделки и  трансакции без ре-
шения суда.

13.	 Ibid., p. 6.



Д а н и и л  С и т к е в и ч

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 8 5

•	 В  сфере религиозной политики законопроект предъявля-
ет новые требования к религиозным организациям — они 
должны быть финансово прозрачны перед всеми своими 
участниками и  подотчетны им. Меняются и  правила фи-
нансирования — как и предлагали Сенат и президент, ре-
лигиозные организации теперь обязаны декларировать все 
крупные (более 10 000 евро) пожертвования из-за рубежа, 
при этом у государства есть право на запрет подобных по-
жертвований. Также в  законопроекте говорится о  введе-
нии практики государственного аудита доходов и  расхо-
дов религиозных организаций и  ужесточении наказаний 
за  нарушение финансовой отчетности религиозных орга-
низаций. Еще одно ограничение, предлагаемое депутата-
ми, связано с  запретом на  продажу недвижимости, пода-
ренной религиозным организациям меценатами. Кроме 
того, религиозные организации теперь могут лишиться 
и  государственных субсидий в  том случае, если они нару-
шают собственный устав и  общественный порядок. Един-
ственное послабление в  вопросах финансирования каса-
ется недвижимости  — религиозные организации теперь 
имеют право извлекать из  нее доход. Все перечисленные 
выше правила будут касаться не  только религиозных ор-
ганизаций, но и смешанных организаций (то есть тех, для 
которых религиозная сфера — одна из сфер деятельности), 
а также объединений религиозных организаций.

Из  других правовых новелл, связанных с  религиозной 
сферой, стоит отметить следующие меры:
1.	 Обещанное еще Макроном увеличение наказания 

за принуждение к участию в религиозных службах.
2.	 Возможность привлечения религиозной организации 

к  ответственности за  правонарушения, совершенные 
ее представителями от ее имени.

3.	 Запрет на проведение в местах отправления культа вы-
боров любого уровня (в том числе и иностранных).

4.	 Появление у государства права запрета посещения ре-
лигиозных объектов людям, разжигающим ненависть, 
а  также права административного запрета религиоз-
ных объектов в случае опасности. 

•	 В  сфере образования текст законопроекта полностью 
совпадает с  тезисами речи Макрона  — государство уве-
личивает контроль за  внеконтрактными учебными за-



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

1 8 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ведениями, а  также серьезно ограничивает доступ к  до-
машнему образованию: теперь все дети в  возрасте от  3 
до 16 лет должны ходить в школы. Исключения, соглас-
но статье 21, возможны только при согласии местно-
го департамента образования и только по медицинским 
показаниям, в  случае активной спортивной и  артисти-
ческой деятельности, географической удаленности шко-
лы или «особой ситуации, характерной для ребенка, при 
условии, что лица, ответственные за  нее, могут проде-
монстрировать свою способность обеспечивать семей-
ное воспитание»14.

•	 В сфере гражданского общества основное нововведение — 
это упомянутый еще в  речи Макрона «республиканский 
контракт»: обязательства, которые должна взять на  себя 
любая общественная организация, получающая деньги 
от  государства. Под «республиканскими ценностями», ко-
торые необходимо будет соблюдать всем получателям суб-
сидий, подразумеваются основные принципы французской 
правовой системы, выработанные в  1970-х Конституцион-
ным советом — «уважение принципов свободы, равенства 
(в частности между женщинами и мужчинами) и братства, 
уважение достоинства человеческой личности и охрана об-
щественного порядка» (статья 6 законопроекта)15. Если об-
щественная организация нарушает контракт, она обязана 
будет вернуть полученные субсидии. Кроме того, новый за-
конопроект упрощает процедуру роспуска общественной 
организации (для этого будет достаточно, чтобы ее члены 
совершили правонарушения от  ее имени) и  вводит требо-
вание декларирования всех пожертвований, перечислен-
ных общественным организациям.

•	 В сфере спорта на все спортивные организация наклады-
ваются требования, аналогичные требованиям для обще-
ственных организаций.

•	 В  социальной сфере новый законопроект касается про-
блем гендерного неравенства и  многоженства. Так, в  тек-
сте предлагается:
1.	 Запрет на выдачу справок о наличии девственности.

14.	 Ibid., p. 38.

15.	 Ibid., p. 25.



Д а н и и л  С и т к е в и ч

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 8 7

2.	 Возможность органов регистрации гражданского со-
стояния препятствовать регистрации брака, если они 
подозревают, что он насильственный.

3.	 Принцип равенства при получении в наследство нахо-
дящегося во Франции имущества, если в стране, по за-
конам которой происходит раздел имущества, суще-
ствует дискриминация наследников по  гендерному 
принципу. 

4.	 Ряд ограничений для полигамных семей — многожен-
ство теперь может быть поводом для лишения челове-
ка вида на жительство, а в случае смерти такого мужа 
пенсию по  потере кормильца сможет получать толь-
ко одна жена.

Судя по первой общественной реакции, сторонники правящей 
партии «Вперед, Республика!» и умеренно-правых «Республикан-
цев», которые были причастны к написанию доклада Сената, ско-
рее поддерживают предложенный законопроект. Представители 
иных политических взглядов удовлетворены им в  меньшей сте-
пени. Так, крайне правые недовольны тем, что из проекта закона 
исчезли все упоминания ислама — по словам их лидера, Марин 
Ле Пен, закон должен быть направлен против исламизма, и «вме-
сто того, чтобы атаковать некоторых, для чего нужна смелость, 
мы атакуем всех, и  мы будем принимать закон, который напа-
дет на свободу всех граждан»16. С другой стороны, недовольными 
остались и  левые  — хотя предложенный законопроект не  огра-
ничивает какую-либо религию, он, по мнению публициста лево-
го журнала “Marianne” Филиппа Годена, навязывает светскость 
как идеологию, а не как принцип существования государства, до-
пускающего разнообразия взглядов на  мир17. Против закона вы-
сказались и  представители других конфессий (католики, проте-
станты и  иудеи), которые считают, что его положения затронут 
и их деятельность, а фактический запрет на домашнее образова-
ние ударит по их правам18.

16.	 20 Minutes avec AFP (2020) “«Loi séparatisme» : Marine Le Pen aurait voulu nommer 
le texte «loi contre l’islamisme»”, 20minutes.fr, 08.12.2020 [https://tinyurl.com/y2en-
bs2k, accessed on 23.01.2021].

17.	 Geny, V. (2020) “Polygamie, subventions, instruction à domicile… 10 mesures de la loi 
contre le séparatisme passées au crible”, Marianne, 11.12.2020 [https://tinyurl.com/
y6dblkhc, accessed on 23.01.2021].

18.	 Syrah, L. (2020) “Loi «séparatisme»: un piège pour tous les cultes”, Mediapart, 
04.12.2020 [https://tinyurl.com/y56ecyuk, accessed on 23.01.2021].



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

1 8 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Возможно, реагируя на  недовольство религиозных конфес-
сий, правительство уже во  время первого чтения внесло некото-
рые поправки в  закон. Согласно Europe 119, после консультаций 
с  общественными организациями было решено вернуть регули-
рование домашнего образования к тем нормам, которые предла-
гались в  сенатском докладе. Оно останется доступным для всех, 
кто получил разрешение на  это от  местного департамента об-
разования, но  теперь все дети должны будут получить иденти-
фикационный номер, с  помощью которого правительству будет 
проще следить за  тем, что все они получают образование. Кро-
ме того, система досудебной отмены префектами местных нор-
мативных актов не будет введена — префект теперь обязан обра-
щаться в суд. Хотя эти изменения касаются лишь 2 из 52 статей 
нового закона, учитывая общественное мнение, есть основания 
полагать, что еще при первом чтении законопроекта он может 
претерпеть изменения. 

Кроме того, в развитие идей закона в середине января француз-
ское правительство и Совет мусульман Франции (союза несколь-
ких крупных мусульманских организаций) представили проект 
«хартии принципов», который распространяется на  мусульман-
ские организации. Текст хартии20 включает в  себя обязатель-
ство «соблюдать ценности Республики, в  том числа светскость», 
не использовать ислам в политических целях, поддерживать сво-
боду совести и  гендерное равенство, избегать иностранного фи-
нансирования, любых форм дискриминации и  разжигания не-
нависти. На данный момент 5 из 9 входящих в Совет мусульман 
Франции ассоциаций мусульман уже подписали этот документ, 
еще с тремя правительство Франции, по его словам, ведет актив-
ные переговоры21, хотя представители этих организаций (в  ос-
новном связанных с Турцией) заявили, что текущий текст хартии 
их не устраивает22. 

Заметим, что предлагаемые французским парламентом меры 
не  затрагивают многие социальные проблемы, стоящие перед 

19.	 Projet de loi contre les «séparatismes» : ce que le gouvernement a changé dans le tex-
te // Europe1, 09.12.2020 [https://tinyurl.com/y47udk7j, доступ 23.01.2021].

20.	CFCM (2021) “La charte des principes pour l’islam de France” [https://tinyurl.com/
y6sdzoud, accessed on 23.01.2021].

21.	 Стоит отметить, что далеко не  все мусульманские организации входят в  Совет, 
и далеко не все мусульмане входят в какие-либо организации в принципе.

22.	 “Charte de l’islam: trois fédérations du CFCM refusent de signer le texte en l’état”, L’Obs, 
20.01.2021 [https://tinyurl.com/y4ld57nr, accessed on 23.01.2021].



Д а н и и л  С и т к е в и ч

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 8 9

французскими мусульманами (в  том числе упомянутые и  са-
мим Макроном)  — к  примеру, дискриминацию по  религиозно-
му и этническому признаку или низкое качество общественной 
инфраструктуры в  неблагополучных районах. Отсутствие та-
ких потенциально популярных действий со стороны правитель-
ства может еще сильнее обострить существующие противоре-
чия между мусульманами и остальным французским обществом, 
а  также негативно повлиять на  восприятие предложенного за-
конопроекта. В  то  же самое время решение именно социаль-
ных  проблем в  иммигрантских анклавах (в  том числе и  пу-
тем особой помощи со стороны государства) могло бы скрепить 
их  с  остальной страной и  снизить угрозу «сепаратизма», сде-
лав те самые «ценности Республики» более привлекательными 
в глазах граждан.

Библиография / References

Сафронов Ю. Теракт совершил исламист, работавший в разведке // Новая Газета. 2019. 
№112 [https://tinyurl.com/y3gzxpdp, доступ от 23.01.2021].

20 Minutes avec AFP (2020) “«Loi séparatisme»: Marine Le Pen aurait voulu nommer le 
texte «loi contre l’islamisme»”, 20minutes.fr, 08.12.2020 [https://tinyurl.com/
y2enbs2k, accessed on 23.01.2021].

Anadolu Agency (2020) “‘What the Nazis did to the Jews’: Macron sparks fresh outrage 
with new anti-Muslim steps”, Dawn, 21.11.2020 [https://www.dawn.com/
news/1591612, accessed on 23.01.2021]

CFCM (2021) “La charte des principes pour l’islam de France” [https://tinyurl.com/y6sd-
zoud, accessed on 23.01.2021]

“Charte de l’islam: trois fédérations du CFCM refusent de signer le texte en l’état”,  L’Obs, 
20.01.2021 [https://tinyurl.com/y4ld57nr, accessed on 23.01.2021].

Eustache-Brinio, J. (2020) “Radicalisation islamiste: faire face et lutter ensemble” , p. 109 
[http://www.senat.fr/rap/r19-595-1/r19-595-1.html, accessed on 23.01.2021].

“France teacher attack: Seven charged over Samuel Paty’s killing”, BBC, 22.10.2020 [htt-
ps://tinyurl.com/y4eo75dy, accessed on 23.01.2021].

Gaspar, P. (2020) “La loi “anti-séparatisme” est un atout pour les élus locaux » — Hakim 
El Karoui, politologue”, La Gazette.fr, 21.10.2020 [https://tinyurl.com/y2boec5x, 
accessed on 23.01.2021].

Geny, V. (2020) “Polygamie, subventions, instruction à domicile… 10 mesures de la loi con-
tre le séparatisme passées au crible”, Marianne, 11.12.2020 [https://tinyurl.com/
y6dblkhc, accessed on 23.01.2021].

Jeannerod, B. (2020) “Multiple Knife Attacks in France”, Human Rights Watch, 02.11.2020 
[https://tinyurl.com/yyj5fqfj, accessed on 23.01.2021].

Le Monde avec AFP (2020) “Le projet de loi contre l’islam radical et les «séparatismes» fi-
nalisé et transmis au Parlement”, Le Monde, 18.11.2020 [https://tinyurl.com/
yy5b6byl, accessed on 23.01.2021].



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

1 9 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Macron, E. (2020) “Fight against separatism — the Republic in action”, France Diploma‑
cy, 2.10.2020 [https://tinyurl.com/yy8gztbh, accessed on 23.01.2021].

“Macron seeks French cabinet backing for anti-extremism law”, France24, 09.12.2020, [htt-
ps://tinyurl.com/y2bb5mvz, accessed on 23.01.2021]

Projet de loi contre les «séparatismes»: ce que le gouvernement a changé dans le texte // Eu-
rope1, 09.12.2020 [https://tinyurl.com/y47udk7j, доступ 23.01.2021]

“Projet  de  loi confortant le respect des principes de la République”, Assemblée  Nationale 
[https://tinyurl.com/y3gv9ek7, accessed on 23.01.2021].

“’Radicalisation islamiste»: une commission d’enquête actée au Sénat”, BFM.TV, 06.11.2019 
[https://tinyurl.com/yxao2px7, accessed on 23.01.2021].

Safronov, Iu. (2019) “Terakt sovershil islamist, rabotavshii v razvedke” [The attack was car-
ried out by an Islamist who worked in the intelligence service], Novaia Gazeta 112 
[https://tinyurl.com/y3gzxpdp, accessed on 23.01.2021].

Syrah, L. (2020) “Loi «séparatisme»: un piège pour tous les cultes”, Mediapart, 04.12.2020 
[https://tinyurl.com/y56ecyuk, accessed on 23.01.2021].



Д а н и и л  С и т к е в и ч

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 9 1

Приложение 1

Проект закона, укрепляющего уважение к  принципам 
Республики

Обзор основных положений

Законопроект направлен на борьбу с сепаратизмом и посягатель-
ствами на гражданские права. Он разработан для того, чтобы дать 
ответ на обособление отдельных сообществ и распространение ра-
дикального исламизма. Одновременно закон нацелен на укрепле-
ние уважения к  республиканским принципам и  предусматрива-
ет изменение законов, регулирующих религиозную деятельность.

Законопроект был представлен Совету министров 9 декабря 
2020 года министром внутренних дел Джеральдом Дарманеном 
и заместителем министра внутренних дел по делам гражданства 
Марлен Шиап. Правительство инициировало ускоренную про-
цедуру рассмотрения данного текста.

Законопроект направлен на  реализацию идей, высказанных 
во  время выступлений президента Республики в  день 150-летия 
Республики 4 сентября 2020 года и в Мюро 2 октября 2020 года: 
предоставить государству больше «возможностей для действий 
против тех, кто хочет дестабилизировать Республику».

Уважение республиканских принципов

Усиление светскости и  общественного нейтралитета 
государственных служб

С  целью укрепления принципов светскости и  равного доступа 
граждан к общественным благам, данный текст определяет, что 
эти принципы будут обязательными для всех работников госу-
дарственных и  частных организаций, занимающихся предостав-
лением публичных услуг. Кроме того, это касается работников 
компаний, которые предоставляют публичные услуги по государ-
ственному контракту или лицензии.

	 Перевод с  французского: “Projet de loi confortant le respect des principes de la 
République”, Vie publique, 10.12.2020 [https://www.vie-publique.fr/loi/277621-loi-
separatisme-confortant-le-respect-des-principes-de-la-republique, accessed on 
13.02.2021].



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

1 9 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Пересмотрена система контроля за действиями местных орга-
нов власти в  случае нарушения принципа равного доступа к  об-
щественным благам (столовым, спортивным объектам и  т.п.). 
Префект департамента1 теперь может ходатайствовать о приоста-
новке действия местного акта перед местным судьей, который 
должен будет принять решение в течение 48 часов.

Вводятся новые статьи уголовного законодательства, призван-
ные обеспечить защиту выборных и  назначенных должностных 
лиц. Лицо, которое будет угрожать им, запугивать их  или при-
бегнет к насилию для того, чтобы заставить их нарушить прави-
ла государственной службы, подлежит наказанию в  виде 5 лет 
тюремного заключения и штрафа в размере 75 000 евро. Кроме 
того, должностные лица смогут сообщать об угрозах или посяга-
тельствах на их физическую неприкосновенность через специаль-
ную систему оповещения.

Общественные организации и  новый договор о  совместных 
действиях во имя республики

Общественные организации, претендующие на  государственные 
субсидии, должны будут взять на  себя обязательство соблюдать 
принципы Республики (равенство мужчин и  женщин, уважение 
человеческого достоинства, братство) путем заключения «догово-
ра о действиях во имя республики» (contract d’engagement repub‑
licain). Если организация нарушит это обязательство, она должна 
будет вернуть полученную от  государства субсидию. Более того, 
общественная организация, желающая заключить такой «респуб-
ликанский договор», должна доказать, что уже сейчас соблюдает 
содержащиеся в нем нормы.

Усиливается государственный контроль за спортивными ассо-
циациями и  спортивными федерациями. Эти ассоциации и  фе-
дерации также будут подпадать под действие «республиканско-
го договора».

Обновлен и дополнен перечень оснований для роспуска обще-
ственных организаций. Они теперь будут нести ответственность 
за  действия, совершенные участниками организаций от  их  име-
ни или непосредственно связанные с  их  деятельностью. В  экс-
тренных случаях министр внутренних дел может вынести поста-

1.	 Префект  — представитель национального правительства во  французском депар-
таменте.



Д а н и и л  С и т к е в и ч

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 9 3

новление о  приостановке деятельности ассоциации до  момента 
ее роспуска.

Со  стороны префектов усилится контроль за  благотворитель-
ными и  другими фондами, предоставляющими спонсорское фи-
нансирование. Налоговые органы теперь смогут удостовериться 
в том, что только те организации, которые отвечают установлен-
ным законом требованиям, будут пользоваться поддержкой обще-
ства и смогут давать своим донорам право на налоговые льготы.

Новые наказания за разжигание ненависти в интернете

Статья 18 законопроекта предусматривает уголовную ответствен-
ность за  угрозу жизни в  результате распространения инфор-
мации, касающейся частной, семейной или профессиональной 
жизни. Законопроект предусматривает наказание за «раскрытие, 
распространение или передачу любыми средствами информации, 
касающейся личной, семейной или профессиональной жизни 
лица, позволяющей идентифицировать его или найти его место-
положение с  целью подвергнуть его или членов его семьи непо-
средственному риску причинения вреда жизни или имуществу, 
посягательства на физическую или психическую неприкосновен-
ность». Если жертвой является госслужащий, наказание за  дан-
ное преступление может достигать 5 лет тюремного заключения 
и штрафа в размере 75 000 евро.

В целях борьбы с зеркальными версиями сайтов, которые вос-
производят удаленный или заблокированный судом контент, вво-
дится новая процедура. Соответствующие нововведения были 
предусмотрены в  так называемом «законе Авиа»2 от  24 июня 
2020 года, который был направлен на борьбу с разжиганием не-
нависти в  интернете, но  был в  значительной степени смягчен 
Конституционным советом.

Для преступлений, связанных со  статьей 24 новой редакции 
Закона от 29 июля 1881 года «О свободе печати» (публичные про-
вокации на почве ненависти или насилия и т. п.), предусмотрена 
ускоренная процедура передачи дел в  суд. Эта ускоренная про-
цедура не будет касаться контента, распространяемого новостны-
ми порталами или блогами, у которых есть ответственный редак-

2.	 «Закон Авиа» — законопроект депутата Летиции Авиа о борьбе с ненавистью в ин-
тернете, предусматривавший внесудебные блокировки контента, признанного 
властями незаконным.



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

1 9 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

тор (режим каскадной ответственности3). Ускоренная процедура 
будет применена в случаях наиболее серьезных и явных злоупо-
треблений свободой слова, которые поощряются социальными 
сетями.

Обучение детей и меры в отношении семьи

Статья 21 законопроекта предусматривает обязательное зачис-
ление в  школы к  началу 2021 года всех детей в  возрасте от  3 
до 16 лет. Домашнее обучение теперь будет исключением, допу-
стимым только по медицинским или материальным причинам, 
или в случае особой жизненной ситуации. Частные внеконтракт-
ные учебные заведения4 должны будут выполнять новые требо-
вания (декларирование источников их финансирования и т.п.). 
Вводится режим административного закрытия незарегистриро-
ванных или внеконтрактных образовательных учреждений, ко-
торые не  устранят недостатки, выявленные государственной 
инспекцией.

В  целях обеспечения гендерного равноправия закон усили-
вает защиту наследников, имеющих собственность во  Фран-
ции, в тех случаях, когда наследование подпадает под действие 
иностранного законодательства, не  признающего равенства де-
тей-наследников. В  законе рассматривается проблема полига-
мии в контексте вида на жительство и пенсий в связи с потерей 
кормильца, а  также обеспечивается усиление борьбы с  при-
нудительными браками. В  случае возникновения подозрений 
о  недобровольности брака сотрудник службы записи актов гра-
жданского состояния должен будет лично побеседовать с  буду-
щими супругами. Если сомнения сохранятся, он будет обязан об-
ратиться к прокурору Республики.

Выдача свидетельств о девственности запрещается и карается 
тюремным заключением сроком на один год и штрафом в разме-
ре 15 000 евро.

3.	 Режим каскадной ответственности подразумевает, что полную ответственность 
за  информацию, распространяемую органом СМИ, несет его главный редак-
тор.

4.	 Внеконтрактное образование — разновидность среднего образования во Фран-
ции, получаемого в частных школах, не сертифицированных государством. Сре-
ди внеконтрактных школ немалая часть ориентирована на детей-мусульман.



Д а н и и л  С и т к е в и ч

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 9 5

Контроль за  религиозным ассоциациями и  местами 
отправления культа 

Законопроект вносит изменения в  закон от 9 декабря 1905 года 
«Об отделении церкви от государства» и закон от 2 января 1907 
года «О публичном отправлении культов».

Условия создания и управления религиозными организациями, 
предусмотренные законом 1905 года, пересматриваются с целью 
защиты этих организаций от  их  злонамеренного захвата ради-
кальными группами (так называемая «антипутчистская» статья). 
Религиозные объединения теперь должны будут регистрировать-
ся у префекта каждые 5 лет. Усиливается контроль за их бухгал-
терской отчетностью. Иностранные пожертвования в размере бо-
лее 10 000 евро должны быть задекларированы, и префект может 
наложить на них запрет, если эти пожертвования угрожают фун-
даментальным общественным интересам. Для большей финансо-
вой самостоятельности эти ассоциации смогут сохранять и управ-
лять недвижимым имуществом, полученным по  наследству или 
в результате дарения.

Административные и  бухгалтерские обязательства так назы-
ваемых «смешанных» организаций5, подпадающих под действие 
закона от  1 июля 1901 года и  занимающихся религиозной дея-
тельностью, приводятся в  соответствие с  обязательствами рели-
гиозных организаций: вводится контроль за  их  счетами, разде-
ление бухгалтерской отчетности по их религиозной деятельности 
от отчетности по всей остальной деятельности, а также деклари-
рование денежным сумм, полученных из-за  границы. Префект 
может предписать организации, истинной целью которых явля-
ется религиозная деятельность, поменять свой статус. Сегодня 
более 90% мечетей регулируются законом о  смешанных органи-
зациях. Наконец, проект вводит изменения в закон от 9 декабря 
1905 года «О  религиозной политике». Наказание за  подстрека-
тельство к дискриминации, ненависти или насилию в местах от-
правления культа увеличивается до  7 лет тюремного заключе-
ния. Более строго теперь наказывается проведение политических 
собраний в  местах отправления культа. Организация на  них из-
бирательных участков во  время французских или иностранных 
выборов запрещена. Кроме того, судья может запретить лицу, ви-

5.	 Смешанные организации  — организации, которые одновременно имеют статус 
и НКО (некоммерческих организаций), и религиозного объединения.



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

1 9 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

новному в  совершении религиозных преступлений, появляться 
в местах отправления культа. Префект может временно закрыть 
места отправления культа с  целью предотвращения террористи-
ческих актов.



Д а н и и л  С и т к е в и ч

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 9 7

Приложение 2

Хартия принципов ислама во Франции

Мы, лидеры ассоциаций и федераций, управляющих мусульман-
скими местами отправления культа, обязуемся в  соответствии 
с этой Хартией, как граждане Франции и/или члены мусульман-
ских организаций, соблюдать все правила, установленные в  на-
стоящей Хартии, именуемой «Хартией принципов».

Хартия призвана обеспечить соблюдение этических норм, 
а  также правил, по  которым функционирует Национальный Со-
вет имамов1.

Преамбула

Мы торжественно заявляем о  своем присоединении к  этой Хар-
тии, призванной уточнить основы нашей духовной миссии в кон-
тексте существующих во  Франции республиканских ценностей. 
При этом мы с  самого начала подтверждаем, что ни  наши ре-
лигиозные убеждения, ни  какие-либо другие воззрения не  мо-
гут потеснить принципы, лежащие в  основе права и  Конститу-
ции Республики.
Никакие религиозные убеждения не  могут быть использованы 
для уклонения от обязанностей гражданина2.
Эта «Хартия принципов» направлена на определение ценностей, 
которые должны транслироваться верующим и  распространять-
ся среди них в соответствии с законами Республики и исламской 
этикой.

	 Перевод с  французского: “Charte des principes pour l’Islam de France”, Conseil 
français du culte musulman, 18.01.2021 [https://www.cfcm-officiel.fr/presentation-de-
la-charte-des-principes-pour-lislam-de-france-au-president-de-la-republique/, 
accessed on 13.02.2021]; хартия подписана 18 января 5 организациями (из 9), вхо-
дящими во Французский Совет мусульман.

1.	 Национальный совет имамов  — организация, которую планирует создать Совет 
мусульман Франции и которая будет объединять французских имамов и сертифи-
цировать их. — Прим. переводчика.

2.	 Как отмечается в  статье 17 Европейской конвенции о  защите прав человека, ни-
кто не имеет права «заниматься какой-либо деятельностью или совершать какие-
либо действия, направленные на  уничтожение прав или свобод, признанных 
в Конвенции».



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

1 9 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Статья 1. Цель Хартии

Исламские ценности и принципы права, установленные в Респуб-
лике, вполне совместимы, и мусульмане Франции полностью при-
надлежат к гражданской нации. С точки зрения Конституции все 
граждане равны, независимо от их религии, убеждений или фи-
лософских воззрений.

С  религиозной и  этической точки зрения мусульмане, будь 
то  граждане или иностранные резиденты, связаны с  Францией 
определенным договором. Его смысл в  том, чтобы уважать гра-
жданское единство, общественный порядок и  законы Республи-
ки. Подписанты данной Хартии вносят свой важный вклад в ис-
торию Франции.

Хартия способствует установлению спокойных и  доверитель-
ных отношений в рамках гражданской нации во всем ее многооб-
разии, включая всех мусульман, проживающими на территории 
Республики, независимо от  того, являются ли они гражданами 
или иностранцами-резидентами. Каждый, кто подписывает эту 
Хартию, обязуется с уважением и достоинством работать в инте-
ресах гражданского согласия и бороться с любыми формами на-
силия и ненависти.

Статья 2. Духовная миссия

Наша духовная миссия и наши обязательства проистекают из на-
ших гражданских обязанностей и нашей веры.

Мы несем свою духовную миссию в рамках принципов и зако-
нов Республики, которые лежат в  основе единства и  сплоченно-
сти нашей страны.

Принцип равенства перед законом обязывает нас соблюдать 
общие нормы и ставить их выше всех остальных норм, включая 
те, которые вытекают из  наших религиозных убеждений и/или 
их толкований.

Статья 3. Свобода

Свобода гарантируется принципом светскости, который позволя-
ет каждому гражданину верить или не верить, исповедовать культ 
по своему выбору и менять религию.

Исходя из этого, подписавшие данную Хартию стороны обязуют-
ся декриминализировать отказ от ислама, не квалифицировать такой 



Д а н и и л  С и т к е в и ч

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 9 9

отказ как «отступничество» (ридда), не говоря уже о том, чтобы пря-
мо или косвенно клеймить или призывать к посягательству на физи-
ческую или моральную неприкосновенность тех или иных лиц, кото-
рые отказываются от веры. Это означает уважение ко всем мнениям 
и высказываниям, допускаемым законом, и прежде всего о важней-
шем республиканском принципе — принципе свободы совести.

Аллах дал людям право выбирать свои пути и убеждения без 
принуждения: «нет принуждения в  религии» (Коран, 2:256)3, 
и сделал это выражением своей воли: «Если бы твой Господь по-
желал, то уверовали бы все, кто на земле. Разве ты стал бы при-
нуждать людей обратиться в верующих?» (Коран, 10:99).

Оскорбительный прозелитизм, угнетающий свободу совести, 
противоречит свободе разума и  сердца, являющейся частью че-
ловеческого достоинства.

Убежденные в  том, что дискуссия часто обогащает и  предот-
вращает фанатизм, мы принимаем право на  дискуссии и  высту-
паем против всякого насилия.

Таким образом, стороны, подписавшие Хартию, обязуются со-
блюдать статью 9 Европейской конвенции о защите прав челове-
ка. Эта статья посвящена свободе мысли, совести и религии.

Статья 4. Равенство

Ислам во Франции полностью соответствует статье 1 «Декларации 
прав человека и  гражданина»4. Исходя из  этого, подписавшие 
Хартию лица обязуются обеспечивать соблюдение этого принци-
па во всей своей религиозной деятельности.

Это равенство также закреплено в исламским текстах: «Мы по-
чтили сынов Адама» (Коран, 17:70)5. 

Гендерное равенство является фундаментальным принципом, 
который также подтверждается Кораном: все люди происходят 
от одной сущности или изначальной души (см. Коран, 4: 1).

Мы стремимся обеспечить соблюдение этого принципа ра-
венства в  соответствии с  законами Республики, напоминая ве-

3.	 Здесь и  далее текст Корана приводится в  переводе Э. Кулиева.  — Примеч. пере-
водчика.

4.	 «Все люди рождаются свободными и равными в правах».

5.	 Во французском переводе Корана данный аят переводится как «Мы почтили всех 
сынов Адама». Во всех основных переводах Корана на русский слова «всех» нет, 
однако исходя из  контекста, очевидно, что речь идет обо всех сынах Адама.  — 
Примеч. переводчика.



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

2 0 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

рующим в рамках нашей просветительской роли, что некоторые 
культурные обычаи, претендующие на принадлежность к исламу, 
на самом деле таковыми не являются.

Статья 5. Братство

Принцип братства является для нас привлекательным с  религи-
озной точки зрения. Наша этика призывает нас соблюдать бла-
гожелательность по отношению ко всем без исключения нашим 
согражданам. Мы отвергаем любую дискриминацию по  призна-
ку религии, пола, сексуальной ориентации, этнической принад-
лежности, состояния здоровья или инвалидности и  призываем 
уважать каждого гражданина за то, кто он есть и во что он верит.

Все формы расизма, дискриминации и ненависти друг к другу, 
включая антимусульманские и антисемитские действия, гомофо-
бию и мизогинию, являются уголовно наказуемыми проступками. 
Они также являются выражением упадка ума и сердца, которого 
не может принять ни одна искренняя вера.

Отстаивая ценности, изложенные в  настоящей «Хартии 
принципов», подписавшие ее стороны обязуются в  соответ-
ствии с законами Республики осуждать все преступления против 
человечности.

В исламе существуют различные течения и толкования, кото-
рые могут  расходиться в  некоторых положениях; здесь нет ка-
кой-либо иерахии. 

Стороны, подписавшие эту Хартию, обязуются всегда идти 
на  обсуждение и  обмен мнениями со  своими единоверцами, 
не  отторгая их  с  помощью теологических или политических су-
ждений, высказанных отдельными теоретиками, идеологами или 
иностранными государствами.

Речь идет, в  частности, о  таких суждениях, как идея такфи‑
ра (отлучения), которая часто предшествует оправданию убий-
ства. Таким образом, мы стремимся избегать фитны (раздо-
ра) и  отдавать предпочтение обмену мнений в  духе взаимной 
благожелательности.

Мы также призываем к открытости и уважению выбора наших 
сограждан в отношении убеждений или религии — как в местах 
отправления религиозных обрядов, так и в наших семьях: «Каж-
дому из вас Мы установили закон и путь. Если бы Аллах пожелал, 
то сделал бы вас одной общиной, однако Он разделил вас, чтобы 
испытать вас тем, что Он даровал вам. Состязайтесь же в добрых 



Д а н и и л  С и т к е в и ч

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 0 1

делах. Всем вам предстоит вернуться к Аллаху, и Он поведает вам 
о том, в чем вы расходились во мнениях» (Коран, 5:48).

Статья 6. Отказ от использования ислама в политических 
целях

Настоящая «Хартия принципов» имеет четко обозначенную цель 
борьбы с  любыми формами использования ислама в  политиче-
ских и/или идеологических целях.

Стороны, подписавшие Хартию, обязуются отказаться от  уча-
стия в каких-либо действиях, способствующих продвижению так 
называемого «политического ислама»6.

Мы решительно боремся с любым движением или идеологией, 
которые искажают истинную суть нашей религии и которые спо-
собствуют расколам в нашем обществе.

Исходя из  этого, мы обязуемся не  использовать и  не  позво-
лять использовать ислам или концепцию уммы (общины верую-
щих) в политических целях на местном или национальном уровне 
или в рамках политической повестки, продиктованной каким-ли-
бо иностранным государством, которое отрицает присущее исла-
му разнообразие.

Мы отказываемся от того, чтобы места отправления культа ис-
пользовались для политических речей или для импортирования 
конфликтов, происходящих в других частях мира. Наши мечети 
и  места отправления культа предназначены для молитвы и  рас-
пространения наших ценностей. Они возведены не для национа-
листических речей, защищающих иностранные режимы и  под-
держивающих внешнюю политику, враждебную Франции, нашей 
стране, и нашим французским соотечественникам.

Следует решительно и  безоговорочно отвергать религиозные 
взгляды, ориентированные на  использование ислама в  полити-
ческих целях.

Мы утверждаем, что политика должна быть отделена от рели-
гии. Ни  одна из  наших организаций, ни  одна из  наших запове-
дей не  имеет целью пропагандировать во  Франции особое отно-
шение к мусульманам.

6.	 Под «политическим исламом» в  настоящей хартии подразумеваются политиче-
ские и/или идеологические течения, обычно называемые салафизмом (ваххабиз‑
мом), таблигом, а также те, которые близки к идеям «Братьев-мусульман» (ор-
ганизация, запрещенная в  РФ.  — Прим. ред.) и  связанных с  ними 
националистических течений.



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

2 0 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Мы обязуемся увеличивать долю национального финансиро-
вания наших культовых учреждений. Любое финансирование, 
поступающее из-за  рубежа от  иностранного государства, непра-
вительственной организации, юридического или физического 
лица, должно осуществляться в строгом соответствии с действую-
щим законодательством и не должно предоставлять донорам пра-
во на прямое или косвенное вмешательство в осуществление му-
сульманского культа во Франции.

Подписанты должны четко отвергать любое вмешательство 
извне в  управление своими мечетями и  духовную миссию сво-
их имамов.

Статья 7. Приверженность разуму и свободной воле

Цели религии вносят вклад в  универсальные общечеловеческие 
ценности. Мусульманские священнослужители подводят верую-
щих к  размышлениям и  помогают им различать в  священных 
текстах то, что применимо для французского общества.

Мы утверждаем, что все доктринальные школы ислама имеют 
одинаковую легитимность и  что каждый верующий должен вы-
работать свое собственное мнение.

Благодаря гармоничной адаптации этих универсальных ис-
точников к реалиям нашей страны мы хотим, чтобы каждый му-
сульманин мог примирить свою религиозную принадлежность 
и  приверженность гражданским ценностям, чтобы жить в  мире 
и спокойствии.

Мы также обязуемся посредством обучения и просвещения бо-
роться с суевериями и архаичными практиками, в том числе с та-
кими, которые утверждают, что относятся к так называемой «про-
роческой медицине» и ставят под угрозу жизнь верующих.

Статья 8. Приверженность светскости и  отношение 
к государственной власти

Религиозный нейтралитет — один из принципов светскости, вме-
ненный в  обязанность государственным служащим. Он направ-
лен на  обеспечение справедливого служения государства гра-
жданам независимо от  их  религиозных убеждений и  на  борьбу 
с религиозным прозелитизмом.

Получатели государственных услуг, со своей стороны, не обя-
заны соблюдать подобный нейтралитет, но  должны при осуще-



Д а н и и л  С и т к е в и ч

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 0 3

ствлении своих религиозных убеждений соблюдать обществен-
ный порядок, установленный законом.

В частности, мы напоминаем о важнейшей роли учителя в на-
шем обществе и  о  важности школы, которую необходимо обере-
гать от болезней общества. В случае возникновения конфликтов 
или разногласий необходим диалог, а  в  крайнем случае разби-
раться в возникших спорах должны суды.

В целях сохранения гражданского мира и согласия мы призы-
ваем уважать всех граждан, особенно тех, кто работает на государ-
ственной службе и в социальной сфере.

Статья 9. Борьба с исламофобией

Мусульмане Франции и  символы их  веры слишком часто стано-
вятся мишенью враждебных действий. Эти акты являются дея-
тельностью экстремистского меньшинства, которое нельзя ото-
ждествлять ни с государством, ни с французским народом.

Таким образом, разговоры о так называемом государственном 
расизме, как и попытки выдать себя за жертву, являются дезин-
формацией. Они питают и обостряют как антимусульманскую не-
нависть, так и ненависть к Франции.

Клевета и  распространение ложной информации являются 
преступлениями. Их  запрет  — это требование этики: «О  те, уве-
ровали! Если нечестивец принесет вам весть, то разузнайте, что-
бы не поразить по незнанию невинных людей, а не то вы будете 
сожалеть о содеянном» (Коран, 49:6).

В  нашей стране, которая часто становится объектом пороча-
щей ее пропаганды, миллионы верующих мирно посещают рели-
гиозные богослужения по своему выбору, а миллионы других сво-
бодно воздерживаются от каких-либо религиозных обрядов. Эта 
реальность, кажущаяся нам нормальной, к сожалению, отличает-
ся от того, что можно наблюдать во многих странах мира.

Мы призываем отказаться от распространения книг, брошюр, 
веб-сайтов, блогов, видеороликов, которые пропагандируют идеи 
насилия, ненависти, терроризма или расизма в  любой форме. 
Экстремистские течения опираются на воинственные концепции7, 
пропагандируя насилие и  сепаратизм в  выступлениях, нанося-

7.	 Такие понятия, как Аль-вала валь-бара (завет и отречение), Ат-такфи́р ва-ль-
хиджра (анафема и изгнание), Дар аль-Харб ва Дар аль-Ислам (территория вой-
ны и территория ислама) и др.



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

2 0 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

щих ущерб как французскому обществу, так и восприятию исла-
ма и мусульман. Мы проводим педагогическую работу по воспи-
танию молодежи, чтобы защитить ее от  самопровозглашенных 
имамов, которые продвигают такое видение ислама.

Мы отдаем предпочтение французским и  франкоязычным 
имамам, чтобы обеспечить лучшее усвоение вероучения мусуль-
манами Франции и  большую открытость, и  мы отказываемся 
от любых высказываний, исходящих из-за рубежа, которые игно-
рируют реалии нашего общества и  стремятся создать в нем дис-
гармонию и раскол.

Статья 10. Соблюдение Хартии

Подписанты знают, что настоящая Хартия обязывает их  соблю-
дать ее совместно и солидарно. Они будут применять ее принци-
пы и ценности в своих ассоциациях.

Если хотя бы две из подписавших организаций посчитают, что 
совершено нарушение настоящей Хартии, они могут принять ре-
шение о  возбуждении расследования, содержание которого они 
сами и определят. После открытого расследования факт наруше-
ния устанавливается в том случае, если он признан не менее чем 
двумя третями организаций.

Нарушение приводит к исключению нарушителя из всех пред-
ставительных инстанций ислама во Франции.



Д а н и и л  С и т к е в и ч

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 0 5

Приложение 3

Исламистский радикализм: встретить его лицом к лицу 
и бороться с ним вместе

Краткая версия доклада Комиссии Сената Франции 
по расследованию реакции властей на развитие исламистской 
радикализации и борьбы с ней

На заседании во вторник, 7 июля 2020 г., под председательством 
г-жи Натали Делатр (Европейское демократическое и  социаль-
ное движение, Жиронда), следственная комиссия единогласно 
приняла отчет, представленный г-жой Жаклин Юсташ-Бринио 
(«Республиканцы» — Валь-д’Уаз).

По результатам 8 месяцев работы, 58 часов заседаний комис-
сии и консультаций с 67 экспертами Комиссия делает вывод о ре-
альном всплеске исламистской радикализации на  территории 
нашей страны и в то же самое время еще не наступившем пони-
мании этой проблемы со стороны государства.

В докладе сформулировано 44 конкретных и актуальных пред-
ложения по  информированию местных властей и  предоставле-
нию им инструментов борьбы с этим феноменом, в частности ка-
сающихся защиты молодежи.

Всплеск исламистской радикализации: опасная и, 
к сожалению, отрицаемая реальность

Потребность в создании концепции, которая не ограничивается 
лишь осмыслением актов насилия, но  касается политики 
и общества в целом

Проблема исламистского радикализма связана не только с терро-
ризмом или насильственными действиями, но и с поведением, ко-
торое может быть мирным и не приводить к насилию. Радикализм 
может быть связан с  деятельностью отдельных групп, выступаю-
щих за  замыкание в  рамках своей идентичности либо за  распро-
странение своего влияния в общественной или политической сфе-

	 Перевод с французского: Radicalisation islamiste: faire face et lutter ensemble. Note 
de synthèse N ° DLC — 175 (2019 — 2020) [https://www.senat.fr/rap/r19-595-1/r19-
595-1-syn.pdf, accessed on 13.02.2021].



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

2 0 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

рах. Для авторов доклада речь идет о  стремлении добиться того, 
чтобы на определенных территориях страны так называемые «ре-
лигиозные нормы» превалировали над законами Республики.

Исламистский радикализм берет свое начало в  политическом 
проекте «исламизма», существующего как минимум с  1970-х го-
дов. Исторически связанные с исламизмом организации, такие как 
«Братья-мусульмане», активно действуют во  Франции, стремясь 
навязать свои взгляды через контролируемые ими НКО и добить-
ся признания со стороны государственных органов, а также, с не-
давнего времени, пытаясь попасть в избирательные бюллетени.

Сегодня исламизм представлен не  только этими организа-
циями, но  и  отдельными персонами или небольшими группа-
ми, которые способствуют росту ригористской религиозности, 
которая характерна для мусульман всего мира начиная с 2000-х 
годов. Они стремятся влиять на  повседневную жизнь и  отноше-
ние к  другим группам населения со  стороны живущих во  Фран-
ции мусульман, навязывая им определенные практики в области 
одежды, пищи, обрядов, но прежде всего — определенные нормы 
поведения и  отношения между мужчинами и  женщинами с  це-
лью противопоставления мусульман остальным французам.

Однако в  стране, ориентированной на  интеграцию, ислами-
сты  — лишь меньшинство, противопоставленное единому обще-
житию в  рамках законов Республики. Поэтому они стремятся 
дестабилизировать наше общество и  добиться признания пра-
ва управлять жизнью верующих мусульман. В связи с этим ответ 
правительства не должен делать акцент на  вопросах организации 
мусульманского культа.

Избежать двойной ловушки  — игнорирования проблемы 
и стигматизации ислама

Как бы сторонники политического ислама ни хотели навязать обще-
ству идею единой мусульманской общины и единого понимания ис-
лама, на самом деле их не существует. В то же самое время не следу-
ет путать веру и этническое происхождение человека, поскольку это 
лишь подпитывает т.н. «фольклоризацию» ислама: смесь снисходи-
тельного отношения к приезжим со стороны тех, кто считает, что те 
не способны следовать законам Республики, и использования этого 
отношения теми, кто хотел бы провозгласить сформировавшиеся со-
всем недавно религиозные правила поведения в  качестве культур-
ной нормы, борьба с которой считалась бы дискриминацией.



Д а н и и л  С и т к е в и ч

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 0 7

Сменявшие друг друга правительства совершали одни и  те же 
ошибки, поселяя экономически незащищенное население опреде-
ленного этнического происхождения в одни и те же кварталы. От-
сутствие смешанного проживания разных групп свидетельствует 
о неудаче нашей городской политики. Чувство отчуждения, «забы-
тости» части французского населения бесспорно; это чувство может 
подпитывать то, что президент республики назвал «сепаратизмом».

Но  каковы бы ни  были истоки радикального ислама, сам 
по себе факт радикализации уже реальность. Это не выдумка, со-
зданная государством для обозначения «врага» и проведения ре-
прессивной политики. Сегодня Франция сталкивается с  ростом 
приверженности части населения новым строгим мусульманским 
практикам. Ставятся под сомнение ценности Республики: так, бо-
лее четверти всех верующих мусульман, согласно опросам, счи-
тают, что законы шариата должны превалировать над законами 
Республики. Выводы комиссии, занимающейся выработкой отве-
та на  исламистский радикализм, опровергают то, что исламист-
ский радикализм лишь реакция на действия остального общества, 
или только следствие «исламофобии». Такой подход мешает нам 
посмотреть правде в глаза.

Вопросы, выявленные комиссией как требующие наибольшего 
внимания 

Усиление влияния радикального ислама, вне зависимости от того, 
координируется оно или нет, происходит в широких слоях нашего 
общества. Очевидно, молодежь является одной из приоритетных 
целей, на которую ориентированы методы вербовки и идеологи-
ческой обработки. Эта проповедническая машина, как правило, 
способствует появлению настоящих замкнутых «исламистских 
экосистем», которые и приводят к «сепаратизму».

Комиссия выявила четыре сферы, в  которых стоит проявить 
особую бдительность:

1.	 Система образования (в  том числе внеконтрактного8), 
в  рамках которой некоторые учебные заведения факти-
чески выходят из-под контроля проверяющих инстанций, 
фальсифицируя перед государственными инспекторами 

8.	 Внеконтрактное образование – разновидность среднего образования во Франции, 
получаемого в частных школах, не сертифицированных государством. Среди вне-
контрактных школ немалая часть ориентирована на детей-мусульман.



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

2 0 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

настоящее положение дел; а также система домашнего об-
разования, объем которой с каждым годом увеличивается.

2.	 Экономическая сфера — книжные магазины и халяльные 
предприятия, которые распространяют радикальную лите-
ратуру и продвигают модели потребления и образ жизни, 
которые существенно отличаются от образа жизни осталь-
ного населения.

3.	 Гражданское общество  — посредством общественных ор-
ганизаций, стремящихся к распространению радикального 
ислама под прикрытием социальных или образовательных 
проектов и  недопущению критики сепаратизма, а  также 
посредством стратегии постоянной виктимизации.

4.	 Спорт, где привлечение молодежи к  спортивной деятель-
ности и соревнованиям используется для навязывания ре-
лигиозных норм и практик.

Ответ правительства все еще в  значительной степени 
требует совершенствования

Ответ правительства слишком сосредоточен только 
на  террористической угрозе и  создании препятствий 
насильственным действиям

Столкнувшись с  ростом исламизма, начиная с  1995 года власти 
сосредоточили свое внимание на  угрозе терроризма и  проявле-
ниях насилия. Эта озабоченность привела к  созданию разнооб-
разного правового арсенала и структурированию служб внутрен-
ней безопасности для реагирования на эту угрозу. Но проблема, 
стоящая сейчас перед французским обществом, изменила свой ха-
рактер: теперь исламизм стал более гибким, проникающим во все 
сферы общественной жизни и  стремящимся навязать новую со-
циальную норму, пользуясь личной свободой. 

К сожалению, власти упустили из виду эти изменения, будучи 
уверены в  том, что проблема незначительна или вообще не  су-
ществует. Тем не менее, спустя два месяца после начала работы 
комиссии президент Республики объявил, что намерен сделать 
борьбу с  сепаратизмом приоритетной задачей. Однако это важ-
ное заявление на высшем уровне хотя и заслуживает одобрения, 
но является запоздалым и неполным. Теперь эти слова должны 
быть подкреплены конкретными и решительными мерами, в том 
числе и мерами помощи местным властям.



Д а н и и л  С и т к е в и ч

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 0 9

Таким образом, участие властей всех уровней имеет решающее 
значение. Министерство внутренних дел, Министерство народно-
го образования, Государственный секретариат по  делам молоде-
жи и  общественной жизни, Министерство спорта, очевидно, на-
ходятся на переднем крае этой борьбы.

Борьба с  радикальным исламом требует от  правительства 
новых действий при строгом соблюдении индивидуальных свобод

Для того чтобы реагировать на исламистскую радикализацию с уче-
том современных реалий, действия правительства должны быть 
направлены в  первую очередь на  повышение уровня информиро-
ванности спецслужб об угрозах, а также на координацию действий 
различных структур государства на национальном и региональном 
уровне. В этой связи крайне важно добиться более активного уча-
стия и местных должностных лиц и их поддержки. Кроме того, го-
сударственные органы должны обеспечить соблюдение существую-
щих законов, способствуя осуществлению правосудия на основании 
принципов гражданского кодекса, принципов равенства и  борь-
бы с дискриминацией. Государство также должно провести рефор-
му в  области религиозной политики для пресечения использова-
ния мест отправления культа в политических целях, посягательств 
на свободу совести или прямого подстрекательства со стороны ре-
лигиозных деятелей к невыполнению существующих законов.

В  дополнение к  этому, правительство должно принимать 
меры в  области образования и  спорта, поскольку дети и  моло-
дежь нуждаются в защите от исламистской риторики. Предложе-
ния комиссии, связанные с гражданским обществом, образовани-
ем и спортом, направлены на социализацию в условиях защиты 
от вмешательства религиозного радикализма.

Комиссия выдвигает 44 предложения, направленные 
на борьбу государства с исламистским радикализмом

Среди главных предложений:

Поминать радикальный ислам, следить за ним, предотвращать 
его действия

Продолжать наращивать количество сотрудников, работаю-
щих в  территориальной разведке, с  учетом широкого круга за-



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

2 1 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

дач и  географического охвата. Обеспечить, насколько это воз-
можно, специализацию агентов по  отслеживанию радикального 
ислама. В  срочном порядке поручить Межведомственному ко-
митету по предупреждению преступности и радикализации9, про-
вести точную оценку деятельности региональных подразделений 
по борьбе с исламизмом и изоляцией общин (CLIR10).

Укрепить взаимодействие между местными властями и  CLIR, 
обеспечить местные власти лучшей информацией о людях и орга-
низациях, связанных с радикальным исламом и требующих бди-
тельности, расширить сферу действия инструкции министра вну-
тренних дел от 13 ноября 201811. 

Усилить профессиональную подготовку местных должност-
ных лиц по  вопросам светскости, радикального ислама, полити-
ки в области религии и управления общинами.

Расширить сферу применения мер административного закры-
тия учреждений религиозного культа в публичном пространствах, 
которые (учреждения культа) управляются, эксплуатируются или 
финансируются тем же физическим или юридическим лицом, что 
и эти публичные пространства12.

Провести изменения в  религиозной политике и  повысить ос-
ведомленность о  преступлениях, защиту от  которых она преду-
сматривает. Ужесточить, в частности, наказание за преступления, 
предусматривающие посягательство на свободу совести, с учетом 
отягчающих обстоятельств, когда оно совершено в отношении су-
пруга или несовершеннолетнего лица.

Согласовать между собой правовые и налоговые уставы, выте-
кающие из  закона 1901 года и  закона 1905 года13, ввести режим 
декларирования иностранного финансирования для всех обще-

9.	 Межведомственный комитет по  предупреждению преступности и  радикализа-
ции — орган власти, который устанавливает ориентиры государственной полити-
ки и координирует деятельность министерств в области предупреждения преступ-
ности и радикализации.

10.	 CLIR — contre l’islamisme et le repli communautaire («Против исламизма и отрыва 
сообществ»). — Примеч. переводчика.

11.	 Инструкция подразумевает возможность для мэров городов запрашивать у спец-
служб информацию об уровне террористической угрозы в городе.

12.	 Закон подразумевает, что владельцы или управляющие публичных пространств 
(например торговых центров) не имеют права сами создавать или финансировать 
создание в них религиозных учреждений.

13.	 Закон об общественных организациях 1901 года и закон о разделении церкви и го-
сударства 1905 года. — Примеч. переводчика.



Д а н и и л  С и т к е в и ч

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 1 1

ственных организаций, имеющих хотя бы частично религиозную 
деятельность.

Защита прав ребенка на  образование, спорт и  социальные 
объединения

Расширить сферу административного разбирательства, связанно-
го с наймом и назначением на должности в организациях, имею-
щих прямую и регулярную связь с несовершеннолетними — учи-
телей, аниматоров, воспитателей.

Разрешить проверку личности всех сотрудников, работающих 
во  внеконтрактных учебных заведениях, а  также всех лиц, кото-
рые участвуют в образовательной деятельности.

Создать базу данных учащихся, обучающихся на дому и во вне-
контрактных учебных заведениях.

Проводить внеплановые проверки общественных организаций, 
подозреваемых в сепаратизме.

Создать процедуру приостановки деятельности сепаратистских 
объединений, основанную на  существующей процедуре наказа-
ния фанатских объединений, совершающих акты хулиганства.

Ввести в устав каждой спортивной федерации запрет на любую 
политическую, религиозную или расовую демонстрацию или про-
паганду, как это предусмотрено статьей 50 Олимпийской хартии.



2 1 2 �

Круглый стол. Франция против 
«сепаратизма» и «параллельных обществ»: 
новая политика в отношении мусульман, ее 
возможные последствия и альтернативы 

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-1-212-244

A Roundtable. France Against “Separatism” and “Parallel So-
cieties”: A New Policy towards the Muslims, Its Possible Con-
sequences, and Alternatives 

Participants: Irina Starodubrovskaya, Denis Brilev, Damir Mukhet‑
dinov, Ekaterina Demintseva, Akhmet Yarlykapov, Oleg Huhlaev, 
Olga Pavlova. 

The roundtable addressed the foreseeable consequences of, and possi‑
ble alternatives to, the policy towards Muslim communities in France 
enunciated in a number of documents, including the new legislation 
that envisages “strengthening republican principles.” The focus of 
the roundtable was on the following issues: 1) Does the new legisla‑
tion correctly identify “Islamic separatism” as the main cause of the 
problems with the integration of migrants in France?; 2) What can be 
consequences of the practical implementation of the new legislation?; 
3) Is there an alternative to the proposed policy and what measures 
could be more effective? The roundtable participants discussed differ‑
ent approaches referring to the results of their own observations and 
research. French policy was viewed from the pan-European perspec‑
tive as well as in terms of its correlation with the Russian experience. 

Keywords: Islamic separatism, parallel societies, France, new legis-
lation, integration of migrants, secular education.

Участники: Ирина Стародубровская (Институт экономической 
политики имени Е.Т. Гайдара), Денис Брилев (НПУ им. М.П. Дра-
гоманова), Дамир Мухетдинов (ДУМ РФ, СПбГУ), Екатерина Де-
минцева (НИУ ВШЭ), Ахмет Ярлыкапов (МГИМО МИД России), 
Олег Хухлаев (МГППУ), Ольга Павлова (МГППУ).

Ирина Стародубровская: Здравствуйте! Поводом для этого круг-
лого стола стали события, которые, с  моей точки зрения, связа-

Круглый стол. Франция против «сепаратизма» и «параллельных обществ»: новая политика в отношении мусульман, 
ее возможные последствия и  альтернативы // Государство, религия, церковь в  России и  за  рубежом. 2021. № 39(1). 
С. 212–244.  

“A Roundtable. France Against ‘Separatism’ and ‘Parallel Societies’: A New Policy towards the Muslims, Its Possible Conse-
quences, and Alternatives” (2021), Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(1): 212–244.



К р у г л ы й  с т о л

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 1 3

ны с  одним из  самых серьезных кризисов современности. Я  бы 
назвала его кризисом культурного чужака. Это ситуация, когда 
люди другой культуры, другой веры, другой модели поведения, 
другого внешнего вида живут не  просто где-то  за  горами, моря-
ми, океанами, они живут здесь, встречаются нам на улицах, ока-
зываются нашими соседями по  лестничной клетке. Такая ситуа-
ция оказалась очень некомфортной и  тяжело воспринимаемой, 
а  пока можно сказать, что и  неразрешимой для очень многих 
стран мира. Так получилось, что символом инаковости для Запа-
да, и в первую очередь для Европы, стал ислам. Мы видим, как 
время от времени европейские страны пытаются найти подходы 
к решению этой проблемы. Сейчас очень активно подобные про-
цессы идут во Франции, и именно то, что происходит во Франции, 
стало поводом для нашего круглого стола.

Я  хотела сказать «те новации, которые происходят во  Фран-
ции», но  вовремя себя остановила, потому что нельзя сказать, 
что это действительно новации. Совсем скоро мы сможем отме-
чать десятилетие знаменитой Мюнхенской речи Дэвида Кэмеро-
на, в которой он очень четко сформулировал идею «мускулистого 
либерализма» (muscular liberalism)  — того либерализма, кото-
рый не  наблюдает со  стороны за  столкновением разных взгля-
дов, но  умеет себя защищать, активно отстаивать свою идеоло-
гию. И либеральные государства, по мнению Кэмерона, должны 
исходить именно из подобной позиции.

Термин «мускулистый либерализм» прижился не очень, а вот 
то направление политики, которое было им обозначено, во мно-
гом — по меньшей мере в Европе — становится мейнстримом. Ли-
берализм пытается наращивать мускулы, иногда за этими муску-
лами уже не очень видно либерализма с его ценностями свободы 
мысли и  свободы выбора, но, тем не  менее, мы наблюдаем оче-
редной этап движения в этом направлении. Мне кажется, был бы 
смысл начать с  того, чтобы кто-то  из  наших участников обозна-
чил основные моменты этого этапа. 

Денис Брилев: Я  согласен, что началось это не  сейчас, это на-
чалось с  той самой мюнхенской речи Кэмерона. В  более четком 
виде это движение начинается чуть позже, в 2014 году, после того 
как все тот же Кэмерон инициировал правительственное рассле-
дование деятельности исламистских организаций Великобрита-
нии, поручив его бывшему послу в Саудовской Аравии сэру Джо-
ну Дженкинсу. Аналогичные вещи происходят в Германии — там 



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

регулярно выходят отчеты как земельных Управлений по  защи-
те Конституции, так и  Федеральной службы по  защите Консти-
туции, где большое внимание уделяется именно исламистским 
организациям, маркируемым как «антиконституционные» (Ver-
fassungsfeindlich). Кульминацию всех этих событий мы наблюда-
ем во Франции. 

В публичном поле нынешние инициативы Франции — это за-
конопроект «Об  усилении республиканских принципов»1, полу-
чивший неофициальное название законопроекта об  «исламист-
ском сепаратизме», который был представлен 9 декабря. Он был 
вынесен на  обсуждение Сената, они его еще должны принять. 
Этот закон вводит ряд ограничений. Сами французы, Макрон, 
французские министры подчеркивают, что речь идет об исламиз-
ме, ни в коем случае не об исламе. Должен быть введен ряд огра-
ничений, которые касаются ключевых вопросов: вопросов образо-
вания, секулярного характера государственной службы, контроля 
за финансированием религиозных организаций. Но, по сути, ос-
новной вопрос, который рассматривается в  этом законе  — взаи-
моотношение государства и мусульманской общины.

Макрон начинал выступать с подобной повесткой еще во вре-
мя выборов в 2017 году. Он говорил, что главным вопросом вне-
шней политики Франции должна быть борьба с  исламистским 
терроризмом. Потом это было благополучно забыто. В  февра-
ле 2020 года, перед муниципальными выборами, еще до COVID, 
он также выступал в Мюлузе и утверждал, что главный вопрос — 
борьба с  исламистским сепаратизмом. Наконец, 2 октября он 
презентовал этот закон, выступая в Ле-Мюро, и более конкретно 
сказал, что подготовка имамов, школьное образование, финанси-
рование (особенно общественных организаций) — три ключевых 
вопроса, которые касаются жизнедеятельности мусульманской 
общины.

Просто чтобы был понятен пафос Макрона, я процитирую его 
речь коротко: «То, с чем мы должны бороться — исламистский се-
паратизм, то есть сознательный, теоретически проработанный по-
литико-религиозный проект, конкретным воплощением которо-
го являются неоднократные отклонения от ценностей республики, 
который проявляется в  формировании контр-общества, прояв-

1.	 “Projet de loi confortant le respect des principes de la République, n° 3649”, Assem-
blée Nationale [https://www.assemblee-nationale.fr/dyn/15/textes/l15b3649_projet-
loi, accessed on 02.03.2021]. В этом номере мы публикуем краткий официальный 
обзор основных положений этого законопроекта.

2 1 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь



К р у г л ы й  с т о л

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 1 5

лениями которого являются непосещение детьми школы, разви-
тие спортивных и  культурных практик обособленно-общинно-
го характера, выступающих предлогом для обучения принципам, 
не соответствующим законам Республики».

То же самое сейчас в Австрии. Более того, австрийцы опереди-
ли французов. Хочу подчеркнуть, что это контекст не  француз-
ский, это контекст общеевропейский — то, что сейчас происходит. 
В Австрии летом, как раз в июле, был открыт Центр документи-
рования политического ислама, это государственное учреждение. 
Была заявлена принципиальная позиция, что возглавлять его 
должна женщина. Задача, которую провозгласила федеральный 
министр по  делам женщин и  интеграции в  федеральной канце-
лярии Сюзанна Рааб и директор этого центра Лиза Феллхофер — 
документирование актов исламизма и борьба с исламизмом. 

Буквально через неделю после того, как французы начали об-
суждать этот закон против исламистского сепаратизма, в Австрии 
прошли слушания о введении антиэкстремистского закона, кото-
рый канцлер Австрии характеризовал как криминализацию по-
литического ислама. Он говорил, что политический ислам или 
исламизм будет включен в  перечень уголовных преступлений. 
Другое дело, что когда уже обговаривали проект закона, там убра-
ли понятие «исламизм», ввели понятие «религиозно мотивиро-
ванный экстремизм».

Идут параллельно два процесса  — в  Австрии и  во  Франции. 
Они идентичны. Германия сейчас подключается, в Швеции идут 
аналогичные процессы, в Голландии. В этом заключается общеев-
ропейский тренд. Европейские государства увидели, или им пока-
залось — как раз это, возможно, предмет разговора, — что имеет 
место формирование параллельного общества, которое не готово 
или не хочет принимать ценности тех стран, в которых оно нахо-
дится. Главным драйвером формирования этого контр-общества 
на сегодняшний день для европейских политиков выступают так 
называемые исламистские организации, в  первую очередь от-
носящиеся к  сети «Братьев-мусульман»  — они и  все их  дочер-
ние структуры уже прямо называются во  всех правительствен-
ных отчетах.

Более того, хочу сказать, что Франция и  Австрия  — это толь-
ко вершина айсберга. Потому как недавно вышла статья автора 
первого расследования, которое как раз Дэвид Кэмерон поручил 
провести, Джона Дженкинса. И  он утверждает, что в  настоящее 
время многие страны Евросоюза проводят непубличные рассле-



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

дования в  отношении деятельности исламистских ассоциаций. 
Британия, Франция и Австрия просто озвучили наличие этих рас-
следований. Другие страны проводят их непублично. Но это уже 
массовый тренд.

Ирина Стародубровская: Спасибо большое. Итак, диагноз сфор-
мулирован  — исламистский сепаратизм. Я  бы хотела услышать 
мнение наших участников — насколько верен этот диагноз? Пра-
вильность лечения болезни в  первую очередь зависит от  того, 
действительно ли проблема исламистского сепаратизма являет-
ся сейчас центральной для западных стран, или, как Денис ска-
зал, это показалось. Кто хотел бы прокомментировать?

Дамир Мухетдинов: Начнем с  теолога, который еще одновре-
менно и  кандидат политологии. Я  практик, не  только теоретик. 
С  2014 года мы в  европейских столицах проводили крупнейшее 
мероприятие  — Международный мусульманский форум. Мы по-
ставили задачу собрать европейскую мусульманскую элиту, что-
бы, с  одной стороны, сделать срез, вообще понять, что из  себя 
представляют европейские мусульмане, какие проблемы и  чая-
ния они разделяют, а с другой стороны — рассказать о нашем рос-
сийском опыте.

Ключевой момент — это образование. Если вы не возьмете под 
свой контроль исламское образование, то  исламским образова-
нием будут заниматься Саудовская Аравия, Иран, Турция. Надо 
честно сказать: в 1990-х годах в России именно так и происходи-
ло. В  1990-е годы, когда все стены обрушились, границы откры-
лись, сюда хлынули многочисленные эмиссары. Самое страшное, 
что тысячи  — не  сотни, не  десятки  — российских детей в  возра-
сте от 12 лет и выше стали абитуриентами, студентами саудовских, 
египетских и  прочих ВУЗов, на  которых в  дальнейшем происхо-
дили идеологическое давление и обработка.

Я  коллегам во  Франции, Германии, во  всех этих странах пы-
тался доходчиво это объяснить. Но  они считали, что у  них все 
нормально работает, им ничего не надо. В качестве примера ска-
зали: «Мы тебе сейчас покажем в  Берлине 50 мечетей». Я  посе-
тил 10 мечетей, расположенных в  центре Берлина. Алавитская, 
алевитская, салафитская, гюленовская, турецкие разных направ-
лений  — у  всех у  них между собой вражда. И  в  каждой мече-
ти был примерно один разговор: «Ты откуда?» Я  говорю: «Рус-
ский». «Понятно. Хорошо. Ты в  ту мечеть не  ходи». «Почему?» 

2 1 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь



К р у г л ы й  с т о л

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 1 7

«Это ваххабиты проклятые». «А вы кто?» «А мы — хабашиты пра-
ведные». «Хорошо. Покажите, как устроен ваш быт». Они водят 
меня по своей четырехэтажной мечети. Я понимаю, что в центре 
Берлина четырехэтажное здание с минаретами — и там огромная 
инфраструктура. При мне — похоронная делегация, омывают че-
ловека. Другие сидят в очереди. Тут продается халяльная колба-
са и  сосиски. Там Коран учат. Женщины-феминистки что-то  об-
суждают. И  все это в  хабашитской мечети. Замечательно. Иду 
в следующую мечеть — салафитскую. Примерно такая же картина. 
Жизнь активная, учат шейхи, имамы — кого только нет. И повто-
ряется то же самое: «К этим, что напротив через дорогу, не ходи, 
мы — самые правильные». 

Европейские бюрократы очень четко осведомлены, что у них 
происходит. Они вкладывают в это миллионы. Сейчас в той же 
Германии открыли шесть теологических факультетов: в  Бер-
лине, Тюбингене и  т. д. Ислам они изучают вдоль и  поперек, 
и  считают, что немецкая машина сможет перемолоть, как пла-
вильный котел, любого приезжего во  втором-третьем поколе-
нии. Так что проблемы носят социальный характер. Макрон, 
который сам побеждал Марин Ле Пен, опираясь на  либераль-
ные ценности, сейчас пытается перенять ее дискурс, ее антиис-
ламскую риторику. Когда Макрон говорил о  реформе ислама, 
на самом деле он ничего неправильного не сказал. Он говорил 
примерно то  же самое, о  чем говорил Бин Зайн (Rashid Ben-
zine) — современный французский философ, о чем говорил Му-
хаммад Аркун. Все эти труды европейским специалистам из-
вестны вдоль и поперек. 

Ирина Стародубровская: Мне кажется, для того чтобы понять 
ситуацию с  мусульманами в  европейских странах, недостаточно 
изучать ислам. Поскольку великие исламские ученые и  теорети-
ки говорят одно, а люди на земле очень часто воспринимают все 
это немного по-другому. Екатерина, по результатам ваших иссле-
дований, что же это такое — быть арабом во Франции?

Екатерина Деминцева: Ирина, я начну с вашей реплики о куль-
турном чужаке. Если использовать понятие «культурный чужак», 
то  понятие «культурный» надо несколько расширить. Во  Фран-
ции это не только и не столько мусульманин, и не представитель 
какой-то иной религии, этничности, страны и т. д. «Культурный 
чужак» — это француз у себя в стране, но он другой.



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

2 1 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

У меня во Франции есть коллеги, которые занимаются вопро-
сами радикализации ислама. В своих работах они описывают ра-
дикальные группировки, часть представителей которых задержа-
ли в 2016 году. Выяснилось, что половина из тех, кто входит в эти 
группировки,  — это совсем не  представители мусульманских со-
обществ. И даже не выходцы из мусульманских стран. В них вхо-
дят совершенно разные люди: и те, кто родился во французских 
семьях, и те, кто родился в Черной Африке, это и представители 
христианских семей из Южной Америки и многие другие. Это те, 
кто принял ислам уже в зрелом возрасте: либо в тюрьмах, либо 
в ситуации, когда искали альтернативу тому образу жизни, кото-
рый вели.

Я соглашусь с европейскими социологами, которые говорят, 
что эта история — не про культуру и не про религию. Эта исто-
рия социальная. Кто входит в эти группировки? Я сама прово-
дила исследования среди таких ребят в начале 2000-х — среди 
молодых людей мигрантского происхождения, живущих в  со-
циальных пригородах. В  такие группировки входят те моло-
дые люди, которые разочаровались во  Франции, в  «европей-
ском обществе», в  принципах республики. Они изначально 
воспринимались французским обществом как «другие». Мои 
исследования и  исследования коллег показывают, что многие 
молодые люди из  этой среды приняли ислам или стали прак-
тиковать ислам только в  возрасте 16–20 лет. Это произошло, 
потому что они почувствовали потребность в религии как аль-
тернативе тем ценностям и  институтам, с  которыми они стал-
кивались в  своей повседневной жизни. Но  это был не  тот ис-
лам, который исповедовали их  предки. Чаще всего это был 
радикальный ислам. 

Мы говорим об  определенной социальной группе, как пра-
вило, это выходцы из  иммигрантской среды, из  бедных небла-
гополучных кварталов, в  которых большое количество безра-
ботных и  тех, кто живет на  пособия. В  основном эти молодые 
люди были связаны с  преступностью, с  наркотиками. Они на-
шли для себя альтернативу, придя в молельные залы или в ме-
чети. Во  Франции есть большое количество молельных залов, 
о существовании которых многие даже и не знают. Когда я про-
водила исследование в начале 2000-х во Франции, я была в од-
ном общежитии в пригороде Парижа. Среди тех, кто жил в этом 
общежитии, часть были мусульманами, а  часть  — христиана-
ми. Внизу общежития располагалась молельная комната. Ко-



К р у г л ы й  с т о л

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 1 9

гда я  спросила: «Могу ли я  просто посмотреть, где находится 
молельный зал?»,  — мне в  этом было отказано. Когда я  стала 
расспрашивать о том, кто ходит в этот молельный зал, кто там 
проповедует и  что там происходит, эта информация была пол-
ностью для меня закрыта. 

Хотела бы отметить, что современная борьба французского 
правительства с  радикализацией  — не  первая попытка устано-
вить какой-то  контроль над мусульманами Франции. Начиная 
с  1995 года много раз обсуждалась тема необходимости контро-
лировать по сути неконтролируемую среду радикального ислама. 
Уже были случаи, когда пытались установить систему контроля 
над мусульманами: в  2004 году  — запрет на  ношение религиоз-
ных символов в  школах; в  2010 году  — запрет на  ношение хи-
джабов и  паранджи в  общественных пространствах. Но  сегодня 
впервые заговорили о  том, каким-то  образом повлиять на  обра-
зование и воспитание мусульманских детей и на систему образо-
вания европейских имамов.

Понимают или нет французские власти, что они делают? Ду-
маю, что они отдают себе отчет в  своих действиях. Большое ко-
личество исследований проводится во  Франции на  тему радика-
лизации ислама. Правительство знает, с кем и чем оно работает. 
Надо отметить, что оно понимает и свою ответственность за сло-
жившуюся ситуацию. Франция много лет продвигала идею ин-
теграции сообществ и отделения частной жизни — куда должна 
была входить и  религиозная жизнь  — от  светской жизни госу-
дарства. То есть государство закрыло глаза на то, что происходит 
внутри сообществ, как выстраивается в государстве религиозная 
жизнь. Поэтому и появились различные радикальные направле-
ния, причем не  только в  исламе. Здесь возникают вопросы: мо-
жет ли республика вмешиваться в частную жизнь своих граждан, 
как принципы республики в целом должны сосуществовать с ре-
лигиозными институтами? И  может ли запрет на  деятельность 
некоторых имамов и  молельных мест решить более глобальную 
проблему социального и  экономического расслоения француз-
ского общества? 

Я  думаю, что эти запреты могут привести к  еще большей ра-
дикализации некоторых религиозных групп и к уходу в подполье 
структур, которые сейчас функционируют открыто. Не  будет ре-
шен и основной вопрос — что нужно сделать для того, чтобы мо-
лодые люди, которые чувствуют себя чужаками в своей же стра-
не, стали «своими» в государстве.



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

2 2 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Ахмет Ярлыкапов: Я  бы хотел остановиться на  вопросе Ири-
ны «Правильно ли поставлен диагноз?». Я  считаю, что фран-
цузское государство имеет огромный массив информации о том, 
что представляет собою мусульманское сообщество, но соверша-
ет одну методологическую ошибку. Почему-то французское госу-
дарство воспринимает мусульман как нечто единое, как что-то, 
с  чем можно работать усредненно с  помощью набора опреде-
ленных мер.

Уже давно французские исламоведы описали, что представ-
ляет собой ислам во  Франции, в  Европе и  вообще в  современ-
ном мире. Здесь не работают подходы, которые работали с като-
лической церковью — история с католической церковью давняя 
во  Франции, Франция через это уже проходила. Натиск секуля-
ризма был очень успешен, потому что имели дело с  церковью, 
с  организацией. В  случае же с  исламом нет одной организации. 
Все больше и  больше современные мусульманские сообщества 
организуются по сетевому принципу. Уход активизма в сети упу-
скается и  французским государством, и  многими другими, кто 
пытается иметь дело с  мусульманами. Екатерина верно сказала, 
что это — попытка контроля над неконтролируемым. Попробуй-
те установить контроль над сетями. 

Разберем те меры, которые предлагаются. Назначать имамов. 
А что с теми молельными домами, о существовании которых даже 
не  подозревают? А  что с  теми имамами, которые проповедуют 
в  сети? В  Москве есть масса сетевых сообществ, которые слу-
шают имамов, живущих за  тысячи километров отсюда. Они хо-
дят в обычные мечети по пятницам. Они просто обязаны ходить 
в пятницу в мечеть. Они туда ходят, но практически не слушают 
имам-хатыбов, а  слушают совершенно иных имамов. Попытка 
французского государства контролировать имамов не может при-
вести к  желаемому результату, потому что все организовано со-
вершенно по-другому. Пока европейские власти не осознают эту 
особенность развития современных исламских сообществ, они бу-
дут и дальше воспроизводить свои ошибки.

Логика понятна: хочется контролировать что-то  осязаемое. 
Екатерина верно сказала, что здесь нет иного пути, кроме инте-
грации. Мусульмане будут продолжать оставаться культурно дру-
гими. Республиканские французские ценности они должны ува-
жать, но принимать — навряд ли. Оливье Руа очень верно сказал, 
что католики могут уважать французские ценности, но  призна-
вать гомосексуальные браки они не  обязаны. Примерно то  же 



К р у г л ы й  с т о л

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 2 1

самое: попытаться навязать мусульманам что-то  сверху можно, 
но навряд ли это приведет к ожидаемому результату.

Олег Хухлаев: Я в первую очередь социальный психолог, и имен-
но с этих позиций хотел бы обсудить законопроект. Но говорить 
буду не о самом законопроекте, не о его конкретных содержатель-
ных механизмах, а о том, как этот законопроект идет в массовом, 
социально-психологическом дискурсе — не только французском, 
но и французском тоже. Просто по логике тех нарративов, кото-
рые туда заложены. Не знаю, понимает или нет французское пра-
вительство то, что этот законопроект никак не связан с целью, ко-
торую он якобы декларирует, или оно не  сильно озадачивается 
этой проблемой. 

На мой взгляд, законопроект демонстрирует не столько кризис 
чужака, сколько кризис государственного управления — не толь-
ко одной стране свойственный, но и другим тоже, а может быть 
и всему миру, — не учитывающего реальное экспертное мнение. 
Политика по  факту носит популистский характер. Поэтому нет 
внимания к доказательным, обоснованным алгоритмам, которые 
нацелены на решение реальных задач, а не на ситуативное зара-
батывание очков. 

Законопроект позиционируется как защита статуса страны как 
светского общества и  противостояние радикальному исламизму. 
Я, как психолог, обращаю внимание не  на  суть высказывания, 
а на то, насколько оно логично в социально-психологических по-
следствиях. Имплицитно декларируется логическая цепочка: что-
бы противостоять радикализму, нужно укрепить статус светского 
общества. На  каком убеждении ты базируешься, если так утвер-
ждаешь? Получается, что ты базируешься на  утверждении, что 
причина радикализации и роста радикального исламизма в сни-
жении светскости общества. Читай: в росте исламской идентично-
сти или в  росте исламской религиозности. Авторы законопроек-
та, если предполагать их искренность, попали в ловушку бытовых 
предрассудков, не  соответствующих научным данным, получен-
ным в последние как минимум 50 лет. В их сознании связываются 
идентичность и  поведение, в  том числе межгрупповая враждеб-
ность. Однако давно известно, что идентичность является услови-
ем, но не причиной враждебности.

Теперь рассмотрю логику реакции той части общества, 
на  которую законопроект направлен и  которую он затрагива-
ет. Он затрагивает людей, идентифицирующих себя с  исламом. 



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

2 2 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Люди — чувствительные существа, и очень хорошо считывают со-
циально-психологические интенции, стоящие за  высказывания-
ми. Мы очень хорошо читаем между строк абсолютно интуитив-
но. Люди читают эти имплицитные установки, ощущают обиду 
и униженность. Какие логические последствия? 

Во-первых, ощущение дискриминации. Если существует ис-
ламский сепаратизм, то  этот законопроект в  логике его вос-
приятия в  публичном дискурсе только стимулирует данный се-
паратизм. То  есть он действует вопреки заявленной цели. Как 
справедливо говорила Екатерина, если здесь проблема в плохой 
интеграции, маргинализации определенной социальной группы, 
то действие, которое мы ощущаем как воспринимаемую дискри-
минацию, не способствует интеграции. 

Во-вторых, если говорим про радикализм, а  не  про интегра-
цию (это тоже необязательно связанные вещи, радикализируют-
ся не обязательно неинтегрированные) — то тут все тоже очевид-
но. Наиболее доказательные в  социальной психологии модели 
радикализации утверждают, что именно потеря значимости как 
результат дискриминации является предиктором радикализации. 
Этот законопроект дополнительно радикализует тех, кто уже ра-
дикализировался, и  обеспечивает мобилизационную базу для 
дальнейшей радикализации.

Популистское управление нацелено не на то, чтобы решить за-
дачу, а  на  то, чтобы обеспечить здесь и  сейчас поддержку изби-
рателей. Законопроект направлен на  повышение позитивности 
идентичности французов, идентифицирующих себя с  республи-
кой,  — что бы это ни  значило,  — которую он защищает за  счет 
игры мускулов. Там все красиво, все очень маскулинно ощущает-
ся, все сильно: «Сейчас мы покажем всем». Сразу спокойнее ста-
новится какой-то  части общества, тревога спадает: Макрон нас 
защитит. Это знакомые переживания. В нашей стране мы видим 
подобное, и везде по всему миру, потому что это логика полити-
ческого управления. Она универсальна. Но она мешает решению 
реальных задач.

Ольга Павлова: Я  хочу обратить внимание, что психологиче-
ские причины экстремизма кроются не  в  том, на  что нацелен 
законопроект, а  совершенно в  другой плоскости. На  семинарах 
по  практикам дерадикализации со  специалистами из  Франции, 
Германии, Великобритании четко прослеживалась идея о том, что 
фактически подобные инициативы только ухудшают ситуацию. 



К р у г л ы й  с т о л

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 2 3

Европейские государства часто подразумевают под интеграцией 
мигрантов их ассимиляцию, которой не произошло. И обсуждае-
мые инициативы также направлены фактически на ассимиляцию.

Я  с  Екатериной соглашусь и  продолжу мысль, что общество 
очень разнообразное. Там очень разные социальные группы, 
их социальная неустроенность и «выбитость» на окраины очень 
сильно чувствуется. В  прошлом году мы были в  Ля Бурже в  му-
сульманских общинах, провели там неделю. Было очень заметно, 
что это обособленный мир. Психологи, работающие в  основном 
в принимающем сообществе, не готовы работать с представителя-
ми этих общин. Они спрашивают у имамов и у религиозных дея-
телей: «Расскажите нам, как работать с выходцем из Сомали или 
с  мусульманином турецкого происхождения?» Они очень плохо 
в этом разбираются. Здесь мы затрагиваем вопрос, который в по-
следнее время очень активно обсуждается — культурно-ориенти-
рованная психологическая помощь, которая исходит из  хороше-
го знания сообщества, его психологических механизмов и  учета 
этих механизмов  — в  том числе для предотвращения радикали-
зации или для дерадикализации.

Представители мусульманских сообществ говорят о  том, что 
в  этом направлении с  ними никто не  работает. Существует пол-
ное непонимание того, как такая работа должна происходить. На-
пример, те меры, которые уже принимались какое-то время назад, 
когда Франция выпускала плакаты из  серии памяток, как у  нас 
любят давать в школах с целью профилактики экстремизма. Как 
определить экстремиста? Если этот человек в  длинной одежде, 
который не ест определенный вид мяса и пахнет мисками (духа-
ми), то это уже сигнал. Результатом оказывается лишь еще боль-
шая стигматизация мусульман.

Денис Брилев: Нынешняя проблема многослойная. Все то, что 
мы сейчас обсуждаем,  — это отдельные слои. Конечно, там при-
сутствует популизм. Есть политические попытки правых попули-
стов привлечь больше электората, а центристов — отобрать часть 
их  электората. В  научной среде идет отдельная дискуссия, кото-
рая показывает второй аспект этой проблемы. С одной стороны, 
условно «социальный подход»  — это идеологические «левые», 
они пытаются продвинуть повестку, что важны исключительно 
социальные аспекты. Крайний полюс подобной, «левой», акаде-
мической повестки  — заявление известной американской иссле-
довательницы, теоретика гендерных и  квир-исследований Джу-



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

2 2 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

дит Батлер, что «ХАМАС» и  «Хезболла» представляют собой 
важную часть глобального левого движения. С  другой стороны, 
в академической среде есть реальные исламофобы — тот же позд-
ний Бернард Льюис или Даниэль Пайпс и другие исследователи 
с «правыми» взглядами. Между ними есть политическая дискус-
сия, которая выражается в якобы академической форме. Это тоже 
часть дискурса «что делать с мусульманами» из всех этих законов. 
Происходит, по  сути, противостояние двух политических подхо-
дов внутри академического спора. Тот же спор между Оливье Руа 
и  Жилем Кепелем  — исламизация протеста или радикализация 
ислама; в  нем есть академический компонент, но  есть и  огром-
ный политический компонент. 

Я  хотел бы сказать еще по  поводу диагноза. Коллеги, у  меня 
складывается впечатление, что мы неправильно поняли диагноз, 
который ставится во Франции и Европе. Те законы, которые сей-
час обсуждаются, та дискуссия, которая идет, — она не о радика-
лизации мусульман. Сейчас проблема в  Европе в  другом. Четче 
всего сформулировали ее немцы. Например, глава Управления 
по  защите Конституции земли Северная Рейн-Вестфалия Бурк-
харт Фрейер прямо проговаривает, что легалистский (умерен-
ный) исламизм  — обращаю внимание, не  про радикалов речь 
идет — в долгосрочной перспективе представляет большую угро-
зу, чем джихадизм. На  этих же позициях стоят англичане, ав-
стрийцы и  прочие. Закону, который рекламирует Макрон, пред-
шествовал доклад Сената летом, где было отмечено, что попытки 
государства в лице Саркози взаимодействовать с мусульманской 
общиной привели к  тому, что от  лица мусульман начали высту-
пать так называемые умеренные исламисты в лице «Братьев-му-
сульман», которые вообще не отображают позицию всех мусуль-
ман Франции.

Этому предшествовали финансовые расследования, когда 
французы, австрийцы, англичане увидели, что сотни миллионов 
евро идут со стороны Катара «мимо кассы» и мимо финансовой 
разведки этих стран, приходят в «братские» (т. е. принадлежащие 
к сети «Братьев-мусульман») исламистские организации в Евро-
пе. Они заявляют одни суммы, а тратят совершенно другие сум-
мы. Этому предшествовали проблемы с исламским образованием. 
Дамир Мухетдинов правильно отметил  — имамы подготовлены, 
они все знают. Тюбинген, Мюнстер, Оснабрюк  — везде готовят 
имамов. Этих имамов общины отказываются принимать. Они го-
ворят: «Нет, у нас свои имамы, которым зарплату платят из Стам-



К р у г л ы й  с т о л

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 2 5

була». А потом эти имамы выводят австрийских граждан турецко-
го происхождения на демонстрацию против того, что парламент 
Австрии признал геноцид армян в Османской империи.

Потом выясняется, что имамы DITIB («Турецко-исламский 
союз по  делам религии», крупнейшая исламская организация 
Германии) работают на разведку Турции. Потом во Франции вы-
ясняется, что имамы некой мечети работают на разведку Марок-
ко. То есть нынешний европейский дискурс — он не про радика-
лизацию, он не про радикальных мусульман вообще сейчас. У них 
есть отдельный дискурс, что есть радикальные мусульмане, джи-
хадисты и прочие. Но эти законы исходят из того, что умеренны-
ми исламистами формируется параллельное государство. 

Большая часть исламистских организаций была включена 
в программы дерадикализации, они получали бюджетные день-
ги Франции, Германии, Британии и  прочих стран. Когда начи-
нали разбираться, что с  этими деньгами, то  выяснялось, что 
нередко они шли в т.ч. на финансирование «ХАМАС», признан-
ного в ЕС террористической организацией. В Нидерландах уча-
стие в  дерадикализационных программах исламистов привело 
к  усилению в  соответствующих районах присутствия «Брать-
ев-мусульман». Во Франции дерадикализационные программы 
также не работают, в то время как силовики делят антитеррори-
стический и антирадикализационный бюджет, а Министерство 
юстиции деньги, предназначенные для дерадикализационной 
работы с осужденными, тратит на совсем другие нужды. И в Ве-
ликобритании программа Prevent (Предупреждение) не  дает 
эффекта.

Понятно, что есть финансовая заинтересованность. Есть по-
пулистская заинтересованность у  политических партий. Но  сам 
диагноз у них в другом — что существует угроза пострашнее ради-
кальных джихадистов. Это угроза институциональная. Это угро-
за формирования параллельного общества, которое прикрыва-
ется лозунгами о  правах человека. Тут как раз и  подтягивается 
«левый» дискурс, потому что, как отмечается во многих отчетах, 
на которые опирается законодатель, сегодня умеренные ислами-
сты приватизировали дискурс борьбы с  исламофобией. Совсем 
недавний случай. Австрийцы провели операцию «Луксор», 70 
«братьев» и «сочувствующих» вызвали на допрос — т. е. их не аре-
стовали, только допросили. В  ходе операции конфисковали 20 
миллионов евро наличкой (мы понимаем, что это беспрецедент-
ная для Европы сумма в наличных). Известный борец с исламо-



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

2 2 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

фобией, регулярный участник мероприятий высокого уровня, 
проводимых «Братьями-мусульманами», по  совместительству  — 
один из допрошенных в рамках спецоперации, Фарид Хафез вы-
ступает и  говорит: «Вот это все  — исламофобия. Это фактиче-
ски аналог Хрустальной ночи». Напомню: во время Хрустальной 
ночи убили (а не допросили) от 300 до 900 евреев, а около 30 ты-
сяч отправили в концлагеря.

Ирина Стародубровская: Я  позволю себе только одну реплику 
в  завершение первого вопроса. Я  бы с  Денисом не  согласилась 
в  одном нюансе. Хотя законопроект готовился давно, непосред-
ственным поводом ускорения и резкой политизации всех этих ис-
торий послужили конкретные террористические акты. Все-таки, 
с  моей точки зрения, одна из  базовых характеристик этого дис-
курса не просто в том, что со стороны умеренных угроза больше, 
чем со  стороны джихадистов, а  в  том, что это параллельное об-
щество и есть основная причина джихадизма. Если бы мусульма-
не нормально социализировались в обществе мейнстрима, то все 
было бы хорошо. Но  поскольку этого не  происходит, поскольку 
есть параллельное общество, оно и  порождает радикализацию 
в насилие. 

Коллеги, я  бы хотела попросить всех желающих высказаться 
о  предполагаемых результатах той политики, которую мы сей-
час обсуждаем. Мы можем по-разному понимать истоки этой 
политики. Кто-то  считает, что она порождена политическими 
раскладами. Кто-то  считает, что она порождена определенным 
академическим дискурсом по проблемам, связанным с чужаком, 
радикализацией и  параллельным обществом, транслируемым 
в общественное мнение. Но после того как документы будут при-
няты — мы пока не знаем, в каком конкретно виде, но у нас есть 
некоторые представления на эту тему — они уже будут жить сво-
ей жизнью и давать определенные результаты. Какие результаты 
могут воспоследовать в  среднесрочной и  долгосрочной перспек-
тиве после принятия подобных мер?

Дамир Мухетдинов: Немецкие мусульмане, французские мусуль-
мане очень сильно укоренены и интегрированы в европейское об-
щество. Им свойственны абсолютно все пороки современного ев-
ропейского общества. Вполне реальная, мною наблюдавшаяся 
ситуация: человек продал марихуану, зашел в  мечеть, грехи от-
молил — и пошел дальше марихуаной торговать.



К р у г л ы й  с т о л

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 2 7

Я  никогда не  забуду, как из  Катара летел в  Санкт-Петербург. 
Со  мной летели две милые девушки. Девушки немецкие, из  Аф-
ганистана. Сказали мне примерно следующее: «Как нам надоели 
эти мигранты! Достали. Жить невозможно». Я сказал: «Извините, 
а вы сейчас про кого?» «Да вот эти понаехали из Турции, из Афга-
нистана, вечно какие-то права качают». Говорю: «А вы кем буде-
те?» «Мы уже во втором поколении, мы уже полностью интегри-
рованы в  европейское общество. Уберите, пожалуйста, вот этих 
мусульман. Они мешают нам жить». Примерно то же самое мне 
сказал глава Большой французской мечети, покойный Далиль 
Бубакер, который воспитывался в католическом колледже, полу-
чил хорошее европейское французское образование. Он сказал: 
«Когда мы, первое поколение, приезжали  — нам не  было дела 
ни до каких исламистских проектов. Нужно было кормить семью, 
поэтому, засучив рукава, мы работали 24 часа в сутки. А эти без-
дельники понаехали, не  знают, как интегрироваться, куда при-
ложить себя».

Не  соглашусь с  Ахметом Ярлыкаповым, что они не  слушают 
имамов. Имамов они слушают. Не всегда инфраструктура позво-
ляет качественно донести проповедь. Если бы они не  слушали 
имамов, то количество экстремистов-радикалов было бы в разы 
больше. Имамы делают огромную работу, но есть определенные 
нацеленные, направленные, профинансированные альтернатив-
ные деятели, которые свое дело делают. Мы красиво все ходим 
вокруг да около, говорим про интеграцию и все остальное. Но да-
вайте честно скажем: европейцев беспокоит не  умеренный ис-
лам, их  беспокоит ислам как система ценностей, которая броса-
ет вызов современному западному обществу, его постсекулярной 
культуре. Вот в чем проблема. Потому что одна часть мусульман 
интегрирована, они готовы закрыть глаза на  ЛГБТ-сообщества 
и  готовы по-иному перечитать, переосмыслить Коран, понимая, 
что исламский шариат  — вещь гибкая. Если заниматься рекон-
струкцией и  деконструкцией,  — о  чем Аркун и  говорит,  — мож-
но сконструировать очень хороший европейский ислам, который 
всех будет устраивать. Поэтому европейцы все прекрасно пони-
мают. Постсекулярный мир целенаправленно провоцирует уме-
ренных и прочих мусульман, целенаправленно дает им деньги.

Ахмет Ярлыкапов: Дамир-хазрат, вы меня не  совсем поняли. 
Я  не  говорил о  том, что имамов не  слушают. Я  сказал, что есть 
масса тех, кого кроме имамов слушают. Здесь достаточно серь-



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

2 2 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

езная конкуренция. К  чему это может привести? В  случае, если 
французское государство начнет поддерживать отдельных има-
мов, это толкнет людей к совершенно другим имамам. Будут слу-
шать тех, кого французское государство не поддерживает — про-
сто из  чувства протеста. Неофициальные имамы будут как раз 
больше интересовать верующих людей и будут говорить о том, что 
нужно верующим людям. 

Я  согласен, что столкнулось светское государство с  религиоз-
ной организацией. В исламе видится некая конкурентная система, 
которая воспринимается в какой-то мере как угроза, которая под-
рывает ценности. Недаром в  законопроекте особо отмечено: не-
обходимо, чтобы люди письменно подтвердили свою привержен-
ность светским ценностям Франции. Имамы должны письменно 
подтверждать приверженность светским ценностям Франции. 
На  мой взгляд, все эти меры приведут в  очередной раз к  совер-
шенно иному результату, чем французское государство хотело 
бы. По  немецкому и  по  британскому опыту борьбы с  радикали-
зацией, когда в классах раздавали мусульманским детям анкеты 
для «раннего обнаружения радикализации»  — это все приводи-
ло к еще более сильной их маргинализации. Практически непри-
крытое отчуждение Францией исламского сообщества приведет 
к тому, что исламское сообщество будет еще больше радикализо-
ваться. Я пессимистично настроен по отношению к тому, к чему 
могут привести эти меры. Кажется, к абсолютно другому резуль-
тату, к противоположному.

Екатерина Деминцева: Я  хотела бы обратить внимание на  то, 
что значительная часть обсуждаемого законопроекта направлена 
на регулирование деятельности государственной школы во Фран-
ции. Я  занималась исследованиями детей мигрантов, того, как 
они интегрируются в российских школах. Я также немного ориен-
тируюсь в том, что происходит в школах бедных парижских окра-
ин  — тоже проводила там исследования. Именно из  этих школ 
как раз многие молодые выходцы из мигрантской среды и попа-
дают в радикальные группировки.

На самом деле, этот законопроект ограничивает не только му-
сульман. Во-первых, он ограничивает любые этнические мень-
шинства и  религиозные меньшинства. Я  цитирую: «Дети с  трех 
лет должны будут ходить в  государственную школу и  получать 
школьное образование». То есть дети не смогут оставаться дома 
до 7 лет, как это было раньше. Семьи могут оставить детей дома 



К р у г л ы й  с т о л

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 2 9

только по медицинским показаниям. Это ограничение свобод лю-
дей, ограничение выбора любой французской семьи. 

Второй момент, связанный с  ограничением в  школах. Рань-
ше (да еще и сейчас) дети могли обучаться языкам страны своего 
происхождения (или происхождения своих родителей) в государ-
ственных школах. Была идея, что поддержание языка происхо-
ждения способствует безболезненной интеграции детей и  при-
знанию разнообразия в государстве. Новый закон говорит о том, 
что надо ограничить преподавание языков происхождения ми-
грантов, вероятно полагая, что такое ограничение заставит мо-
лодежь забыть о своем происхождении. То есть задачей этого за-
конопроекта является навязывание республиканских ценностей 
в школах и «вымывание» из молодых людей этнических и рели-
гиозных традиций. Основной тезис законопроекта: «Мы будем 
заставлять любить республику». Я  не  психолог. Но, проводя ис-
следования, я  понимаю, что заставить любить, заставить ходить 
в  какую-то  школу, заставить говорить только об  истории Фран-
ции, заставить ограничить себя и вогнать в рамки — все это вы-
зовет у молодежи еще большее неприятие. Это касается не толь-
ко мусульман, а любых этнических меньшинств страны. Когда мы 
с коллегами обсуждаем российское образование, то тоже говорим: 
не надо навязывать русскость во всех школах, не надо пытаться 
переделать детей, надо дать им сохранить свое, это будет помо-
гать им интегрироваться.

Ирина Стародубровская: Я хотела бы более подробно обсудить 
сюжет, связанный с образованием. С точки зрения психолога, что 
будет происходить с детьми, которым, с одной стороны, с трех лет 
пытаются внушить любовь к Франции и ее республиканским цен-
ностям, а  с  другой стороны, из  семьи транслируют ценности ис-
лама? Как будут чувствовать себя эти дети? 

Олег Хухлаев: Ответ краткий: ну очень плохо себя будут чув-
ствовать. Это очевидно. Есть сотни исследований про конфликт 
идентичности. Доказано, что эта ситуация резко снижает психо-
логическое благополучие, тут на самом деле и происходит марги-
нализация: когда с одной стороны тянут, с другой стороны тянут, 
и никто не перетянет. Хотят научить родину любить. Даже если 
это работает, то работает только тогда, когда все дружно смыкают 
ряды в одном фронте: когда и в школе Павлик Морозов, и дома — 
Павлик Морозов, и в интернете — Павлик Морозов. Надо интер-



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

2 3 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

нет тогда блокировать. Во Франции. Начинается Оруэлл. Только 
тогда это работает. Во всех остальных случаях это работает в аб-
солютно другую сторону. 

Скажу кратко про параллельные общества. У  меня большие 
сомнения в объективном существовании параллельности, потому 
что современное общество многопараллельно само по  себе. Не-
ужели для национальной идентичности у всех должны быть оди-
наковые ценности? Насколько одинаковые? Большой вопрос. Не-
обязательно для идентичности иметь одинаковые ценности. Даже 
если диагноз поставлен правильно и  проблема  — в  наличии па-
раллельных обществ, то  лечение все равно неправильно, пото-
му что запрет на  существование параллельных обществ только 
сильнее параллелизирует эти общества, загоняет их  в  катаком-
бы. Катакомбизация, внутренняя иммиграция  — мы это прохо-
дили и в нашей стране. 

Есть французская история. Все это попахивает новой Ванде-
ей. «Ребята, вы считаете, что республика  — это что-то  другое? 
Тогда вам не  поздоровится». Имплицитно заложено. Если чело-
век чувствует себя на  стороне Вандеи  — это к  вопросу о  дискур-
се, что кого-то  вызвали на  допрос, мол, это новая Хрустальная 
ночь. Понятно, что никакая это не Хрустальная ночь, невозмож-
но вообще сравнивать. Но понятно и то, что говоривший это че-
ловек — политик, и его задача — набрать очки. Правда на таком 
уровне никому не  интересна. Нас это шокирует, а  некая паства 
станет его слушать. Паства не считает это логическим несоответ-
ствием не потому, что они идиоты, а потому, что это наложится 
на  их  ощущение возмущения, негодования, которое стимулиру-
ет их  когнитивные искажения. Справедливо оно или нет  — для 
управления не имеет значения.

Ольга Павлова: Все исследования по инокультурным детям, кото-
рым запрещали говорить и учиться на родном языке, показывают, 
что это способствует их дезинтеграции и формированию негатив-
ной этнической идентичности. При кажущейся позитивной цели, 
которой является ассимиляция, такая траектория в большинстве 
случаев ведет к  отрицательным результатам. Нередко в  детских 
садах и  школах педагоги запрещают детям говорить на  родном 
языке, опасаясь, что они не смогут выучить русский. В свою оче-
редь, родители по  той же причине тоже могут запрещать гово-
рить на родном языке, скрывать свое этническое происхождение. 
Все это приводит к конфликтной идентичности. По моим наблю-



К р у г л ы й  с т о л

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 3 1

дениям, последствия таких сюжетов крайне печальны: дагестан-
ские и армянские подростки, которые отрицают свою кавказскую 
идентичность, вступают в нацистские русские сообщества с соот-
ветствующими лозунгами. Это очень тяжелая история  — запрет 
на  свой язык, на  преподавание на  нем в  школах. Идет вытесне-
ние государственной гражданской идентичностью всех других ви-
дов идентичности. А идентичность — очень сложное образование, 
она вполне может совмещать в себе разные виды без особых про-
тиворечий. Про школы — самое трагическое из того, что я сейчас 
вижу из возможных последствий этого законодательства.

Дамир Мухетдинов: В России мы все это проходили. У нас был 
свой Победоносцев, который тоже говорил, что надо татар, баш-
кир или крестить — новокрещенские конторы все помним — или 
дать им нормальное европейское либеральное образование, что-
бы «эти варвары наконец-то  в  людей превратились». А  что по-
лучилось? Дали татарам, кавказцам, среднеазиатам и башкирам 
хорошее образование. И из них получилась национальная интел-
лигенция. Кто-то пошел во власть, в депутаты. Кто-то порвал с ис-
ламом, но неокончательно. Кто-то ассимилировался, кто-то обру-
сел. Но религиозное самосознание никуда не делось. И как только 
власти, какую бы риторику они ни  использовали, начнут насту-
пать на ислам, даже самый далекий от ислама человек, который 
пьет, курит и к исламу никакого отношения не имеет — он горой 
встанет за ислам, потому что у него включится сознание «наших 
бьют». То же я вижу среди мусульман, в мусульманских соцсетях, 
как они обсуждают Макрона, карикатурный скандал. Именно это 
объединяет нормальных добропорядочных граждан мусульман-
ского вероисповедания. Макрон объединяет тем самым. И  Ма-
крон не оговорился, говоря о реформе ислама. Он знает, что го-
ворит, поверьте мне.

Екатерина Деминцева: Мир меняется, и сегодня сложно делать 
простое противопоставление: мусульманская семья vs светская 
школа. Это не так, как было в 1970–1980-е годы, когда приезжали 
деревенские жители из  Алжира и  Марокко и  считали, что ребе-
нок вообще не может ходить в светскую школу. Сегодня мы гово-
рим о разных мусульманских и не только семьях с разным мигра-
ционным бэкграундом и о школах, которые готовы или не готовы 
принимать этническое и  религиозное разнообразие. Любой ре-
бенок, попадая во  французскую государственную школу, узнает, 



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

2 3 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

что он гражданин Франции, что он «француз». Но  многие дети 
из  мигрантских семей, пусть они даже второго или третьего по-
коления, этого не принимают. «Какой я француз, если меня сами 
французы таковым не  считают». Многие выходцы из  мигрант-
ской среды, живущие в  окраинных бедных кварталах, отделяют 
себя от  остального французского общества, так как само обще-
ство часто напоминает им, что они «другие». Это не  столько ис-
тория про ислам и  про мусульманские сообщества. Это история 
про исключенное сообщество людей из  определенных пригоро-
дов, отделенных от той «белой» республики, которая существует 
вокруг. Я скорее вижу конфликт между этими двумя полюсами — 
бедной Францией пригородов и  буржуазной Францией  — неже-
ли между выходцами из  мусульманской среды и  французским 
государством.

Денис Брилев: Я  представлю другую сторону взгляда на  школу. 
В отношении школьного образования есть огромное количество 
исследований, на  которые опираются сторонники обсуждаемых 
законопроектов. В  Германии, например, мигранты-мусульмане 
из  стран Юго-Восточной Азии и  Ирана на  100% интегрируются. 
Они «заточены» на  получение знаний, и  когда их  дети попада-
ют в школу — они хотят получать знания, они хотят максималь-
но интегрироваться, они предпринимают все усилия для инте-
грации. На втором месте по степени интегрированности — турки. 
Где-то хотят, где-то не очень хотят. Самый низкий уровень инте-
грации у арабских мигрантов. Более того, в Германии и Австрии 
сейчас катастрофическая ситуация, когда в классе с доминирую-
щим числом детей-мигрантов из  арабских стран (иммигрантов 
как первого, так и  второго поколения) женщина-учительница, 
особенно если она молодая и незамужняя, вообще не может вести 
уроки — ученики подвергают ее оскорблениям. Они отказывают-
ся учить ряд предметов: историю Германии, биологию, некоторые 
естественно-научные дисциплины. Такие же мусульмане из Ира-
на, Юго-Восточной и Южной Азии своих детей из этих школ за-
бирают и отдают туда, где меньше иммигрантов. И нет никаких 
опасений утратить свою идентичность  — они приехали интегри-
роваться, они приехали получать знания.

Действительно, согласно имеющимся исследованиям, в  неко-
торых частных детских садах и в некоторых школах (которые фи-
нансируются в  т.ч. и  из  бюджетных средств) идет целенаправ-
ленная политика формирования дезинтеграционных тенденций. 



К р у г л ы й  с т о л

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 3 3

Это и  есть то  самое параллельное общество. В  ситуации со  шко-
лами проблема в том, что никто толком не знает, что делать. Есть 
огромное количество мусульман, которые хотят интегрировать-
ся, хотят учиться. Им отвечают: «Мы — за мультикультурализм!». 
Канцлер Ангела Меркель говорит: «Немцы, учитесь в  школах, 
где иммигранты. Давайте на практике через школу покажем, как 
мы интегрируемся». В  ответ немцы и  мусульмане, настроенные 
на интеграцию, голосуют ногами. Они бегут из тех районов, где 
в  школах высокий процент арабских иммигрантов. Они бегут 
в  католические школы, например. У  него с  идентичностью все 
нормально, он мусульманин. Но он хочет учиться в католической 
школе, потому что там он наконец-то  сможет учиться, а  не  слу-
шать тех своих ближневосточных товарищей, которые  — проци-
тирую Дамира Мухетдинова — «торгуют марихуаной».

Тут в связи с подобными практиками «насильственного муль-
тикультурализма» не могу не вспомнить ситуацию в университете 
Париж VIII, расположенном как раз в печально известном приго-
роде Парижа Сен-Дени. Там, как раз в глубоко левацком — если 
судить по граффити и всевозможным постерам и объявлениям, — 
университете довелось наблюдать местных мусульман с  такой, 
я  бы сказал, демонстративной «исламскостью», которые совер-
шали малое ритуальное омовение (ууду), включающее мытье ног, 
в обычных умывальниках. А местные, «идеологически близкие» 
им левые, громко поддерживающие их  право на  идентичность, 
даже не  сподобились добиться или поспособствовать оборудова-
нию нормальной комнаты для омовения.

В общем, картина многослойная, там соединяется множество 
различных аспектов. Люди хотят интегрироваться, но их пытают-
ся насильно загнать в мультикультурализм — давайте этих тоже 
интегрировать. А умеренные исламисты не хотят интегрировать-
ся. Они хотят свои школы за  бюджетные деньги, где они будут 
формировать свои ценности. И  потом тех мусульман, кто гово-
рит что-то против, они будут подвергать травле, как это регуляр-
но происходит сегодня. 

Часто в  европейских странах процесс борьбы с  параллель-
ным обществом возглавляют уже интегрировавшиеся мусуль-
мане  — тут можно вспомнить и  министра внутренних дел Вели-
кобритании Саджида Джавида, и  советника канцлера Австрии 
профессора Эднана Аслана, и главу научно-экспертного совета ав-
стрийского Центра документации политического ислама Мунаха-
да Хорхиде. Даже тот же Жиль Кепель  — это иммигрант во вто-



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

2 3 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ром поколении. И если почитать его работы, то там четко можно 
увидеть посыл: «Мы как иммигранты интегрировались. Мой отец 
переехал во  Францию, я  пахал, я  учился, я  встраивался в  систе-
му. А новые иммигранты понаехали и пытаются меня подвинуть». 

Тут еще добавляется противостояние внутри мусульманского 
сообщества за право говорить от имени так называемого «молча-
ливого большинства». Большинство куда направят — туда и пой-
дет. Направят в  государственные школы  — пойдут туда. Кто бу-
дет говорить — за это тоже идет борьба, и в контексте всех этих 
реформ и законов. Подчеркиваю: это отсылка к Ахмету, который 
говорил, что вынуждены хартию о  республиканских ценностях 
подписывать, — во Франции будут заставлять подписывать только 
тех, кто на бюджетном финансировании. Хочешь получать день-
ги государства — подпиши. Хочешь не подписывать — ищи спон-
соров внутри общины, не бери бюджетные деньги.

Ирина Стародубровская: Мне хочется, чтобы мы закончили 
нашу дискуссию обсуждением того, какие меры могут быть эф-
фективными в сложившейся ситуации. Мы говорим не просто про 
европейский контекст, слово «Россия» звучало в этом обсуждении 
не менее часто, чем «Франция» или «Европа». Очевидно, что про-
блемы во многом общие и поиски ответов во многом общие. По-
иски там и поиски здесь имеют значение для всех. Итак, если бы 
Макроном был я, то что бы следовало сделать?

Олег Хухлаев: В  том или ином контексте здесь звучал дискурс 
борьбы. Вопрос в  этом случае: «Кого поддерживать? Правиль-
но, вот их, за ними правда. Нет, на самом деле за другими прав-
да». Для меня, как для социального психолога, сама постановка 
вопроса «за кем правда» — неправильная, потому что я знаю, что 
за  каждым есть определенная правда. Это безумно сложно при-
нять в  голове, но  как минимум если человек уверен, что это  — 
правда, то  его чрезвычайно сложно переубедить, даже если мы 
сможем ему представить всевозможные логические аргументы. 
Дискурс борьбы способствует развитию общества только тогда, 
когда в общество встроены очень мощные инструменты конструк-
тивного разрешения конфликтного, критически жесткого проти-
востояния. Например, в силу особенностей исторического разви-
тия американского общества у него есть встроенные механизмы 
разрешения очень жестких противоречий. В  европейское обще-
ство больше встроен дискурс победы одного дискурса над другим 



К р у г л ы й  с т о л

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 3 5

или подавления одного дискурса другим. Но  есть третий вари-
ант — это интеркультурная повестка. 

Одно дело, когда мы говорим об  интеграции, а  по  факту по-
нимаем ее как ассимиляцию. «Понаехали новые мусульмане. 
Мы уже местные мусульмане. А  эти понаехали и  не  хотят инте-
грироваться». Может быть, они и хотят интегрироваться, просто 
по-другому понимают интеграцию. Не  как ассимиляцию. Пото-
му что, если мы курим марихуану и поддерживаем ЛГБТ, — это 
больше похоже на  ассимиляцию, чем на  интеграцию. Есть дру-
гой подход, условно говоря, мультикультуралистский. Это когда 
вы делаете что хотите. А  мы вас экономически поддержим, что-
бы вы в комфорте и в уюте это дело осуществляли. Это действи-
тельно очень сложно совместимые подходы, потому что они жест-
ко противоречат друг другу.

Есть интеркультурная повестка, которая снимает подобное 
противостояние. В школах это единственное, что эффективно ра-
ботает на повышение качества образования. Для любого родителя 
трансляция ценностей республики, какой бы замечательной она 
ни была — не то, ради чего отдают детей в школу. Я отдаю детей 
в  школу, чтобы они учились. Школа повышает качество образо-
вания именно тогда, когда в ней транслируется интеркультурная, 
межкультурная повестка. Она позволяет создавать сообщество де-
тей, для которых их  идентичность и  религиозность является од-
ним из важных, значимых ресурсов обеспечения академической 
успешности. 

В  российской ситуации совпадают школы, где много имми-
грантов, и  школы с  низкими образовательными результатами. 
Продвинутые иммигранты, обладающие связями, никогда не от-
дадут туда ребенка, потому что они хотят отдать ребенка в лучшую 
школу. Но лучшая школа не значит более ассимиляционистская. 
Это учителя в школе с низкими образовательными результатами 
нередко декларируют ассимиляционистские лозунги и  ассими-
ляционистскую политику. Школа с  хорошими образовательны-
ми результатами в силу того, что у нее больше ресурсов и что там 
работают лучшие учителя, часто более эффективно реализует ин-
теркультурную повестку. Просто исходя из того, что это логично 
и  созвучно базовым человеческим принципам: «Давайте будем 
принимать наше разнообразие и учиться с ним жить, не давя друг 
друга». Эти школы еще и менее авторитарные обычно.

Основная логика интеркультурной повестки не  про то, как 
правильно, как надо, как не надо, а про обучение тому, как нам 



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

2 3 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

в нашей инаковости договориться. Причем в инаковости не стиг-
матизированной, а очень разнообразной. Например, мне сейчас 
хочется ноги мыть в раковине — а завтра, может быть, не захочет-
ся. Ну или я договорюсь с ребятами, что они так делать не будут, 
или я это принимаю. У всех могут быть очень разные позиции.

Интеркультурная повестка позволяет не  стигматизировать, 
не записать: «Два вида мусульман — интегрированные и неинте-
грированные». Три, четыре вида мусульман. Необходимо индиви-
дуализировать межличностное взаимодействие. Я  далек от того, 
чтобы считать, что люди делают так, как скажут. Каждый человек 
в своем повседневном взаимодействии решает свои бытовые про-
блемы, исходя из того, как ему здесь и сейчас комфортно. Психо-
логическая оптика позволяет именно на этом концентрироваться: 
увидеть, как люди в  своем повседневном взаимодействии вы-
страивают коммуникацию. Дискурс борьбы, противостояния ни-
как не помогает конструктивно обустраивать повседневную ком-
муникацию, он только ей мешает. 

У меня небольшой опыт знакомства с французской политикой — 
несколько часов я сидел в парижской мэрии и  слушал ребят, кото-
рые рассказывали, как они в  Париже интегрируют иммигрантов, 
как организуют помощь, пункты питания. Мы спрашиваем: «А как 
вы занимаетесь интеграцией, чтобы люди включились в общество?» 
Мы, как интеркультуралисты, под интеграцией понимаем налажи-
вание социальных связей и  заодно депараллелизацию в  обществе. 
Мы задаем вопрос — и человек не понимает, о чем мы спрашиваем. 
Не то чтобы он против был. Эта опция просто отсутствует в его со-
знании. Если мигрант получил работу, он сейчас не голодает, а мы 
ему помогли — на этом наша функция закачивается. Но когда мы 
занимаемся управлением этим процессом, то с точки зрения интер-
культурализма здесь только все и начинается. У  него закончились 
проблемы выживания, но  если мы хотим формировать общество 
не обязательно единое, но разрешающее противоречия конструктив-
но, то для нас важно, чтобы в этом обществе была система “bridging 
differences”, налаживание мостиков по-русски. 

Здесь перестает быть важным курение марихуаны или его от-
сутствие, оно не является критерием интегрированности. Курение 
марихуаны может являться критерием как раз дезинтегрирован-
ности. Погружение человека в  социальные взаимодействия сни-
мает вопрос параллельности (реальной или мифической), потому 
что система широких и  разнообразных социальных связей в  об-
ществе не  привязана однозначно к  идентичности, а  привязана 



К р у г л ы й  с т о л

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 3 7

к личностным отношениям. А если по факту параллельные обще-
ства существуют и провоцируются из-за рубежа или не из-за ру-
бежа, то  это дело спецслужб, и  сюда точно не  надо вовлекать 
все общество. Какие-то не те каналы финансирования? Возьмите 
и пресеките. Зачем акт принимать такой? Если у вас деньги на по-
мощь иммигрантам уходят куда-то в другую страну — это вопрос 
нецелевого расходования бюджетных средств. Кто-то должен нес-
ти ответственность, но не потому, что он плохой мультикультур-
щик, а потому, что он украл эти деньги. 

Так что если выбирать повестку, то я за интеркультурную по-
вестку. Она является выходом. Возможна ли она на уровне поли-
тики — я не знаю. Я не Макрон, слава Богу.

Екатерина Деминцева: Правительство, советники, исследователи 
во  Франции прекрасно понимают, что радикализация ислама не-
посредственно связана с  вопросами бедности, с  вопросами присут-
ствия — я не хочу пользоваться словами «параллельное общество» — 
сообществ, которые выделяются по своим социальным, этническим 
и религиозным характеристикам. Главный рецепт для преодоления 
этого разрыва — это социальный лифт. Надо что-то делать с бедны-
ми пригородами, с молодежью, которая радикализируется из-за от-
сутствия перспектив, бедности, безработицы. Сейчас в  пригородах 
существует множество различных организаций, которые пытают-
ся создать сообщества для этой молодежи: спортивные секции, арт-
классы и тому подобное. Пытаются интегрировать людей в другую 
жизнь, показать альтернативные возможности для саморазвития. 
У Макрона в программе такие идеи есть. Я считаю, что это как раз 
положительный момент — власти обратили внимание на то, что надо 
что-то делать с социальным лифтом, что надо что-то делать с детьми, 
которые никогда не сдадут выпускной экзамен в школе (у нас ЕГЭ, 
у них БАК). Надо каким-то образом им помочь.

Что действительно может быть эффективно,  — это помощь 
определенным социальным группам. Не  деньгами, а  созданием 
инфраструктуры, например, созданием хороших школ. Были та-
кие попытки. Я знаю парижскую историю, когда половину детей 
из мигрантского квартала отправили в соседний квартал, где жи-
вет средний класс, а детей из среднего класса записали в неблаго-
получные школы. Во Франции вас записывают в школу, вы не мо-
жете выбирать школу. Закончилось это тем, что школа в районе 
для среднего класса стала плохой, потому что учителя начали 
убегать, не  хотели работать с  новым контингентом, их  это пуга-



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

2 3 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ло. Оттуда стали забирать детей семьи среднего класса. А  детей, 
которых отправили из  квартала среднего класса в  школу в  бед-
ном мигрантском квартале, практически всех забрали в частную 
школу, которая находилась рядом. Благо, что во  Франции част-
ные школы часто недорогие.

На  мой взгляд нельзя просто записать одних детей в  школы 
других районов в  надежде, что дети из  разных социальных клас-
сов перемешаются и все будет хорошо. Надо понять, как работать 
с социальным смешением, какие программы социальной интегра-
ции осуществлять, чтобы не создавать новые очаги социальной од-
нородности. Надо работать с  конкретными точечными школами, 
с конкретными точечными районами — и это уже происходит в не-
которых проблемных пригородах во Франции. Я надеюсь, что они 
продолжат эту стезю, а не историю, связанную с запретом языков.

Денис Брилев: С рецептами туго, потому что полной картины про-
исходящего нет. Даже на  академическом уровне этот вопрос по-
литизирован мировоззренческим противостоянием: «либо право, 
либо лево». Пока нет массива информации, сведенного без поли-
тической конъюнктуры, без противостояния правых и  левых,  — 
четкого рецепта дать нельзя. Я могу лишь предположить, как бу-
дет развиваться ситуация.

Скорее всего, Европа идет к  реализации модели, приблизи-
тельно похожей на  российскую. По  большому счету это модель 
Османской империи, то  есть институализированные муфтиаты. 
Европа долгое время считала, что можно из  сферы религии вый-
ти — и за это ничего не будет. Почему американская история не та-
кая? Потому что в  Америке никто не  дает денег. Да, в  Америке 
плюрализм, во многом благодаря тому, что до недавнего времени 
это была протестантская страна со множеством протестантских де-
номинаций, и там нет никакого бюджетного финансирования, ана-
логичного европейским практикам. В  Европе главный вопрос  — 
не радикализм, а деньги. Где деньги? Куда уходят все эти деньги? 
И не менее важный вопрос — откуда деньги? С высокой вероятно-
стью можно ожидать тенденцию к урезанию либо к очень жесткой 
формализации выплат. Например, хочешь получать деньги от рес-
публики — подпиши хартию республиканских ценностей либо за-
нимайся тем, чем ты хочешь заниматься, но  за  свой счет. Госу-
дарство видит: хочет оно или не  хочет, но  возвращаться в  сферу 
религии придется. Если оно в ней не действует — действуют дру-
гие страны, через финансовые потоки или еще как-то.



К р у г л ы й  с т о л

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 3 9

Французы начали с 1995 года, во времена Ширака, когда они 
приняли хартию мусульманской религии во Франции. Уже тогда 
они хотели, чтобы имамы разговаривали на  французском язы-
ке. На 1995 год 96% имамов были не граждане Франции. То же 
самое хотят немцы: чтобы религиозная сфера была прозрачна 
для государственного контроля. Началось это с  ислама, пото-
му что условно традиционные для Европы религии к этому вре-
мени прошли через секуляризацию, своеобразную такую стери-
лизацию, и  приняли правила игры. В  новом потоке мусульман 
не  все приняли правила игры. Поэтому государственно-конфес-
сиональная политика будет ужесточаться в  плане государствен-
ного регулирования. 

Какие проблемы организовать все тот же муфтият? Ему давать 
деньги и с него спрашивать. Радикализация мусульман происхо-
дит — кто виноват? Муфтият виноват. Сразу для властей упроща-
ется жизнь. Всегда есть крайний и всегда есть виноватый. И зна-
ешь, кому надо деньги давать, не  надо голову ломать. Другой 
работающей модели в европейском понимании пока не придума-
ли. Я даже не могу сказать, плохо это или нет.

Дамир Мухетдинов: Создание муфтията при Екатерине II — это 
был один из  пунктов Кючук-Кайнарджийского мирного догово-
ра о том, что Российская империя формирует для своих вернопод-
данных нечто вроде автономии миллета, каким и являлся ОМДС 
(Оренбургское магометанское духовное собрание). Как это было 
и в Османской империи, а до этого было в Аббасидском халифа-
те, и  вообще вся эта структура из  ислама произросла. Мы пони-
маем, что это эффективно работало, интегрировало. Не рубится 
голова религии, кроме как мечом религии. Поэтому Денис прав: 
до  тех пор, пока вы будете заниматься социальной, политологи-
ческой, политической и всякой другой проблематикой, ничего ра-
ботать не будет. Пока вы не залезете в мозги самим мусульманам 
и не попытаетесь создать деконструкцию их сознания. Потому что 
любое воспроизводство средневековых форм ислама будет поро-
ждать насилие, радикализацию, эксклюзивизм. 

Нормальные мусульмане бегут от всего этого исламистского — 
не  в  хорошем, а  в  плохом смысле слова  — в  католические шко-
лы. Лучше в католические школы, лучше куда-нибудь интегриро-
ваться, ассимилироваться, в конце концов креститься или вообще 
стать светским человеком и  размыться, но  не  быть тем, кто раз-
деляет эти ценности.



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

2 4 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Ахмет Ярлыкапов: Насчет «рубить мечом религии» — мы не мо-
жем советовать французскому государству рубить мечом рели-
гии. Французское государство действует как государство, а не как 
религиозный институт. На месте французского государства я бы 
вообще не лез в дела религии. Очень надеюсь, что они не будут 
пытаться регулировать саму мусульманскую ткань. Если они туда 
влезут, то они там завязнут. 

Кроме того, это противоречит самой сути французского госу-
дарства как светского. У французов есть очень серьезная пробле-
ма  — они оказались между защитой светских ценностей и  навя-
зыванием этих ценностей мусульманам. Очень важно разделить 
эти вещи. Вы защищаете светские ценности — это понятно всем 
мусульманам Франции. Французское государство — светское, оно 
декларирует себя как светское и  защищает светские ценности 
в том, что касается компетенций государства. Но навязывать эти 
ценности — это уже совсем другое. Как раз нарочитое навязыва-
ние будет вызывать противодействие со  стороны мусульманско-
го сообщества.

Было бы продуктивно просто отказаться от сконцентрирован-
ности на  радикализации, на  экстремизме. Как только заходит 
речь о  мусульманах  — сразу же разговор идет о  радикализации 
и  о  том, что надо дерадикализировать. Мне кажется, что этот 
дискурс ведет к  отчуждению мусульман и  работает не  на  инте-
грацию, а на дезинтеграцию. И он очень сильно зависит от госу-
дарства, которое имеет возможность диктовать или не диктовать 
этот дискурс.

Дело не  в  конкретных радикальных имамах, а  в  том, что ин-
формация сейчас абсолютно доступна благодаря интернету. Надо 
бороться не с экстремизмом и радикализмом, а с тем, что ведет 
к  экстремизму, радикализму. Мы возвращаемся к  проблеме ин-
теграции. Мы хотим интегрировать французов-мусульман  — да-
вайте заниматься причинами того, что они хуже интегрированы. 

Дамир Мухетдинов: Еще раз говорю: вопрос не  в  интеграции, 
а именно в конкретных имамах и религиозных деятелях, которые 
идут в массы, встают на минбары мечетей и ориентируют людей 
в неправильной парадигме. Вопрос в религиозном контексте как 
таковом. Я  говорил: это не  Макрон, это мусульманские деятели 
сами изнутри должны заниматься реформой исламского созна-
ния. А светское государство должно оставаться светским и своим 
правилам следовать серьезно. 



К р у г л ы й  с т о л

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 4 1

Денис Брилев: Тут один момент хотелось бы подытожить. Поло-
жительная сторона всего происходящего  — планы по  увеличе-
нию числа исследовательских исламоведческих структур. И речь 
идет о  французском исламоведении, то  есть давно существую-
щей серьезной и авторитетной школе. Но при всем при том сами 
французы не  почивают на  лаврах, а  признают, что мало что по-
нимают. И Макрон озвучил идею, что необходим отдельный ин-
ститут, который занимался бы изучением ислама в целом и исла-
ма во Франции. То же самое происходит в других странах. О том 
же говорят австрийцы. Британцы сейчас запустили проект «По-
нимание исламизма». Положительно будет то, что, возможно, на-
копление знаний станет более эффективным. 

На данный момент нет понимания, нет общей позиции. С ка-
кой стороны смотреть? Чисто социальной  — что все пробле-
мы от  социальных факторов? Это, грубо говоря, левая повестка. 
И вторая повестка — проблемы в религии. Как Бернард Льюис го-
ворил, что проблема в самом исламе. Или, как некоторые немец-
кие товарищи говорят, например Кристин Ширрмахер из  Бонн-
ского и Лёвенского университетов, что «ислам религией в чистом 
смысле этого слова не  является, а, следовательно, конституци-
онное право о  свободе вероисповедания, созданное прежде все-
го исходя из  христианства, не  может быть применимо к  нему». 
Поэтому сейчас больше всего необходим диалог академический 
с попыткой избавиться от этих политических коннотаций. Сейчас 
нужно развивать исламоведение академическое, которое было бы 
свободно от идеологических штампов. 

Ирина Стародубровская: Я бы в заключение хотела прокоммен-
тировать несколько моментов. 

Момент первый. Я  согласна с  Денисом в  том, что, действи-
тельно, знание в  западной академической науке о  той пробле-
ме, о которой мы говорим — я сейчас объясню, почему я пока ее 
в  таком общем плане называю  — оно, скажем так, односторон-
нее. Я не буду спорить с тем, что там знают о том, что говорят ка-
кие-то  исламские лидеры, что собой представляют какие-то  на-
правления ислама. Наверно, есть представление о  некоторых 
социальных процессах. О  том, что, действительно, хуже школь-
ные результаты у мигрантов, у мусульман из определенных стран, 
а  из  других стран они, может быть, и  не  хуже, чем у  коренных 
французов. Что есть проблема большей бедности, большей без-
работицы. Эти представления есть. 



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

2 4 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

А  вот представления о  том, как устроен ислам на  земле, что 
представляет собой это фрагментированное, разнообразное, очень 
неоднородное внутри себя исламское сообщество  — у  меня ощу-
щение, что эти представления все-таки достаточно поверхностные. 
В первую очередь потому, что очень мало полевых исследований. 
На самом деле мне кажется, что полевые исследования — это тот 
инструментарий академический, который очень хорошо позволяет 
уйти от идеологизации и всех историй про правых и левых. Когда 
ногами ходишь, общаешься с людьми и пытаешься понять, как это 
все устроено изнутри. Вот этого, к  сожалению, очень мало. Я  ду-
маю, что если, действительно, будут пытаться решать академиче-
скую проблему с этой стороны, то продвижение может быть, и до-
статочно серьезное. Если все по-прежнему будет на уровне общих 
деклараций и  использования той очень фрагментарной и  очень 
плохо сводимой информации, которая есть в публичном поле, без 
серьезных исследований, то вряд ли это все продвинется вперед. 

Второй момент касается ценностей. Того противоречия ценно-
стей, которое в публичном дискурсе ставится в центр всей пробле-
мы. Мне представляется, что эту ситуацию очень упрощают, и все 
гораздо сложнее. Да, действительно, определенные противоречия 
ценностей есть. Но мы прекрасно видим, что те же самые умерен-
ные и мирные исламисты совершенно замечательно вписываются 
в демократический механизм. Денис приводил пример. Им дали 
возможности, и они вывели людей на демонстрацию. Замечатель-
но. Они использовали свои демократические права. Они не сдела-
ли ничего такого, чего бы не сделала любая другая, разделяющая 
ценности республики, сила в этих обстоятельствах. 

Та же идея джихада. Я  буквально вчера перед нашим обсу-
ждением читала очень интересный доклад, основанный как раз 
на полевых исследованиях в Европе и Канаде. У исламской моло-
дежи спрашивали: «Ребята, что вы понимаете под вооруженным 
джихадом?» Они понимают под ним общую идею справедливой 
оборонительной войны. Идею, которая вовсе не является эксклю-
зивной для ислама, которая обсуждается в  самых разных куль-
турах. И ничего, кроме этого смысла, значительная часть из них 
в идею вооруженного джихада не вкладывала. 

И я думаю, что таких примеров можно приводить очень много. 
Если мы концентрируемся на  словах, если мы концентрируемся 
именно на каких-то культурных особенностях чужака, нам кажется, 
что никакой сцепки в этом смысле нет. Если мы пытаемся понять 
суть происходящих процессов, то мы видим, что различие ценно-



К р у г л ы й  с т о л

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 4 3

стей вовсе не является абсолютно неразделимым барьером. И тем 
более оно не является подобным барьером, когда мы говорим про 
политический ислам. По причине того, что эти группы пытаются 
участвовать в политике, они вынуждены — они просто по-другому 
существовать не могут — постоянно взаимодействовать со светским 
государством, вписываться или определять свое отношение к тем 
или иным политическим процессам. С  кем-то  заключать союзы. 
Против кого-то выступать. Бороться за свой электорат и тем самым 
определенным образом к нему идеологически приспосабливаться. 
То есть на самом деле это очень во многом нормальная политиче-
ская деятельность, которая просто выражается в других категориях. 
Я не буду абсолютизировать. Я не хочу сказать, что это одни и те 
же ценности. Я просто хотела бы обратить внимание на то, что про-
блема противоречия в ценностях далеко не так линейна и требует 
гораздо более серьезного обсуждения и анализа, чем это было сде-
лано в той же Мюнхенской речи Кэмерона.

И, наконец, третье. По  поводу того, что делать. Тут очень 
много важных вещей прозвучало. И  идея интеркультурализма, 
и идея о необходимости преодоления дискриминации, и идея ка-
ких-то проектов, которые позволяли бы создавать вертикальные 
лифты. Но  я  бы хотела обратить внимание не  столько на  суть, 
сколько на механизмы реализации. Очень важная проблема в том, 
что государство сейчас много пытается делать своими руками, бю-
рократическими механизмами. А  это истории, в  которых нужна 
тонкая настройка. И часто здесь гораздо эффективнее может дей-
ствовать гражданское общество. 

Это должны быть разные проекты, не унифицированные, при-
способленные для конкретных обстоятельств. Где-то  они могут 
делаться в союзе с разными исламскими сообществами. Есть, на-
пример, очень интересный опыт в той же Великобритании (кото-
рый при Кэмероне был полностью свернут) взаимодействия с уме-
ренными исламистами в борьбе против джихадистов. Я не видела 
ни  одной оценки этого опыта как неудачного. Вся критика шла 
исключительно с  точки зрения идеологии, ценностей, «мы под-
кармливаем наших идеологических противников». Мне кажется, 
что накопление разнообразных практик, оценка их  успешности 
или неуспешности, выделение из них лучших — это механизмы, 
которые могли бы действовать гораздо эффективнее, чем, как 
в  той же Франции, создание в  мигрантских кварталах неких го-
сударственных социальных центров, которые не работают по вы-
ходным и в праздники, как раз когда молодежи нечем заняться. 



Ф р а н ц и я  и  н о в а я  п о л и т и к а  в  о т н о ш е н и и  и с л а м а

2 4 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

И, по услышанным мною отзывам самих мигрантов, не очень хо-
рошо понимают специфику своей задачи. 

Денис Брилев: У нас проблемы с исламистами в чем? Что абсолют-
но постмодернистская методология у них. Когда Рашид аль-Ганнуши 
в Тунисе выступал в парламенте, он использовал абсолютно европей-
скую политическую терминологию, за все хорошее против всего пло-
хого. А потом кто-то сделал публичной другую его запись, когда он 
выступал перед салафитами. И там он говорил совсем другое: «Ре-
бята, мы сейчас к власти придем, и мы этим светским пацанам по-
кажем, что такое шариат». То есть один и тот же человек, выступая 
перед европейской ориентированной публикой говорит одно (и ведь 
это самый умеренный из  всех умеренных и  самый интеллектуаль-
ный из всех интеллектуальных!), а перед радикалами — совсем дру-
гое. Есть такая проблема, что сам исламизм — это дитя постмодер-
низма, тропов иронии и полного ценностного релятивизма.

Ирина Стародубровская: Я  только одно хочу спросить. А  Ма-
крон, когда выступает перед «Аль-Джазирой» и перед правыми, 
он одно и то же говорит? Или он тоже говорит разные вещи?

Денис Брилев: Мы же о том и говорим, что это единая европей-
ская политическая традиция.

Ирина Стародубровская: То есть это тоже «вписанность» в сло-
жившуюся политическую культуру и  ничего больше. Когда в  са-
мых разных статьях пишут, что исламисты корыстно используют 
близость государства для укрепления своего влияния в обществе, 
я  только пожимаю плечами. Это делают любые политические 
силы. Они себя ведут абсолютно рационально.

Олег Хухлаев: Это, действительно, парадокс с  интеграцией ми-
грантов, например, в России. Когда там говорят: «Вот они пьют, 
курят, ругаются». А  я  говорю, что это результат успешной инте-
грации. Просто миграция подсвечивает нам очень хорошо особен-
ности нашего общества. И не всегда лицеприятные особенности.

Ирина Стародубровская: Огромное всем спасибо за интересную 
дискуссию.



2 4 5

Владимир Малахов, Денис Летняков 

Постхристианское или постатеистическое 
общество? Некоторые особенности 
российского режима секулярности

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-1-245-266

Vladimir Malakhov, Denis Letnyakov

Post-Christian or Post-Atheistic Society? Some Characteris-
tics of the Russian Regime of Secularity

Vladimir Malakhov  — Centre for Theoretical and Applied Politi-
cal Science, Russian Presidential Academy of National Economy and 
Public Administration (RANEPA) (Moscow, Russia). malakhov-vs@
ranepa.ru 

Denis Letnyakov — Centre for Theoretical and Applied Political Sci-
ence, Russian Presidential Academy of National Economy and Public 
Administration (RANEPA) (Moscow, Russia). letnyakov@mail.ru

The authors argue that the specificity of the Russian case of secularity 
is generally underestimated. This leads to two negative consequenc‑
es. First, it leads researchers to considering the regimes of secularity 
in Eastern Europe as variations of the “Soviet model,” which is false. 
Second, it entails inaccuracies in the analysis of the regime of secular‑
ity that has developed in post-Soviet Russia that the authors propose 
to describe as “post-atheistic.” The special Russian case implied the 
destruction of the very mechanism of religious and cultural transmis‑
sion during the period of communist rule. This is where other features 

Малахов В., Летняков Д. Постхристианское или постатеистическое общество? Некоторые особенности российского 
режима секулярности // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2021. № 39(1). С. 245–266.

Malakhov, Vladimir, Letnyakov, Denis (2021) “Post-Christian or Post-Atheistic Society? Some Characteristics of the Russian 
Regime of Secularity”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(1): 245–266.

	 Статья подготовлена в рамках выполнения научно-исследовательской работы го-
сударственного задания РАНХиГС.

Varia



V a r i a

2 4 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

of the post-atheistic society stem from: a relatively low relevance of 
religious symbols and narratives for the social fabric; the involve‑
ment of religious agency in the projects of nation-building and, there‑
fore, a predominantly ideological, rather than religious, motivation 
of the subjects of such agency; a top-down, rather than bottom-up, 
dynamic of the post-Soviet return of religion to the public sphere; the 
lack of a broad public support of the state activities in this field; wide‑
spread polarization of views on the role of public religion in modern 
society — either linking religion to cultural backwardness, or the to‑
tal rejection of modernity and secular culture.

Keywords: secularization, secularism, secularity, state-church rela-
tions, post-Christian society, post-atheistic society.

КОГДА Питер Бергер выступил со своим тезисом о десекуля-
ризации1, это произвело огромное впечатление на научное 
сообщество. Правда, сомнения в основательности гипотезы 

секуляризации высказывались и до публикации Бергера и его кол-
лег. Одним из  первых таких скептиков был Томас Лукман2. В  се-
редине 1980-х гг. с  опровержением тезиса об  упадке публичной 
роли религии в современном мире выступал Рональд Робертсон3. 
Да  и  вообще среди религиоведов всегда существовали люди, убе-
жденные в  том, что слухи о  смерти Бога сильно преувеличены4. 
Однако именно эта книга спровоцировала академическую дискус-

1.	 Berger, P.L. (1999) “The desecularization of the world: a global overview”, in P.L. Berg-
er (ed.) The Desecularization of the World: Resurgent Religion and World Politics, pp. 
1–18. Washington-Michigan: Ethic and Public Policy Center; Berger, P. (2008) “Secu-
larization falsified”, First Things [http: https://www.firstthings.com/article/2008/02/
secularization-falsified, accesses on 08.06.2020] (русск. пер.: Бергер П. Фальсифи-
цированная секуляризация // Государство, религия, церковь в  России и  за  рубе-
жом. 2012. № 2(30). С. 8–20).

2.	 По иронии судьбы, соавтор Бергера по ряду нашумевших ранних работ. См.: Luck-
mann, Th. (1980) “Säkularisierung  — ein moderner Mythos”, in Th. Luckmann (ed.) 
Lebenswelt und Gesellschaft. Grundstrukturen und geschichtliche Wandlungeny, pp. 
161–172. Paderborn u.a.: Schöningh.

3.	 Robertson, R. et Chirico, J. (1985) ‘‘Humanity, Globalization and Worldwide Religious 
Resurgence: A Theoretical Exploration’’, Sociological Analysis 46(3): 219–242. Ответ 
на аргументы противников теории секуляризации см.: Chaves, M. (1994) “Secular-
ization as declining religious authority”, Social Forces, 72(3): 749–774; Yamane, D. 
(1997) “Secularization on Trial: in Defense of a Neosecularization Paradigm”, Journal 
for the Scientific Study of Religion 36(1): 109–122.

4.	 Hadden, J.K. (1987) “Toward desacralizing secularization theory”, Social Forces 65(3): 
587–611; Stark, R. (1997) The Rise of Christianity: How the Obscure, Marginal Jesus 



№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 4 7

сию, которая привела к  эпохальным сдвигам в  социологии рели-
гии. К числу таких сдвигов принадлежит отказ от увязывания мо-
дерности с секулярностью. На сегодня сложился консенсус о том, 
что модернизация не всегда и не везде сопровождается секуляри-
зацией5. Кроме того, в  ходе тогдашних дискуссий было предло-
жено обращаться с  понятием «секуляризация» как с  аналитиче-
ской переменной. Оно не  должно выступать одновременно и  как 
explanandum, и как explanans. Точно так же обстоит дело с поня-
тием «секуляризм»6. Как заметила британская исследовательни-
ца, феномен секуляризма нельзя изучать с позиций секуляризма7. 
Имеется в виду не столько вариативность значений этого термина, 
сколько его эмоционально-психологическая нагруженность. Хотя 
в  академической литературе секуляризм обычно ассоциируется 
с  нейтралитетом государства по  отношению к  религии, среди ав-
торов, пишущих на эту тему, можно разглядеть два лагеря: «секу-
лярный» и  «антисекулярный». Если для представителей первого 
секуляризация и секуляризм — факт, требующий изучения и опи-
сания, то у представителей второго оба эти явления отождествля-
ются с моральным релятивизмом и ценностной дезориентацией. 

Далее, в  ходе дебатов о  (де)секуляризации было релятивизи-
ровано представление, согласно которому секуляризм означа-
ет дистанцирование (нейтралитет) государства по  отношению 
к  религии. В  частности, в  работе Талала Асада, ставшей за  про-
шедшие годы хрестоматийной8, на  обильном эмпирическом ма-
териале показано, что секуляризм в  высшей степени историчен 
и контекстуален. За этой на первый взгляд абстрактной установ-
кой всегда стоят конкретные социальные акторы, которые связа-
ны с  определенными интересами и  определенным жизненным 

Movement Became the Dominant Religious Force in the Western World in a Few Cen‑
turies. San Francisco: Harper San Francisco.

5.	 Концепция множественных модерностей Шмуэля Айзенштадта стала ответом на те 
(европоцентричные) теории, в которых модернизация отождествлялась с вестерни-
зацией. В  русле этой логики позднее появилась концепция множественных секу-
лярностей. См.: Wohlrab-Sahr, M. et Burchardt, M. (2012) “Multiple Secularities. To-
wards a Cultural Sociology of Secular Modernities”, Comparative Sociology 11: 875–909.

6.	 Если секуляризация описывает социальный процесс, то секуляризм — идеологию 
и политику.

7.	 Navaro-Yashin, Y. (2002) Faces of the State: Secularism and Public Life in Turkey. 
Princeton, NJ: Princeton Univ. Press.

8.	 Asad, T. (2003) Formations of the Secular: Christianity, Islam, Modernity. Stanford, 
CA: Stanford Univ. Press (русск. пер.: Асад Т. Возникновение секулярного: христи-
анство, ислам, модерность. М.: НЛО, 2020).

В л а д и м и р  М а л а х о в ,  Д е н и с  Л е т н я к о в 



V a r i a

2 4 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

стилем. В  одних случаях это влечет за  собой преференции, ока-
зываемые властями одной конфессии в  ущерб другим, вплоть 
до их откровенной дискриминации. В других же случаях секуля-
ризм выливается в сакрализацию государства и отцов нации9. На-
конец, настоящей концептуальной находкой в контексте дебатов 
о роли и месте религии в современных обществах стала формула 
Юргена Хабермаса о  «постсекулярности»10. Эта формула позво-
ляет снять саму оппозицию секулярных и  антисекулярных тен-
денций в общественной жизни, ибо утверждает сосуществование 
в одном публичном пространстве религиозной и нерелигиозной 
картин мира11. Строго говоря, эта мысль была высказана самим 
П. Бергером в  ходе оппонирования тезису о  тождестве модерна 
и секуляризации:

Современность не обязательно секуляризирует; но она обязательно 
порождает плюрализм. Эпоха модерна характеризуется растущей 
множественностью, в рамках одного общества, разных убеждений, 
ценностей и  мировоззрений. И  эта множественность, безусловно, 
бросает вызов всем религиозным традициям, каждая из  которых 
должна теперь иметь дело с тем фактом, что «все эти другие» жи-
вут не где-то в дальних странах, а по соседству12.

Бросается, впрочем, в глаза, что участники этих дискуссий пред-
почитали обходить стороной советский кейс с его идеологией го-
сударственного атеизма. Они не  могли, разумеется, не  упомя-
нуть об СССР, но он явно находится на периферии их внимания13. 

9.	 Симптоматично то, как аргументировал в свое время президент Франции Н. Сар-
кози необходимость снимать мусульманский головной платок при входе в школу: 
вы же снимаете обувь при входе в мечеть, отчего же не проявить уважение, вхо-
дя в храм Республики.

10.	 Habermas, J. et Mendieta, E. (2002) Religion and Rationality: Essays on Reason, God, 
and Modernity. Cambridge, MA: MIT Press; Habermas, J. (2006) “Religion in the pub-
lic sphere”, European Journal of Philosophy 14(1): 1–25.

11.	 Детальный разбор концепта «постсекулярности» см.: Узланер Д. Картография 
постсекулярного // Отечественные записки. 2013. № 1(52). [http://www.strana-oz.
ru/2013/1/kartografiya-postsekulyarnogo, доступ от 01.06.2020].

12.	 Бергер П. Фальсифицированная секуляризация. С. 9.

13.	 В  упомянутой статье Бергера советский случай фигурирует как один из  трех ти-
пов секуляризма, наряду с условно «американским» и «французским». У Дэвида 
Мартина в его «Общей теории секуляризации» (1978) случай СССР не анализиру-
ется. В переработанной версии этого труда (2005) постсоветские государства так-
же упоминаются вскользь, в ход теоретического рассуждения они не включены.



№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 4 9

Предметом отдельного изучения он выступает скорее в  эмпири-
ческих, чем в теоретических исследованиях14. 

При этом молчаливо предполагается, что советское простран-
ство в эпистемологическом плане вписывается в общий контекст 
(то  есть может быть описано в  тех же категориях, что и  Запад): 
здесь происходил, по сути, тот же процесс, что и в Западной Ев-
ропе15 (секуляризация)  — с  той лишь разницей, что последняя 
на данной территории носила «форсированный» характер. В ана-
логичной  — «нормализующей»  — оптике предстает и  постсовет-
ская Россия: считается, что она так же, как и ее европейские сосе-
ди, в определенных отношениях переживает «десекуляризацию», 
а  в  долгосрочной перспективе включилась в  тренд трансформа-
ции в «постсекулярность»16. 

Нам представляется, однако, что при таком подходе от иссле-
довательского взгляда ускользают некоторые важные особенности 
государственно-конфессиональных отношений, имевших место 
в России в советский период ее истории. Кроме того, мы полагаем, 
что данный подход мешает пониманию того режима секулярно-
сти, который сформировался в России постсоветской. Тем самым 

14.	 Anderson, J. (1994) Religion, State and Politics in the Soviet Union and Successor 
States. Cambridge: Cambridge University Press; Smolkin, V. (2018) A Sacred Space is 
Never Empty: A History of Soviet Atheism. Princeton; Oxford: Princeton University 
Press; Keller, Sh. (2001) To Moscow, not Mecca. The Soviet Campaign against Islam 
in Central Asia, 1917–1941. Westpoint; London: Praeger; Dragadze, T. (1993) “The Do-
mestication of Religion under Soviet Communism.” In C. M. Hann (ed.) Socialism: Ide‑
als, Ideologies, and Local Practice. London: Routledge, 1993; Freeze, G.L. (2015) “From 
Dechristianization to Laicization: State, Church, and Believers in Russia”, Canadian 
Slavonic Papers, 57(1–2); Pospielovsky, D. (1988) A History of Soviet Atheism in The‑
ory and Practice, and the Believer. In 3 vol. Cambridge: Palgrave Macmillan.

15.	 Бергер и  его сторонники настаивают, что на  Северную Америку данная тенден-
ция не распространяется. См.: Berger, P.L. et al. (2008) Religious America, Secular 
Europe? A Theme and Variations. Aldershot: Ashgate. Чтобы не увязнуть в этой по-
лемике, ниже мы будем вести речь не о Западе вообще, а о Западной Европе.

16.	 Узланер Д. Дело «Пусси Райот» и особенности российского постсекуляризма // Го-
сударство, религия, церковь в  России и  за  рубежом. 2013, № 2(31); Кнорре Б.А. 
Российское православие. Постсекулярная институционализация в  пространстве 
власти, политики и права // Монтаж и демонтаж секулярного мира: сборник ста-
тей / Под ред. А. Малашенко, С. Филатова. М.: РОССПЭН, 2014; Шишков А. Неко-
торые аспекты десекуляризации в постсоветской России // Государство, религия, 
церковь в России и за рубежом. 2012, № 2 (30); Кормина Ж., Штырков С. «Это 
наше исконно русское, и никуда нам от этого не деться»: предыстория постсовет-
ской десекуляризации // Изобретение религии: десекуляризация в постсоветском 
контексте. Сб. ст. / Под ред. Ж. Корминой, А. Панченко, С. Штыркова. СПб, 2015; 
Богатырев М.А., Шишова М.И. Постсекулярная гипотеза и особенности россий-
ской постсекулярности // Вестник Русской христианской гуманитарной академии. 
2015. № 3(16). 

В л а д и м и р  М а л а х о в ,  Д е н и с  Л е т н я к о в 



V a r i a

2 5 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

имплицируется, что страны Восточной Европы, входившие после 
Второй мировой войны в  советский блок (или, как Югославия, 
только в «социалистический лагерь»), позволительно рассматри-
вать в качестве вариаций в рамках того же режима секулярности, 
что сложился в  Советской России. Показательно, например, что 
авторы обстоятельного сборника, посвященного взаимодействию 
религии и политики17, не делают никаких различий между СССР 
и  его восточноевропейскими сателлитами в  смысле устройства 
государственно-конфессиональных отношений. Так, в  разделе 
про протестантизм П. Фрестон предпочитает рассуждать в целом 
об «инспирированных марксизмом режимах», не делая различий 
между ГДР и советскими Латвией и Эстонией18, а в обзорной гла-
ве про государственно-религиозные отношения Дж. Мэдли опе-
рирует понятием «бывший советский блок». По его мнению, все 
22 государства, находившиеся за  «железным занавесом», могут 
быть охарактеризованы как «де-юре атеистические», коль скоро 
отделение церкви от  государства там означало «исключение ре-
лигии из  публичной жизни» и  «отсечение» (“cutting-off”) рели-
гиозных институций от  большинства ресурсов, как символиче-
ских, так и  материальных19. Аналогичным образом Х. Казанова 
рассуждает о «коммунистических режимах советского типа», ко-
торые являются «наиболее очевидным примером» государств од-
новременно строго секулярных и недемократических20. П. Норрис 
и  Р. Инглхарт, исследуя феномен «религиозного возрождения», 
выбирают в  качестве объекта исследования все «посткоммуни-
стические страны»21.

Мы, однако, полагаем, что режим секулярности в  СССР, с од-
ной стороны, и  в  странах «социалистического лагеря» в  Восточ-
ной Европе, с другой, имеет целый ряд принципиальных отличий.

Под секулярностью мы, вслед за  М. Вольраб-Заар и  М. Бур-
хардт, будем понимать совокупность культурных смыслов, в  ос-

17.	 Haynes, J. (ed.) (2009) Routledge Handbook of Religion and Politics. L.; NY: Rout-
lege.

18.	 Freston, P. (2009) “Christianity: Protestantism”, in J. Haynes (ed.) Routledge Hand‑
book of Religion and Politics, p. 37. L.; NY: Routledge.

19.	 Madeley, J. (2009) “Religion and the state”, in J. Haynes (ed.) Routledge Handbook of 
Religion and Politics, pp. 183, 187–188. L.; NY: Routledge.

20.	Casanova, J. (2008) “Public Religions Revisited”, in H. de Vries (ed.) Religion. Beyond 
a Concept, p. 112. NY: Fordham University Press.

21.	 Norris, P. et Inglehart, R. (2004) Sacred and Secular. Religion and Politics Worldwide, 
pp. 111–132. NY: Cambridge University Press.



№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 5 1

В л а д и м и р  М а л а х о в ,  Д е н и с  Л е т н я к о в 

нове которой лежит дифференциация между религией и  нере-
лигиозными сферами, а  под режимом секулярности  — порядки 
и практики, возникающие вокруг такой совокупности в конкрет-
ной стране или макрорегионе22. 

Специфика советского кейса в контексте секуляризации 
и секуляризма

На  наш взгляд, утверждение, согласно которому советский слу-
чай представляет один из вариантов процесса секуляризации, ну-
ждается в существенных уточнениях. Процессы, происходившие 
в  СССР в  сфере государственно-конфессиональных отношений, 
довольно резко контрастируют с тем, что происходило в этой сфе-
ре в западных странах. 

(1) На  Западе секулярные идиомы постепенно «прорастали» 
в общественную жизнь. В СССР секуляризм был буквально наса-
жден сверху. Установленный коммунистами порядок исключал 
и  религиозную агентность, и  религиозные символы. Спору нет, 
религиозная политика властей за  годы существования советско-
го режима претерпела заметные изменения — от попыток полно-
стью вычистить следы присутствия религии из  жизни общества 
в 1920–1930-е гг. до компромисса с церковью и ее использования 
во внешнеполитических целях в брежневскую эпоху23. Тем не ме-
нее, в течение всех семи десятилетий правления коммунистов ре-
лигиозность считалась социально неодобряемым поведением. 

22.	 Wohlrab-Sahr, M. et Burchardt, M. “Multiple Secularities. Towards a Cultural Sociolo-
gy of Secular Modernities”, p. 875–909.

23.	 В течение двух послереволюционных десятилетий большевистские власти осуще-
ствляют прямой государственный террор против самого института церкви. К  се-
редине 1930-х гг. организованная религиозная жизнь в СССР была практически 
полностью парализована. Публичная артикуляция религиозности сделалась не-
возможной. Однако с началом войны отношение государства к религии становит-
ся более прагматичным. Давление на  религию ослабевает. Что касается религи-
озной политики партийного руководства в  последующие четыре десятилетия, 
то она не отличалась последовательностью — достаточно вспомнить новый виток 
антицерковных гонений в правление Н. Хрущева. Тем не менее, можно говорить 
об эволюции отношения государства к РПЦ — от полного неприятия религии го-
сударством в  сторону более компромиссной позиции (при условии абсолютной 
политической лояльности религиозных институций). Апофеозом этого процесса 
можно считать введенный в 1982 г. цензурный запрет на публичную критику в со-
ветской печати высших иерархов Московского патриархата (см.: Шкаровский М.В. 
Русская православная церковь в  XX в. М.: Вече, 2010. С. 397). Похожие отноше-
ния государство выстроило и с официальным духовенством других конфессий. 



V a r i a

2 5 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

(2) В  западных странах налицо континyальность религиоз-
ных институтов. В  XX столетии они утратили свою былую зна-
чимость, но не исчезли — никогда не исчезали — из публичного 
пространства. В  СССР религиозные институты были демонти‑
рованы. Они фактически не  присутствовали в  публичном про-
странстве на  протяжении жизни четырех поколений (исключе-
ние  — Западная Украина, Западная Белоруссия, большая часть 
нынешней Молдовы и три страны Балтии, где эти институты про-
держались до начала Второй мировой войны). 

(3) Тот факт, что на протяжении жизни многих поколений ате-
изм служил государственной идеологией, имел серьезные по-
следствия и  для институциональной структуры общества, и  для 
самосознания граждан. Государство в  данном случае не  просто 
дистанцируется от  религии, вытесняя ее из  публичной сферы  — 
как это произошло в  начале XX в. во  Франции с  ее принципом 
laïcité, представляющим собой крайнюю форму приватизации 
религии. Во  Франции, несмотря на  настороженное, неблагопри-
ятное (и  даже враждебное  — в  жесткой версии лаицизма) от-
ношение государства к  религии, происходит именно ее «прива-
тизация»: она вытесняется из  публичной сферы в  приватную, 
но право следовать ей в приватном пространстве гарантировано 
законом. В  советском же случае власть стремится вытеснить ре-
лигию из жизни граждан вообще24. Это не «гиперприватизация» 
религии, как иногда считается25, а такое обращение с ней, когда 
религиозная вера и  религиозные практики рассматриваются го-
сударством как, в  лучшем случае, нежелательные. Для религии 
же такая ситуация означала индивидуализацию, то есть уход ве-
рующих в добровольное гетто, и, следовательно, их (само)изоля-
цию от  социокультурного мейнстрима. Заметим, что при таких 
радикально секулярных режимах, как турецкий в  период вла-

24.	 Впрочем, заметим, что в советских условиях дихотомия приватного и публично-
го проблематична. Здесь не  существует публичного как некоей особой сферы 
за  пределами семьи, которая не  была бы захвачена государством, на  которую 
не распространялись бы контролирующие притязания государства. Недаром «об-
щественная собственность»  — это то, что, по  сути, принадлежит государству, 
а не тому или иному сообществу (кооперативу). И недаром в русском языке нет 
понятия privacy, а  выражение private property переводится как «частная соб-
ственность». Если же в Советской России речь заходила о чем-либо, принадлежа-
щем индивиду, это называлось «личной собственностью».

25.	 См.: Шишков А. Некоторые аспекты десекуляризации в  постсоветской Рос-
сии // Государство, религия и  церковь в  России и  за  рубежом. 2012. № 2 (30). 
С. 167–168.



В л а д и м и р  М а л а х о в ,  Д е н и с  Л е т н я к о в 

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 5 3

сти кемалистов, подобной изоляции не происходило: государство 
с конца 1920-х по конец 1970-х гг. демонстративно дистанцирова-
лось от религии, но оно не ожидало от граждан перехода на атеи-
стические позиции. Более того, в  кемалистской Турции, в  отли-
чие от советской России, речь шла не об уничтожении ислама как 
такового, а  скорее о  его реформировании. Власти рассчитывали 
на то, что модернизированный ислам будет поддерживать турец-
кий национализм26. 

Мы полагаем, что изложенные обстоятельства не  могли 
не оказать существенного влияния на формирование режима се-
кулярности в России после краха советского строя. На наш взгляд, 
общество, сложившееся в нашей стране в этот период, уместно ха-
рактеризовать как постатеистическое.

Но  прежде чем приступить к  демонстрации этого тезиса, 
остановимся на  особенностях советского режима секулярности 
по  сравнению с  соответствующими режимами в  коммунистиче-
ских странах Восточной Европы.

Страны Восточной Европы и  «советский» режим 
секулярности

Нам представляется, что страны Восточной Европы, в течение че-
тырех десятилетий находившиеся в орбите СССР, не вписывают-
ся в советский режим секулярности. В пользу этого утверждения 
можно привести следующие аргументы. 

Первое. В большинстве этих стран сохраняется определенная — 
порой достаточно высокая  — степень автономии религиозных 
институтов27. Исключений было всего два: Болгария и Албания. 
Болгарская православная церковь все годы существования комму-
нистического режима находилась под плотным контролем вла-
стей, большинство высших церковных иерархов были завербова-
ны органами госбезопасности, а государство вплоть до середины 

26.	 Показательно, что при Ататюрке Государственный комитет по делам религии, за-
прещая чтение молитв на  арабском, параллельно инициировал перевод Корана 
на турецкий. См.: Сергеев В.М., Саруханян С.Н. Модернизация и  политический 
ислам в Турции // Полития. 2012. № 4(67). С. 138. 

27.	 Следует, правда, уточнить, что в первое время после установления просоветских 
режимов в этих странах большинство левых правительств ведут активное наступ-
ление на религиозные институты, что включает в себя репрессии против священ-
нослужителей, конфискацию церковного имущества и  земель, попытки выстро-
ить агентурную сеть внутри церкви и т. д. Однако со второй половины 1950-х гг. 
религиозная политика в большинстве этих стран существенно смягчается.



V a r i a

2 5 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

1980-х гг. проводило агрессивные антирелигиозные кампании28. 
В Албании Энвер Ходжа берет курс на построение атеистическо-
го государства. Причин тому было несколько. Во-первых, кон-
фессиональная разнородность населения (70%  — мусульмане, 
20% — православные и 10% — католики). Во-вторых, отношение 
правящих элит к исламу как к «отсталой» религии, препятствую-
щей обновлению29. 

Особенно велика была  — не  в  последнюю очередь по  орга-
низационным причинам  — автономия Католической церкви. 
Как известно, польский кардинал Войтыла был избран в  1978  г. 
римским папой. Все католические епископаты, находившиеся 
на территории ГДР, были частью епископатов ФРГ. Но известной 
степенью независимости от государства в странах данного макро-
региона пользуются и другие религиозные организации. Скажем, 
в Восточной Германии государство, по крайней мере с 1970-х гг., 
фактически занимает в отношении Евангелической церкви пози-
цию невмешательства30. Руководители Румынии не считают нуж-
ным дистанцироваться от православной церкви31. Исследователи 
отмечают, что просоветский режим в  этой стране скорее искал 
поддержку церкви (особенно на  начальном этапе  — при прове-
дении непопулярных реформ вроде коллективизации сельского 
хозяйства или национализации экономики), нежели стремился 
ее подавить32. Такая позиция властей контрастирует с  позицией 
их  советского визави в  первые десятилетия коммунистического 
правления (а также в хрущевский период).

 Второе. Большинство восточноевропейских стран отличает-
ся от их советского патрона с точки зрения «видимости» рели‑
гии в публичном пространстве. Церковь в Восточной Европе, 
особенно с 1960-х гг., активно присутствует в системе образова-

28.	 Николов Т. Болгария: невидимая церковь // Pro et Contra. 2013. № 5. С. 40–51.

29.	 См.: Buchenau, K. (2015) “Socialist Secularities: The Diversity of Universalist Model”, 
in M. Burchardt, M. Wohlrab-Sahr, M. Middell (eds) Multiple Secularities Beyond the 
West. Religion and Modernity in the Global Age, p. 271. Boston: de Gruyter.

30.	 Tyndalle, W.R. (2010) Protestants in Communist East Germany. In the Storm of the 
World, p. 216. Burlington, VT and Farnham: Ashgate.

31.	 Работники советского посольства в Бухаресте в 1960 г. с досадой информировали 
Москву о том, что власти практически не борются с «тлетворным влиянием цер-
ковников». См.: Шкаровский М.В. Православная Церковь Румынии в 1918–1950-х 
годах // Вестник церковной истории. 2011. № 3–4. С. 217.

32.	 Василе К. Румыния: православная церковь после коммунизма // Pro et Contra. 2013. 
№ 5. С. 53; Шкаровский М.В. Православная Церковь Румынии в 1918–1950-х го-
дах. С. 217.



В л а д и м и р  М а л а х о в ,  Д е н и с  Л е т н я к о в 

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 5 5

ния и в других социальных институтах (здравоохранение, дома 
престарелых, пенитенциарные учреждения и  т. д.). Например, 
в ГДР в книжных магазинах без труда можно было купить Биб-
лию (нечто невообразимое для СССР). Здесь с  конца 1970-х гг. 
по радио транслируются воскресные службы, а на телевидении 
выходят религиозные программы, действуют церковные изда-
тельства и теологические школы33. Начиная с тех же лет, проте-
стантская церковь в  Восточной Германии осуществляет патро-
наж над десятками больниц, домов инвалидов, детских домов 
и  сотнями домов престарелых34. В  Польше в  1956 г. в  общеоб-
разовательную школу возвращаются уроки религии (правда, 
факультативно). Через пять лет школа вновь объявлена сугу-
бо светской, однако преподавание религии вплоть до  падения 
коммунистического режима оставалось возможным в  церков-
ных пунктах катехизации при костелах35. Кроме того, в  стране 
существовали клубы католической интеллигенции, которые ор-
ганизовывали различные паломничества, концерты духовной 
музыки и т. д. Все эти годы работал Люблинский католический 
университет. С конца 1970-х гг. в стране разрешается свободное 
строительство культовых сооружений. Как следствие, в 1980-е гг. 
Польша поставила европейский рекорд по  количеству новых 
костелов и часовен36. 

Иными словами, в  Восточной Европе достаточно рано и  до-
статочно ясно обозначаются пределы секуляризма. Государство 
в  странах этого макрорегиона  — за  единственным исключени-
ем, каким была Албания, и  за  исключением короткого послево-
енного периода (когда власти по  московскому примеру прово-
дят политику воинствующего атеизма) — не стремится к полному 
вытеснению религии из  жизни граждан37. Резон правящих элит 
был двояк. Они (а) опасаются настроить против себя общество; 

33.	 Burgess, J.P. (1990) “Church-State Relations in East Germany: The Church as a “Reli-
gious” and “Political” Force”, Journal of Church and State 32(1): 18–19.

34.	 Ward, C. (1978) “Church and State in East Germany”, Religion in Communist Lands 
6(2): 89.

35.	 Грыз Р. Римско-католическая церковь в Польской Народной Республике (1944/45–
1989): формы сосуществования с режимом и роль идейной оппозиции // Государ-
ство, религия, церковь в России и за рубежом. 2016. № 3(34). С. 19.

36.	 Там же. С. 28.

37.	 Даже в Болгарии, которая в своей религиозной политике ближе всего подошла к со-
ветской модели, репрессивный курс в отношении верующих, начиная с 1960-х гг., 
касается в  основном мусульманской части населения. См.: Buchenau, K. “Socialist 
Secularities: The Diversity of Universalist Model”, p. 271.



V a r i a

2 5 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

(б) рассматривают религию как интегративную часть националь-
ной идентичности. 

Поэтому восточноевропейские лидеры ведут себя по отноше-
нию к церкви (по крайней мере, той, которая считается нацио-
образующей) иначе, чем их  московский Старший брат. Когда 
у румынского диктатора Чаушеску в 1972 г. умер отец, глава го-
сударства демонстративно похоронил его по православному об-
ряду. О роли Католической церкви в польском обществе мы уже 
говорили. Приведем, однако, еще один примечательный факт. 
Поскольку в  Польше членство в  правящей партии не  исклю-
чало религиозной аффилиации, это привело к тому, что более 
половины польских коммунистов были католиками. В  1986 г. 
почти 66% членов Польской объединенной рабочей партии на-
зывали себя верующими38  — ситуация, немыслимая для чле-
нов КПСС.

Высокой степенью свободы пользовались религиозные органи-
зации в Югославии39. Это было обусловлено прежде всего разно-
родностью населения федерации с точки зрения конфессиональ-
ной принадлежности — в этих условиях осторожная религиозная 
политика была частью поиска баланса в этнонациональной поли-
тике. После официального визита Тито в Ватикан в 1971 г. Като-
лической церкви в Боснии, Хорватии и Словении было позволено 
вести социальную работу среди молодежи, в стране стала актив-
но выпускаться религиозная периодика и  книжная продукция. 
Сербская православная церковь, которая не  имела руководяще-
го центра за пределами страны, была более зависима от югослав-
ских властей, но и она постепенно чувствует себя свободнее. Под 
ее эгидой с конца 1950-х гг. издается духовная литература (в том 
числе детская), открываются семинарии, богословские школы. 
Нередко епископами становились православные священники, из-
вестные своей критикой власти40.

В  целом коммунистические правительства в  восточноевро-
пейских странах достаточно терпимо относились к  таким про-
явлениям религии, как религиозное образование (хотя бы 

38.	 Грыз Р. Римско-католическая церковь в Польской Народной Республике (1944/45–
1989): формы сосуществования с режимом и роль идейной оппозиции. С. 37.

39.	 Белякова Т. Конструирование национальной идентичности в  социалистической 
Югославии и  македонский церковный вопрос // Государство, религия, церковь 
в России и за рубежом. 2014. № 4 (32). С. 65.

40.	 Buchenau, K. (2005) “What Went Wrong? Church–State Relations in Socialist Yugo-
slavia”, Nationalities Papers 33(4): 547.



В л а д и м и р  М а л а х о в ,  Д е н и с  Л е т н я к о в 

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 5 7

в  форме факультативов или воскресных школ), паломниче-
ства, крестные ходы и  т. д. Прекрасным выражением подоб-
ной компромиссной установки может служить один из докумен-
тов чехословацкой компартии от 1966 г., в котором говорилось 
о  необходимости «обеспечить гражданам, еще не  избавившим-
ся от религиозных предрассудков, возможность реализации ре-
лигиозных обрядов»41.

Третий важный момент: церковь в  Восточной Европе имеет 
собственную социальную повестку. Она общественно активна. 
Если в советском случае государство жестко пресекает любую ре-
лигиозную активность, которая может быть расценена как поку-
шение на  его абсолютный авторитет, то  в  восточноевропейском 
случае государство находится скорее в состоянии идеологической 
конкуренции с церковью.

И, наконец, благодаря сохранению относительной автономии 
и  наличию у  церкви собственной повестки, она оказалась в  со-
стоянии играть заметную роль в  массовом движении за  демо‑
кратизацию. В  1980-е гг. церковь в  ряде восточноевропейских 
стран (Польша, ГДР, Чехословакия)  — активный участник гра-
жданского сопротивления коммунистическому правительству. 
Это опять-таки разительно отличает ситуацию в  Восточной Ев-
ропе от ситуации в советской России и других республиках СССР 
периода перестройки. В  Советском Союзе религиозные инсти-
туты, будучи изъяты из  системы социально-культурной комму-
никации на протяжении всего периода правления коммунистов, 
остались в стороне от процессов демократизации, охвативших об-
щество во второй половине 1980-х гг. 

«Официальные» религиозные структуры в период перестрой-
ки занимали скорее осторожно-выжидательную позицию в  от-
ношении происходившего. Символично, например, что во  вре-
мя августовского путча патриарх Алексий II решился выступить 
с весьма сдержанным обращением о недопустимости кровопро-
лития только в  ночь на  21 августа, когда провал планов ГКЧП 
был уже более или менее очевиден. Разумеется, в РПЦ были от-
дельные священники-диссиденты, проявлявшие большую гра-
жданскую активность  — так, в  1988 г. возникла инициативная 

41.	 Мурашко Г.П. «Пражская весна» 1968 г.: власть и католическая церковь на пути 
к диалогу // Государство и церковь в СССР и странах Восточной Европы в период 
политических кризисов второй половины XX века / Отв. ред. Г.П. Мурашко, 
А.И. Филимонова. М.: Институт славяноведения РАН; СПб: Нестор-История, 2014. 
С. 327.



V a r i a

2 5 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

группа «Церковь и перестройка» во главе с о. Глебом Якуниным, 
некоторые члены которой позднее вошли в  состав Российско-
го христианского демократического движения и  в  «Демократи-
ческую Россию». Тем не  менее, большого влияния на  пере-
строечное движение «либеральный» фланг РПЦ не  оказывал. 
То  же самое можно сказать и  в  отношении ислама. Попытки 
самоорганизации мусульман, наиболее значимым проявлени-
ем чего стало создание в 1990 г. всесоюзной Исламской партии 
возрождения, имели место, во-первых, без активного участия 
и поддержки муфтиятов, а во-вторых, не привели к появлению 
политически значимой силы. Иначе говоря, движение за демо-
кратизацию в СССР оставалось сугубо секулярным как по своему 
составу, так и по идеологии. Ситуация разительно контрастиру-
ет и  с  Польшей (где комитеты в  поддержку главной оппозици-
онной силы  — движения «Солидарность»  — зачастую создава-
лись прямо на базе церковных приходов и клубов католической 
интеллигенции, а  сама «Солидарность» активно использовала 
христианскую символику42), и  с  ГДР (где ручейки многотысяч-
ных протестных митингов 1989 г. берут свой исток в Соборе св. 
Николая в Лейпциге). 

Постхристианское vs постатеистическое общество

Когда европейские общества называют постхристианскими, име-
ют в виду следующее. Институционализированное христианство 
(католическая и  протестантская церкви) в  наши дни перестало 
играть здесь ту роль, которую оно играло около двух столетий 
назад. Однако христианство как символическая система сохраня-
ет значимость для общественной жизни. Связанные с  христиан-
ством символы и нарративы принадлежат к повседневной рутине. 
Структура выходных дней, радиотрансляции воскресных пропо-
ведей, практически обязательный обряд communion в школах, на-
звания политических партий, религиозные аллюзии и  сюжеты 
в тематике и образности шоу-бизнеса — все это и многое другое 
указывает на  то, что общество, независимо от  того, сколь рели-

42.	 Kunicki, M.S. (2012) Between the Brown and the Red. Nationalism, Catholicism, and 
Communism in Twentieth-Century Poland — The Politics of Bolesław Piasecki, p. 183. 
Athens: Ohio University Press; Мещеряков Д.Ю. Католическая церковь как полити-
ческий актор в  посткоммунистической Польше: влияние на  партийную полити-
ку // Политическая наука. 2014. № 3. С. 250.



В л а д и м и р  М а л а х о в ,  Д е н и с  Л е т н я к о в 

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 5 9

гиозно индифферентным оно ни было бы сегодня, помнит о том, 
каким оно было вчера43.

На  наш взгляд, поместить современную Россию в  один ряд 
с  постхристианской Европой невозможно. Сегодняшнее россий-
ское общество более уместно описывать в иных терминах, а имен-
но — как общество постатеистическое.

Для этого есть несколько оснований.
(1) Реконструированные институты отличаются от  институ-

тов, существующих непрерывно, примерно так же, как «ново-
дел» в  архитектуре отличается от  сохранившихся аутентичных 
построек. «Восстановленные» здания, конечно, могут произве-
сти определенное впечатление на зрителей, но они лишены того 
безошибочно считываемого заряда, который несут в себе здания 
исторические. Этой метафорой мы хотели бы подчеркнуть вы-
двинутый выше тезис о  реконструкции институциализирован-
ной религии в  постсоветской России44. Ситуация, когда религи-
озные символы и  нарративы рутинным образом присутствуют 
в  жизни общества (даже если они утратили свою былую зна-
чимость),  — это не  ситуация, когда эти символы в  жизнь обще-
ства «вернулись» (а  именно такая ситуация сложилась в  нашей 
стране в начале 1990-х гг.). На первый взгляд присутствие рели-
гии в  публичной сфере сегодняшней России  — признак ее нор-
мализации с точки зрения той версии «нормальности», которая 
оформилась во второй половине XX столетия в Западной Европе. 
И там, и здесь — официально поддерживаемое празднование Ро-
ждества и Пасхи; и там, и здесь — уроки религии в школах; и там, 
и здесь — факультеты теологии в университетах; и там, и здесь — 
священники на радио и телевидении, капелланы в армии, церков-
ная благотворительность в  детских домах и  домах престарелых 
и т.п. Однако тот факт, что религия была изъята из публичного 

43.	 Разумеется, степени этой индифферентности сильно варьируются. Если в одних 
западных странах доля людей, относящих себя к агностикам, составляет около по-
ловины населения (как в Великобритании или во Франции), то в других неверую-
щие образуют относительно небольшую долю. Так, о  важности религии в  своей 
повседневной жизни заявили 72% итальянцев. См.: “Gallup Coexist Index 2009: A 
Global Study of Interfaith Relations”, European Commission, 08.05.2009, p. 11 [htt-
ps://ec.europa.eu/migrant-integration/librarydoc/the-gallup-coexist-index-2009-a-
global-study-of-interfaith-relations, accessed on 05.11.2020].

44.	 Здесь важно подчеркнуть, что институты в том понимании, которого мы придер-
живаемся, — это не только учреждения (или, в другой терминологии, «формаль-
ные институты»), но и хабитуализированные практики (так называемые «нефор-
мальные институты»). И  если первые в  советский период, пусть и  в  весьма 
усеченном виде, воспроизводились, то воспроизводство вторых было прервано.



V a r i a

2 6 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

обихода на протяжении семи десятилетий, не мог не отразиться 
на том, как выглядит ее возвращение в пространство социальной 
коммуникации. 

Это возвращение производило и  производит впечатление ис-
кусственности. Такое впечатление вызвано, как нам представля-
ется, несоответствием действий государства уровню обществен-
ного запроса на присутствие религии в публичном пространстве. 
Нельзя сказать, что такой запрос отсутствовал вовсе45. Однако 
чем дальше в  прошлое отодвигались 1990-е с  характерным для 
них стремлением заполнить духовный вакуум, возникший после 
краха коммунистического проекта, тем более становилось ясным, 
что инициатива в  процессе «религиозного возрождения» исхо-
дит скорее от властей, чем от общества. И введение религиозно-
го образования в школах, и открытие богословских кафедр и фа-
культетов в университетах произошли не по запросу снизу — они 
были продиктованы сверху46. Общество либо индифферентно от-
носилось к  бюрократическому диктату, либо отвечало на  него 
протестами47. 

(2) Важно подчеркнуть, что реконструкция институциализиро-
ванной религии, о которой идет речь, вписана в контекст проек-
тов нациестроительства48. Отсюда проистекает специфическая 
особенность деятельности агентов православного возрождения 

45.	 Начало 1990-х было довольно богато на  низовые инициативы по  возрождению 
православия как национальной религии. В этой связи можно вспомнить общество 
«Радонеж», известное по одноименной православной радиостанции, которая с мо-
мента создания существует на пожертвования своих слушателей, а также появле-
ние организаций вроде «Православного политического совещания», Союза пра-
вославных братств и т. д. Позднее — в 2000 г. — возникает движение «За право 
жить без ИНН», которое противостояло не только государству, внедрявшему ИНН, 
но  и  патриархии, занимавшей, с  точки зрения участников этого движения, из-
лишне либеральную позицию по данному вопросу. Подробнее об истории такого 
рода организаций и общественных инициатив см.: Верховский А. Политическое 
православие. Русские православные националисты и  фундаменталисты, 1995–
2001 гг. М.: Центр «Сова», 2003.

46.	 Исследователи даже предложили характеризовать этот процесс как «десекуляри-
зация сверху». См.: Karpov, V. (2013) “The social dynamics of Russia’s desecularisa-
tion”, Religion, State and Society 43(1): 254–283.

47.	 Если в случае введения уроков по Основам православной культуры в школах или 
внедрения богословия в  систему высшего образования протестная активность 
была не  слишком высокой и  совсем не  массовой, то  в  ряде случаев, связанных 
с  возведением храмов в  рекреационных зонах или передачей музеев в  собствен-
ность церкви, протесты носили массовый характер.

48.	 Agadjanian, A. (2015) “Vulnerable Post-Soviet Secularities: Patterns and Dynamics in 
Russia and Beyond”, in M. Burchardt, M. Wohlrab-Sahr, M. Middell (eds.) Multiple 
Secularities Beyond the West. Religion and Modernity in the Global Age, pp. 241–260.



В л а д и м и р  М а л а х о в ,  Д е н и с  Л е т н я к о в 

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 6 1

(будь то его «верхи» или «низы»): эта деятельность зачастую мо-
тивируется и аргументируется не столько религиозными, сколько 
идеологическими соображениями. Говоря о «верхах» реконструи-
рованного православия, нельзя не упомянуть о скепсисе, который 
вызывает у многих наблюдателей нынешний предстоятель РПЦ. 
По утверждению С. Филатова, «Кирилл и его единомышленники 
проповедуют не  веру в  Бога, а  неославянофильскую идеологию 
национального возрождения, по  сути своей светскую»49. Что ка-
сается «низов», то под ними мы понимаем неофитов, как прави-
ло, категорически не приемлющих ценностей светского общества 
и  убежденных в  том, что секуляризация была навязана России 
извне. Назовем их православными радикалами (чтобы избежать 
термина «православный фундаментализм»). В  этих кругах есть 
немало групп, объединенных агрессивным неприятием «Запада» 
и (якобы пришедшего оттуда) «либерализма», латентным или яв-
ным антисемитизмом и враждебностью к светской культуре. Чле-
ны этих групп периодически участвуют в акциях вроде срыва гра-
жданских инициатив по противодействию строительству храмов, 
не  согласованному с  жителями, или погромов художественных 
выставок. Подобные акции вдохновлены скорее националисти-
ческими, чем христианскими идеями. Неслучайно союзниками 
православных радикалов выступают разного рода ультраконсер-
ваторы — как «государственнического», так и этнонационалисти-
ческого толка. В  изготовляемых ими идеологических коктейлях 
символы православия смешиваются с  откровенно языческими 
(так что их потребителям не кажутся оксюмороном иконы с изо-
бражением Сталина)50. 

(3) Кроме того, характерной чертой постатеистического обще-
ства является широкое распространение неадекватных представ-
лений о публичной роли религии в эпоху модерна. Семь десятиле-
тий государственного атеизма не могли не повлиять на состояние 
умов, причем как усвоившего господствующую идеологию боль-
шинства, так и  верующего меньшинства. После делегитимации 
институтов и  символов советского периода в  обществе сложи-

49.	 Филатов С. Патриарх Кирилл  — два года планов, мечтаний и  неудобной реаль-
ности // Православная Церковь при новом патриархе / Под ред. А. Малашенко, 
С. Филатова. M.: РОССПЭН, 2012. С. 34.

50.	 В том же ряду находится и эротический милитаризм А. Проханова. В продуцируе-
мых этим писателем идеологических фантазиях религиозные образы выполняет 
вспомогательную функцию — первостепенная значимость здесь принадлежит са-
кральному Русскому оружию и добытой им Русской победе. 



V a r i a

2 6 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

лись весьма своеобразные представления о  взаимоотношениях 
секулярного и  сакрального (равно как и  о  смысле того и  друго-
го). Эти представления имели крайне схематичный, абстракт-
ный и, как заметил внимательный исследователь, фантазийный 
характер51. Так, в России в рамках нарратива «религиозного воз-
рождения» и  модерность, и  секулярность представали не  иначе 
как синонимы впадения в «бездуховность» и «отрыва от корней». 
Возвращение к  корням и  обретение духовности мыслится, соот-
ветственно, в агрессивно антимодернистском ключе. Любопытно, 
однако, что и оппоненты религиозных энтузиастов в нашей стра-
не  — активисты «антиклерикализма»  — оперируют фантазий-
ными образами: в их глазах приверженность религии в принци-
пе символизирует отсталость, отказ от модерна, нежелание идти 
в ногу с прогрессивным секулярным Западом. Александр Агаджа-
нян относит оба этих фантазма к  «специфически посткоммуни-
стической наивности». Поскольку за годы советской власти были 
разрушены механизмы передачи культурного опыта, в обществе 
практически не  существовало агентов «религиозной трансмис-
сии». Но и секуляризма также практически не существовало, ибо 
«вещь, которая придавала ему смысл  — религия  — была искус-
ственно подавлена»52.

(4) The last but not the least: нельзя не сказать об обществен-
ном климате, сформированном за годы советского режима, с его 
«воинствующим» атеизмом, прославлением людей в черных ко-
жаных тужурках и откровенно нехристианским способом реше-
ния проблем («добро должно быть с  кулаками»). Это, конеч-
но, не означает, что к западу от России в решении социальных 
проблем доминируют евангельские заповеди (не  говоря уже 
о  том, что общественный климат  — материя, которая не  под-
дается сколько-нибудь надежным замерам). Тем не  менее, мы 
полагаем, что повышенный градус агрессивности, свойствен-
ный публичной риторике российского политического и  куль-
турного бомонда, имеет прямое отношение к  атеистическому 
периоду в  нашей истории, давая основания характеризовать 
постсоветское общество как постатеистическое в  противовес 
постхристианскому.

51.	 Agadjanian, A. (2006) “The Search for Privacy and the Return of a Grand Narrative: 
Religion in a Post Communist Society”, Social Compass 53(2): 169–184.

52.	 Ibid., p. 172.



В л а д и м и р  М а л а х о в ,  Д е н и с  Л е т н я к о в 

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 6 3

Библиография / References

Белякова Т. Конструирование национальной идентичности в социалистической Юго-
славии и  македонский церковный вопрос // Государство, религия, церковь 
в России и за рубежом. 2014. № 4(32). С. 62–85.

Бергер П. Фальсифицированная секуляризация // Государство, религия, церковь 
в России и за рубежом. 2012. № 2(30). С. 8–20.

Богатырев М.А., Шишова М.И. Постсекулярная гипотеза и особенности российской 
постсекулярности // Вестник Русской христианской гуманитарной академии. 
2015. № 3(16). С. 95–109.

Василе К. Румыния: православная церковь после коммунизма // Pro et Contra. 2013. 
№ 5. С. 52–65. 

Верховский А. Политическое православие. Русские православные националисты 
и фундаменталисты, 1995–2001 гг. М.: Центр «Сова», 2003.

Грыз Р. Римско-католическая церковь в  Польской Народной Республике (1944/45–
1989): формы сосуществования с режимом и роль идейной оппозиции // Госу-
дарство, религия, церковь в России и за рубежом. 2016. № 3(34). С. 11–43.

Карпов В. Концептуальные основы теории десекуляризации // Государство, религия, 
церковь в России и за рубежом. 2012. № 2(30). С. 114–164.

Кнорре Б.А. Российское православие. Постсекулярная институционализация в  про-
странстве власти, политики и права // Монтаж и демонтаж секулярного мира: 
сборник статей / Под ред. А. Малашенко, С. Филатова. М.: РОССПЭН, 2014. 
С. 42–102.

Кормина Ж., Штырков С. «Это наше исконно русское, и никуда нам от этого не деть-
ся»: предыстория постсовесткой десекуляризации // Изобретение религии: де-
секуляризация в  постсоветском контексте. Сб. ст. / Под ред. Ж. Корминой, 
А. Панченко, С. Штыркова. СПб, 2015. С. 7–45.

Мещеряков Д.Ю. Католическая церковь как политический актор в посткоммунисти-
ческой Польше: влияние на партийную политику // Политическая наука. 2014. 
№ 3. С. 249–259.

Мурашко Г.П. «Пражская весна» 1968 г.: власть и  католическая церковь на  пути 
к диалогу // Государство и церковь в СССР и странах Восточной Европы в пе-
риод политических кризисов второй половины XX века / Отв. ред. Г.П. Му-
рашко, А.И. Филимонова. М.: Институт славяноведения РАН; СПб: Нестор-
История, 2014. С. 319–346.

Николов Т. Болгария: невидимая церковь // Pro et Contra. 2013. № 5. С. 40–51.

Сергеев В.М., Саруханян С.Н. Модернизация и  политический ислам в  Турции // По-
лития. 2012. № 4(67). С. 134–151.

Узланер Д. Дело «Пусси Райот» и особенности российского постсекуляризма // Госу-
дарство, религия, церковь в России и за рубежом. 2013, № 2(31). С. 93–133.

Узланер Д. Картография постсекулярного // Отечественные записки. 2013. № 1(52). 
[http://www.strana-oz.ru/2013/1/kartografiya-postsekulyarnogo, доступ 
от 01.06.2020].

Филатов С. Патриарх Кирилл  — два года планов, мечтаний и  неудобной реально-
сти // Православная Церковь при новом патриархе / Под ред. А. Малашенко, 
С. Филатова. M.: РОССПЭН, 2012. С. 9–68.

Шишков А. Некоторые аспекты десекуляризации в  постсоветской России // Государ-
ство, Религия, церковь в России и за рубежом. 2012, № 2(30). С. 165–177.



V a r i a

2 6 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Шкаровский М.В. Православная Церковь Румынии в 1918–1950-х годах // Вестник цер-
ковной истории. 2011. № 3–4. С. 173–222.

Шкаровский М.В. Русская православная церковь в XX в. М.: Вече, 2010.

Agadjanian, A. (2006) “The Search for Privacy and the Return of a Grand Narrative: Reli-
gion in a Post Communist Society”, Social Compass 53(2): 169–184.

Agadjanian, A. (2015) “Vulnerable Post-Soviet Secularities: Patterns and Dynamics in Rus-
sia and Beyond”, in M. Burchardt, M. Wohlrab-Sahr, M. Middell (eds.) Multiple 
Secularities Beyond the West. Religion and Modernity in the Global Age, pp. 241–
260. Boston: de Gruyter.

Anderson, J. (1994) Religion, State and Politics in the Soviet Union and Successor States. 
Cambridge: Cambridge University Press.

Asad, T. (2003) Formations of the Secular: Christianity, Islam, Modernity. Stanford, CA: 
Stanford Univ. Press.

Beliakova, T. (2013) “Konstruirovanie natsionalʹnoi identichnosti v sotsialisticheskoi IUgo-
slavii i makedonskii tserkovnyi vopros” [“Constructing National Identity in the So-
cialist Yugoslavia and the Issue of Macedonian Church”], Gosudarstvo, religiia, 
tserkovʹ v Rossii i za rubezhom 4(32):62–85.

Berger, P.L. (1999) “The desecularization of the world: a global overview”, in P.L. Berger 
(ed.) The Desecularization of the World: Resurgent Religion and World Politics, 
pp. 1–18. Washington-Michigan: Ethic and Public Policy Center. 

Berger, P.L. et al. (2008) Religious America, Secular Europe? A Theme and Variations. Al-
dershot: Ashgate.

Berger, P. (2008) “Secularization falsified”, First Things [http: https://www.firstthings.
com/article/2008/02/secularization-falsified, accesses on 08.06.2020].

Berger, P. (2012) “Falʹsifitsirovannaia sekuliarizatsiia” [“Secularization Falsified”], Gosu‑
darstvo, religiia, tserkovʹ v Rossii i za rubezhom 2(30): 8–20.

Bogatyrev, M.A., Shishova, M.I. (2015) Postsekuliarnaia gipoteza i osobennosti rossiiskoi 
postsekuliarnosti [Postsecular hypothesis and peculiarities of Russian post-secu-
larity], Vestnik Russkoi khristianskoi gumanitarnoi akademii 3(16): 95–109.

Buchenau, K. (2005) “What Went Wrong? Church–State Relations in Socialist Yugoslavia”, 
Nationalities Papers 33(4): 547–567.

Buchenau, K. (2015) “Socialist Secularities: The Diversity of Universalist Model”, in 
M. Burchardt, M. Wohlrab-Sahr, M. Middell (eds.) Multiple Secularities Beyond 
the West. Religion and Modernity in the Global Age, pp. 261–282. Boston: de 
Gruyter. 

Burgess, J.P. (1990) “Church-State Relations in East Germany: The Church as a ‘Religious’ 
and ‘Political’ Force”, Journal of Church and State 32(1): 18–19.

Casanova, J. (2008) “Public Religions Revisited”, in H. de Vries (ed.) Religion. Beyond a 
Concept, pp. 101–119. NY: Fordham University Press.

Chaves, M. (1994) “Secularization as declining religious authority”, Social Forces 72(3): 
749–774.

Dragadze, T. (1993) “The Domestication of Religion under Soviet Communism”, in C.M. 
Hann (ed.) Socialism: Ideals, Ideologies, and Local Practice, pp. 141–151. London: 
Routledge.

Filatov, S. (2012) “Patriarkh Kirill  — dva goda planov, mechtanii i neudobnoi realʹnosti” 
[“Patriarch Kirill - two years of plans, dreams and uncomfortable reality”], in A. 
Malashenko, S. Filatov (eds.) Pravoslavnaia TSerkovʹ pri novom patriarkhe [Or‑
thodox Church under the New Patriarch], pp. 9–68. Moscow: ROSSPĖN Publ. 



В л а д и м и р  М а л а х о в ,  Д е н и с  Л е т н я к о в 

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 6 5

Freeze, G.L. (2015) “From Dechristianization to Laicization: State, Church, and Believers 
in Russia”, Canadian Slavonic Papers 57(1–2): 6–34.

Freston, P. (2009) “Christianity: protestantism”, in J. Haynes (ed.). Routledge Handbook 
of Religion and Politics, pp. 26–47. L.; NY: Routlege.

Gryz, R. (2016) “Rimsko-katolicheskaia tserkovʹ v Polʹskoi Narodnoi Respublike (1944/45–
1989): formy sosushchestvovaniia s rezhimom i rolʹ ideinoi oppozitsii” [“Catholic 
Church in the People’s Republic of Poland (1944/45– 1989): Forms of Co-Exist-
ence with the Regime and the Role of Ideological Opposition”], Gosudarstvo, re‑
ligiia, tserkovʹ v Rossii i za rubezhom 3(34): 11–43.

Habermas, J. et Mendieta, E. (2002) Religion and Rationality: Essays on Reason, God, 
and Modernity. Cambridge, MA: MIT Press. 

Habermas, J. (2006) “Religion in the public sphere”, European Journal of Philosophy 14(1): 
1–25.

Hadden, J.K. (1987) “Toward desacralizing secularization theory”, Social Forces 65(3): 587–
611.

Haynes, J. (ed.) (2009) Routledge Handbook of Religion and Politics. L.; NY: Routlege.

Karpov V. 2013. “The social dynamics of Russia’s desecularisation”, Religion, State and So‑
ciety 43 (1): 254–283

Keller, Sh. (2001) To Moscow, not Mecca. The Soviet Campaign against Islam in Central 
Asia, 1917–1941. Westpoint; London: Praeger.

Knorre, B.A. (2014) “Rossiiskoe pravoslavie. Postsekuliarnaia institutsionalizatsiia v pros-
transtve vlasti, politiki i prava” [“Russian Orthodoxy. Post-Secular Institutionali-
zation in the Realm of Power, Politics, and the Law”], in A. Malashenko, S. Filatov 
(eds.) Montazh i demontazh sekuliarnogo mira: sbornik statei [Constructing and 
Deconstructing the Secular World], pp. 42–102. Moscow: ROSSPĖN Publ.

Kormina, Zh., Shtyrkov, S. (2015) “‘Eto nashe iskonno russkoe, i nikuda nam ot ėtogo ne detʹsia’: 
predystoriia postsovestkoi desekuliarizatsii” [“‘This Is Something That Is Ours and Pri-
mordially Russian, and There Is No Way Escaping It’: The Prehistory of Post-Soviet 
Desecularization”], in Zh. Kormina, A. Panchenko, S. Shtyrkov (eds) Izobretenie re‑
ligii: desekuliarizatsiia v postsovetskom kontekste [Invention of Religious: Desecular‑
ization in post-Soviet contex], pp. 7–45. European University at S.-Petersburg Publ.

Kunicki, M.S. (2012) Between the Brown and the Red. Nationalism, Catholicism, and Com‑
munism in Twentieth-Century Poland — The Politics of Bolesław Piasecki. Athens: 
Ohio University Press.

Luckmann, Th. (1980) “Säkularisierung — ein moderner Mythos.”, in Th. Luckmann (ed.) 
Lebenswelt und Gesellschaft. Grundstrukturen und geschichtliche Wandlungeny, 
pp. 161–172. Paderborn u.a.: Schöningh. 

Madeley, J. (2009) “Religion and the state”, in J. Haynes (ed.). Routledge Handbook of Re‑
ligion and Politics, pp. 174–191. L.; NY: Routlege. 

Meshcheriakov, D.Iu. (2014) “Katolicheskaia tserkovʹ kak politicheskii aktor v postkommu-
nisticheskoi Polʹshe: vliianie na partiinuiu politiku” [The Catholic Church as a Po-
litical Actor in Post-Communism Poland: Influence on Party Politics], Politich‑
eskaia nauka 3: 249–259.

Murashko, G.P. (2014) “’Prazhskaia vesna’ 1968 g.: vlastʹ i katolicheskaia tserkovʹ na puti 
k dialogu” [‘Prague Spring’ 1968: authorities and the Catholic Church on the path 
to dialogue], in G.P. Murashko, A.I. Filimonova (eds) Gosudarstvo i tserkovʹ v SSSR 
i stranakh Vostochnoi Evropy v period politicheskikh krizisov vtoroi poloviny XX 
veka, pp. 319–346. Moscow: Institute of Slavic Studies Publ. 

Navaro-Yashin, Y. (2002) Faces of the State: Secularism and Public Life in Turkey. Prince-
ton, NJ: Princeton Univ. Press.



V a r i a

2 6 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Nikolov, T. (2013) “Bolgariia: nevidimaia tserkovʹ” [“Bulgaria: Invisible Church”], Pro et 
Contra 5: 40–51.

Norris, P. et Inglehart, R. (2004) Sacred and Secular. Religion and Politics Worldwide. 
NY: Cambridge University Press.

Pospielovsky, D. (1988) A History of Soviet Atheism in Theory and Practice, and the Be‑
liever. In 3 vol. Cambridge: Palgrave Macmillan.

Robertson, R. et Chirico, J. (1985) ‘‘Humanity, Globalization and Worldwide Religious Re-
surgence: A Theoretical Exploration’’, Sociological Analysis 46(3): 219–242.

Sergeev, V.M. et Sarukhanian, S.N. (2012) “Modernizatsiia i politicheskii islam v Turtsii” 
[“Modernization and Political Islam in Turkey”], Politiia 4(67): 134–151.

Shishkov, A. (2012) “Nekotorye aspekty desekuliarizatsii v postsovetskoi Rossii” [“Some 
Aspects of Desecularization in post-Soviet Russia”], Gosudarstvo, Religiia, tserkovʹ 
v Rossii i za rubezhom 2(30): 165–177.

Shkarovskii, M.V. (2011) “Pravoslavnaia TSerkovʹ Rumynii v 1918–1950-kh godakh” [“Or-
thodox Church in Romania in 1918–50”], Vestnik tserkovnoi istorii 3–4: 
173–222.

Shkarovskii, M.V. (2010) Russkaia pravoslavnaia tserkovʹ v XX veke [Russian Orthodox 
Church in XX century]. Moscow: Veche Publ.

Smolkin, V. (2018) A Sacred Space is Never Empty: A History of Soviet Atheism. Prince-
ton; Oxford: Princeton University Press.

Stark, R. (1997) The Rise of Christianity: How the Obscure, Marginal Jesus Movement Be‑
came the Dominant Religious Force in the Western World in a Few Centuries. San 
Francisco: Harper San Francisco.

Tyndalle, W.R. (2010) Protestants in Communist East Germany. In the Storm of the World. 
Burlington, VT and Farnham: Ashgate.

Uzlaner, D. (2013) “Delo ‘Pussi raiot’ i osobennosti rossiiskogo postsekuliarizma” [ “The 
‘Pussy Riot’ Case and the Peculiarities of Russian Postsecularism”], Gosudarstvo, 
religiia, tserkovʹ v Rossii i za rubezhom 2(31): 93–133.

Uzlaner, D. (2013) “Kartografiia postsekuliarnogo” [Postsecular Cartography], Otechestven‑
nye zapiski 1(52) [http://www.strana-oz.ru/2013/1/kartografiya-postsekulyarnogo, 
accessed on 01.06.2020].

Vasile, K. (2013) Rumyniia: pravoslavnaia tserkovʹ posle kommunizma [Romania: Ortho-
dox Church after communism], Pro et Contra 5: 52–65.

Verkhovskii, A. (2003) Politicheskoe pravoslavie. Russkie pravoslavnye natsionalisty i 
fundamentalisty, 1995-2001 gg. [Political Orthodoxy. Russian Orthodox Nation‑
alists and Fundamentalists]. Moscow: Center “Sova” Publ.

Ward, C. (1978) “Church and State in East Germany”, Religion in Communist Lands, 6(2): 
89–94.

Wohlrab-Sahr, M. et Burchardt, M. (2012) “Multiple Secularities. Towards a Cultural Soci-
ology of Secular Modernities”, Comparative Sociology 11: 875–909.

Yamane, D. (1997) “Secularization on Trial: in Defense of a Neosecularization Paradigm”, 
Journal for the Scientific Study of Religion 36(1): 109–122.



2 6 7

Сергей Воронцов 

К истории понятия «священник»: 
от сакрального статуса к функции в обществе

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-1-267-294

Sergey Vorontsov

Towards a Conceptual History of “Priest”: From Sacred Po-
sition to Social Function

Sergey Vorontsov — Saint Tikhon’s Orthodox University (Moscow, 
Russia). vorontsoff.s@gmail.com

The article concerns the changes in the definition of the word “priest” in 
encyclopedias and lexicographical works in the course of shaping of the 
European culture of Modernity. The article argues that the notion of sa-
crum (as related to God), which directly correlated with the position of 
priest and defined its meaning until the 17th century, later, through the 
18th century, was replaced by the notion of the community, in which 
the priest performs some cultic functions. The definitions of Enlighten‑
ment partly discredited the priestly power and position often represent‑
ing them as dangerous for society and contradicting the civic duty of 
the priest. This shift is interpreted as reflecting the main changes in the 
modern worldview, when the hierarchical unity of social and cosmo‑
logical orders was replaced by the functional understanding of society.

Keywords: priest, sacrum, function, hierarchy, cult, encyclopedias, 
Enlightenment.

Введение

СВЯЩЕННИК  — в  отличие от  большинства фигур совре-
менной социальной сцены — дошел до нас от  эпох, пред-
шествующих Новому времени. При том, что его социаль-

ное положение, объем привилегий и  обязанностей менялись 

Воронцов С. К истории понятия «священник»: от сакрального статуса к функции в обществе // Государство, религия, 
церковь в России и за рубежом. 2021. № 39(1). С. 267–294.

Vorontsov, Sergey (2021) “Towards a Conceptual History of ‘Priest’: From Sacred Position to Function in Society”, Gosudarst‑
vo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(1): 267–294.

	 Исследование осуществлено в 2019 году в рамках проекта «Парадигма христиан-
ского священства и ее трансформации в истории и современности» при поддерж-
ке Фонда Развития ПСТГУ.



V a r i a

2 6 8 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

довольно стремительно, священник как культурный паттерн, как 
комплекс черт, позволяющих его идентифицировать в пределах 
и собственной, и иной культуры1, может рассматриваться как эле-
мент истории «большой длительности»2.

Цель этой статьи — проследить изменения в  структуре черт 
культурного паттерна священника на фоне становления эпохи 
модерна через призму стереотипных определений термина «свя-
щенник» в литературе «общих мест»3, то  есть в первую очередь 
энциклопедического жанра. Поскольку такого рода описания 
священника не  претендуют на  оригинальность и  в  определен-
ной степени отражают стереотипы, формирующие концептуа-
лизацию «реальности», исследование строится в  стратегии Be‑
griffsgeschichte Р. Козеллека4. Если использовать терминологию 
Н.Е. Копосова5, данная статья ориентирована на герменевтику со-
циальных терминов, но  она находится преимущественно в  пло-
скости истории культуры, а не истории общества. 

Важно отметить, что водораздел, маркирующий формирование 
современного статуса понятий, с  одной стороны, и  культурные 
средневековые структуры большой длительности («долгое Сред-
невековье»), с другой стороны, приходится на один и тот же пери-
од конца XVIII — начала XIX в.6 Становление самого жанра «Сло-

1.	 При этом особое значение в построении таких проекций имеет священник Ново-
го времени. См. Oxtoby, W. (2005) “Priesthood. An overview”, in L. Jones (ed.) En‑
cyclopedia of Religion. Vol. 11, pp. 7394–7395. Thompson Gale. Second edition; Куль-
турный паттерн употребляется в  смысле, который придает ему Р. Бенедикт. См. 
Benedict, R. (1923) “The concept of the Guardian Spirit in North America”, Memoirs 
of the American Anthropological Association 29: 84–85.

2.	 Ф. Бродель пишет не только о географическом детерминизме, но и о постоянстве 
идей и, что важно для этой статьи, картин мира. См. Бродель Ф. История и обще-
ственные науки. Историческая длительность // Философия и методология исто-
рии / под ред. И.С. Кона. М.: Прогресс, 1977. С. 124–125.

3.	 См. в подобном ключе: Rao, A., Casimir, M.J. (1990) “Statica e dinamica degli stere-
otipi. La voce «Zigeuner» nella letteratura enciclopedica tedesca del XIX e del XX se-
colo”, La Ricerca Folklorica 22: Europa zingara: 37–46.

4.	 См.: Koselleck, R. (2006) Begriffsgeschichten. Studien zur Semantik und Pragmatik 
der politischen und sozialen Sprache, S. 99. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

5.	 Он использует эту методологию в отношении больших групп общества. См.: Ко‑
посов Н.Е. Основные исторические понятия и  термины базового уровня // Жур-
нал социологии и социальной антропологии. 1998. Вып. 4. С. 36–38.

6.	 Koselleck, R. Begriffsgeschichten. Studien zur Semantik und Pragmatik der politisch-
en und sozialen Sprache, S. 77–85; Копосов Н.Е. Основные исторические понятия 
и термины базового уровня. C. 38; Ле Гофф Ж. В поддержку долгого средневеко-
вья // Ле Гофф Ж. Средневековый мир воображаемого / общ. ред. С.К. Цатуровой. 
М.: Издательская группа «Прогресс», 2001. С. 36–37.



Сергей  Воронцов 

№1(39 )  ·  2 0 2 1  � 2 6 9

варей искусств и наук» (энциклопедий — основных источников 
моего исследования) состоялось в конце XVII — середине XVIII в.7 
Это происходило на фоне радикального изменения значения об-
щих мест, которые в Античности и Средневековье составляли 
элементы постоянного и  неизменного знания, а  с XVIII  в. при-
обретают статус сведений для неспециалистов (в противополож-
ность проблемному и  поисковому знанию специалистов)8. Для 
настоящего исследования, однако, важен общий характер общих 
мест, организующих речевые (не  в  смысле национальных язы-
ков, а в смысле языков культуры) или читательские (следует учи-
тывать роль чтения в приобщении к интеллектуальной культуре) 
сообщества9. Сравнительная перспектива исследования требует 
обращения к более ранним источникам, функционировавшим по-
добным же образом, то есть в данном случае к общеязыковым сло-
варям в раннее Новое время и некоторым (энциклопедическим/
лексикографическим) трудам, относящимся к Средневековью10.

Статья делится на  три части в  соответствии с  общими черта-
ми описаний, которые со  временем сменяют друг друга. Во-пер-
вых, это описание, выстраивающееся вокруг сферы sacrum, кото-
рое можно найти в рассматриваемом круге источников примерно 
до XVII в.11 Во-вторых, это описание, которое приходит на  сме-
ну предыдущему и говорит, в первую очередь, о конкретных дей-
ствиях (совершать литургию, проповедовать и т.п.), характеризую-
щих священника (XVII — и на протяжении XVIII в.), в то время как 
сфера сакрального постепенно выпадает из определения. В-треть-
их, это описание, которое не сводится к действиям, но выстраивает 
относительно сложную картину общества, разделенного на группы, 
которые выполняют различные функции относительного цело-

7.	 Loveland, J. (2019) The European Encyclopedia: From 1650 to the Twenty-First Cen‑
tury, pp. 23–24. Cambridge: Cambridge Univesity Press.

8.	 Yeo, R. (1996) “Ephraim Chambers’s Cyclopædia (1728) and the Tradition of Common-
places”, Journal of the History of Ideas 57(1): 165–166.

9.	 Considine, J. (2008) Dictionaries in Early Modern Europe. Lexicography and the Mak‑
ing of Heritage, p. 24. Cambridge: Cambridge University Press.

10.	 Средневековье: труды, рассматриваемые ныне как энциклопедии и книги общих 
мест (по крайней мере наиболее значимые из них), до XVIII века, насколько мне 
известно, отдельного определения священника не включали. Исключение состав-
ляет «энциклопедия» VII века — «Этимологии» Исидора Севильского, откуда эти-
мология слова sacerdos перекочевывает в средневековые «словари».

11.	 Нижнюю границу датировки такого описания указать в  данном случае трудно. 
Исидор Севильский (VII в.) вполне мог пользоваться более ранними текстами, ко-
торые нам неизвестны.



V a r i a

2 7 0 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

го, одна из которых принадлежит священникам (вторая половина 
XVIII в.). Эта картина является основой и для энциклопедических 
статей XIX в. В заключение я суммирую рассмотренную динамику 
и высказываю некоторые соображения о ее последствиях.

Методологические замечания

Необходимо оговориться, что в исследовании не ставится вопрос 
об оригинальности того или иного описания. Большая часть эле-
ментов, появляющихся в определениях священника, имеют дол-
гую историю (например, понятия ordo, officium и т. д.), и выявле-
ние их источников не входит в наши задачи. Значимо уже само 
акцентирование (или затушевывание) в  относительно кратком 
определении того или иного аспекта понятия «священник» и ис-
торическая динамика этого процесса12. 

Исследуя динамику определений, мы исходим из некоторых 
элементов методологии, предложенной для анализа динамиче-
ской модели семиотической системы М.Ю. Лотманом. Динамика 
строится на оппозиции системного, то есть включенного в описа-
ние, и несистемного, и она не является абсолютной: система неиз-
бежно не учитывает всех элементов, а они, в свою очередь, способ-
ны включаться в описание или исключаться из него13. В данной 
работе в качестве такого описания рассматривается определение 
священника в энциклопедической литературе14. 

Динамика описания, таким образом, предполагает: (а) включение 
в описание из ресурса высказываний о  священнике какого-то эле-

12.	 Так, связь между фигурой священника, обязанностями и определенным обществом 
(и само словосочетание functio sacerdotalis) нетрудно найти в самых ранних сужде-
ниях, по крайней мере о христианском священнике. Но именно в Новое время эти 
категории (а не иные) становятся необходимыми для выявления священника.

13.	 Лотман М.Ю. Динамическая модель семиотической системы // Лотман М.Ю. 
Статьи по семиотике культуры и искусства. СПб.: Гуманитарное агентство «Ака-
демический проект», 2002. С 40; в статье Ю.Н. Тынянова, послужившей отправ-
ной точкой для рассуждений Лотмана, именно статике определений противопо-
ставляется динамика процесса. См. Тынянов Ю.Н. Литературный факт // 
Тынянов Ю.Н. Поэтика. История литературы. Кино. М.: Наука, 1977. С. 256.

14.	 При такой постановке вопроса прорисовка оппозиций священник/пастор, жрец/
священник, иудейский/католический/православный священник оказывается ча-
стью систематизации. Впрочем, в рамках данной статьи я обращаюсь к наиболее 
общему термину «священник». Специфика русского языка состоит в том, что жрец 
и священник — суть разные слова и относятся к разным служителям. Я буду опи-
раться на то единство, которое задает священник в языках, на которых составлены 
ключевые энциклопедии Нового времени. В этом же смысле в тексте употребляет-
ся выражение «протестантский священник» — по сути своей не совсем корректное.



№1(39 )  ·  2 0 2 1  � 2 7 1

Сергей  Воронцов 

мента или его исключение15; (б) движение элементов между струк-
турным ядром и периферией16 (в  энциклопедических определени-
ях представляется возможным выявить ядро, при изъятии которого 
смысл определяемого теряется, и периферию, на которой располага-
ются необязательные элементы); (в) движение элементов между об-
ластью правильного (должного, одобряемого) и неправильного (по-
рицаемого, недопустимого, но остающегося в описании)17.

Такая постановка вопроса требует определенной схематизации 
культуры как универсального комплекса категорий и знаков, ро-
ждающихся во взаимодействии с внешней средой и потому имею-
щей прагматический характер, как модели мира, носители кото-
рой не обязательно должны осознавать ее во всей полноте18.

Священник — подающий священное / посвященный

Понимание фигуры и деятельности священника в течение Сред-
них веков не  было статичным. И  эпоха Ренессанса только уве-
личила многообразие коннотаций слова sacerdos. Но  лексико-
графические трактаты содержат описание священника, которое 
без особых изменений воспроизводится на  протяжении долго-
го времени. Ядро первого из  известных мне описаний священ-
ника в  «энциклопедических» текстах (20-е гг. VII в.) сохраняет-
ся в  лексикографических и некоторых теологических трактатах 
XIII  в. и  воспроизводится в  латино-французских словарях уже 
XV в. (Фермена ле Вера и Гийома ле Талёра)19.

Речь идет об этимологическом определении, которое Исидор 
Севильский помещает в  седьмой книге соответствующего сочи-
нения: «Священник как будто подающий священное» (sacerdos 
quasi sacrum dans).

Далее это этимологическое определение раскрывается через 
действия освящения20. Начиная с «Элементариума» Папия (1053), 

15.	 Лотман М.Ю. Динамическая модель семиотической системы. С. 41–42.
16.	 Там же. С. 52–53; Тынянов Ю.Н. Литературный факт. С. 257.
17.	 Лотман М.Ю. Динамическая модель семиотической системы. С. 44–46.
18.	 Топоров В.Н. Модель мира // Он же. Мировое древо. Универсальные знаковые 

комплексы. М: Рукописные памятники Древней Руси, 2010. Т. 2. С. 405-406.

19.	 См. Database of Latin Dictionaries (DLD) by CTLO [http://clt.brepolis.net/dld/pages/
QuickSearch.aspx, accessed on 15.10.2020].

20.	…священник называется так от освящения, ибо он освящает и посвящает (conse-
crat enim et sanctificat). (Isidori Etymologiarum 7, 12, 17) [См. Isidore de Séville. 
(2012) Étymologies. Livre VII: Dieu, les anges, les saints. Guillaumin J.-I. (ed.) Paris: 



V a r i a

2 7 2 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

«Этимологии» становятся одним из  ключевых источников для 
средневековых лексикографов21. И Папий, и позже Иоанн Бальб 
в  «Католиконе» (1286)22 заимствуют приведенную этимологию 
в качестве ядра описания.

Папий соотносит эту этимологию с понятием жертвы23 и ука-
зывает прототипы священства (Аарон и  апостол Петр)24. Иоанн 
Бальб добавляет цитаты из  «Пастырского правила» Григо-
рия Великого, в  которых говорится о  вреде плохих священни-
ков. Так, в  данное описание вводится оппозиция положения 
(«чин святости») и качеств («грешник») человека и отношение 
«священник — народ»25. 

Приведу два ярких примера использования этой этимоло-
гии слова sacerdos в  теологических трактатах. Фома Аквинский 
в  «Сумме теологии» связывает ее с  обязанностью (officium) свя-
щенника быть посредником между Богом и народом26. У другого 
автора XIII в. — Александра из Эшби — передача сакрального спе-
цифицируется как жертва, молитва и проповедь27.

Вероятно, сам характер письма того времени, предполагающий 
цитирование авторитетов, во многом объясняет долгую жизнь 
этого этимологического определения, в то же время обусловлен-

Les belles lettres. pp. 138–139]. Ideo autem et presbyteri sacerdotes uocantur, quia sa-
crum dant, sicut episcopi… (Isidori Etymologiarum 7, 12, 21 [Ibid, pp. 138–139]).

21.	 Codoñer, C. (1994) “Evolución de la lexicografía medieval”, in M.P. González (ed.) Ac‑
tas. I Congreso nacional de latin medieval (León, 1—4 de deciembre de 1993), pp. 39-
41. León: Universidad de León.

22.	 Влиятельный труд, подводящий итог предыдущей традиции. См.: Codoñer, C. 
(1997–1998) “Léxico y gramática en la Edad Media. El Catholicon”, Voces 8-9: 97.

23.	 «Священниками они называются, поскольку подают священное в божественных 
культах, т. е. жертву». Papii Elementarium doctrinae rudimentum (1496). Venedig. s. 
v. sacerdotes.

24.	 Явная отсылка к трактату Исидора Севильского «О церковных службах». См.: Isi-
dori Hispalensis de ecclesiasicis officiis 2, 5.

25.	 Ioanni Balbi Catholicon (1460).: s.v. sacerdos. Источник дополнений: Gregorii Mag-
ni Regula pastoralis 1, 2; 2, 7.

26.	 «Отвечая, я должен сказать, что собственная обязанность (officium) священника — 
быть посредником между Богом и народом, разумеется, настолько, насколько пе-
редает народу божественное (divina), почему священник и называется как будто 
подающий священное (sacra)…» (Thomae Aquinatis Summae theologiae tertia pars 
q. 22.a.1). Thomae Aquinatis Opera omnia (1882). vol. 11: Tertia pars summae theolo-
giae, p. 256. Roma: Ex typographia polyglotta.

27.	 «Священник называется как будто подающий священное. Священник должен по-
давать священное тремя путями: священное Бога, священное Богу, священное 
от Бога. Священное Бога, то есть тело и кровь Христа; священное Богу, то есть мо-
литву; священное от Бога, то есть проповедь» (Alexandri Essebiensis Sermones 18).



№1(39 )  ·  2 0 2 1  � 2 7 3

ную и ментальными структурами. Sacrum является членом од-
ной из ключевых оппозиций античной и средневековой модели 
мира — sacrum/profanum и sacrum/saecularis — в христианской 
культуре. В целом «сакральный» характеризовался как относив-
шийся к богам/Богу28. В средневековом христианстве к этой обла-
сти относятся не только культовые действия, но и тексты, инсти-
туты, люди. Области сакрального и секулярного были выстроены 
иерархически29. Эта сфера, таким образом, определяла и положе-
ние священника (между сакральным и секулярным30), и его дей-
ствия (культ и проповедь / возведение к Богу), возможные именно 
благодаря этому его положению, то есть его причастности к сфе-
ре sacrum31. 

Однако сам процесс сакрализации священника в Средние века 
происходил нелинейно. Если, как утверждает Р. Свенсон32, таин-
ство рукоположения становится для священника определяющим 
только в XII в., то можно говорить об усилении связи священни-
ка и сакрального в эпоху зрелого Средневековья. В то же время 
Ж. Дюби показывает, как после 1000 г. положение священника 
стало мыслиться не столько в терминах иерархии, сколько взаи-
мообмена с bellatores и laboratores33.

В XVI в. этимология Исидора пропадает из описания священни-
ка в лексикографических трудах. В латинских словарях и тезаурусах 
этого времени священник определяется как лицо, посвященное бо-

28.	Ориентирующие исследования: Schilling, R. (1971) “Sacrum et profanum. Essay 
d’interprétation”, Latomus 30: 953–969; Schmitt J.-C. (1992) “La notion de sacré et 
son application a l’histoire du christianisme medieval”, Les Cahiers du Centre de Re‑
cherches Historiques 9: 19-29.

29.	 Schmitt, J.-C. (1992) “La notion de sacré et son application a l’histoire du christian-
isme medieval”, Les Cahiers du Centre de Recherches Historiques 9: 21.

30.	 Биркин М.Ю. Принципы формирования идентичности клира в трактате «О цер-
ковных службах» Исидора Севильского // Вестник ПСТГУ. Серия II: История. Ис-
тория Русской Православной Церкви. 2018. Вып. 83. С. 29–31.

31.	 См.: Биркин М.Ю. Священство епископа в Толедском королевстве первой трети 
VII в. по  данным сочинений Исидора Севильского: терминологический ас-
пект // Вестник РГГУ. Серия «История. Филология. Культурология. Востоковеде-
ние». 2017. № 10. С. 25. Хотя Биркин рассматривает терминологию Исидора, ис-
ходя из контекста Толедского королевства, определенные моменты в ней имеют 
более широкое культурное основание, а, значит, и проекцию.

32.	 Swanson, R.N. (2016) “Apostolic Successors: Priests and Priesthood, Bishops, and Epis-
copacy in Medieval Western Europe”, in G. Peters, C. Colt Anderson (eds.) A Compan‑
ion to Priesthood and Holy Orders in the Middle Ages, p. 41. Leiden, Boston: Brill.

33.	 Дюби Ж. Трехчастная модель, или представления средневекового общества о себе 
самом / Пер. с франц. Ю.А. Гинзбург. М.: Языки русской культуры, 2000. С. 41.

Сергей  Воронцов 



V a r i a

2 7 4 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

жеству для совершения жертвоприношений34. Эта трактовка пере-
кочевывает и в Римский катехизис 1566 г., где вместо жертвоприно-
шений говорится о таинствах и в целом о делах божественных35. Это 
же описание священника как посвященного встречаем в первых мо-
нолингвальных толковых словарях испанского (1611) и итальянско-
го36 (1612) языков. Отметим, что они являются и первыми в ряду 
таких словарей в Европе37. Причем в испанском словаре выстраи-
вается определенная иерархия священников — языческих (на кото-
рых автор намеренно не останавливается), еврейских, приносящих 
в жертву животных, и  священников в  собственном смысле слова 
(для которых еврейские являются образом), приносящих Отцу не-
порочного Агнца38. Дифференциация священников будет характер-
на для описаний, которые я отношу к следующему этапу, но там она 
будет сопровождаться утратой объединяющей категории.

Определения XVI — начала XVII в. сохраняют в ядре описания 
связь священника со  сферой сакрального, относящегося к Богу, 
и  в  то же время включают в него культовые действия (он посвя-
щен Богу для их  совершения). Р. Свенсон удачно, на мой взгляд, 
говорит о  квазикосмологическом статусе священника, который 
в XII в. обозначается яснее39. Указание в  ядре описания на  этот 

34.	 «Тот, кто посвящен Богу для совершения жертвоприношений (a sacrificia facien‑
da), называется так от  священных [действий] (a sacris)». См. в  тезаурусах Кале-
пино, 1502 г. [Ambrosii Calepini Dictionarium (1550). Venetiis: Ioan. Gryphius. fol. 
413v], Этьенна, 1531 г. [Estienne, R. (1543) Dictionarium Seu Thesaurus Latinae Lin‑
guae. Editio secunda. Parisiis: Ex oficina Roberti Stefani typographi regis. fol. 1078v], 
Ниццоли, 1551 г. [Nizzoli, M. (1551) Dictionarium Seu Thesaurus Latinae Linguae, 
p. 156. Venetiis: Ex Sirenis Officina]. Множество коннотаций священства в  эпоху 
Возрождения не позволяет без дополнительного исследования однозначно отве-
тить, о какого рода жертве идет речь.

35.	 «В то же время священники поистине так называются, с одной стороны, посколь-
ку они посвящены Богу, с другой стороны, поскольку к ним относится совершать 
таинства и ведать божественными и сакральными делами». См.: Cathechismus Ro‑
manus (1739), p. 297. Bassani: Ex typographia Antionii Remondini.

36.	 «Тот, кто посвящен Богу, чтобы ведать сакральными делами (le cose sacre)». См.: 
Vocabolario degli Academici della Crusca (1612), p. 741. Venezia: Appresso Giouanni 
Alberti.

37.	 Bray, L. (1986) “Richelet’s “Dictionnaire François (1680) as a source of “La porte des 
siences” (1682) and Le Roux’s “Dictionaire comique” (1718)”, in R.R.K. Hartmann (ed.) 
The History of Lexicography. Papers from the Dictionary research centre seminar at 
Exeter, p. 13.

38.	 Cobarruvias Orozco, S. (1611) Tesoro de la Lengua Castellana o Española, p. 17 (вто-
рая нумерация). Madrid: Luis Sanchez.

39.	 Swanson, R.N. “Apostolic Successors: Priests and Priesthood, Bishops, and Episcopa-
cy in Medieval Western Europe”, p. 14.



Сергей  Воронцов 

№1(39 )  ·  2 0 2 1  � 2 7 5

статус (в  связи со  сферой сакрального) объединяет все рассмо-
тренные выше определения и является некоторой константой, не-
смотря на то, что серьезные изменения в понимании священства 
(богослужения и проповеди как основных действий священника) 
за тысячу лет (с VII по XVII в.) невозможно отрицать. При этом са-
крализация священника в ходе Контрреформации достигает свое-
образного пика. Так, в рассчитанном на широкую аудиторию Рим-
ском катехизисе делается акцент на статусе священника, который 
включен скорее в космическую иерархию (он «выше ангела, бог» 
[Quare merito non solum Angeli, sed Dii etiam… appelantur]). Это по-
ложение посредника (Dei interpretes & internuncii), достигаемое че-
рез посвящение, дает власть учить людей божественному закону 
и «правилам жизни» (vitae praecepta), представлять Бога на  зем-
ле (ipsius Dei personam in terris gerunt)40. Структура этого описания 
будет фигурировать в словарных и энциклопедических описаниях 
XVIII в. (не имеющих, конечно, целью наставление верующих), но, 
как я постараюсь показать, его статус изменится.

Священник — тот, кто приносит жертвы

Ключевые события интеллектуальной истории раннего Нового 
времени способствовали проблематизации определения священ-
ника через сферу сакрального. Реформация ставит под сомнение 
деятельность и особое положение священника, противопоставляя 
ему управляющего людьми пресвитера-пастыря41. Более того, та-
ким образом увеличивается разнообразие христианских «религи-
озных специалистов». 

В ряде значимых для интеллектуальной культуры Нового вре-
мени национальных языков обозначение христианских священ-
ников восходит к presbyter, а  не  к  sacerdos (нем. Priester, фр. 
prêtre, англ. priest), так что связь этой фигуры с сакральным не-
которым образом перестает быть очевидной из ее наименования.

В  рамках научных программ Нового времени латентные 
«скрытые свойства» (немеханистические) не  только исключают-

40.	 Cathechismus Romanus (1739), p. 287. Об  этой сакрализации священника через 
связь с евхаристией см., например: Lemaitre N. Le prêtre mis à part ou le triomphe 
d’une idéologie sacerdotale au XVIe siècle. In: Revue d’histoire de l’Église de France, 
tome 85, n°215, 1999. pp. 275–289.

41.	 Calvini Institutionum. 4, 5, 4. См. Joannis Calvini, magni theologi, institutionum chris‑
tianae religionis libri quatuor (1667). Editio postrema. Amsterodami: Apud Ioannem 
Jacobi Schiiper. p. 279.



V a r i a

2 7 6 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

ся, но и делегитимируют объяснительные модели42. На этом фоне 
ньютоновское отделение физики от метафизики («гипотез не из-
мышляю») выглядело привлекательным для всего знания в  це-
лом43. Таким образом, сама область сакрального — настолько, 
насколько она представляется недоступной человеческому пони-
манию — выпадает из этой картины.

Эти тенденции отражаются в  описаниях священника XVII  — 
начала XVIII в. В  этом разделе будут рассмотрены французские 
монолингвальные словари XVII в. и  некоторые «словари ис-
кусств и наук» (предшественники энциклопедий), прежде всего 
потому, что они включают определение священника — в отличие 
от целого ряда других словарей этого времени.

Случай французской лексикографии XVII в. Ближе к  концу 
XVII в. почти одновременно выходят в свет несколько монолин-
гвальных словарей французского языка. Первым из них являет-
ся словарь П. Ришле, выпущенный в Женеве в 1680 г. За предела-
ми Франции выпущен и второй словарь — Фюретьера (посмертно 
в 1690 г. в Гааге). Лишь в 1694 г. издается официальный «Словарь 
французской академии».

Описания священника в этих словарях предполагают уже диф-
ференциацию священников и  менее четкую связь священника 
со сферой сакрального. Наиболее консервативным в данном случае 
оказывается «Словарь французской академии». В нем приводит-
ся три определения священника: во-первых, священника вообще, 
которым оказывается священник христианский, во-вторых, ветхо-
заветного, в-третьих, языческого. Сам порядок этих определений 
обращает на себя внимание. Первые два определения связаны с са-
кральным: христианский священник принадлежит к  священному 
чину (ordre) и имеет соответствующий характер, ветхозаветный — 
посвящен храмовому служению. Третье определение не  содер-

42.	 Гайденко П.П. Эволюция понятия науки (XVII–XVIII вв.). Формирование науч-
ных программ нового времени. М.: Наука, 1987. С. 245, 253.

43.	 Речь идет в  первую очередь о  естественной философии (см.: там же. С. 240). 
Но философия того времени методологически не отделяла себя от «естественной 
философии». См.: Stein, H. (1993) “On Philosophy and Natural Philosophy in the Sev-
enteenth Century”, Midwest Studies in Philosophy XVIII: 177–201. Границы приме-
нимости метода Ньютона в  этике обычно проговаривались особо (например, 
Т. Рейдом). Парадигмальное значение ньютоновской физики сохраняется и в бо-
лее позднюю эпоху. Так, энциклопедический проект Сен-Симона предполагал за-
мену верховного принципа вселенной с Бога на закон Ньютона. См.: Gouhier, H. 
(1960) “Un «Projet d’Encyclopédie» de Saint-Simon”, Revue Internationale de Philos‑
ophie 14 (53/54): 384–398.



Сергей  Воронцов 

№1(39 )  ·  2 0 2 1  � 2 7 7

жит слов с соответствующим корнем, обозначено только служение 
богам44. Таким образом, третье определение оказывается в наи-
большей степени функциональным. Описание же христианско-
го священника, кроме отсылки к  священному порядку, содержит 
и конкретизацию — власть совершать литургию и отпускать грехи.

В  словарях Ришле и Фюретьера определение христианского 
священника является частным, а не общим (для священника во-
обще) и приводится не на первом месте. Ришле сначала приводит 
определение священника «у язычников», а затем — в «Римской 
церкви». Фюретьер дает общее определение, частным случаем ко-
торого является определение христианского священника. Ришле 
подчеркивает в  определении священника «у  язычников» жерт-
воприношение ложным богам45, в  то же время Фюретьер дает 
общее определение в  нейтральных терминах: тот, кто приносит 
жертвы и  совершает церемонии (действие, выраженное одним 
словом — faire)46. Определение христианского священника у Фю-
ретьера и Ришле отличается друг от друга и от словаря Академии 
лишь частностями47. Отмечу, что конкретизация определения 
священника как католического дается только у Ришле. 

Если христианский священник в  этих описаниях во многом 
определяется сферой сакрального, этого нельзя сказать о языче-
ском священнике. Связь этих разных фигур в словарях обнаружи-
вается через сходные действия. Именно действие — принесение 
жертвы / совершение церемоний — образует ядро описания в об-
щем определении священника у Фюретьера.

Первые словари «искусств и  наук». Первые алфавитные эн-
циклопедии, возникающие, как уже говорилось, во  второй по-
ловине XVII — начале XVIII в., были относительно небольшими, 
и во многих из них отсутствует какое-либо определение священ-
ника. Одним из  первых источников такого рода, содержащих 
интересующее нас определение, оказывается лексикон И. Яб-
лонского (1721), выпущенный в Лейпциге. Общее определение 
описывает действие священника в  наиболее общем виде: персо-

44.	 Le dictionnaire de l’Academie Françoise (1694). vol. 2 (M-Z), p. 322. Paris: Jean Bap-
tiste Coignard.

45.	 Richelet, P. Dictionnaire françois (1680), p. 213 второй пагинации. Geneve: Jean Her-
man Widerhold.

46.	 «Qui fait les sacrifices & les ceremonies sacrées». См. Furetière, A. (1690) Dictionnaire 
universel. vol. 3, p. 225. La Haye; Rotterdam: A. et R. Leers.

47.	 Richelet, P. Dictionnaire françois (1680), p. 213 второй пагинации. Geneve: Jean Her-
man Widerhold.



V a r i a

2 7 8 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

на, возглавляющая богослужение. Категория сакрального при 
этом уже не упоминается. Действия оказываются структурообра-
зующими и при определении конкретных священников (а имен-
но: католического и  протестантского). «Римский» через при-
частность к Orden получает власть (Macht) совершать таинства 
и  проповедовать; протестантский описывается через nomina ac‑
tionis — учитель и  проповедник48. Отсылка к  положению и  свя-
занной с ним власти сохраняется в случае католика, но на общем 
фоне она оказывается явно на периферии описания.

Эфраим Чемберс, выпуская «Циклопедию» в двух томах (1728), 
подчеркивал и  артикулировал новизну книг такого рода, поэто-
му иногда ее рассматривают как первую энциклопедию Нового 
времени. Чемберс определяет священника в общем как человека, 
отделенного для совершения жертв и прочих церемоний, а  хри-
стианского — как имеющего власть (power) учить, проповедовать 
и уже потом — служить литургию. Ненавязчиво подчеркивается 
более широкая культовая функция у священника католического49.

На фоне горячих обсуждений иерархии и  священства в XVI–
XVII вв. эти описания священника могут показаться бесцветными. 
В то же время видно, как положение священника (ordo) и его связь 
с  областью сакрального/божественного смещается от  ядра описа-
ния к периферии, когда они включаются в  определение только 
«римского» священника. На этом фоне ядро описания составляют 
действия (прежде находившиеся ближе к периферии), неодинако-
вые у католических, протестантских и языческих священников. Со-
ответственно, общая категория, определяющая священников, вы-
полняющих непохожие действия, в какой-то степени утрачивается.

Священник — тот, кто «исполняет функции религиозного 
культа»

В развернутых энциклопедических статьях XVIII в. описание свя-
щенника претерпевает дальнейшие изменения. Сами энциклопедии, 
в которых сумма знаний была организована в виде статей по алфа-
виту, а не следовала определенной схеме наук, служат ярким свиде-
тельством того, что иерархическая картина знания и, следовательно, 

48.	 Jablonski, J.T. (1721) Allgemeines Lexicon der Künste und Wissenschaften, Col. 839. 
Leipzig: Thomas Frischten.

49.	 Chambers, E. (1728b) Cyclopedia, or an Universal Dictionary of Arts and Sciences. vol. 2, 
p. 870. London: James and John Knopton.



Сергей  Воронцов 

№1(39 )  ·  2 0 2 1  � 2 7 9

структурирования мира разрушалась. Организация знаний пред-
ставляется редакторам этих трудов относительной и вариативной50.

Уже Чемберс стремился составить конкуренцию библиотекам сво-
ими двумя томами (на фоне обеспокоенности современников неиз-
менно увеличивающимся числом книг)51. Но опасение у книгоиз-
дателей (так как он якобы мог заменить все другие книги) вызвал 
Большой универсальный Лексикон Цедлера в 68 томах, который на-
чал выходить в 1730-е гг.52 Именно в Лексиконе Цедлера «энциклопе-
дия» понимается как систематическое единство всего знания (1734)53. 
«Энциклопедия» Дидро и  Д’Аламбера, начатая как пере-

вод «Циклопедии» Чемберса, рассматривается как поворотный 
пункт в  истории Просвещения, когда его плоды (а значит, и мо-
дель мира) стали доступны широкой публике54. Философы, та-
ким образом, через нее получают «власть над умами» во всех об-
ластях, сводя и редактируя «общее знание». При этом, по мнению 
Р. Дарнтона, «Энциклопедия» предлагает видение мира, полностью 
оппозиционное «Старому порядку»55. «Методическая энциклопедия» 
(1782–1832), пришедшая на смену «Энциклопедии» философов, мо-
жет рассматриваться как высшая точка энциклопедического дискурса 
вообще56 — она насчитывает 166 объемистых томов по всем областям 
знаний. Статья «священник» представлена во всех трех энциклопеди-
ях, что отличает их от «энциклопедий» эпохи Возрождения и Сред-
них веков, где священники, если и упоминаются, то скорее ad hoc.

Лексикон Цедлера (1731–1754). Автор статьи «Священник» 
в Лексиконе Цедлера (29 том, вышел в  1741 г.) неизвестен. Эту 

50.	 Yeo, R. (1991) “Reading Encyclopedias: Science and the Organization of Knowledge in 
British Dictionaries of Arts and Sciences, 1730–1850”, Isis 82(1): 27–29.

51.	 Yeo, R. (2003) “A Solution to the Multitude of Books: Ephraim Chambers’s «Cyclopaedia» 
(1728) as «The Best Book in the Universe»”, Journal of the History of Ideas 64(1): 64.

52.	 Belgum, K. (2010) “Documenting the Zeitgeist. How the Brockhaus Recorded and Fash-
ioned the World for Germans”, in L. Tatlock (ed.) Publishing Culture and the “reading 
Nation. German Book History in the Long Nineteen Century, p. 90. Rochester, New 
York: Camden House.

53.	 Yeo, R. (2007) “Lost Encyclopedias: Before and after the Enlightenment”, Book Histo‑
ry 10: 53.

54.	 На деле это происходит, начиная с более дешевых изданий конца 1770-х. Darnton, R. 
(1973) “The Encyclopédie Wars of Prerevolutionary France”, The American Historical Re‑
view 78: 1334.

55.	 Darnton, R. (1987) The Business of Enlightenment. A Publishing History of the Ency‑
clopédie 1775-1800, p. 7–8. Cambridge Mass.: The Belknap Press of the Harvard Uni-
versity Press. 

56.	 Ibid. P. 395.



V a r i a

2 8 0 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

часть энциклопедии редактировал К.Г. Людовици, представитель 
немецкого Просвещения и  последователь философии К. Воль-
фа. В начале статьи приводится полностью уже известный текст 
из  словаря Яблонского, к  которому добавлен ряд значимых до-
полнений57. Священник рассматривается на трех уровнях: как че-
ловек, как член общества и как носитель определенной должно-
сти — учителя (Lehr-Amt)58. От  остальных людей он отличается 
только на  этом третьем уровне. Далее рассматриваются некото-
рые элементы священнического паттерна, отличающие в  като-
личестве священников от других людей, и они определяются как 
неправильные (особая одежда, особые права и свободы, целибат). 
Иерархия и отличие от мирян рассматривается также как непра-
вильный элемент священства, основанный на  стремлении к  по-
честям и власти59.

В Лексиконе священник включен в пространство государства, 
где в целом он равен другим гражданам; его специфика определя-
ется должностной функцией — наставление в вере и жизни, — ис-
полняемой в интересах его «слушателей». Ключевой для текста 
статьи становится оппозиция «функция в  обществе / положение 
в иерархии». Целый ряд культурных черт (католического) священ-
ника, соотнесенных со вторым элементом оппозиции, перемещает-
ся в область неправильного (порицаемого) для священника. 

Энциклопедия Дидро и Д’Аламбера (1751–1766). Французские про-
светители были критически настроены по отношению к священни-
ку уже потому, что он являлся одним из элементов Старого порядка. 
Не только атеист А. Гольбах60, автор статей «Священники» и «Тео-
кратия», но и гугенот Л. де Жокур, написавший разделы о священ-
никах конкретных религий и важную в данном контексте статью 
«Культ», был антиклерикалом61. Этой идеологической установкой 
нельзя пренебрегать, но важнее обратить внимание на базовые кате-
гории, ментальные структуры, в которых эта установка реализуется.

57.	 Grosse vollständige Universal-Lexicon Aller Wissenschafften und Künste (1741). vol. 
29 (Pr-Pz), col. 409-424. Leipzig, Halle: Verlegts Johann Heinrich Zedler.

58.	 «На первом уровне рассмотрения он должен исполнять все те обязанности, что 
вменяются и остальным людям». См. Grosse vollständige Universal-Lexicon Aller 
Wissenschafften und Künste, col. 410.

59.	 Ibid, col. 415.

60.	См.: Newland, T.C. (1974) “D’Holbach, Religion, and the «Encyclopédie»”, The Mod‑
ern Language Review 69(3): 523–533.

61.	 Perla Georges, A. (1980) “La philosophie de Jaucourt dans l’ «Encyclopédie»”, Revue 
de l’histoire des religions 197(1): 65–75.



Сергей  Воронцов 

№1(39 )  ·  2 0 2 1  � 2 8 1

Священник в «Энциклопедии» определяется как лицо, испол-
няющее функции внешнего культа у различных народов62. В ста-
тье о  культе, на  которую попутно дается ссылка, развитие куль-
та внешнего происходит в связи с развитием «цивилизованного 
общества» (в  отличие от  «внутреннего культа», сопоставимого 
с «естественной религией»)63.

Далее раскрывается связь культа и власти священников. Логи-
ка этой связи в целом совпадает с логикой Римского катехизиса. 
Священник через культ занимает особое положение между Богом 
или богами и народом, что обосновывает его власть над душами 
и претензию на возвещение божественной воли (les interpretes de 
leurs volontés [des dieux])64. Однако эта претензия воспринимает-
ся как ложная, а власть — как нелегитимная. Медиация священ-
ников, возникающая из культа, рассматривается как обоснование 
власти, которую они используют в своих интересах, а не в интере-
сах общества. Священники узурпируют власть в  этической, а  за-
тем и в политической сферах. Внешний культ и стремление к зна-
нию у священников оказываются механизмами укрепления этой 
власти. В конечном итоге эта власть священников ведет к разру-
шению порядка в обществе, где они приобретают власть над ду-
шами65. Теократия, к статье о которой (также за авторством Голь-
баха) в  конце приводится ссылка, оказывается худшей формой 
тирании, а ее антиобщественный характер показан на примерах66. 
Статья завершается затушеванным противопоставлением (непра-
вильного) священника «человеку, подданному и гражданину»67.

62.	 «Этим именем обозначаются все те, кто исполняет функции религиозных куль-
тов (les fonctions des cultes religieux), принятых у разных народов земли». См.: En‑
cyclopédie, ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers (1765a). Mis 
en ordre et publié par Mr. ***. vol. 13 (Pom — Regg), p. 340. Neufchastel: Chez Sam-
uel Faulche.

63.	 Encyclopédie, ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers (1754). Mis 
en ordre et publié par M. Diderot; M. D’Alambert. vol. 4, p. 550. Paris: Chez Briasson; 
David; Le Breton; Durand.

64.	 Encyclopédie, ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers (1765a), 
pp. 340–341.

65.	 Ibid, p. 341.

66.	 Encyclopédie, ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers (1765b). 
Mis en ordre et publié par Mr. ***. vol. 16 (Te — Venerie) . pp. 246-248. Neufchastel: 
Chez Samuel Faulche.

67.	 «Это не  так в  странах, просвещенных светом разума и философии, там священ-
ник никогда не забывает, что он человек, подданный и гражданин». См. Encyclo‑
pédie, ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers (1765a), p. 341.



V a r i a

2 8 2 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Неудивительно, что описания правильного священника Гольбах 
не дает. Ядром описания священника оказывается культовая функ-
ция, определенная некоторым обществом (народом), к которому он 
относится. В то же время священник должен подчиняться поряд-
ку этого общества. Особое положение священника по отношению 
к остальным людям, определяющее его власть над душами, рас-
сматривается как неправильное. Равным образом, неправильны-
ми оказываются и формы управления душами через предписания, 
касающиеся мнений и образа жизни. Резкость и однозначность су-
ждений «Энциклопедии» о священниках в немалой степени опре-
деляются антиклерикализмом ее авторов, однако отрицательное 
отношение к иерархическому положению священника они разде-
ляют с относительно «умеренным» Лексиконом Цедлера.

«Методическая энциклопедия» (1782–1832). В «Методической 
энциклопедии» статья написана аббатом Бержье, составителем 
словаря «Теология» («Методическая энциклопедия» делилась 
на словари по направлениям знаний). Том с этой статьей вышел 
уже в 1790 г. Аббат Бержье был известным представителем анти-
философского движения (что не мешало ему быть признанным 
интеллектуалом), ортодоксальным теологом и  апологетом Като-
лической церкви68. Свою статью он писал, по-видимому, как от-
вет на статью Гольбаха (и, возможно, Вольтера — о ней ниже)69.

Общее определение священника почти не  отличается от  дан-
ного в  «Энциклопедии». Бержье прямо говорит, что появление 
отдельного «сословия» священников для исполнения божествен-
ного культа является частью процесса созидания «политиче-
ского общества»70. Внешний культ, кроме того, что он является 
необходимой частью религии, объединяет людей в  сообщество 
(семейное, народное и  вселенское — в  христианстве)71. Функция 

68.	 Masseau, D. (2006) “Un apologiste au service de l’encyclopédie méthodique: Bergier et le 
Dictionnaire  de theologie”,  C. Blanckaert, M. Porret, F. Brandli (eds) L’encyclopédie mé‑
thodique (1782–1832): des lumières au positivisme, pp. 154–156. Genève: Libraire Droz.

69.	 Sandrier, A. (2017) “Dossier critique de l’article PRÊTRES, (Religion & Politique.) (En-
cyclopédie, t. XIII, p. 340b–341b)”, Édition numérique collaborative et critique de 
l’Encyclopédie, [11280/12c685ff, accesed on 9.11.2019].

70.	 «В общем это имя обозначает человека, определенного исполнять функции боже-
ственного культа (remplir les fonctions du Culte divin)… нации, которая собиралась раз-
виваться (se civiliser) и создавать политическое общество, надлежало, чтобы в ней свя-
щенники оказывались сословием (ordre), отделенным от народа». См. Bergier, N.-S. 
(1790) Encyclopédie méthodique. Théologie. vol. 3, p. 255. Paris: Panckoucke.

71.	 Об этом в статье «Культ». См. Bergier, N.-S. (1788) Encyclopédie méthodique. Théol‑
ogie. vol. 1, pp. 469–472. Paris: Panckoucke.



Сергей  Воронцов 

№1(39 )  ·  2 0 2 1  � 2 8 3

управления культом, подчеркивает Бержье, когда она отделяется 
от управления вообще, поручается наиболее уважаемым членам 
общества72. Таким образом, носители священнического служения 
облечены доверием, авторитетом и властью (credit, pouvoir et au‑
torité), причем, употребляя эту формулу далее по тексту, Бержье 
нередко опускает слово pouvoir73. В то же время Бержье подчер-
кивает следование священников интересам общества, а не своим 
собственным74, таким образом внося эту оппозицию и в свое рас-
суждение о священстве.

Исходя из авторитета и причастности к культуре, Бержье объ-
ясняет генезис власти духовенства в Средние века75. В то же вре-
мя он подчеркивает, что культовая функция (и  ее носители) от-
делены от гражданской власти в истинных религиях76. При этом 
о духовном управлении, которое Господь вручил апостолам, гово-
рится вскользь77. Таким образом, Бержье склонен рассматривать 
политическую власть как чуждую священству, выводя ее в  об-
ласть неправильного.

Более того, Бержье переносит механизм «власти над душами», 
приписываемый священникам с  весьма критическим пафосом 
в  «Энциклопедии», на философов. Благодаря авторитету и  свя-
зи философии и культа через магию, философы (и среди них ли-
цемерящие атеисты-эпикурейцы) нередко становились и священ-
никами и в целом объединялись в фигуре «мудреца», проповедуя 
предрассудки78. Бержье, следовательно, также относит власть над 
душами к области неправильного, но выводит ее из описания соб-
ственно священника и связывая ее с фигурой философа.

В «Методической энциклопедии» статью о священнике напи-
сал убежденный католик и идейный оппонент философов, и, соб-

72.	 «…здравого смысла было достаточно, чтобы они поняли, что не следует всякому 
ведать культом божества, что исполнение этой функции должно быть сохранено 
за личностью наиболее выдающейся в  семье или в обществе». См. Bergier, N.-S. 
(1790) Encyclopédie méthodique. Théologie, p. 255.

73.	 Ibid, p. 256ss.

74.	 Например: «Представлять себе эпоху, в которую жили все отцы [следующим об-
разом]: лицемерные атеисты… которые преследовали свой личный интерес, 
не принимая во внимание интереса своих потомков и общества — значит слиш-
ком далеко заходить в абсурде и нелепости». Ibid, p. 256.

75.	 Ibid, p. 258.

76.	 Начиная с иудейской. Ibid, p. 256.

77.	 Ibid, p. 258.

78.	 Ibid, p. 256.



V a r i a

2 8 4 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

ственно, в силу этого79 описание строится у него вокруг тех же ка-
тегорий, что и в статье Гольбаха и в Лексиконе Цедлера.
«Политическое общество» включено в ядро описания священ-

ника, и  его должность определяется его положением граждани-
на. Священник — лучший из граждан, поэтому общество доверя-
ет ему важные функции: (а) совершения божественного культа 
и  его передачи; (б) научения других истинам веры и жизни80. 
Власть священника оказывается в лучшем случае амбивалентной 
(полезной в некоторые отдаленные исторические периоды), а его 
власть над умами рассматривается как злоупотребление, но  (ве-
роятно, в полемических целях) связывается с фигурой философа, 
а не священника. Особое иерархическое положение и связь с об-
ластью сакрального выпадает и из этого описания.

Несколько дополнительных примеров. «Энциклопедия» Ди-
дро и Д’Аламбера содержит отдельные статьи о римских, иудей-
ских, христианских и  египетских священниках, написанные де 
Жокуром. В них нет такого же критического пафоса, как в  ста-
тье Гольбаха. Вместе с тем, в статье о римских священниках Жо-
кур выражает одобрение тому, что они отличались от остальных 
граждан не положением, а только функцией81. В статье о христи-
анских священниках Жокур указывает, что изначально термин 
sacrificateur (жрец) к ним не применялся, и определение их сво-
дится к  пастырю христианской церкви82. Таким образом, пра-
вильный священник вообще может быть отделен от культа / сфе-
ры сакрального. 

В пятом издании «Философского словаря» Вольтера (1765) по-
мещена статья «Священники», естественно, независимая от  тек-
ста «Энциклопедии», но  вписанная в  тот же дискурс. В  ней, 

79.	 Д. Масо указывает, что Бержье общался с Гольбахом и  энциклопедистами. См.: 
Masseau, D. (2000) Les Ennemis des philosophes. L’antiphilosophie au temps des Lu‑
mières, p. 168. Paris: Albin Michel. Кроме того, представители антифилософского 
движения воспринимали стратегию философов. Ibid. pp. 270–320.

80.	Особенно четко обозначены в  статье «Клир». См.: Bergier, N.-S. (1788) Encyclo‑
pédie méthodique. Théologie, p. 363.

81.	 «Священники у римлян не принадлежали к иному, чем граждане, сословию (or-
dre). Их без различия (indifféremment) выбирали для ведения дел гражданских 
и относящихся к религии. И в этом образе действий было достаточно благоразу-
мия, ведь он предотвращал многие нестроения (troubles), которые могли появить-
ся под предлогом религии». См.: Encyclopédie, ou dictionnaire raisonné des scienc‑
es, des arts et des métiers (1765a), p. 341.

82.	Ibid, p. 343.



Сергей  Воронцов 

№1(39 )  ·  2 0 2 1  � 2 8 5

во-первых, подчеркнуто осуждается власть священника83. Во-вто-
рых, он определяется через набор действий (наставление, молит-
ва, пример) по отношению к гражданам государства84, в то время 
как «магистрат должен содержать и  поддерживать священни-
ка»85. И в данном случае общество и его благо оказываются опре-
деляющими для священника понятиями.

* * *

Рассмотренные выше энциклопедические статьи написаны ав-
торами, относящимися к  «внешнему культу» и Просвещению 
по-разному. Если Гольбах был атеистом,  а Жокур, по меньшей 
мере, антиклерикалом, этого нельзя сказать об  «антифилосо-
фе» Бержье. Статья в Лексиконе Цедлера, пожалуй, полемиче-
ски заострена против католического священства, при этом проте-
стантский пастор рассматривается там как фигура положительная 
и полезная. В то же время все эти статьи сходным образом отра-
жают определенные трансформации модели мира. 

Н. Луман говорит о  переходе в XVII–XVIII вв. от  иерархиче-
ского сознания и иерархии к функциональной дифференциации. 
При всей сложности этих понятий и  лумановского осмысления 
этого перехода, в рассматриваемых нами описаниях фиксируется 
указанный им перевод таинственного «в проблемы и препятствия 
в коммуникации»86, сопровождающийся ключевым в нашем слу-
чае расхождением религии и политики в качестве общих органи-
зующих сфер87. Другим важным процессом являлась трансфор-
мация публичности, которая особым образом затронула институт 
церкви88, обострив вопрос о роли священника в обществе.

83.	«…священническая власть оказалась фатальной для мира». См.: Dictionnaire philos‑
ophique portatif (1765). Nouvelle edition. vol. 2, p. 224. Amsterdam: Chez Valberg.

84.	 «Священники в государстве — это почти то же, что наставники в домах граждан, пред-
назначенные для того, чтобы наставлять, молиться, подавать пример…». Ibid., p. 223.

85.	 Ibid., p. 224.

86.	Луман Н. Социальные системы. Очерк общей теории / пер. с  нем. И.Д. Газиева, 
под ред. Н.А. Головина. СПб: Наука, 2007. C. 449–450. «Латентность» является 
для Лумана одним из ключевых понятий, однако в данном случае я ограничива-
юсь только одним аспектом таинственного.

87.	 Там же. С. 593.

88.	Церковь в XVIII в. как институт, связанный с  репрезентативной публичностью, 
«разваливается в процессе поляризации». См.: Хабермас Ю. Структурное измене-
ние публичной сферы / пер. с нем. В.В. Иванова. М.: Весь мир, 2017. С. 61. В то же 
время она сохраняет «до наших дней» эту публичность в обрядах. Там же. С. 57.



V a r i a

2 8 6 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Эти перемены отражаются в определениях священника. В ядро 
описания так или иначе помещается оппозиция естественного 
и гражданского состояния, в котором государство и гражданское 
общество еще не разделились89, но тем четче разделился частный 
и  общественный интерес. В  этих рамках священник рассматри-
вается не  с  точки зрения связи божественного и  человеческого, 
а  как способствующий или противодействующий общему бла-
гу. Категория сакрального и связанные с ней положение и власть 
священника либо исключаются из  описания, либо рассматрива-
ются как недолжные, относящиеся к преследованию частного ин-
тереса в ущерб благу общества90.

В Лексиконе Цедлера священник включен в функциональную 
логику: он такой же человек и  гражданин, как и все, только на-
делен особой должностью. Гольбах подчеркивает конфликт ме-
жду иерархическим пониманием священника как посредника 
между Богом и  человеком и представлением об  обществе, диф-
ференцированном функционально. Бержье предлагает истори-
ческий нарратив, в  котором функция управления культом пере-
ходит от  главы семьи в  догражданском состоянии к  отдельной 
группе в гражданском состоянии общества. Он выделяет эту груп-
пу с помощью категорий доверия и авторитета и при этом исклю-
чает из описания концепцию посредничества.

Поскольку положение гражданина и подданного не специфи-
цирует священника, в ядре описания оказываются действия свя-
щенника, связывающиеся теперь (в  отличие от  рассмотренных 
описаний конца XVII — начала XVIII вв.) с благом общества (ру-
ководство внешним культом / научение граждан). В ряде случаев 
в текстах Жокура (в определении римских священников91) и Бер-
жье92 священник определяется как «служитель религии», а не че-
рез понятие функции. Впрочем, эти понятия взаимосвязаны: слу-
житель осуществляет некую функцию93.

89.	О единстве этих сфер см.: Rangeon, F. (1986) “Société civile. Histoire d’un mot”, in J. 
Chevallier (ed.) La societe civile, p. 10. Paris: P.U.F.

90.	Сами эти черты корыстного использования священником власти и тирании име-
ют основание в образе неправильного священника, заданном еще в эпоху патри-
стики. Другое дело, что антиклерикалами это проецируется фактически на всяко-
го священника.

91.	 Encyclopédie, ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers (1765a), 
p. 341.

92.	 Bergier N.-S. (1790) Encyclopédie méthodique. Théologie, pp. 258, 259.

93.	 См., например: Le dictionnaire de l’Academie Françoise (1694), p. 72.



Сергей  Воронцов 

№1(39 )  ·  2 0 2 1  � 2 8 7

Стоит добавить, что указанные изменения в  понимании дея-
тельности священника происходят не  только на  уровне опреде-
лений в энциклопедиях. Власть священника включается в область 
порицаемого и  в  официальных документах94, и  в мысли церков-
ных авторов95. В то же время священнику определяется полезная 
для общего блага функция, в частности, учительская96.

Fortleben описания священника эпохи Просвещения

В рамках данного исследования нет возможности уделить необхо-
димое внимание энциклопедиям XIX в. Довольно большое количе-
ство энциклопедических изданий и регулярные переиздания пре-
доставляют исследователю массу материала. Стоит отметить, что 
статья «Священник» появляется в словаре Брокгауза начиная толь-
ко с четвертого издания 1817 г., и в дальнейших изданиях практи-
чески не меняется. Значительная редактура вносится в изданиях 
1860-х гг. В Британской энциклопедии тенденция сходная: статья 
«Священник» возникает только в третьем издании 1797 г. и без из-
менений остается до радикально переработанного девятого издания 
второй половины 1870-х гг. Это, пожалуй, говорит о том, что страсти 
вокруг священников утихают и духовенство постепенно перестает 
быть предметом полемики. Французские энциклопедии оказываются 
на этом фоне исключением. Но в отличие от «Энциклопедии» Дидро 
и Д’Аламбера, давшей начало множеству подобных проектов по всей 
Европе, и «Методической энциклопедии», переведенной на испан-
ский и частично на итальянский языки, не они, а именно словарь 
Брокгауза служил теперь образцом для подражания и перевода97.

В  ключевых изданиях эпохи (Брокгауз, Британская энцикло-
педия, Современная энциклопедия и  словарь Ларусса), которые 
служили образцами для остальных, можно отметить как значи-
тельную вариативность определений, так и стабилизацию в опи-

94.	 См., в частности, «Духовный регламент».

95.	 См.: Черный А. «Господственная власть» vs. душепопечение: практика исповеди 
в  русской духовной традиции синодального периода // Conversatoria litteraria. 
2020. Vol. XIV. Pp. 71–84.

96.	 Лютько Е. Становление «церковной субъектности» в России на примере норма-
тивных текстов о православном духовенстве (XVIII–XIX века) // Государство, ре-
лигия, церковь в России и за рубежом. 2019. № 3. С. 241–243.

97.	 Belgum, K. (2010) “Documenting the Zeitgeist. How the Brockhaus Recorded and Fash-
ioned the World for Germans”, in L. Tatlock (ed.) Publishing Culture and the “reading 
Nation. German Book History in the Long Nineteen Century, p. 91. Rochester, New 
York: Camden House.



V a r i a

2 8 8 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

сании ряда «общество — функция — культ». Масштаб «общества» 
в описаниях мог варьироваться от «народа»98 до «приходской об-
щины»99. Кроме того, во французских энциклопедиях намечает-
ся отделение священника от области публичного, в которой ему 
уже не находится функции. В описаниях подчеркивается оппози-
ция религиозной (домен священника) и гражданской сфер, куда 
он вмешиваться не должен100.

Функция священника раскрывается из  перспективы культа101, 
но может пониматься как предельно узко — принесение жертв 
от лица общины по отношению к богам (godwards)102, так и пре-
дельно широко — служитель религии103 (не  говоря уже о  вариа-
тивности в понимании этого термина).

При этом в  структуре описания значительную роль начина-
ет играть нарратив об истории появления и развития института 
священства. Как правило, именно в этом нарративе (а не в общем 
определении) прочерчиваются границы одобряемого и порицае-
мого, должного и недолжного для священника. Нередко они (как 
и прежде) отделяют власть от  священника104. Ключевым момен-

98.	 Conversations-Lexicon oder encyclopädisches Handwörterbuch für gebildete Stände 
(1817). Vierte Original Auflage. vol. 7 (O bis Q), pp. 808-809. Altenburg, Leipzig: Brock-
haus; Encyclopædia Britannica, or, A Dictionary of Arts, Sciences and Miscellaneous 
Literature (1797) (3rd ed.) vol. XV, pp. 506–507. Edinburgh: Printed for A. Bell and 
C. Macfarquhar.

99.	 Энциклопедический словарь. Т. XXIX: Сахар — Семь мудрецов. СПб: Издатель-
ское дело, 1900. C. 281.

100.Encyclopédie moderne, ou dictionnaire abregé des sciences, des lettres e des arts (1829). 
vol. 6. Paris: Bureau d’ encyclopédie. pp. 320–331; Larousse p. (1875) Grand dictionnaire 
universel du XIXe siècle. vol. 13 (pour — r). Paris: Administration du grand dictionnaire 
universel. p. 124. «Современная энциклопедия», кроме того, рассматривает католи-
ческих священников и как идущих против природы и  требующих неисполнимого 
[См. Encyclopédie moderne, ou dictionnaire abregé des sciences, des lettres e des arts 
(1829), p. 322]. Здесь интересное возвращение космического порядка.

101.	Encyclopædia Britannica, or, A Dictionary of Arts, Sciences and Miscellaneous Liter‑
ature (1797), p. 506. Общее определение священника совпадает с «Циклопедией» 
Чемберса.

102.The Encyclopædia Britannica, or, A Dictionary of Arts, Sciences and General Litera‑
ture (1885) (9th ed.) vol. XIX, p. 724. Edinburgh: Adam and Charles Black.

103.Conversations-Lexicon oder encyclopädisches Handwörterbuch für gebildete Stände 
(1817) p. 808; Allgemeinde deutsche Real-Encyclopaedie für die gebildeten Stände. 
Conversations-Lexicon. Zehnte, verbesserte and vermehrte Auflage (1854). vol. 15 
(Perthes bis Riff), p. 396. Leipzig: Brockhaus; Meyer J. Das große Conversations-Lex‑
icon für die gebildeten Stände (1850). Dept. 2. vol. 4, , S. 1014. Hildburghausen: Druck 
und Verlag des Bibliografischen Institut.

104.У Брокгауза это приводит к тому, что функцию священников берут на себя про-
роки [см.: Conversations-Lexicon oder encyclopädisches Handwörterbuch für gebil‑



Сергей  Воронцов 

№1(39 )  ·  2 0 2 1  � 2 8 9

том изложения истории священства оказывается закрепление 
функции совершения культа (от лица сообщества) за отдельной 
группой людей (как у  аббата Бержье). Подобный исторический 
нарратив находим в большинстве энциклопедий105.

Заключение

Ядро описания священника значительно изменяется в XVII  — 
второй половине XVIII в. Вместо категории сакрального опреде-
ляющую роль начинает играть категория общества. Если сакраль-
ное предполагало особый квазикосмологический статус для лица, 
которое должно было его передавать (при всей нелинейности 
процесса сакрализации священника до Нового времени), то  ка-
тегория общества такой статус скорее исключала. В свою очередь 
«общество» акцентирует внимание на функции, которая испол-
няется священниками ради общего блага. По  этой причине осо-
бое положение и власть священника перемещается в XVIII в. в об-
ласть неправильного (порицаемого), и, в отличие от сакрального, 
из описания не исчезает. При этом, в общем и целом, структура 
описания, появившаяся во второй половине XVIII в., является ос-
новой для позднейших описаний священника в  энциклопедиче-
ской литературе, по крайней мере, в XIX в.

Переосмысление фигуры священника происходит в связи с из-
вестными изменениями модели мира. Распад иерархического 
единства теологического — космического — социального (в рам-
ках которого было возможно обсуждение присутствия ангелов 
и  Бога в  физическом мире и  имело смысл сравнение ангела 
и  священника), ведет к  тому, что образ священника, занимаю-
щего иерархическую позицию между божественным и человече-
ским, утрачивает объяснительный потенциал и, в  этом смысле, 
истинность. Новое описание священника помещает его в  сфе-

dete Stände (1817), p. 809]. То же у Мейера [см.: Meyer J. Das große Conversations-
Lexicon für die gebildeten Stände (1850), pp. 1014–1016]. Привлекательной для 
политиков оказывается область культа и во французской «Современной энцикло-
педии» [см.: Encyclopédie moderne, ou dictionnaire abregé des sciences, des lettres 
e des arts (1829), pp. 320–321].

105.Conversations-Lexicon oder encyclopädisches Handwörterbuch für gebildete Stände 
(1817), S. 808-809; Encyclopædia Britannica, or, A Dictionary of Arts, Sciences and 
Miscellaneous Literature (1797), S. 506–507 (изменяется только в 11 издании); Mey‑
er J. Das große Conversations-Lexicon für die gebildeten Stände (1850), S. 1014–1016]. 
В последующих изданиях Мейера (значительно более кратких), несмотря на не-
которую редактуру статьи, все эти черты сохраняются.



V a r i a

2 9 0 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

ру социального и  включает в  общую картину функциональной 
дифференциации. В  этой картине он оказывается в  области со-
циального (политического в  архаичной терминологии), где его 
действие соотнесено с  интересами общества. При этом возника-
ет определенное напряжение между гражданскими и  священ-
ническими обязанностями, из-за  чего полномочия священника 
нередко связываются с  областью духовного/религиозного, про-
тивопоставленного гражданскому. Это усиливается и продолжаю-
щим существовать в  религиозном дискурсе описанием священ-
ника как определяемого сакральным, что, по-видимому, имеет 
«конфессионализирующую» функцию, отграничивающую мир 
церковного106.

Мне представляется, что такая структура описания в  ка-
кой-то степени формирует и современную исследовательскую опти-
ку, определяя функцию интеграции общества в качестве основной 
для священника107. При этом релевантность священника определя-
ется в первую очередь довольно узкой областью институциональ-
ной религии с учетом того переосмысления отношения, к примеру, 
народной и официальной религиозности (носителем которой явля-
ется священник), которое происходит во второй половине XX века. 

Библиография / References

Биркин М.Ю. Принципы формирования идентичности клира в  трактате «О церков-
ных службах» Исидора Севильского // Вестник ПСТГУ. Серия II: История. Ис-
тория Русской Православной Церкви. 2018. Вып. 83. С. 26–47.

Биркин М.Ю. Священство епископа в  Толедском королевстве первой трети VII в. 
по  данным сочинений Исидора Севильского: терминологический ас-
пект // Вестник РГГУ. Серия «История. Филология. Культурология. Востоко-
ведение». 2017. № 10. С. 23–30.

Бродель Ф. История и общественные науки. Историческая длительность // Философия 
и методология истории / под ред. И.С. Кона. М.: Прогресс, 1977. С. 115–142.

Гайденко П.П. Эволюция понятия науки (XVII–XVIII вв). Формирование научных про-
грамм нового времени. М.: Наука, 1987.

Дюби Ж. Трехчастная модель, или представления средневекового общества о себе са-
мом / пер. с франц. Ю.А. Гинзбург. М.: Языки русской культуры, 2000.

Копосов Н.Е. Основные исторические понятия и термины базового уровня // Журнал 
социологии и социальной антропологии. 1998. Вып. 4. С. 31–39.

106.См.: Лютько Е. Становление «церковной субъектности» в России на примере нор-
мативных текстов о православном духовенстве (XVIII–XIX века). С. 246–248.

107.James, E.O. (1955) The Nature and Function of Priesthood: A Comparative and An‑
thropological Study, p. 298. New York: Vanguard Press; Oxtoby, W. “Priesthood. An 
overview”, p. 7394.



Сергей  Воронцов 

№1(39 )  ·  2 0 2 1  � 2 9 1

Ле Гофф Ж. В поддержку долгого средневековья // Он же. Средневековый мир вооб-
ражаемого / общ. ред. С.К. Цатуровой. М.: Издательская группа «Прогресс», 
2001. С. 31–38.

Лотман М.Ю. Динамическая модель семиотической системы // Он же. Статьи по се-
миотике культуры и  искусства. СПб.: Гуманитарное агентство «Академиче-
ский проект», 2002. С. 38–57.

Луман Н. Социальные системы. Очерк общей теории / пер. с нем. И.Д. Газиева, под 
ред. Н.А. Головина. СПб: Наука, 2007.

Лютько Е. Становление «церковной субъектности» в России на примере норматив-
ных текстов о православном духовенстве (XVIII–XIX века) // Государство, ре-
лигия, церковь в России и за рубежом. 2019. № 3. С. 237–252.

Топоров В.Н. Модель мира // Он же. Мировое древо. Универсальные знаковые ком-
плексы. М: Рукописные памятники Древней Руси, 2010. Т. 2. С. 404–421. 

Тынянов Ю.Н. Литературный факт // Он же. Поэтика. История литературы. Кино. М.: 
Наука, 1977. С. 255–269.

Хабермас Ю. Структурное изменение публичной сферы / пер. с нем. В.В. Иванова. М.: 
Весь мир, 2017.

Черный А. «Господственная власть» vs душепопечение: практика исповеди в русской 
духовной традиции синодального периода // Conversatoria litteraria. 2020. 
Vol. XIV. P. 71–84.

Энциклопедический словарь. Т. XXIX: Сахар — Семь мудрецов. СПб: Издательское 
дело, 1900.

Allgemeinde deutsche Real-Encyclopaedie für die gebildeten Stände. Conversations-Lexi‑
con. Zehnte, verbesserte and vermehrte Auflage (1854). vol. 15 (Perthes bis Riff). 
Leipzig: Brockhaus.

Ambrosii Calepini Dictionarium (1550). Venetiis: Ioan. Gryphius.

Belgum, K. (2010) “Documenting the Zeitgeist. How the Brockhaus Recorded and Fash-
ioned the World for Germans”, in L. Tatlock (ed.) Publishing Culture and the “read‑
ing Nation. German Book History in the Long Nineteen Century, pp. 89–117. Roch-
ester, New York: Camden House.

Benedict, R. (1923) “The concept of the Guardian Spirit in North America”, Memoirs of the 
American Anthropological Association 29: 5-97.

Bergier, N.-S. (1788) Encyclopédie méthodique. Théologie. vol. 1. Paris: Panckoucke.

Bergier, N.-S. (1790) Encyclopédie méthodique. Théologie. vol. 3. Paris: Panckoucke.

Birkin, M. (2018) “Printsipy formirovaniia identichnosti klira v traktate «O tserkovnykh 
sluzhbakh» Isidora Sevilʹskogo” [Principles of formation of clerical identity in Isi-
dore’s of Seville treatise on ecclesiastical offices], Vestnik PSTGU. Seriia II: Istori‑
ia. Istoriia Russkoĭ Pravoslavnoi Tserkvi 83: 26–47.

Birkin, M. (2017) “Sviashchenstvo episkopa v Toledskom korolevstve pervoĭ treti VII v. po 
dannym sochineniĭ Isidora Sevilʹskogo: terminologicheskiĭ aspekt” [The priesthood 
of bishops in the Visigothic Kingdom of Toledo in the 7th century first third in 
works by Isidore of Seville. Terminological aspect], Vestnik RGGU. Seriia «Istori‑
ia. Filologiia. Kulʹturologiia. Vostokovedenie» 10: 23–30.

Braudel, F. (1977) “Istoriia i obshchestvennye nauki. Istoricheskaia dlitel’nost’” [History 
and the Social Sciences: The Longue Durée], in I. Kon (ed.) Filosofija i metodologi‑
ja istorii, pp. 115-142. Moscow.

Bray, L. (1986) “Richelet’s “Dictionnaire françois» (1680) as a source of “La porte des sienc-
es” (1682) and Le Roux’s “Dictionaire comique” (1718)”, in R.R.K. Hartmann (ed.) The 



V a r i a

2 9 2 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

History of Lexicography. Papers from the Dictionary research centre seminar at Ex‑
eter, pp. 13–22. Amsterdam; Philadelphia: John Benjamins Publishing Company.

Cathechismus Romanus (1739). Bassani: Ex typographia Antionii Remondini.

Chambers, E. (1728a) Cyclopedia, or an Universal Dictionary of Arts and Sciences. vol. 1. 
London: James and John Knopton.

Chambers, E. (1728b) Cyclopedia, or an Universal Dictionary of Arts and Sciences. vol. 2. 
London: James and John Knopton.

Chernyi, A. (2020) “«Gospodstvennaia vlast’» vs dushepopechenie: praktika ispovedi v 
russkoi duhovnoi traditsii sinodal’nogo perioda” [“Despotical Power” vs. Coun-
seling: The Practice of Confession in The Russian spiritual tradition of The Synod-
al period], Conversatoria litteraria XIV: 71–84.

Cobarruvias Orozco, S. (1611) Tesoro de la Lengua Castellana o Española. Madrid: Luis 
Sanchez.

Codoñer, C. (1994) “Evolución de la lexicografía medieval”, in M.P. González (ed.) Actas. I 
Congreso nacional de latin medieval (León, 1—4 de deciembre de 1993), pp. 39–
41. León: Universidad de León.

Codoñer, C. (1997-1998) “Léxico y gramática en la Edad Media. El Catholicon”, Voces 8-9: 
97–120.

Considine, J. (2008) Dictionaries in Early Modern Europe. Lexicography and the Mak‑
ing of Heritage. Cambridge: Cambridge University Press.

Conversations-Lexicon oder encyclopädisches Handwörterbuch für gebildete Stände 
(1817). Vierte Original Auflage. vol. 7 (O bis Q). Altenburg, Leipzig: Brockhaus.

Darnton, R. (1973) “The Encyclopédie Wars of Prerevolutionary France”, The American 
Historical Review 78: 1331–1352.

Darnton, R. (1987) The Business of Enlightenment. A Publishing History of the Encyclo‑
pédie 1775–1800. Cambridge Mass.: The Belknap Press of the Harvard University 
Press.

Database of Latin Dictionaries (DLD) by CTLO [http://clt.brepolis.net/dld/pages/Quick-
Search.aspx, accessed on 15.10.2020].

Dictionnaire philosophique portatif (1765). Nouvelle edition. vol. 2. Amsterdam: Chez Val-
berg.

Duby, G. (2000) Trekhchastnaia model’, ili predstavleniia srednevekovogo obshchestva o 
sebe samom [Les trois orders ou l’imaginaire du féodalisme]. Moscow.

Encyclopædia Britannica, or, A Dictionary of Arts, Sciences and Miscellaneous Literature 
(1797) (3rd ed.) vol. XV. Edinburgh: Printed for A. Bell and C. Macfarquhar.

Encyclopédie moderne, ou dictionnaire abregé des sciences, des lettres e des arts (1829). 
vol. 6. Paris: Bureau d’ encyclopédie.

Encyclopédie, ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers (1765a). Mis 
en ordre et publié par Mr. ***. vol. 13 (Pom  — Regg). Neufchastel: Chez Samuel 
Faulche.

Encyclopédie, ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers (1754). Mis en 
ordre et publié par M. Diderot; M. D’Alambert. vol. 4. Paris: Chez Briasson; David; 
Le Breton; Durand.

Encyclopédie, ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers (1765b). Mis 
en ordre et publié par Mr. ***. vol. 16 (Te — Venerie). Neufchastel: Chez Samuel 
Faulche.

Estienne, R. (1543) Dictionarium Seu Thesaurus Latinae Linguae. Editio secunda. Parisi-
is: Ex oficina Roberti Stefani typographi regis.



Сергей  Воронцов 

№1(39 )  ·  2 0 2 1  � 2 9 3

Furetière, A. (1690) Dictionnaire universel. vol. 3. La Haye; Rotterdam: A. et R. Leers.

Gaydenko, P. (1987) Evolutsiia poniatiia nauki (XVII–XVIII vv.). Formirovanie nauch‑
nykh programm novogo vremeni [Evolution of the concept of science (XVII- 
XVIII centuries). Formation of scientific programs of modern times]. Moscow.

Gouhier, H. (1960) “Un «Projet d’Encyclopédie» de Saint-Simon”, Revue Internationale de 
Philosophie 14 (53/54): 384–398.

Grosse vollständige Universal-Lexicon Aller Wissenschafften und Künste (1741). vol. 29 
(Pr-Pz). Leipzig, Halle: Verlegts Johann Heinrich Zedler.

Habermas, J. (2017) Strukturnoe izmenenie publichnoi sfery [The Structural Transforma-
tion of the Public Sphere: An Inquiry into a Category of Bourgeois Society]. Mos-
cow.

Ioanni Balbi Catholicon (1460). Mainz: J. Gutenberg.

Isidore de Séville (2012) Étymologies. Livre VII: Dieu, les anges, les saints. Guillaumin J.-I. 
(ed.) Paris: Les belles lettres.

Le Goff, J. (2001) “For an Extended Middle Ages” [V podderzhku dolgogo srednevekov’ia], 
in Srednevekovyi mir voobrazhaemogo. Moscow.

Jablonski, J.T. (1721) Allgemeines Lexicon der Künste und Wissenschaften. Leipzig: Thom-
as Frischten.

James, E.O. (1955) The Nature and Function of Priesthood: A Comparative and Anthro‑
pological Study. New York: Vanguard Press.

Joannis Calvini, magni theologi, institutionum christianae religionis libri quatuor (1667). 
Editio postrema. Amsterodami: Apud Ioannem Jacobi Schiiper.

Koposov, N. (1998) “Osnovnye istoricheskie poniatiia i terminy bazovogo urovnia” [Ge-
schichtliche Grundbegriffe and Basic Level Terms: Towards a Semantic Theory of 
Social Categories], Zhurnal Sotsiologii i Sotsialnoi Antropologii, 4: 31–39.

Koselleck, R. (2006) Begriffsgeschichten. Studien zur Semantik und Pragmatik der 
politischen und sozialen Sprache. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Larousse, P. (1875) Grand dictionnaire universel du XIXe siècle. vol. 13 (pour — r). Paris: 
Administration du grand dictionnaire universel.

Le dictionnaire de l’Academie Françoise (1694). vol. 2 (M-Z). Paris: Jean Baptiste Coign-
ard.

Lotman, Ju.M. (2002) “Dinamicheskaia model’ semioticheskoi sistemy” [The Dynamic 
Model of a Semiotic System], in Stat’i po semiotike kul’tury i iskusstva. Saint-Pe-
tersburg.

Loveland, J. (2019) The European Encyclopedia: From 1650 to the Twenty-First Century. 
Cambridge: Cambridge Univesity Press.

Luhmann, N. (2007) Sotsial’nye sistemy. Ocherk obshchei teorii [Soziale Systeme: Grun-
driß einer allgemeinen Theorie]. Saint-Petersburg.

Lyut’ko, E. (2019) “Stanovlenie «tserkovnoi sub”ektnosti» v Rossii na primere normativnykh 
tekstov o pravoslavnom dukhovenstve (XVIII–XIX veka)” [Emergence of “Church Sub-
jectivity” in Russia on the Example of Normative Texts about Orthodox Clergy (18th— 
19th Century)], Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 3: 237–252.

Masseau, D. (2000) Les Ennemis des philosophes. L’antiphilosophie au temps des Lumi‑
ères. Paris: Albin Michel.

Masseau, D. (2006) “Un apologiste au service de l’encyclopédie méthodique: Bergier et le 
Dictionnaire  de theologie”, C. Blanckaert, M. Porret, F. Brandli (eds) L’encyclopédie 
méthodique (1782-1832): des lumières au positivisme, pp. 153–168. Genève: Li-
braire Droz.



V a r i a

2 9 4 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Meyer J. Das große Conversations-Lexicon für die gebildeten Stände (1850). Abt. 2. Bd. 4. 
Hildburghausen: Druck und Verlag des Bibliografischen Institut.

Newland, T.C. (1974) “D’Holbach, Religion, and the «Encyclopédie»”, The Modern Lan‑
guage Review 69 (3): 523–533.

Nizzoli, M. Dictionarium Seu Thesaurus Latinae Linguae (1551). Venetiis: Ex Sirenis Of-
ficina.

Oxtoby, W. (2005) “Priesthood. An overview”, in L. Jones (ed.) Encyclopedia of Religion 
vol. 11, pp. 7394–7399. Thompson Gale, Second edition.

Papii Elementarium doctrinae rudimentum (1496). Venedig.

Perla Georges, A. (1980) “La philosophie de Jaucourt dans l’ «Encyclopédie»”, Revue de 
l’histoire des religions 197 (1): 59–78.

Rangeon, F. (1986) “Société civile. Histoire d’un mot”, in J. Chevallier (ed.) La Société civ‑
ile, pp. 9–32. Paris: P.U.F.

Rao, A., Casimir, M.J. (1990) “Statica e dinamica degli stereotipi. La voce «Zigeuner» nel-
la letteratura enciclopedica tedesca del XIX e del XX secoloC, La Ricerca Folklor‑
ica 22: Europa zingara: 37–46.

Richelet, P. (1680) Dictionnaire françois. Geneve: Jean Herman Widerhold.

Sandrier, A. “Dossier critique de l’article PRÊTRES, (Religion & Politique.) (Encyclopédie, 
t. XIII, p. 340b–341b)”, Édition numérique collaborative et critique de 
l’Encyclopédie [11280/12c685ff, accesed on 9.11.2019].

Schilling, R. (1971) “Sacrum et profanum. Essay d’interprétation”, Latomus 30: 953–969.
Schmitt, J.-C. (1992) “La notion de sacré et son application a l’histoire du christianisme 

medieval”, Les Cahiers du Centre de Recherches Historiques 9: 19–29.
Stein, H. (1993) “On Philosophy and Natural Philosophy in the Seventeenth Century”, Mid‑

west Studies in Philosophy XVIII: 177–201.
Swanson, R.N. (2016) “Apostolic Successors: Priests and Priesthood, Bishops, and Episco-

pacy in Medieval Western Europe”, in G. Peters, C. Colt Anderson (eds) A Com‑
panion to Priesthood and Holy Orders in the Middle Ages, pp. 4–42. Leiden, Bos-
ton: Brill.

The Encyclopædia Britannica, or, A Dictionary of Arts, Sciences and General Literature 
(1885) (9th ed.) vol. XIX. Edinburgh: Adam and Charles Black.

Thomae Aquinatis Opera omnia (1882). vol. 11: Tertia pars summae theologiae. Roma: Ex 
typographia polyglotta.

Toporov, V.N. (2010) “Model’ mira” [The World Model], in Mirovoe drevo. Universal’nye 
znakovye kompleksy vol. 2. Moscow.

Tynyanov, Yu.N. (1977) “Literaturnyi fakt” [Literary Fact], in Poetika. Istoriia literatury. 
Kino. Moscow.

Vocabolario degli Academici della Crusca (1612). Venezia: Appresso Giouanni Alberti.

Yeo, R. (1991) “Reading Encyclopedias: Science and the Organization of Knowledge in Brit-
ish Dictionaries of Arts and Sciences, 1730–1850”, Isis 82(1): 24–49.

Yeo, R. (1996) “Ephraim Chambers’s Cyclopædia (1728) and the Tradition of Commonplac-
es”, Journal of the History of Ideas 57(1): 157–175.

Yeo, R. (2003) “A Solution to the Multitude of Books: Ephraim Chambers’s «Cyclopaedia» 
(1728) as «The Best Book in the Universe»”, Journal of the History of Ideas 64 (1): 
61–72.

Yeo, R. (2007) “Lost Encyclopedias: Before and after the Enlightenment”, Book History 10: 
47–68.



� 2 9 5

Павел Носачев

Гностический троп в современной 
медиакультуре

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-1-295-315

Pavel Nosachev 

The Gnostic Trope in Contemporary Media Culture

Pavel Nosachev  — HSE University (Moscow, Russia). pavel_
nosachev@bk.ru

The article applies the Gnostic trope as the most suitable tool for an‑
alyzing religious components of contemporary mass culture. Chris‑
topher Partridge’s theory of occulture serves as a methodological 
framework. The Gnostic trope includes the following elements: the 
idea that our world is a prison created for the torment of man; that 
it is controlled by the evil Creator of this world — the demiurge; that 
some exceptional persons, the Gnostics, are able to unravel the decep‑
tive nature of reality and offer gnosis — a kind of extra-rational ex‑
perience. The way this trope functions is illustrated by examples of 
the writers such as L. Darell, F. Dick, and V. Pelevin; a rapper Ox‑
ymiron; the movies such as “The Matrix” or “The Truman Show”. The 
article offers an explanation of the popularity of the Gnostic trope. 
Сurrent global trends and the spread of digital culture led to general 
uncertainty and disorientation, and people feel imprisoned in a sort 
of panopticon, as described by Michel Foucault. The Gnostic trope 
means an attempt to personalize this impersonal power by identify‑
ing it with the demiurge.

Keywords: mass culture, religion, western esotericism, culture, bri-
colage, gnosticism, Viktor Pelevin, Michel Foucault.

НЕСМОТРЯ на процессы секуляризации, никуда не исчезли 
религиозные образы, сюжеты, представления  — они про-
должают существовать, трансформируясь в новых условиях. 

Наряду с  традиционными религиями в  западной культуре суще-
ствуют и  иные формы религиозности, иногда именуемые марги-

Носачев П. Гностический троп в современной медиакультуре // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 
2021. № 39(1). С. 295–315.

Nosachev, Pavel (2021) “The Gnostic Trope in Contemporary Media Culture”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za 
rubezhom 39(1): 295–315.



V a r i a

2 9 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

нальными, общим обозначением которых в современной научной 
практике стал термин «западный эзотеризм»1. Как утверждают ис-
следователи2, эзотеризм также секуляризировался, и  в  наше вре-
мя его идеи глубоко проникли в популярную культуру, во многом 
ее формируя. Для описания трансформации современной культу-
ры под влиянием западного эзотеризма британским религиоведом 
и исследователем культуры Кристофером Партриджем был введен 
термин «оккультура». Согласно Партриджу, в конце XIX — начале 
XX в. в кругах эзотерических обществ угасание интереса к христи-
анству не привело к отказу от религиозности, а породило духовную 
субкультуру. Когда идеи этих сообществ стали популярными в мас-
совой культуре, тогда и возникла оккультура. Для Партриджа ок-
культура включает различные «девиантные идеи и  практики»3 — 
от магии, нумерологии, Таро, каббалы, шаманизма и ченнелинга 
до  глубинной экологии, альтернативной науки, легенд о  короле 
Артуре, Святом Граале, друидизме, викканстве, шаманизме и НЛО. 
Можно сказать, что все, не умещающееся в рамки традиционных 
религий и традиционной науки, вписывается в сферу оккультуры. 
Отметим, что не  стоит воспринимать гипотезу оккультуры в  том 
смысле, будто бы большинство современных людей превратились 
из христиан в приверженцев маргинальной религиозности. Парт-
ридж предлагает тезис «разжижения», согласно которому, «мас-
совая культура… разрушает “серьезные” оккультные верования 
путем их разбавления, превращая в неэффективные утилитарные 
формы»4; оккультурные темы зачастую становятся фоном жиз-
ни общества потребления, оберткой для рекламируемого продук-
та, идеи, стиля жизни или просто развлечением. Для Партриджа 
важно, что оккультура — явление новое, возникшее на волне про-
тестных молодежных движений 1960-х гг. Фактически это синтез 
конструируемой индивидом духовности с учениями и мифологией 
западного эзотеризма, который с 1970-х гг. активно транслировал-

1.	 Подробнее о  термине см.: Hanegraaff, W.J. (2006) “Esoterica”, in W.J. Hanegraaff 
(ed.) Dictionary of Gnosis and Western Esotericism, pp. 336–340. Leiden: Brill.

2.	 См. теорию секуляризации эзотеризма, описанную в: Hanegraaff, W.J. (1996) New 
Age Religion and Western Culture, pp. 411–443. Leiden: Brill.

3.	 Partridge, C. (2004) The Re-Enchantment of the West: Vol. 1: Alternative Spirituali‑
ties, Sacralization, Popular Culture, and Occultur, p. 70. L.: T&T Clark. Несмотря 
на спорность такого определения, на наш взгляд, лучшей рамки для анализа ду-
ховных процессов современной культуры пока не было предложено никем из ре-
лигиоведов.

4.	 Ibid., p. 122.



П а в е л  Н о с а ч е в

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 9 7

ся в медиакультуру. Конституирующим элементом оккультуры яв-
ляется личность бриколера. В теории Партриджа бриколер — это 
портной, сшивающий ткань лоскутной религиозности из  кусоч-
ков эзотеризма. Сам процесс оккультурного бриколажа достаточно 
сложен, творцы оккультуры заимствуют различные сюжеты, обра-
зы, мифы из эзотерических учений XIX–XX вв. (таких как спири-
тизм и  теософия), древних учений (таких как каббала или алхи-
мия), но  очевидно, что в  структуре подобного бриколажа можно 
выделить отдельные элементы, пользующиеся значительно боль-
шей популярностью, чем прочие. В  богатом мире оккультуры не-
которые сюжеты обретают роль тропов, метафорических обра-
зов, взятых напрямую из эзотерического наследия в форме систем. 
Ниже мы продемонстрируем эту особенность оккультуры на  при-
мере гностического тропа. Этот термин является нашим нововве-
дением и призван упорядочить набор сюжетов, актуализирующих 
гностическое миропонимание в современной культуре. 

Далее, говоря о  современной популярной культуре5, мы следу-
ем идее Партриджа и ряда исследователей6, которые склонны обо-
значать ее начало 60-ми годами XX в. Очевидно, что фоном для ее 
становления стали «приход кинематографа и радио, массовое про-
изводство и потребление культуры, подъем фашизма и созревание 
либеральных демократий в некоторых западных обществах»7, а ее 
развитие было обусловлено процессом усложнения медиа и  по-
этапным проникновением их в жизнь каждого человека.   

Проблематика гностицизма, его образность, мифологемы, 
символы прочно вошли в  жизнь современного человека. В  гу-
манитарной науке стало обычным употреблять отдельные поня-
тия из  гностического тезауруса, оперировать такой категорией, 
как гнозис, при описании религиозного опыта, именовать совре-
менную нетрадиционную религиозность новым гностицизмом 
и  т.п.8 Очевидно, что разрозненные гностические идеи  — отча-
сти благодаря группам, разделяющим эзотерическое мировоззре-

5.	 Мы намеренно употребляем термин «популярная», а не «массовая» культура, что-
бы избежать коннотаций со спорной теорией франкфуртской школы, вводящей 
противопоставление элитарного и массового типов культуры.

6.	 Напр.: Williams, R. (1981) Culture. London: Fontana.

7.	 Strinati, D. (2004) An Introduction to Theories of Popular Culture, p. 3. N.Y.: Rout-
ledge, 2nd ed.

8.	 Подробнее об  этом см.: Носачев П.Г. Нет ничего нового под солнцем: «гнозис» 
как категория в исследовании западного эзотеризма // Государство, религия, цер-
ковь в России и за рубежом. 2017. № 4(35). С. 187–208.



V a r i a

2 9 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ние, отчасти благодаря небольшому количеству сохранившихся 
гностических текстов  — всегда существовали в  западной куль-
туре в  качестве некоего фона. Популярность им придала мода 
на  тайну и  тайное знание, широко распространившаяся в  Евро-
пе ко второй половине XIX в. и поддержанная появлением сооб-
ществ, подобных теософскому, деятельность которых строилась 
вокруг распространения тайного знания среди широких масс9. 
При этом разрозненные представления о гностицизме вплетались 
в более широкие эзотерические построения. Но после открытия 
библиотеки Наг-Хаммади в 1945 г., когда читающей публике ста-
ли доступны ранее утраченные тексты-первоисточники, сначала 
в научном мире, а затем и в культуре в целом, происходит лави-
нообразный рост популярности гностицизма как самостоятель-
ной системы. Эта популярность была многообразной, и далее мы 
хотели бы акцентировать внимание на том, как современная по-
пулярная культура осуществила рецепцию отдельных элементов 
гностического мировоззрения и  стала использовать их  в  форме 
тропа. И для начала охарактеризуем сам гностический троп.

Гностический троп

По  своему содержанию гностический троп является адаптацией 
к  современной популярной культуре ряда представлений древ-
него гностицизма, а именно следующих: (а) наш мир — тюрьма, 
созданная для мучения человека; (б) злой творец этого мира  — 
демиург; (в) гностик способен разгадать обманчивую природу 
реальности; (г) гнозис  — это некий внерациональный опыт, от-
крывающий гностику истину. Строго говоря, исторически все эти 
черты не  были присущи гностицизму, и  само понятие гности‑
цизм в смысле цельного, единого учения давно оспорено в науч-
ных кругах10. Соответствующие элементы имеют различное про-
исхождение, но  в  космологическом аспекте опираются прежде 
всего на т.н. «Апокриф Иоанна»11 — текст, обнаруженный в биб-

9.	 Подробнее о моде на тайное знание в XIX в. см.: Hanegraaff, W. (2012) Esotericism 
and the Academy: Rejected Knowledge in Western Culture, pp. 239–252. Cambridge: 
Cambridge University Press.

10.	 Об  этом см.: Brakke, D. (2010) The Gnostics: Myth, Ritual, and Diversity in Early 
Christianity. Cambridge, Mass.: Harvard University Press.

11.	 Подробнее о роли этого текста и о космологическом измерении гностицизма см.: 
King, K.L. (2009) The Secret Revelation of John, pp. 89–157. Cambridge: Harvard Uni-
versity Press.



П а в е л  Н о с а ч е в

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 9 9

лиотеке Наг-Хаммади и более всего схожий с гностической космо-
логией, описываемой одним из первых христианских полемистов 
с  гностицизмом  — епископом Иринеем Лионским. Охарактери-
зуем вышеназванные элементы гностического тропа подробнее. 

Весь мир для гностиков представляет собой место ужасного 
безрадостного заточения человека, который даже не  понимает, 
что находится в плену. Хозяином нашего мира, его главным тю-
ремщиком является злой бог, гностический демиург  — Ялдава-
оф или Саклас, создавший людей для своего увеселения и насла-
ждающийся их страданиями в этом мире. Согласно гностическим 
текстам, демиург — несовершенный бог, он возник по ошибке, как 
побочный эффект жизни высшего истинного божества — Плеро-
мы. Осознавая свое несовершенство, демиург страдает комплек-
сом неполноценности и  поэтому намеренно старается удержать 
людей в  своем мире, не  допустив до  познания мира высшего. 
Следствием существования мира демиурга и  другого мира — ис-
тинного бытия Плеромы  — является представление о  множе-
ственности миров; в мир Плеромы человек может войти или вер-
нуться и тем самым — спастись. Спасение сопряжено с гнозисом. 
Гнозис, одна из  центральных психологических характеристик 
гностицизма, определяется как особая форма духовной и  интел-
лектуальной деятельности, дающей знание внерационального ха-
рактера. По  удачному замечанию К. Партриджа, «в  некоторых 
ранних текстах гнозис, понимаемый как “знание о себе”, смеши-
вался со  “знанием о  Боге”, которое подавалось с  использовани-
ем образа “божественной искры”, попавшей в  ловушку материи 
и  после “искупления” вернувшейся к  своему божественному ис-
точнику»12. Соответственно, гностиком является человек, обрет-
ший гнозис и  осознавший ложность окружающего мира и  небо-
жественность его создателя. Этот гнозис должен вывести гностика 
за пределы нашего мира и соединить с Плеромой. 

Далее мы обратимся к  выявлению гностического тропа в  со-
временной популярной культуре, но  прежде стоит сделать одну 
оговорку. Троп  — метафорическая фигура, не  предполагающая 
веры в  его содержание. Для творцов современной оккультуры 
гностические идеи чаще всего  — это красивый образ, удачно ха-
рактеризующий некоторые аспекты социальной реальности или 
совпадающий с их внутренним мировидением. Писатели, режис-

12.	 Partridge, C. (2018) High Culture: Drugs, Mysticism, and the Pursuit of Transcend‑
ence in the Modern World, p. 12. Oxford, N.Y.: Oxford University Press.



V a r i a

3 0 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

серы, музыканты могут действительно верить в  гностические 
мифы, понимая их в религиозном смысле, но чаще они обраща-
ются к гностическому тропу лишь как к элементу своего творче-
ского бриколажа. Согласно изначальному гностическому пони-
манию, мир демиурга существует как место, из которого человек 
должен бежать. Гностический троп в  современной культуре мо-
жет подразумевать это бегство, а может лишь описывать ужасаю-
щее состояние нашего мира, управляемого демиургом, не  пред-
полагая, что из  него возможно какое-то  спасительное бегство. 
По  удачному замечанию Фредерика Квятковски, творцы совре-
менной популярной культуры «точно знают, откуда хотят бежать, 
но  не  разделяют с  гностиками столь же четкого представления 
о том, где находится конечная цель их путешествия»13.

Таким образом, можно говорить о  двоякой природе гностиче-
ского тропа. С  одной стороны, он имеет определенные истори-
ческие основания, связанные с  прямой рецепцией идей, зафик-
сированных в  ряде текстов из  Наг-Хаммади. С  другой стороны, 
современные преломления гностических идей, их  модернизация 
и  трансформация далеки от  оригинального содержания этих тек-
стов, что во  многом обусловлено внутренним состоянием обра-
щающихся к этой тематике творцов современной культуры. Здесь 
вряд ли можно говорить о  цельном типе гностической менталь-
ности, как в  свое время предлагал Гарольд Блум. Скорее истори-
ческие гностические идеи при определенных условиях становятся 
конгениальными внутреннему состоянию того или иного челове-
ка, являются лучшей формой метафорического выражения клю-
чевой проблемы, возникающей при столкновении с окружающей 
реальностью. Поэтому в  нашем дальнейшем экскурсе историче-
ская связь с текстами Наг-Хаммади не будет играть основной роли.

Гностический троп в популярной культуре

Поскольку наша цель  — показать, как гностический троп функ-
ционирует в оккультуре, ниже мы остановимся на ряде примеров, 
указывающих на  этот процесс, начав от  более ранних; и  затем 
мы перейдем к  современным примерам в  российском контек-
сте. Очевидно, что примеров использования гностического тро-

13.	 Kwiatkowsky, F. (2018) “Cinema: evil demiurges in Hollywood films at the threshold 
of the twenty-first century”, in G.W. Trompe (ed.) The Gnostic World, p. 686. N.Y.: 
Routledge.



П а в е л  Н о с а ч е в

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 0 1

па можно найти гораздо больше, и  выборка, представленная 
ниже, обусловлена несколькими критериями: (1) разнообразие 
форм медиакультуры — нам важно продемонстрировать, как троп 
функционирует в литературе, кино и музыке; (2) хронологическая 
и  географическая репрезентативность; (3) оригинальное творче-
ское использование этого тропа. 

Отправным пунктом нашего экскурса будет проза Лоренса 
Даррелла (брата известного натуралиста Джеральда Даррелла). 
В  поздних текстах Даррелла можно найти все элементы гности-
ческого тропа, причем в  достаточно эксплицитной форме. В  его 
цикле «Авиньонский квинтет» (1974–1985) присутствует сложная 
смесь оккультурных тем, широко популяризированных в те годы: 
эзотерический нацизм, тамплиеры, Святой Грааль, античный 
гностицизм. По удачному замечанию Юлиуса Рэпера, «в центре 
цикла… не внешний поиск сокровищ, а внутренний процесс, по-
средством которого… [герой] использует свое воображение, что-
бы восстановить утраченное… измерение самого себя»14. В  пер-
вой части квинтета герои посвящаются в некую неогностическую 
секту, высшей целью которой является самоубийство адептов. 
В  мировоззрении главы секты Аккада присутствуют все основ-
ные элементы гностического мировоззрения. Аккад так описы-
вает картину мироустройства: приверженцы всех религий «не ре-
шаются заглянуть в  лицо горькой правде и  осознать, как это 
ни страшно, что мир Всемилостивого Бога умер, что Его заменил 
на троне узурпатор — Бог Зла… Какой Бог, спрашивает себя гно-
стик, мог бы такое измыслить — весь этот чавкающий мир смерти 
и распада… Какой Бог мог бы построить этот пагубный механизм 
истребления и самоистребления? Это мог сделать только дух чер-
ной опустошающей смерти, дух пустоты и самоуничтожения»15.

 Здесь мы видим классическую гностическую картину миро-
здания и  классического гностического демиурга. Этот демиург 
отождествляется Дарреллом с  Богом Ветхого Завета: «Главный 
демон  — дух материи, во  всеоружии выпрыгнувший из  головы 
классического иудаизма, данниками которого являются все евро-
пейские религии»16. Чуть дальше тот же Аккад говорит и  о  про-
цессе гнозиса, доступном посвященному, как об  особом сверхра-

14.	 Raper, J.R. (1990) “The Philosopher’s Stone and Durrell’s Psychological Vision in Mon-
sieur and Livia”, Twentieth Century Literature 36 (4): 422. 

15.	 Дарелл Л. Месье, или Князь тьмы. М.: Б.С.Г.-ПРЕСС, 2004. C. 70.

16.	 Там же.



V a r i a

3 0 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

зумном процессе, в  котором «разум бессилен  — на  этом уровне 
понимание может быть лишь бессловесным, беззвучным, безды-
ханным»17. Таким образом, у Даррелла, как одного из первооткры-
вателей гностического тропа, уже наличествуют все интересующие 
нас элементы.

Сходную картину мы видим и в творчестве известного американ-
ского фантаста Филиппа Дика, который, как и Даррелл, специаль-
но исследовал гностические тексты, что послужило почвой для со-
здания трилогии ВАЛИС (1978–1982). В этой трилогии очень много 
прямых и скрытых гностических отсылок, и мы остановимся лишь 
на  интересующем нас космологическом мифе. По  сюжету, во  вто-
рой части трилогии «Всевышнее вторжение» (1980) землей уже 
2000 лет правит злой бог Белиал, контролирующий христианско-
исламскую церковь, а ему противостоит изгнанный на другую пла-
нету истинный бог Ях, который пытается вернуться на Землю, ро-
дившись человеком, чтобы возвратить себе утраченное господство. 
В своем воплощении Ях рождается ребенком, которого зовут Эмма-
нуил. Можно сказать, что этот сюжет — переворачивание классиче-
ской гностической схемы, в которой обычно именно ветхозаветный 
бог Яхве (Ях Дика) выступал в  качестве демиурга; здесь господ-
ство демиурга начинается как раз с упадком ветхозаветной религии 
и пришествием христианства. Но, несмотря на инверсию, основные 
акторы гностической космологии сохраняются Диком неизменны-
ми. Не только ВАЛИС является отражением гностического тропа; 
обыгрывание понятия гнозиса как внутреннего просвещения, от-
кровения о своей собственной сущности можно найти и в пробле-
матичности проведения границы между репликантом и человеком, 
лежащей в  основе сюжета «Снятся ли андроидам электрические 
овцы?». Для таких творцов, как Дик и Даррелл, гностический троп 
не только играл креативную роль, но имел религиозное измерение.

В  1990-е гг. этот троп приобрел массовую известность через 
кинематограф, но  при этом его религиозное измерение померк-
ло, и акцент был сделан на метафорическом значении тропа, его 
способности отражать реалии окружающей жизни, а не выражать 
религиозные убеждения. Для иллюстрации этого тезиса обратим-
ся лишь к двум фильмам, вышедшим в 1999 г. О первом из них — 
«Матрице»  — было написано уже очень много, исследователи 
видели в  этом фильме буддийские, христианские, иудейские, 
постмодернистские смыслы. В  контексте нашей темы в  фильме, 

17.	 Там же.



П а в е л  Н о с а ч е в

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 0 3

очевидно, используется гностический троп. Герой фильма Нео 
осознает, что он живет в действительном мире-тюрьме, в котором 
людей полностью поработили компьютеры, используя их  жиз-
ненную энергию для собственного питания. Люди, пребывающие 
в этом мире, неосознанно удерживаются с помощью компьютер-
ной симуляции реальности. Таким образом, налицо множествен-
ность, вернее, двойственность миров: мир Матрицы (иллюзорная 
выхолощенная компьютерная реальность) и реальный мир пора-
бощенного и постоянно истребляемого человечества. Есть в «Ма-
трице» и  демиург  — главный компьютер-источник или deus ex 
machina. Стоит отметить, что встреча Нео и главного компьюте-
ра подается с обыгрыванием классической теофанической симво-
лики. В реальном мире компьютер оплетен проводами и создает 
себе черное лицо из  маленьких летающих роботов, а  в  мире си-
муляции он  — светоносное существо, источник света, пронизы-
вающего все вокруг, прямая аллюзия на  библейского Бога. Нео 
обретает опыт постижения дуальности мира через красную пилю-
лю — метафору гнозиса как просвещающего знания18. 

Другой фильм, также использующий гностический троп, — это 
«Шоу Трумана». Здесь мы сталкиваемся с искусственным миром, 
на этот раз миром реалити-шоу, в котором только единственный 
персонаж, главный герой Труман (Истинный человек), не  зна-
ет о  том, что весь мир вокруг него  — лишь декорация. За  этим 
миром шоу существует иной реальный мир людей  — зрителей 
шоу. Искусственность мира Трумана идеально подчеркнута в за-
вершающих сценах — когда главный герой, осознав, что он зато-
чен в искусственном мире, желает сбежать и плывет на корабле 
по  «морю», но  в  итоге его корабль пробивает носом нарисован-
ное на  бумаге небо. Именно так Труман сталкивается с  демиур-
гом  — главным режиссером шоу Кристофом, голос которого по-
дается в фильме как голос с неба, обращающийся к Труману как 
к сыну, — очевидная аллюзия на библейского Бога. 

Гностический троп в современной русской культуре

Все приведенные выше примеры относятся к американской мас-
совой культуре, и  если ограничиться ими, то  может сложиться 

18.	 Даже в научной литературе после выхода «Матрицы» стали использовать имен-
но этот образ для иллюстрации сути гнозиса, см.: Hanegraaff, W.J. (2013) “Enthe-
ogenic Esotericism”, in E. Asprem, K. Granholm (eds) Contemporary Esotericism, 
p. 408. Sheffield: Equinox.



V a r i a

3 0 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ложное представление о географической локализации указанного 
тропа; поэтому теперь мы обратимся к современной русской куль-
туре, прежде всего к  творчеству В. Пелевина. Не  будет преуве-
личением сказать, что все произведения этого русского писате-
ля буквально пронизаны сложным интертекстуальным диалогом 
многих эзотерических учений. Само по  себе это неудивительно, 
ведь он выходец из поколения интеллектуалов, тесно связанных 
с советским эзотерическим подпольем. Его молодость пришлась 
на конец 1980-х — первую половину 1990-х, то есть время небы-
валой духовной и идейной свободы в позднем СССР и новой Рос-
сии. Пелевина вполне можно понять как одного из крупнейших 
современных бриколеров, и именно гностический троп играет си-
стемообразующую роль во всем его творчестве. 

В  известном романе Пелевина «Чапаев и  Пустота», вышед-
шем в 1996 г., этот троп уже вполне присутствует. Главный герой 
романа Петр Пустота одновременно живет в  двух мирах: в  ре-
волюционной России и  в  России 1990-х. В  первом временном 
пласте он — ординарец Василия Чапаева, во втором — пациент 
психиатрической больницы. В  ходе повествования обнаружи-
вается, что Чапаев на  самом деле был буддийским бодхисатт-
вой, ушедшим из мира сансары как раз во время гражданской 
войны. Петр же, его ученик, оказался заброшен в одну из форм 
реальности по  прихоти главного антагониста Чапаева  — Гри-
гория Котовского. Фактически весь мир России 1990-х описы-
вается как творение злого демиурга Котовского, злоупотреб-
лявшего в  свое время кокаином и  породившего мир, больше 
похожий на наркотический бред или глобальную психиатриче-
скую больницу. В  «Чапаеве и  пустоте» образ демиурга уже со-
вершенно реален: демиург  — это не  метафора, а  фактический 
создатель мира.

В вышедшем в 1999 г. романе «Generation “П”» хорошо описа-
на фальшивая структура мира, напоминающая систему гностиче-
ских эонов. Внизу — мир обычных людей, не знающих о природе 
реальности; чуть выше  — мир пиарщиков, управляющих иллю-
зией; еще выше  — мир служителей Иштар (Пелевин называет 
их  халдеями), поддерживающих огонь человеческого желания, 
чтобы фальшивый мир существовал вечно. Этот же образ много-
уровневого мира развивается и в романе 2006 г. “Empire V”. Здесь 
структура еще более усложняется, и оказывается, что халдеи, слу-
жащие Иштар, это лишь еще одно промежуточное звено; выше 
них стоят так называемые вампиры — бессмертные существа, пи-



П а в е л  Н о с а ч е в

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 0 5

тающиеся эманацией человеческого счастья. Одна из жертв вам-
пиров, профессор теологии, рассказывает герою такую историю:

Наша планета — вовсе не тюрьма. Это очень большой дом. Волшеб-
ный дом. Может, где-то  внизу в  нем есть и  тюрьма, но  в  действи-
тельности это дворец Бога. Бога много раз пытались убить, рас-
пространяли про него разную клевету, даже сообщали в СМИ, что 
он женился на  проститутке и  умер. Но  это неправда. Просто ни-
кто не знает, в каких комнатах он живет — он их постоянно меняет. 
Известно только, что в тех комнатах, куда он заходит, чисто убрано 
и горит свет. А есть комнаты, где он не бывает никогда. И таких все 
больше и  больше. Сначала сквозняки наносят туда гламур и  дис-
курс. А  когда они перемешиваются и  упревают, на  запах прилета-
ют летучие мыши19.

В этом образе как бы собрана вся гностическая мифология Пеле-
вина. Наш мир — это тюрьма, но только для тех, кто хочет, что-
бы он был тюрьмой. Существа этого мира, архонты различных 
небес (халдеи и  вампиры), верят в  то, что эту тюрьму придума-
ли они, и  даже не  подозревают, что они лишь часть гигантской 
Вселенной, созданной не ими. Это типичный образ гностической 
Плеромы и  отпадшего от  нее эона, породившего мир-иллюзию. 
Напомним, что у  гностиков целью человека было возвращение 
к Плероме, и именно поисками пути к ней занимаются все герои 
пелевинских романов.

Закрепляется этот образ многоуровневой Вселенной в романе 
2013 г. «Бэтман Аполло», продолжающем историю о  вампирах. 
В нем тому же герою, вампиру Раме, открывается, что всеми вам-
пирами управляет император. Образ этого императора фактиче-
ски повторяет образ гностического демиурга — Ялдаваофа. Импе-
ратор «думает, что он самый главный в космосе… Голова у него 
как у льва, а тело — как у змеи»20.

Похожая история, правда в  ином мифологическом антура-
же, рассказывается в  романе 2009 г. “t”. Его герой граф t  — ли-
тературный персонаж, созданный писателем-креативщиком, ко-
торый постоянно участвует в  разных проектах и  переписывает 
историю своего героя. Здесь образ искусственной Вселенной наи-
более очевиден. Миры графа t — это вымысел писателя, ищуще-

19.	 Пелевин В.О. Empire V. М.: Эксмо, 2006. С. 372.

20.	Пелевин В.О. Бэтман Аполло. М.: Эксмо, 2013. С. 419.



V a r i a

3 0 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

го коммерческой выгоды. Здесь писатель — типичный гностиче-
ский демиург, использующий свое творение и не подозревающий 
о существовании иного духовного мира. Сам же t — образ гности-
ка, которому удалось избавиться от пут власти архонтов и войти 
в Плерому. Ту же образность легко обнаружить в дилогии 2015 г. 
«Смотритель» и в романе 2017 г. “iPhuck 10”. 

Но  не  только у  Пелевина и  не  только в  литературе использу-
ется гностический троп. Сходную ситуацию мы обнаружим, если 
обратимся к  творчеству современного российского рэп-исполни-
теля Оксимирона (Мирона Федорова). Рэп-культура  — в  прин-
ципе феномен, строящийся по  определенным канонам, и  рус-
ская рэп-культура в этом плане не является исключением. Одной 
из  определяющих черт этой культуры является позиционирова-
ние исполнителем себя самого, определенный самопиар, часто 
связанный с унижением и высмеиванием своих конкурентов и оп-
понентов (во  многом на  этом строится жанр баттла)21. Оксими-
рон, как оксфордский выпускник, изначально претендует на вы-
сокий интеллектуализм текстов, и поэтому они должны обладать 
философско-мифологической нагруженностью. Кроме того, оче-
видна причастность Оксимирона оккультуре — подтверждением 
этого является татуировка с девизом Кроули на его правой руке. 
Связан он и с Пелевиным: рэпер снялся в роли главного антиге-
роя Митры в  экранизации романа “Empire V”, планирующейся 
к выходу в 2021 г. Все эти факторы помогают нам рассмотреть его 
творчество с позиции оккультурного бриколажа и выявить в нем 
гностический троп.

Мир, описываемый в  текстах Оксимирона, очевидно зол, сер, 
безрадостен и ужасен. Это мир, где «дикий пейзаж… бухие крики» 
(Тентакли), где темные города «гниют как нарывы» (Дарксайд), 
«где мокрый бетон обвивают трубы кольцами, как мертвый питон» 
(East London). И обитатели этого мира вполне ему под стать: это 
«букашки-пешеходы, безучастные, как роботы» (CCTV), паразиты, 
живущие, пожирая, уничтожая друг друга (Тентакли). Формаль-
но эта картина  собирательный образ Москвы, восточного Лондо-
на и иных мест, о которых читает свой рэп Оксимирон, но содер-
жательно в  каждой песне есть еще и  метафизический подтекст, 
заставляющий воспринимать эти образы более глобально. Этот 
подтекст явственно заметен в «Полигоне» из альбома «Горгород». 

21.	 О каноничности рэп-культуры см.: Хестанов Р.З. Хип-хоп: культура молодежной 
контрреволюции // Логос. 2016. № 26 (4). С. 7–26.



П а в е л  Н о с а ч е в

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 0 7

Хотя в  целом этот альбом можно понять как аллюзию на  совре-
менные политические реалии, все-таки направленность текстов 
в нем указывает и на иное прочтение. Песня «Полигон» описыва-
ет, от лица лирического героя, мир Горгорода таким образом:

Горький дым, чей-то полигон; на небе дым, под ним бетон. Ты бы 
уплыл, да моветон! Ты бы уплыл, и далеко — мимо витрин, мимо 
икон. Твой город  — это быль и  фельетон. Ты бы уплыл, но  там 
не  то. И  ты, по  ходу, по  полной попал. Горгород, горгород  — дом, 
но капкан.

Последние слова о доме-капкане — это прямая отсылка к гности-
ческому образу Вселенной как тюрьмы, в которую пойманы люди. 
С  одной стороны, это их  дом, но, с  другой, этот дом  — тюрьма, 
из которой невозможно бегство. Да и само слово «полигон» — на-
мек: ведь полигон — это участок суши или моря, отведенный под 
испытания вооружений, то есть Горгород или наш мир — это ис-
пытательная площадка для каких-то иных сил.

Наравне с  образом мира-клетки у  Оксимирона хорошо пред-
ставлен и  образ гностика, заброшенного в  этот мир и  пытающе-
гося выбраться, сбежать. Лирический герой его песен  — «плен-
ный инопланетянин не  в  своей тарелке» (В  говне), постоянно 
напоминающий себе о том, «что есть разница между домом и по-
стоялым двором» (Нет связи). Последние слова  — классиче-
ский гностический образ из  «Гимна о  жемчужине»22, в  котором 
гностик сравнивается с  сыном, отправленным отцом из  родно-
го дома в  дальнюю страну на  поиски драгоценной жемчужины. 
Этот сын, придя на  постоялый двор, был одурманен напитками 
и увеселениями и полностью забыл, кто он, откуда и зачем сюда 
пришел. Оксимирон прекрасно отдает себе отчет в том, что игра-
ет с гностической образностью, ведь в «Тентаклях» он утвержда-
ет, что «был агностик, от злости стал как гностик». Для гностика 
эта злость — не абстрактное недовольство миропорядком, а пре-
зрение к его творцу — демиургу. Творец этого мира «то ли хлопал 
ушами, то ли толком не шарил» (Неваляшка), «глуп, как прозе-
лит» (До зимы), несовершенный Бог-ремесленник, который «иг-
рает в модельки» (Не от мира сего). У этого бога есть имя, и оно 
волне гностическое: «от  священных коров отвык, Ялдаваоф, он 

22.	 Анализ этого мифа дан в: Йонас Г. Гностицизм: Гностическая религия. СПб.: Лань, 
1998. С. 123–138.



V a r i a

3 0 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

же Ягова, он же князь мира сего…» (Дарксайд). При этом, впол-
не в духе гностиков, этот бог описывается в унизительных тонах: 
он «демиург  — пидорас» (Волапюк), «полупетух, как василиск» 
(До зимы). Последнее сравнение особенно интересно, так как оно 
отсылает к  известной гностической гемме, изображающей вели-
кого архонта Абраксаса с  петушиной головой и  ногами в  виде 
змеиных хвостов, в  песне же этот петушиный образ сопоставля-
ется с субкультурой зэков. 

Пожалуй, наиболее ярким выражением гностического миро-
ощущения в творчестве Оксимирона является песня «В бульбуля-
торе», где рассказывается, как на одной из вечеринок обкурившая-
ся молодежь решает ради развлечения забросить живого хомяка 
в прибор для курения конопли, и этот образ постепенно умираю-
щего живого существа, смотрящего через стекло на мучающих его 
людей, преследует героя песни в течение всей жизни. Самыми лю-
бопытными являются заключительные слова песни: «И  мне ка-
жется, мы за стеклом и через нас курят» (В бульбуляторе). Здесь 
все человечество сравнивается с хомяком, над которым издевают-
ся некие высшие глупые и злые силы; этот образ напоминает слова 
совершенного искусственного интеллекта Жанны о ее создателях 
из  пелевинского “iPhuck 10”: «ослепленные болью боги, страдаю-
щие и желающие вызвать страдание в своем творении»23.

Возможно, Пелевин и Оксимирон — не столь удачные приме-
ры специфически русской культуры, поскольку оба были воспи-
таны на  образцах западной популярной культуры, бесконечные 
отсылки к  которой присутствуют во  всех их  произведениях. Это 
отправляет нас к  проблематике популярной культуры как тако-
вой, многие исследователи которой связывают ее становление 
с процессом американизации24, так что в любых ее стратах легко 
найти неизбежный отпечаток западного (читай: американского) 
мировосприятия. При этом ни  Пелевина, ни  Оксимирона нель-
зя назвать проводниками западной культуры; они классические 
бриколеры, сочетающие русские культурные реалии с  западны-
ми в сложном и противоречивом коктейле — и отсюда специфи-
ка использования ими гностического тропа.

23.	 Пелевин В.О. iPhuck 10. М.: Эксмо, 2017. С. 428.

24.	 См., например: Strinati, D. (2004) An Introduction to Theories of Popular Culture. 
2nd ed, pp. 19-45. N.Y.: Routledge. В  частности, любопытные рассуждения по  по-
воду трансформации жизни пролетариев в Британии под воздействием американ-
ской литературы можно найти в работе: Worpole, K. (1983) Dockers and Detectives: 
Popular Reading, Popular Writing. London: Verso. 



П а в е л  Н о с а ч е в

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 0 9

Причины популярности рассматриваемого тропа

После того как мы разобрали ряд примеров присутствия гности-
ческого тропа в  современной культуре, следует задаться вопро-
сом: почему он так популярен? 

Прежде всего очевидно, что после того, как тексты Наг-Хам-
мади стали широко известны, гностическая образность вошла 
в тезаурус современной популярной культуры, а сам по себе гно-
стический троп стал восприниматься как удачная креативная ме-
тафора, с  помощью которой можно создавать новые сюжетные 
ходы и даже художественные вселенные. Креативность этого тро-
па хорошо иллюстрируется особым жанром компьютерных стра-
тегий, т.н. «симуляторов бога»25, в которых игроку предлагается 
стать богом-демиургом, создателем или правителем некоего ма-
ленького мира или народа. Игрок должен воздействовать на сво-
их адептов, усиливая их  веру с  помощью чудес, различных бла-
годеяний или же наказаний. Кроме того, зачастую игрок в роли 
бога конкурирует с другими богами-игроками, господствующими 
в других народах. Очевидно, что такой креативный ход стал воз-
можен вследствие девальвации христианского миропонимания 
и  в  силу игровой специфики современной культуры, когда серь-
езные метафизические вопросы стали восприниматься как эле-
менты бриколажа. Но, кроме того, такая схема является класси-
ческим гностическим представлением об архонтах, управляющих 
мирами, то есть, осознанно или нет, современная игровая культу-
ра актуализирует гностическую образность. 

При рассмотрении гностического тропа не  стоит игнорировать 
и  интертекстуальную игру, лежащую в  основе современной куль-
туры. Очевидно, что фильмы 1990-х, и  в  первую очередь «Матри-
ца», задали определенный образец описания мира, и этот образец 
в  основе имел именно гностический троп. «Любовь к  трем цукер-
бринам» Пелевина и  отождествление людей с  паразитами в  тек-
стах Оксимирона  — это обыгрывание заданных «Матрицей» тем. 

25.	 Напр.: Black and White, Godus. Компьютерные игры вообще активно используют 
гностический троп. Например, в игре “Talos Principle” сюжет строится вокруг судь-
бы андроида, управляемого неким Элохимом, гласом божиим, указующим ан-
дроиду, что ему нужно делать. Элохим утверждает, что он создатель мира. Любо-
пытно, что хорошая концовка игры возможна лишь после неповиновения 
повелениям Элохима, который на самом деле является лишь учебной компьютер-
ной программой. То есть главный персонаж в игре, андроид, — это типичный гно-
стик, выходящий из мира Элохима в истинный мир и тем самым выполняющий 
свою миссию.



V a r i a

3 1 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Но серьезное отличие указанных авторов от той же «Матрицы» за-
ключается в  недвусмысленной отсылке к  гностицизму как форме 
объяснения современной реальности через описание образа ее твор-
ца  — демиурга. Но, кроме креативного потенциала гностического 
тропа, существует еще и  социальная основа его популярности, ко-
торая во многом связана с процессами трансформации реальности. 

В своих известных трудах американский литературный критик 
Гарольд Блум последовательно проводил идею о  том, что амери-
канцы по своему религиозному мировоззрению стали гностиками, 
правда, этого не осознавая. Блум утверждает, что «наша безудерж-
но развивающаяся индустрия поклонения ангелам, околосмерт-
ного опыта, сетей по расшифровке астрологических предсказаний 
и снов есть массовая версия фальсифицированного или травестий-
ного гностицизма»26. Для Блума в основе американской культуры 
лежит тяга к  познанию Бога внутри себя, и  этот внутренний Бог 
не  может «сосуществовать с  миром лагерей смерти, шизофрении 
и СПИДа»27. Для Блума американская религия внутреннего Я и есть 
новый гностицизм; именно по  причине индивидуализации рели-
гиозного опыта гностическое миропонимание становится модным 
в современном мире. Сходные мысли можно встретить и у Джефф-
ри Крайпла, который в  работе «Авторы невозможного»28 доказы-
вает, что в основе творчества ряда американских писателей-фанта-
стов, в частности Ф. Дика, лежал уникальный опыт гнозиса, особого 
религиозного переживания, ставший источником их вдохновения. 
Суммировать идеи Блума и  Крайпла можно следующим образом: 
современные гностики, опытно дошедшие до того же мироощуще-
ния, что и  гностики древние, открыли основы гностического ми-
ровоззрения и начали популяризировать его в современной ситуа-
ции. Такое объяснение популярности тропа вполне понятно, но оно 
предполагает: (а) реальность некоего внутреннего психологическо-
го опыта; (б) единство этого опыта в  древности и  в  современно-
сти. Оба этих допущения не являются строго научными и исходят 
из внутренней веры (или того же опыта) их создателей. Кроме того, 
для Блума и Крайпла гнозис — неотъемлемая часть американской 
культуры, связанной с идеей религиозной свободы и свободы лич-

26.	 Bloom, H. (1997) Omens of the Millennium: The Gnosis of Angels, Dreams, and Res‑
urrection, p. 31–32. N.Y.: Riverhead Books.

27.	 Ibid., p. 252.

28.	 См.: Kripal, J. (2010) Authors of the Impossible: The Paranormal and the Sacred. Chi-
cago: University of Chicago Press.



П а в е л  Н о с а ч е в

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 1 1

ности. Как показывают два разобранных нами российских примера, 
это мировоззрение отнюдь не  характеризует лишь американскую 
культуру. Кроме того, в творчестве Пелевина и Оксимирона нет ак-
цента на уникальности внутреннего опыта гностика, скорее они де-
лают акцент на безысходности мира, что несколько меняет психо-
логически центрированное объяснение американцев.

Возможно, эта смена акцентов — с внутреннего на внешний — 
может быть объяснена, если обратиться к контексту становления 
отечественных авторов. В  своей известной работе «Древо гнози-
са» И.П. Кулиану сравнил социалистические страны с ложными 
мирами, управляемыми диктаторами-демиургами29. Кулиану сам 
был выходцем из Румынии времен режима Чаушеску, поэтому та-
кое сравнение для него было естественным выражением личного 
мироощущения. Но тогда образ гностического демиурга должен 
быть присущ людям, вышедшим из  социалистического лагеря, 
или же тем, кто предполагает наличие некоей абсолютной дикта-
туры в основе политической системы своей страны. Такое объяс-
нение подходит для творчества Пелевина, ведь советское эзотери-
ческое подполье рассматривало СССР как «ад на земле». 

Правда, творчество Оксимирона, тематически и  хронологиче-
ски далекое от  реалий социалистических систем, не  укладыва-
ется в  эту модель. Конечно, можно заметить, что политический 
подтекст в отражении современных российских реалий в мировоз-
зрении этого рэпера сходен с условиями стран социалистического 
лагеря, но, как мы показали выше, метафизическая проблемати-
ка в  его текстах практически всегда осознанно вытесняет узкосо-
циальную. Так, Оксимирон на  концерте в  поддержку рэпера Хас-
ки определил специфику своего творчества следующим образом:

Музыка — отражение реальности, которое нелепо винить в распро-
странении мрака и разврата. Мы — обычные ребята, мы вкладыва-
ем в песни то, что видим вокруг, это выводит негатив из общества30. 

В контексте нашей темы это значит, что гностический троп мож-
но считать наиболее адекватным способом описания окружаю-
щей реальности. Отметим, что в  рэпе, возникшем изначально 

29.	 Couliano, I.P. (1992) The Tree of Gnosis: The Untold Story of Gnostic Mythology from 
Early Christianity to Modern Nihilism, p. 96. San Francisco: Harper.

30.	 См. выступление: Концерт солидарности (полная трансляция) // norimyxxxo. 
27.11.2018 [https://www.youtube.com/watch?v=a15V7ew_A8w, доступ от 31.01.2021]. 



V a r i a

3 1 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

в  среде чернокожих американцев, присутствовала конспироло-
гическая риторика31, и, пожалуй, именно она является базисом, 
объединяющим как американских, так и российских авторов, ис-
пользующих гностический троп. При этом заметим, что гности-
ческий троп — метафора, выражающая мироощущение индивида, 
не уверенного ни в чем. Это мироощущение может включать кон-
спирологию, а может существовать и независимо от нее, так как 
оно имеет не социальные, а психологические основания. 

Если ранние исследователи теорий заговоров, такие как 
Р. Хофштадтер32, считали паранойю уклонением от нормы, бо-
лезнью здорового общества, то  современные авторы предлага-
ют посмотреть на нее под иным углом. Теперь конспирологию 
уже не интересуют ответы на вопросы кто убил Дж. Ф. Кенне‑
ди или кто устроил теракты 11 сентября. Эти вопросы, рав-
но как и  многие им подобные, свидетельствуют о  перманент-
ной тревоге, с каждым десятилетием нарастающей в обществе. 
Современный человек ни в чем не уверен, он дезориентирован 
и постоянно чего-то опасается, отсюда и многообразие слухов, 
зачастую опровергающих самих себя33. Такое мироощущение 
в  социальном аспекте является «пропедевтикой» глобальной 
метафизической неуверенности, которую и  фиксирует гности-
ческий троп. 

Здесь уместно напомнить известную метафору паноптикона, 
предложенную М. Фуко. Паноптикон  — это идеальная тюрьма, 
в  которой каждому заключенному отводится отдельная камера, 
полностью проницаемая для внешнего наблюдателя-надзирателя, 
находящегося в  центре кругообразно устроенной тюрьмы. Таким 
образом, надзиратель из своей башни может контролировать каж-
дый момент жизни каждого заключенного, власть надзирателя аб-
солютна, а личная жизнь заключенного уже не может быть личной. 
Фуко характеризует особенность паноптикона следующим образом:

Сколько камер-клеток, столько и театриков одного актера, причем 
каждый актер одинок, абсолютно индивидуализирован и постоянно 

31.	 На эту тему см. главу «Страх переп черной планетой» в книге: Найт П. Культу-
ра заговора: от убийства Кеннеди до «секретных материалов». М.: Ультракульту-
ра 2.0, 2000.

32.	 См.: Hofstadter, R. (1965) The Paranoid Style in American Politics, and Other Essays. 
N.Y.: Knopf.

33.	 Это новое понимание конспирологии хорошо выражено в исследовании: Найт П. 
Культура заговора: от убийства Кеннеди до «секретных материалов».



П а в е л  Н о с а ч е в

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 1 3

видим… его принцип противоположен принципу темницы… яркий 
свет и взгляд надзирателя пленят лучше, чем тьма, которая в конеч-
ном счете защищает заключенного. Видимость — ловушка… Отсю-
да — основная цель паноптикона: привести заключенного в состоя-
ние сознаваемой и  постоянной видимости, которая обеспечивает 
автоматическое функционирование власти34.

Для Фуко паноптикон — метафора капиллярной природы власти, 
проникающей во  все человеческое общество и  в  каждого челове-
ка в  отдельности. Не  будет упрощением заметить, что современ-
ный мир с  его глобальными цифровыми технологиями, с  везде-
сущими камерами и микрофонами, контролирующими буквально 
каждый шаг человека (отсюда желание многих людей заклеить ка-
меру компьютера, ноутбука и  т. д.)  — это не  что иное, как реали-
зация глобального паноптикона. Любопытно, что в  той же «Ма-
трице» высшая программа Архитектор изображается человеком, 
находящимся в комнате, наполненной дисплеями, на которых ото-
бражается жизнь всех людей на земле. То есть Архитектор и есть 
абсолютный наблюдатель Фуко, олицетворяющий власть. В  пес-
не Оксимирона “CCTV” есть похожий образ наблюдателя, посто-
янно мониторящего через бесконечную сеть камер все происхо-
дящее в  мире. Правда, в  конце песни наблюдатель оказывается 
слепым, что вновь возвращает нас к образу гностического демиур-
га, глупого и несовершенного бога. Гностический троп очень бли-
зок мировоззрению Фуко, и это неслучайно, ведь хронологически 
популяризация текстов Наг-Хаммади совпадает с  климатом сво-
боды 1960-х гг., когда тексты Фуко воспринимались как новое от-
кровение. Гностический троп в таком контексте есть практически 
идеальное мифологическое выражение нового мироощущения че-
ловека, с одной стороны, чувствующего в себе безграничную свобо-
ду и стремящегося ее реализовать, а с другой стороны, восприни-
мающего мир как сферу, где реализация этой свободы формально 
вроде бы поощряется, но на деле именно свобода является тем, что 
у человека постоянно хотят отнять. Это и есть диалектика внутрен-
него гнозиса и мира-тюрьмы, столь полюбившаяся современным 
авторам. Правда, для Фуко основной особенностью власти была ее 
нелокализуемость; он замечает, что «принцип власти заключается 
не столько в человеке, сколько в определенном, продуманном рас-

34.	 Фуко М. Надзирать и  наказывать: Рождение тюрьмы. М.: Ad Marginem, 1999. 
С. 293–294.



V a r i a

3 1 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

пределении тел, поверхностей, света и взглядов»35. В таком смыс-
ле гностическое мировоззрение обладает бóльшим эвристическим 
потенциалом, чем взгляд Фуко, поскольку оно объясняет суть ми-
роустройства, избавляя от  неуверенности  — ибо чем абстрактнее 
опасность, тем менее уверенно чувствует себя человек. В мире гно-
стиков понятно, кто виноват и что следует делать.

Любая абстрактная концепция требует определенной визуали-
зации.  Выражением абсолютной власти Фуко и  становятся гно-
стические образы в  современной культуре. Элементы оккуль-
турного бриколажа используются современными бриколерами 
не  только с  целью самовыражения, они  — прямое отражение 
страхов, надежд и вкусов аудитории. Теорию Партриджа можно 
развить, предположив, что оккультурными бриколерами являют-
ся не только писатели, музыканты, режиссеры, но и каждый чело-
век — потребитель их творчества, а в таком случае широкое рас-
пространение оккультурной тематики в популярной культуре есть 
лишь отражение ожиданий современной аудитории.

Библиография / References

Дарелл Л. Месье, или Князь тьмы. М.: Б.С.Г.-ПРЕСС, 2004.

Йонас Г. Гностицизм: Гностическая религия. СПб.: Лань, 1998.

Найт П. Культура заговора: От  убийства Кеннеди до  «секретных материалов». М.: 
Ультракультура 2.0, 2000.

Носачев П.Г. Нет ничего нового под солнцем: «гнозис» как категория в  исследова-
нии западного эзотеризма // Государство, религия, церковь в России и за ру-
бежом. 2017. № 4(35). С. 187–208.

Пелевин В.О. Empire V. М.: Эксмо, 2006.

Пелевин В.О. iPhuck 10. М.: Эксмо, 2017.

Пелевин В.О. Бэтман Аполло. М.: Эксмо, 2013.

Фуко М. Надзирать и наказывать: Рождение тюрьмы. М.: Ad Marginem, 1999.

Хестанов Р.З. Хип-хоп: культура молодежной контрреволюции // Logos. 2016. № 26 
(4). С. 7–26.

Bloom, H. (1997) Omens of the Millennium: The Gnosis of Angels, Dreams, and Resurrec‑
tion. N.Y.: Riverhead Books.

Brakke, D. (2010) The Gnostics: Myth, Ritual, and Diversity in Early Christianity. Cam-
bridge, Mass.: Harvard University Press.

Couliano, I.P. (1992) The Tree of Gnosis: The Untold Story of Gnostic Mythology from 
Early Christianity to Modern Nihilism. San Francisco: Harper. 

35.	 Там же. С. 295.



П а в е л  Н о с а ч е в

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 1 5

Durrell, L. (2004) Mesʹe, ili Kniazʹ tʹmy [Monsieur, or The Prince of Darkness]. M.: B.S.G.-
PRESS.

Foucault, M. (1999) Nadzirat’ i nakazyvat’: Rozhdenie tiur’my [Discipline and Punish: The 
Birth of the Prison]. M.: Ad Marginem.

Hanegraaff, W. (2012) Esotericism and the Academy: Rejected Knowledge in Western Cul‑
ture. Cambridge: Cambridge University Press.

Hanegraaff, W.J. (1996) New Age Religion and Western Culture. Leiden: Brill.

Hanegraaff, W.J. (2006) “Esoterica”, in W.J. Hanegraaff (ed.) Dictionary of gnosis and 
western esotericism, pp. 336–340. Leiden: Brill.

Hanegraaff, W.J. (2013) “Entheogenic Esotericism”, in E. Asprem, K. Granholm (eds.) Con‑
temporary Esotericism, pp. 392–409. Sheffield: Equinox. 

Hofstadter, R. (1965) The Paranoid Style in American Politics, and Other Essays. N.Y.: 
Knopf.

Jonas, H. (1998) Gnosticizm: Gnosticheskaia religiia [Gnosticizm: The Gnostic Religion]. 
SPb.: Lan’.

Khestanov, R. (2016) “Hip-hop: kul’tura molodezhnoi kontrrevoliutsii” [Hip-Hop: Youth 
Counter-Revolution Culture], Logos 26(4): 7–26.

King, K.L. (2009) The Secret Revelation of John. Cambridge: Harvard University Press.

Knight, P. (2000) Kul’tura zagovora: Ot ubiistva Kennedi do “sekretnykh materialov” 
[Conspiracy Culture: From Kennedy to the X-Files]. M.: Ul’trakul’tura 2.0.

Kripal, J. (2010) Authors of the Impossible: The Paranormal and the Sacred. Chicago: Uni-
versity of Chicago Press.

Kwiatkowsky, F. (2018) “Cinema: evil demiurges in Hollywood films at the threshold of the 
twenty-first century”, in G.W. Trompe (ed.) The Gnostic World, pp. 679–687. N.Y.: 
Routledge. 

Nosachev, P. (2017) “Net nichego novogo pod solntsem: «gnozis» kak kategoriia v issledo-
vanii zapadnogo ezoterizma” [There Is Nothing New under the Sun: The Concept 
of “Gnosis” in Studies of Western Esotericism], Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v 
Rossii i za rubezhom 4(35): 187–208.

Partridge, C. (2004) The Re-Enchantment of the West: Vol. 1: Alternative Spiritualities, 
Sacralization, Popular Culture, and Occultur. L.: T&T Clark.

Partridge, C. (2018) High Culture: Drugs, Mysticism, and the Pursuit of Transcendence in 
the Modern World. Oxford, N.Y.: Oxford University Press. 

Pelevin, V.O. (2006) Empire V [Empire V]. M.: Eksmo.

Pelevin, V.O. (2013) Betman Apollo [Batman Apollo]. M.: Eksmo. 

Pelevin, V.O. (2017) iPhuck 10 [iPhuck 10]. M.: Eksmo.

Raper, J.R. (1990) “The Philosopher’s Stone and Durrell’s Psychological Vision in Monsieur 
and Livia”, Twentieth Century Literature 36 (4): 419–433.

Strinati, D. (2004) An Introduction to Theories of Popular Culture. 2nd ed. N. Y.: Rout-
ledge.

Williams, R. (1981) Culture. London: Fontana.

Worpole, K. (1983) Dockers and Detectives: Popular Reading, Popular Writing. London: 
Verso.



3 1 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Справочная информация

Авторы

Александр Агаджанян  — профессор Центра изучения религий Российско-
го государственного гуманитарного университета; ведущий научный сотруд-
ник Российской академии народного хозяйства и государственной службы при 
Президенте РФ (Москва, Россия). grandrecit@gmail.com 

Денис Брилев  — доцент кафедры культурологии Национального педаго-
гического университета им. М.П. Драгоманова (Киев, Украина). DVBrilev@ 
kpfu.ru 

Сергей Воронцов  — старший научный сотрудник Лаборатории исследова-
ний церковных институций Православного Свято-Тихоновского гуманитарно-
го университета (Москва, Россия). vorontsoff.s@gmail.com.

Архимандрит Кирилл (Говорун)  — профессор Стокгольмской школы теоло-
гии (Швеция). hovorun@gmail.com

Елена Гордиенко  — аспирантка Центра изучения религий Российского го-
сударственного гуманитарного университета (Москва, Россия). Gordylena@
gmail.com

Екатерина Деминцева — доцент, заведующая Центром качественных исследо-
ваний социальной политики Национального исследовательского университета 
«Высшая школа экономики» (Москва, Россия). edemintseva@hse.ru 

Галина Зеленина — доцент Центра библеистики и иудаики Российского госу-
дарственного гуманитарного университета; старший научный сотрудник Шко-
лы актуальных гуманитарных исследований Российской академии народно-
го хозяйства и государственной службы при Президенте РФ (Москва, Россия). 
galinazelenina@gmail.com

Денис Летняков  — научный сотрудник Центра теоретической и прикладной 
политологии Института общественных наук Российской академии народного 
хозяйства и государственной службы при Президенте РФ (РАНХиГС) (Москва, 
Россия). letnyakov@mail.ru

Ксения Лученко — заведующая кафедрой теории и практики медиакоммуни-
каций Института общественных наук Российской академии народного хозяй-
ства и государственной службы при Президенте РФ (РАНХиГС) (Москва, Рос-
сия). luchenko-kv@ranepa.ru



№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 1 7

﻿А в т о р ы ﻿

Владимир Малахов — директор Центра теоретической и прикладной полито-
логии Института общественных наук Российской академии народного хозяй-
ства и государственной службы при Президенте РФ (РАНХиГС) (Москва, Рос-
сия). malakhov-vs@ranepa.ru

Дамир Мухетдинов  — первый заместитель председателя Духовного управ-
ления мусульман Российской Федерации; главный редактор «Издательского 
дома “Медина”»; директор Центра исламских исследований, профессор, Санкт-
Петербургский государственный университет (Москва, Россия). Dmukhetdinov 
@gmail.com 

Павел Носачев  — профессор, академический руководитель образователь-
ной программы «Философия и история религии», Национальный исследова-
тельский университет «Высшая школа экономики» (Москва, Россия). pavel_
nosachev@bk.ru

Ольга Павлова  — доцент, руководитель магистерской программы «Психоло-
гия Востока» Московского городского психолого-педагогического университе-
та; председатель правления Ассоциации психологической помощи мусульма-
нам (Москва, Россия). os_pavlova@mail.ru

Софья Рагозина  — лаборант-исследователь Института востоковедения РАН; 
научный сотрудник Российской академии народного хозяйства и государствен-
ной службы при Президенте РФ (Москва, Россия). ragozina.grc@gmail.com

Даниил Ситкевич  — научный сотрудник, Институт экономической полити-
ки им. Е.Т. Гайдара; МГУ им. М.В. Ломоносова; младший научный сотрудник 
Института прикладных экономических исследований РАНХиГС (Москва, Рос-
сия). Sitkevich@iep.ru

Ирина Стародубровская — руководитель направления «Политическая эконо-
мия и региональное развитие» Института экономической политики им. Е.Т. Гай- 
дара; ведущий научный сотрудник Российской академии народного хо-
зяйства и  государственной службы при Президенте РФ (Москва, Россия). 
irinavstar@gmail.com

Олег Хухлаев — профессор, заведующий кафедрой этнопсихологии и проблем 
поликультурного образования, руководитель магистерской программы «Прак-
тическая этнопсихология для образования» Московского городского психоло-
го-педагогического университета (Москва, Россия). huhlaevoe@mgppu.ru

Ахмет Ярлыкапов  — старший научный сотрудник Центра евроазиатских ис-
следований Московского государственного института международных отно-
шений (университет) Министерства иностранных дел Российской Федерации 
(МГИМО МИД России) (Москва, Россия). itbal@mail.ru



3 1 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Authors

 
 
Alexander Agadjanian  — Professor at the Center for the Study of Religion, Rus-
sian State University for the Humanities (Moscow, Russia). grandrecit@gmail.com

Denis Brilev  — Associate Professor at the Department of Culturology of Drago-
manov National Pedagogical University (Kiev, Ukraine). DVBrilev@kpfu.ru

Ekaterina Demintseva  — Associate Professor, Director of the Institute for Social 
Policy, HSE University (Moscow, Russia). edemintseva@hse.ru

Elena Gordienko  — Postgraduate Student, Center for the Study of Religion, Rus-
sian State University for the Humanities (Moscow, Russia). Gordylena@gmail.com

Archimandrite Cyril Hovorun  — Professor at Stockholm School of Theology 
(Sweden). hovorun@gmail.com

Oleg Huhlaev — Professor, Head of the Department of Ethnopsychology and Mul-
ticultural Education Problems, Head of the Master’s Program “Practical Ethnopsy-
chology for Education”, Moscow City University of Psychology and Education (Mos-
cow, Russia). huhlaevoe@mgppu.ru

Denis Letnyakov — Research Fellow of the Centre for Theoretical and Applied Po-
litical Science, Russian Presidential Academy of National Economy and Public Ad-
ministration (RANEPA) (Moscow, Russia). letnyakov@mail.ru

Xenia Luchenko  — Head of the Media Communications Theory and Practice De-
partment, Institute for Social Sciences, Russian Presidential Academy of National 
Economy and Public Administration (RANEPA) (Moscow, Russia). luchenko-kv@
ranepa.ru

Vladimir Malakhov — Head of the Centre for Theoretical and Applied Political Sci-
ence, Russian Presidential Academy of National Economy and Public Administra-
tion (RANEPA) (Moscow, Russia). malakhov-vs@ranepa.ru

Damir Mukhetdinov  — First Deputy Chairman of the Spiritual Administration of 
Muslims of the Russian Federation; Chief Editor for “Medina Publishing House”; 
Director of the Center for Muslim Studies, St. Petersburg University (Moscow, Rus-
sia). Dmukhetdinov@gmail.com

Pavel Nosachev — Professor, Program Academic Supervisor “Philosophy and His-
tory of Religion”, HSE University (Moscow, Russia). pavel_nosachev@bk.ru

Olga Pavlova  — Associate Professor, Head of the Master’s Program “Psychology 
of the East”, Moscow City University of Psychology and Education; Chairman of the 
Board of the Association for Psychological Assistance to Muslims (Moscow, Russia). 
os_pavlova@mail.ru 



﻿

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 1 9

A u t h o r s

Sofya Ragozina — Research Fellow, Institute of Oriental Studies of Russian Acade-
my of Sciences; Russian Presidential Academy of National Economy and Public Ad-
ministration (RANEPA) (Moscow, Russia). ragozina.grc@gmail.com

Daniil Sitkevich — Research Fellow, Gaidar Institute for Economic Policy; Lomon-
osov Moscow State University; Junior Research Fellow, Institute for Applied Eco-
nomic Research, Russian Presidential Academy of National Economy and Public Ad-
ministration (RANEPA) (Moscow, Russia). Sitkevich@iep.ru

Irina Starodubrovskaya — Head of the Department of Political Economy and Re-
gional Development at the Gaidar Institute for Economic Policy; Senior Researcher 
at Russian Presidential Academy of National Economy and Public Administration 
(RANEPA) (Moscow, Russia). irinavstar@gmail.com 

Sergey Vorontsov  — Research Fellow, the Ecclesiastical Institutions Research 
Laboratory at Saint Tikhon’s Orthodox University (Moscow, Russia). vorontsoff.s@
gmail.com

Akhmet Yarlykapov  — Senior Research Fellow at the Center for the Euro-Asian 
Studies, Moscow State Institute of International Relations (Moscow, Russia). 
itbal@mail.ru

Galina Zelenina — Associate Professor, Russian State University for the Humani-
ties; Research Fellow, Russian Presidential Academy of National Economy and Pub-
lic Administration (Moscow, Russia). galinazelenina@gmail.com



3 2 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Аннотации

 
 
Александр Агаджанян.  Сопротивление и  покорность. Вызовы пандемии, 
позднемодерные эпистемы и русский православный этос

Статья рассматривает реакции внутри Русской православной церкви 
на пандемию коронавируса в 2020 г. Основываясь на материалах прессы, 
религиозных и светских интернет-порталов и онлайн-форумов, статья си-
стематизирует характер ответов православных священников, мирян и цер-
ковного руководства на  беспрецедентное сворачивание богослужебных 
практик и церковного общения в период карантина. Экстраординарные вы-
зовы периода пандемии сделали более выраженными некоторые важные 
тенденции в  риторике и  практиках православной среды, а  также выяви-
ли напряжения, восходящие к  амбивалентным отношениям религиозной 
культуры с ключевыми эпистемами позднемодерного общества.

Ключевые слова: пандемия, коронавирус, Русская православная церковь, 
homo somatis, соборность, таинство Евхаристии, секулярность, общество 
позднего модерна. 

Ксения Лученко. Цифровизация богослужебных практик в период пандемии 
коронавируса в контексте медиатизации православия

В статье подробно описано, как из-за закрытия храмов в пасхальный пери-
од в связи с пандемией коронавируса и карантинными мерами происходи-
ла миграция повседневных богослужебных и коммуникативных церковных 
практик в онлайн-среду. Опыт дистанционной церковной жизни в онлай-
не на протяжении апреля — июня 2020-го года показал, что и в медиатиза-
ции православия, и в развитии православного интернета наступил принци-
пиально новый этап. Автор рассматривает этот этап с помощью концепции 
«культуры соучастия» Генри Дженкинса и  культурологических подходов, 
связанных с  категориями интерактивности и  иммерсивности. Опыт со-
вместного переживания верующими онлайн-богослужений на протяжении 
нескольких месяцев, степень соприсутствия участников и уровень эмоцио-
нальной вовлеченности позволяет говорить о новом уровне медиатизации, 
который предполагает не только производство и потребление информаци-
онного контента в текстовом, аудио- и видеоформатах, вертикальную и го-
ризонтальную коммуникацию, но и активное развитие практик соучастия, 
в частности, — усиление интерактивности богослужений, появление в них 
элементов иммерсивности, перспективы существенных изменений в литур-
гической жизни за счет ее цифровизации. 

Ключевые слова:  онлайн-богослужения, литургия, иммерсивность, ин-
терактивность, культура соучастия, пандемия коронавируса, медиатиза-
ция православия.



№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 2 1

А н н о т а ц и и﻿

 
Архимандрит Кирилл (Говорун). «Богословие ковида», или «Знаменательная 
буря» коронавирусной пандемии

В статье рассматриваются богословские аспекты восприятия коронавирус-
ной пандемии в глобальном православии и Русской Православной Церкви. 
В  частности, затрагиваются вопросы, связанные с  практикой совершения 
евхаристии и  причащения в  условиях гигиенических ограничений, рас-
сматриваются христологические аргументы в  пользу той или иной прак-
тики. Также предлагается интерпретация феноменологии и  этиологии 
так называемого ковид-диссидентства. Отмечается, что недоверие к  ка-
рантинным мерам среди епископата, духовенства и  верующих Русской 
Православной Церкви стало причиной искусственной поляризации вну-
три нее по  идеологическим признакам между условными «либералами» 
и «консерваторами».

Ключевые слова:  евхаристическая экклезиология, христология, агапа, 
СOVID-19, культурные войны.

Софья Рагозина. Благочестие, авторитет и «народный иджтихад» в онлайн-
среде российских мусульман в период пандемии

В  данной статье рассмотрены первые реакции российского мусульман-
ского сообщества в социальных сетях на распространение коронавируса 
(преимущественно февраль — май 2020 года). Мы обращаемся к концеп-
там авторитета и легитимности, а также идеям Б. Тёрнера о перформа-
тивной роли информационных технологий для института религиозного 
авторитета, Г. Бунта о демократизации исламского знания в онлайн-сре-
де, а также концепции индивидуализации ислама О. Руа и децентрали-
зации власти в исламской традиции П. Мандавилля. Данное исследова-
ние призвано ответить на два вопроса, оказавшихся взаимосвязанными 
в условиях пандемии: кто и как реинтерпретирует категорию исламского 
благочестия в условиях пандемии и в какой степени онлайн-среда транс-
формирует исламскую традицию. На  основе текстуального анализа от-
дельных публикаций в  соцсетях и  интервью с  редакторами публичных 
страниц были выявлены основные нарративы мусульманского дискур-
са о  пандемии: например, «справедливое» возмездие Китаю за  притес-
нения мусульман-уйгуров, поиск признаков грядущего Судного дня. Для 
описания проявлений индивидуализации стратегий религиозного поис-
ка, который стимулировала кризисная ситуация, мы предлагаем термин 
«народного» или «спонтанного» иджтихада. Выстраивание этих страте-
гий было бы невозможно без виртуальной среды, характеризующейся 
полиархичностью сообщества «онлайн-улемов» и цифровизацией рели-
гиозных практик,  — эти явления также были подробно проанализиро-
ваны в статье.

Ключевые слова: ислам в России, коронавирус, социология ислама, рели-
гиозный авторитет, иджтихад.



3 2 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

﻿А н н о т а ц и и

Галина Зеленина. Тора против вируса, раввины против правительства: уль-
траортодоксия перед лицом пандемии

В  статье обсуждается ряд наиболее примечательных реакций на  панде-
мию СOVID-19 и  на  меры социальной изоляции, исходящих от  несколь-
ких, в основном ультраортодоксальных, еврейских общин в Израиле, США 
и  России. Рассматриваются основные элементы кризисного дискурса  — 
герменевтика причин и  смыслов пандемии, утверждение групповых гра-
ниц и иерархий в результате поиска виновных, а также отношения между 
религиозной общиной и государством и структура религиозных верований 
и практик как факторы, определяющие социальное поведение и  возмож-
ную трансформацию ритуальных практик.

Ключевые слова: иудаизм, ультраортодоксальность, хасидизм, современ-
ное православие, апотропаизм, мессианство, пандемия.

Елена Гордиенко. Духи, защитившие от  эпидемии: культ полководца Доан 
Тхыонга во Вьетнаме в условиях пандемии СOVID-19

В статье рассматриваются изменения, произошедшие в церемониях культа 
духов, почитаемых в деревенских общинах во Вьетнаме в условиях панде-
мии СOVID-19 на примере культа полководца Доан Тхыонг (Đoàn Thượng, 
1181–1228). Автором проведено сопоставление двух праздников: поми-
новения его духа в  храме на  его малой родине в  провинции Хайзыонг 
(1 мая 2018 г., на основе полевых материалов автора) и закрытой церемо-
нии в том же храме, транслировавшейся в сети Интернет (8 апреля 2020 г.). 
Праздник в честь духа в деревенском храме, ранее наиболее массовое дере-
венское мероприятие, был сведен к церемонии с подношениями и молит-
вами перед алтарем, выполняемыми представителями рода Доан. С одной 
стороны, это снижает степень интеграции деревенского сообщества, а так-
же исключает из  религиозных практик важный феномен  — паломниче-
ство. С  другой стороны, ограничительные меры приблизили церемонию 
к ее традиционному виду: из участия в ритуалах были исключены простые 
общинники, женщины, туристы, в то время как члены рода Доан выпол-
няли предписанную им традицией роль представителей рода в коммуни-
кации с духами.

Ключевые слова: Вьетнам, духи местности, духи-покровители, общинный 
дом, поминовение, пандемия, трансляция, онлайн-церемония.

Ирина Стародубровская. Европа и мусульмане: обоснование альтернативных 
вариантов политики

В  статье обсуждаются теоретические представления, стоящие за  совре-
менными новациями в политике европейских стран в отношении ислам-
ских сообществ. Эти новации исходят из предпосылок о том, что ценности 
политического ислама несовместимы с  западными; основным драйве-
ром процесса радикализации является идеология; а  отрицающие наси-
лие исламисты на  самом деле своими взглядами подготавливают моло-



№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 2 3

А н н о т а ц и и﻿

дых мусульман к  принятию допустимости насилия. На  основе анализа 
современных дискуссий, а также результатов собственных исследований 
автора в статье делается вывод, что у оппонентов подобных взглядов есть 
серьезные контраргументы. Процессы радикализации могут объяснять-
ся широким кругом различных факторов. Взаимоотношения сторонни-
ков и противников насилия среди исламистов характеризуются конкурен-
цией за аудиторию, в результате которой не только противники насилия 
могут перейти на  джихадистские позиции, но  и  часть сторонников на-
силия может поменять свои взгляды. Исламские ценности, в  том числе 
и у представителей политического ислама, и ценности западных демокра-
тий не во всем антагонистичны. Из иных теоретических подходов вытека-
ет и  альтернативная программа практических мер, которая может стать 
востребованной в будущем.

Ключевые слова:  ислам, исламизм, ценности, радикализация, экстре-
мизм, насилие. 

Даниил Ситкевич. «Сепаратизм» и «ценности Республики»: дискуссии вокруг 
новой стратегии борьбы с исламистским радикализмом во Франции

В представленной статье рассказывается о разрабатываемом в последние 
полгода во  Франции новом законопроекте о  борьбе с  исламизмом. Ав-
тор сопоставляет между собой три документа, в  которых парламентская 
комиссия французского Сената, президент Франции и  депутаты Нацио-
нального Собрания Франции соответственно предлагают свои видения 
данной проблемы. Из анализа следует, что все три документа рассматри-
вают в  качестве угрозы не  только религиозно мотивированное насилие, 
но  и  само распространение радикальной идеологии, которая приводит 
к сепарации отдельных мусульманских сообществ от остальной Франции 
и  продвижению общественных норм, противоречащих «ценностям Рес-
публики». В  связи с  этим как парламентарии, так и  президент Макрон 
предлагают целый блок мер, включающий в себя в том числе увеличение 
контроля за  частными школами и  обучением на  дому, увеличение пол-
номочий спецслужб и  префектов департаментов и  запрет на  иностран-
ное финансирование религиозных организаций. Кроме того, «республи-
канские ценности», на защиту которых нацелен закон, теперь становятся 
обязательными как для государственных служащих при исполнении обя-
занностей, так и для некоммерческих организаций, претендующих на го-
сударственные субсидии. При этом общественная дискуссия и новая вол-
на насилия со стороны радикалов привела к тому, что в итоговой версии 
законопроекта, по сравнению с изначальным докладом французского Се-
ната, исчез термин «сепаратизм» и упоминание ислама, но появились до-
полнительные меры по защите персональных данных и борьбе с разжига-
нием ненависти в интернете.

Ключевые слова: ислам, исламистский радикализм, Франция, политика 
дерадикализации, секуляризм.



3 2 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

﻿А н н о т а ц и и

Кр у г л ы й с т о л.  Франция против «сепаратизма» и  «параллельных об-
ществ»: новая политика в отношении мусульман, ее возможные последствия 
и альтернативы

В  рамках дискуссии на  круглом столе обсуждались прогнозируемые по-
следствия и возможные альтернативы политики в отношении мусульман-
ских сообществ во  Франции, провозглашенной в  ряде документов, вклю-
чая законодательство об усилении республиканских принципов. Основное 
внимание было уделено следующим вопросам: 1) правильно ли в рассма-
триваемом законодательстве определены причины проблем с интеграцией 
мигрантов во Франции, основной из которых назван исламистский сепара-
тизм? 2) к каким последствиям может привести практическая реализация 
принимаемого законодательства? 3) есть ли альтернатива предложенной 
политике, и какие меры могли бы быть более эффективными? Участники 
круглого стола аргументировали разные позиции по данным вопросам, ак-
тивно используя для этого результаты собственных наблюдений и  иссле-
дований. Французская политика рассматривалась как в общеевропейской 
перспективе, так и  с  точки зрения ее соотнесения с  российским опытом. 
Особое внимание было уделено новациям в сфере школьного образования 
и их возможному влиянию на процессы интеграции мигрантов. 

Ключевые слова: исламистский радикализм, Франция, политика деради-
кализации, секуляризм, сепаратизм.

Владимир Малахов, Денис Летняков. Постхристианское или постатеисти-
ческое общество? Некоторые особенности российского режима секулярности

Авторы полагают, что специфика российского случая секулярности 
в  контексте проблематики секуляризации и  секуляризма существенно 
недооценена. В аналитическом плане эта недооценка имеет два негатив-
ных последствия. Во-первых, она ведет к  тому, что режимы секулярно-
сти, сложившиеся в коммунистических странах Восточной Европы, рас-
сматриваются как частный случай «советской модели». Между тем эти 
страны, как полагают авторы, в данную модель не укладываются. Во-вто-
рых, недостаточное внимание к особенностям советского устройства го-
сударственно-конфессиональных отношений влечет за собой неточности 
при анализе режима секулярности, сложившегося в  постсоветской Рос-
сии. Авторы предлагают описывать данный режим как постатеистиче-
ский. Его специфика обусловлена прежде всего разрушением механиз-
мов передачи культурно-религиозной традиции. Отсюда проистекают 
другие черты постатеистического общества: относительно низкая зна-
чимость религиозных символов и  нарративов; использование религи-
озной агентности в  проектах нациестроительства и  потому  — не  столь-
ко религиозная, сколько идеологическая мотивация соответствующих 
субъектов; возвращение религии в  публичную сферу скорее «сверху», 
чем «снизу»; отсутствие широкой поддержки мероприятий государства 
в  контексте такого возвращения; распространение неадекватных пред-
ставлений о  публичной роли религии в  современном обществе: на  од-



№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 2 5

А н н о т а ц и и﻿

ном полюсе — отождествление религиозности с культурной отсталостью, 
на  другом  — категорическое неприятие модерна и  связанной с  ним се-
кулярной культуры.

Ключевые слова: cекуляризация, секуляризм, секулярность, режимы се-
кулярности, Восточная Европа, Россия.

Сергей Воронцов. К  истории понятия «священник»: от  сакрального статуса 
к функции в обществе

В  статье рассматривается эволюция определений понятия «священник» 
в  энциклопедической и  лексикографической литературе, происходившая 
на фоне становления культуры Нового времени. Определения такого рода 
в известном смысле призваны формировать представления широкого кру-
га читателей. Основной тезис статьи состоит в том, что в период от XVII в. 
до  второй половины XVIII в. происходит изменение основной категории 
для определения священника — от особой области sacrum, понимаемой как 
относящейся к Богу, к категории «общества», в котором за священником 
закрепляется определенная функция. Это сопровождается переосмысле-
нием особого положения и власти священника, которые логично следова-
ли из его включенности в область священного. В определениях эпохи Про-
свещения особый статус священника рассматривается как конфликтный 
по отношению к гражданским и человеческим обязанностям священника 
(независимо от  собственно идеологической позиции той или иной энци-
клопедии). Новая структура описания священника стабильно присутству-
ет в энциклопедических текстах XIX века. Сдвиг в понимании священни-
ка рассматривается как следствие коренных изменений, с одной стороны, 
в модели мира, утрачивающей иерархичность и связь космического и со-
циального порядков, а с другой — в представлениях об обществе, которое 
стало пониматься функционально.

Ключевые слова:  священник, священное (sacrum), функция, иерархия, 
внешний культ, энциклопедии, Просвещение.

Павел Носачев. Гностический троп в современной медиакультуре

В  статье предлагается понимание гностического тропа как инструмента 
для анализа религиозных составляющих современной массовой культуры, 
а также обозначаются элементы этого тропа и причины его популярности. 
В качестве методологической рамки выступает теория оккультуры К. Парт-
риджа, особый акцент делается на предложенном им образе оккультурного 
бриколера — создателя современной культуры, работающего с элементами 
западного эзотеризма как с  подручным материалом. В  статье обосновы-
вается, что популярность элементов оккультурного бриколажа различна, 
и одним из самых распространенных является именно гностический троп. 
Важнейшими характеристиками гностического тропа являются представ-
ления о том, что наш мир — тюрьма, созданная для мучения человека, что 
им управляет злой творец этого мира — демиург, но в этом мире находят-



3 2 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

﻿А н н о т а ц и и

ся и гностики, способные разгадать обманчивую природу реальности, ко-
торые обладают гнозисом как неким внерациональным опытом. Специфи-
ка функционирования соответствующего тропа раскрывается на примерах 
произведений Л. Даррелла, Ф. Дика, фильмов «Матрица», «Шоу Трума-
на», творчества В. Пелевина и  рэпера Оксимрона. В  заключении рассма-
триваются разные варианты ответа на  вопрос о  причинах популярности 
гностического тропа. Американские исследователи видят в гнозисе специ-
фическую черту культуры религиозного индивидуализма, развитую в США, 
тогда как выходцы из  стран бывшего соцлагеря, напротив, утверждают, 
что образ мира как тюрьмы связан со спецификой режима тех стран, ко-
торые находились за железным занавесом. В статье предлагается иной от-
вет на  этот вопрос. Современная ситуация, во  многом определяемая рас-
пространением цифровой культуры, порождает чувство неуверенности 
и  дезориентацию современного человека, который ощущает себя заклю-
ченным в  том паноптиконе, который описывал М. Фуко. Вывод: гности-
ческий троп — это попытка придать абстрактной власти личностные чер-
ты демиурга.

Ключевые слова: массовая культура, религия, западный эзотеризм, ок-
культура, бриколаж, гностицизм, В. Пелевин, М. Фуко.



№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 2 7

About the Journal

STATE, RELIGION AND CHURCH 
in Russia and Worldwide

# 1(39) 2021
Established in 1968.
Academic peer-reviewed journal devoted to the interdisciplinary scientific 
study of religion.
The journal is published quarterly under the aegis of the Russian Presidential 
Academy of National Economy and Public Administration.
Indexed in Scopus, Web of Science and ATLA Religion Database.

Address:
Russian Presidential Academy of National Economy and Public Administration
Editorial office of the journal “State, Religion and Church in Russia and 
Worldwide»
84, Vernadskogo pr.
119606 Moscow. Russia
E-mail: religion@ranepa.ru
Web-site: www.religion.ranepa.ru/?q=en

Editorial Staff: Dmitry Uzlaner (Editor-in-Chief), Alexander Agadjanian, 
Alexander Kyrlezhev, Sofya Ragozina.

Editorial Board: Alexey Appolonov, Alexey Beglov, Nadezhda Beliakova, 
Vladimir Bobrovnikov, Olga Vasil’eva, Galina Vdovina, Alexander Verkhovsky, 
Victor Garadja, Gasan Guseinov, Ivan Davydov, Veronika Kravchuk, Remir 
Lopatkin, Roman Lunkin, Vladimir Malyavin, Alexander Pavlov, Alexander 
Panchenko, Vasiliy Pinkevitch, Evgeniy Rashkovsky, Nikolai Seleznyov, Roman 
Svetlov, Nikolai Shaburov, Mikhail Smirnov, Evgenia Tokareva, Marianna 
Shachnovich, Alexey Yudin.

International Council: Renat Bekkin (Sweden), Mirko Blagojević (Serbia), 
Thomas Bremer (Germany), Rajeev Bhargava (India), Jean-Paul Willaime 
(France), Grace Davie (UK), Viktor Yelensky (Ukraine), Ronald Inglehart 
(USA), Vasilios Makrides (Germany), Adrian Pubst (UK), Kathy Rousselet 
(France), Jonathan Sutton (UK), Euguenia Fediakova (Chile), Alexander 
Filonenko (Ukraine), Evert van der Zveerde (Netherlands), David Chidester 
(South Africa), Kristina Stoeckl (Austria), Chrissy Stroop (USA), 
Mikhail Epstein (USA).



ГОС УДАРСТВО
РЕЛИГИЯ
ЦЕРКОВЬ
в России и за рубежом

Учредитель:  
Российская академия народного хозяйства 
и  государственной службы при  Президенте  РФ

ISSN 2073 – 7203 (PRINT), 2073 – 7211 (ONLINE)
В системе РИНЦ № 09-04 / 09-16

119606, г. Москва, просп. Вернадского, д. 84  
Редакция журнала «Государство, религия, церковь в России 
и за рубежом»

E-mail: religion@ranepa.ru

Подписано в печать   
Формат 70×100/16 
Тираж 400 экз. Усл. печ. л. 23,2 
Изд. № 884. Заказ № 884

Отпечатано в типографии 
119571, Москва, пр-т Вернадского, 82–84 

I S S N  2 0 7 3 - 7 2 0 3

9   7 7 2 0 7 3   7 2 0 0 0 0    

12021 
[ 39 ]


