
ГОСУДАРСТВО
РЕЛИГИЯ
ЦЕРКОВЬ
в России и за рубежом

Издается с 1968 года, 
выходит 4 раза в год

Учредитель:  
Российская академия 
народного хозяйства 
и государственной службы 
при Президенте РФ

Москва, 2021 

2 2021 
[ 39 ]



Редакция Дмитрий Узланер (главный редактор),  
Александр Агаджанян, Александр Кырлежев, 
Софья Рагозина, Сергей Горюнов (раздел Рецензии)
Идея обложки Екатерина Трушина
Макет журнала Сергей Зиновьев
Верстка Анастасия Меерсон

Корректура Лариса Яркина
Редактор-составитель главной темы номера 
Елена Степанова

Редакционная коллегия:

Апполонов А. В., канд. филос. наук; Беглов А. Л., канд. ист. наук; Белякова Н. А., 
канд. ист. наук; Бобровников В. О., д-р ист. наук; Васильева О. Ю., д-р ист. наук; 
Вдовина Г. В., д-р филос. наук; Верховский А. М.; Гараджа В. И., д-р филос. наук; 
Гусейнов Г. Ч., д-р филолог. наук; Давыдов И. П., канд. филос. наук; Кравчук В.В., 
канд. филос. наук; Лопаткин Р. А., канд. филос. наук; Лункин Р. Н., канд. филос. 
наук; Малявин В. В., д-р ист. наук; Павлов А.В., д-р филос. наук; Панченко А. А., 
д-р филолог. наук; Пинкевич В.К., д-р исторических наук; Рашковский Е. Б., д-р ист. 
наук; Светлов Р. В., д-р филос. наук; Селезнев Н. Н., д-р филолог. наук; 
Смирнов М. Ю., д-р соц. наук; Токарева Е. С., д-р ист. наук; Шахнович М. М., 
д-р филос. наук; Шабуров Н. В., канд. культурологии; Юдин А. В., канд. ист. наук

Международный научный совет:

Р. Беккин (Швеция); М. Благоевич (Сербия); Т. Бремер (Германия); Р. Бхаргава 
(Индия); Ж.‑П. Виллэм (Франция); Г. Дэйви (Великобритания); В. Еленский 
(Украина); Р. Инглхарт (США); В. Макридес (Германия); А. Пабст 
(Великобритания); К. Русселе (Франция); Дж. Саттон (Великобритания); 
К. Струп (США); Е. Федякова (Чили); А. Филоненко (Украина); 
Э. ван дер Звеерде (Голландия); Д. Чидестер (ЮАР); К. Штекль (Австрия); 
М. Эпштейн (США)

Сайт журнала в интернете: www.religion.ranepa.ru
E-mail: religion@ranepa.ru
119606, г. Москва, просп. Вернадского, д. 84.  
Редакция журнала «Государство, религия, церковь в России и за рубежом»
Институт государственной службы и управления

Перепечатка материалов возможна только  
с письменного разрешения редакции.

Свидетельство о регистрации СМИ:
ПИ № ФС 77 – 51374 от 10.10.2012

ISSN 2073 – 7203 (print), 2073 – 7211 (online)
В системе РИНЦ № 09 – 04 / 09 – 16
Входит в Перечень ведущих рецензируемых научных изданий ВАК России.
Индексируется в Scopus, Web of Science, Erih Plus и ATLA Religion Database.
Публикуемые материалы прошли процедуру рецензирования 
и экспертного отбора. 



№2(39 )  ·  2021  � 3

Содержание

Тема номера: Современная контекстуальная теология

Елена Степанова.  Теология в контексте: подлинность 
частного как вызов универсальности христианской истины. 
Введение .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                  7

Светлана Коначева.  От creatio ex nihilo к creatio 
ex profundis: переосмысление доктрины творения 
в постметафизической теологии .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    38

Андрей Шишков.  Кто скрывается в тени: контуры 
темной экклезиологии .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        61

Эми Мадлен Уолтерс.  Элизабет Шюсслер Фиоренца 
и поиск исторического Иисуса .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     90

Селюсьен Л. Джозеф.  Джеймс Х. Коун и черная 
теология  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                               107

Сильвия Маркос.  Teología India: вклад коренных 
народов Мексики в контекстуальную теологию .  .  .  .  .  .  .  .          143

Лорел Шнайдер.  Гомосексуальность, квир-теория 
и христианская теология .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       158

Гильермо Кербер.  Экологическая проблематика 
в контекстуальной и межконтекстуальной 
политической теологии .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       177

Иерей Алексий Волчков.  Скопцы царствия. 
Интерпретация Мф 19:12 в раннехристианском 
движении .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                201

VARIA

Памяти Николая Селезнева (1971–2021)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .             232

Николай Селезнев.  Islamobuddhica: Что если буддизм — 
религия Писания? «Писание Шакьямуни» в арабском 
«Сборнике летописей» Рашид ад-Дина .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              235

Сергей Горюнов.  Между полемикой и толерантностью: 
конструирование «религиозного другого» через призму 
николаевской цензуры .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       247



4 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Борис Кнорре, Александра Засядько.  Православный 
антиэкуменизм 2.0: мобилизационная модель, 
секьюритизация и реваншизм .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    277

Юлия Антонян.  «Как же это — в седьмом веке было, 
а теперь нет?»: изобретенная традиция иконописи 
в постсекулярной Армении .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                      318

Рецензии

Андрей Меньшиков.  Bergmann Sigurd & Mika Vähäkangas. 
(eds.) (2021) Contextual Theology: Skills and Practices 
of Liberating Faith. London & New York: 
Routledge. — 242 p.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                         351

Анастасия Маклакова.  Пересечь Бездну: Богиня Бабалон, 
квир-феминность и эротическая сотериология. 
Рецензия на книгу: Manon Hedenborg White. (2020) 
The Eloquent Blood: The Goddess Babalon 
and The Construction of Femininities in Western Esotericism. 
Oxford University Press. — 392 p. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                  358

Мария Пророкова.  Инклюзия и образы Другого. 
Рецензия на книгу: Robert E. Shore-Gross 
and Joseph N. Goh. (eds.) (2020) Unlocking Orthodoxies 
for Inclusive Theologies. London and New York: 
Routledge. — 281 p.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                          364

Алексей Зыгмонт.  Kitts, M. (ed.) (2018) Martyrdom, 
Self-Sacrifice, and Self-Immolation: Religious Perspectives 
on Suicide. New York: Oxford University Press. — 360 p. .  .  .  .      372

Справочная информация

Авторы  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                 380

Аннотации .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                               384

About the Journal .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                            391



№2(39 )  ·  2021  � 5

Table of Contents

The Theme of the Issue: Contextual Theology Today

Elena Stepanova.  Theology in Context: The Authenticity 
of Particular as a Challenge to Christianity’s Universal Truth. 
Introduction .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                7

Svetlana Konacheva.  From creatio ex nihilo to creatio 
ex profundis: Rethinking the Doctrine of Creation 
in Postmetaphysical Theology .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     38

Andrey Shishkov.  Who Is Hiding in the Shadows: 
The Outlines of Dark Ecclesiology .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                   61

Amy Madeleine Walters.  Elisabeth Schüssler Fiorenza 
and the Quest for the Historical Jesus .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                  90

Celucien L. Joseph.  James H. Cone and Black Theology  .  .  .  .  .     107

Sylvia Marcos.  Teología India: Indigenous Contributions 
to Context Theology in Mexico .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     143

Laurel C. Schneider.  Homosexuality, Queer Theory 
and Christian Theology .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                         158

Guillermo Kerber.  The Case of Ecology in Contextual 
and Inter-Contextual Political Theology .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   177

Alexey Volchkov.  Eunuchs of the Kingdom. Interpretation 
of Matthew 19:12 in the Early Christian Movement .  .  .  .  .  .  .  .        201

VARIA

In memoriam.  Nikolai Seleznyov (1971 – 2021) .  .  .  .  .  .  .  .  .  .           232

Nikolai Seleznyov.  Islamobuddhica: What If Buddhism 
Is a Scriptural Religion? “The Scriptures of Shakyamuni” 
in the Arabic Compendium of Chronicles of Rashīd al-Dīn .  .  .  .  .     235

Sergey Goryunov.  Between Polemics and Tolerance: 
Constructing the Religious Other Through the Censorship 
of Nicholas I  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                              247

Boris Knorre, Alexandra Zasyad’ko.  Orthodox 
Anti-Ecumenism 2.0: Mobilization Model, Securitization 
and Revanchism .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                               277



6 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Yulia Antonyan.  “How Can It Be: We Had it in the Seventh 
Century, and Now Not?” An Invented Tradition 
of Icon-Painting in Post-Secular Armenia .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               318

Book Reviews

Andrey Menshikov.  Bergmann Sigurd & Mika Vähäkangas. 
(eds.) (2021) Contextual Theology: Skills and Practices 
of Liberating Faith. London & New York: 
Routledge. — 242 p. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                         351

Anastasia Maklakova.  Crossing the Abyss: The Goddess 
Babalon, Queer Femininity, and Erotic Soteriology 
(Review of: Manon Hedenborg White. (2020) 
The Eloquent Blood: The Goddess Babalon and the 
Construction of Femininities in Western Esotericism. 
Oxford University Press. — 392 p.)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                  358

Maria Prorokova.  Inclusion and Images of the Other 
(Review of: Robert E. Shore-Gross and Joseph N. Goh. (eds.) 
(2020) Unlocking Orthodoxies for Inclusive Theologies. 
London and New York: Routledge. — 281 p.) .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .            364

Alexey Zygmont.  Kitts, M. (ed.) (2018) Martyrdom, 
Self-Sacrifice, and Self-Immolation: Religious Perspectives 
on Suicide. New York: Oxford University Press. — 360 p. .  .  .  .      372

Reference Information

Authors .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                380

Summaries  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                               384

About the Journal .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                            391



� 7

Елена Степанова

Теология в контексте: подлинность частного 
как вызов универсальности христианской 
истины. Введение

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-7-37

Elena Stepanova

Theology in Context: The Authenticity of Particular as a Chal-
lenge to Christianity’s Universal Truth. Introduction 

Elena Stepanova — Institute for Philosophy and Law, Ural Branch, 
Russia Academy of Sciences (Yekaterinburg, Russia). stepanova.elena.a 
@gmail.com 

The recognition of the contextual nature of Christian theology is a 
relatively new phenomenon that has challenged the understanding 
of Christianity as the universal, eternal and unchanging truth equal‑
ly authoritative for all times and peoples. The recent shift in under‑
standing of the nature of theology could be interpreted as a recog‑
nition of its ability to incorporate specific socio-cultural contexts in 
which it arises, as well as human experience with all its achieve‑
ments, complications and uncertainties. In the article, the contextu‑
ality of theology is considered, firstly, as its ability to transform the 
universal truth of Christianity in conformity with particular social 
circumstances; secondly, as a theological response to specific social, 
political, economic, cultural, environmental, etc. problems and sit‑
uations. The author explains the emergence of contextual theology; 
analyzes the missiological approach towards  contextuality; the in‑
terdependence of theology and socio-political processes; presents 
the types of contextual theology: liberation, feminist, black, queer 
and other theologies. Controversies associated with contextual na‑
ture of theology are highlighted, including excessive circumstanti‑

Степанова Е. Теология в контексте: подлинность частного как вызов универсальности христианской истины. 
Введение // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2021. № 39(2). С. 7–37. 

Stepanova, Elena (2021) “Theology in Context: The Authenticity of the Particular as a Challenge to Christianity’s Universal 
Truth. Introduction”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(2): 7–37. 

Современная контекстуальная теология

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-XX-XX
mailto:stepanova.elena.a@gmail.com
mailto:stepanova.elena.a@gmail.com


8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

ation and absolutization of otherhood, which complicates the dia‑
logue between theologies that have arisen in different contexts. The 
conclusion which is drawn about the relationship between univer‑
sality and particularity in contextual theology is that there are doc‑
trinal claims shared by all Christians that transcend any specific 
socio-cultural context, and yet these claims negotiate dialectically 
with each context. Thus, universality of the Christian message aris‑
es from its ability to respond to any past, present or future specif‑
ic human situation.

Keywords: theology, context, experience, eurocentrism, orthopraxis, 
liberation theologies, universality, particularity.

ХРИСТИАНСКАЯ теология с  момента своего возникно-
вения во  всех своих конфессиональных разновидностях 
стремилась артикулировать себя как выражение исти-

ны, имеющее универсальный характер независимо от  места, 
времени и  обстоятельств своего появления. Одним из  первых 
теологов, предположивших, что христианское послание в  том 
виде, в каком оно дошло до нас в библейских текстах, не было 
чем-то  возвышающимся над реальной историей, но  являлось 
продуктом специфического контекста, в котором оно возникло, 
был Фридрих Шлейермахер1. В  дальнейшем каждый текст по-
лучил, по выражению немецких исследователей Нового Завета 
начала XX в., свой собственный Sitz im Leben2, то  есть оказал-
ся привязан к  конкретным жизненным обстоятельствам, кото-
рые необходимо было исследовать для адекватного понима-
ния его смысла. В  ходе развития герменевтического подхода 
к  текстам вообще и  к  библейским текстам как основному ис-
точнику теологической рефлексии в  частности, было доказа-
но, что смысл текста создается в  процессе интерпретации, ко-
торая определяется социально-культурными обстоятельствами 
как писателя, так и  читателя. Соответственно, всякое челове-
ческое знание, включая теологическое, является контекстуаль-
ным по своей природе. 

Если следовать этой логике, то  можно утверждать, что тео-
логия всегда была контекстуальной, что доказывают, например, 

1.	 См.: Шлейермахер Ф. Герменевтика. СПб.: «Европейский Дом», 2004. 

2.	 См.: Gunkel, H. (1917) Das Märchen im Alten Testament. Tubingen: Mohr.



Е л е н а  С т е п а н о в а

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 9

очевидные различия между элохистской и  яхвистской версия-
ми сотворения мира и  истории еврейского народа в  Ветхом За-
вете, а  также вариации в  интерпретации евангельской истории 
у  синоптиков, у  Иоанна и  апостола Павла в Новом Завете. Кон-
текстом учения каппадокийцев о троичности была борьба с ари-
анством. Теология Августина развивалась в  контексте споров 
по  поводу ключевых вопросов для христианства: о  необходи-
мости благодати, о  роли церкви, о  соотношении земного и  не-
бесного града и  т.д. Контекстом Фомы Аквинского было новое 
понимание соотношения разума и  откровения и  недавнее от-
крытие философии Аристотеля; контекстом Мартина Лютера 
была широко распространенная коррупция в  церкви и  появле-
ние нового типа личности в западной культуре. Карл Барт и Карл 
Ранер пытались разобраться в  том, что происходит в  мире, раз-
дираемом мировыми войнами, а  специфическим контекстом 
Дитриха Бонхёффера была тюремная камера, в которой он про-
вел последние годы жизни. Этот ряд примеров можно продол-
жать до бесконечности.

Безусловно, в  истории христианской теологии всегда имели 
место дискуссии по тем или иным вопросам, однако долгое вре-
мя они происходили в  строго определенных, одобренных и  ре-
гулируемых догматических рамках, а  влияние изменявшихся 
социально-культурных обстоятельств на формирование теологи-
ческих доктрин оставалось за пределами исследовательского ин-
тереса. Возникшее в 1960–70-х гг. представление о теологии как 
о  продукте конкретного историко-культурного контекста, кото-
рое будет рассмотрено ниже, принципиально изменило пони-
мание ее сущности. В самом общем виде это изменение можно 
определить как признание способности теологии, подобно дру-
гим видам человеческого знания, инкорпорировать в свое содер-
жание специфический социально-культурный контекст, а также 
человеческий опыт со  всеми его противоречиями и  проблема-
ми. Другими словами, это способность трансформировать уни-
версальную истину христианства применительно к конкретным 
обстоятельствам. Таким образом, определение теологии в  ка-
честве контекстуальной радикально отличается от  сложивше-
гося веками восприятия ее как дисциплины, которая, будучи 
инспирирована свыше, является носителем универсальной ис-
тины и  опирается на  такие безусловно авторитетные, неизмен-
ные и  независимые от  контекста logi theologici, как Писание 
и традиция.



1 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

Итак, контекстуальная теология может пониматься в  двух 
смыслах: в широком смысле это анализ всякой теологии с  точ-
ки зрения ее зависимости от контекста, в котором она возникла; 
в  узком смысле это теологический ответ на  конкретные совре-
менные социальные, политические, экономические, культур-
ные, экологические и  т.д. проблемы и  ситуации. Но  главная 
специфическая черта теологии, определяемой как контексту-
альной, заключается в  том, что в  ней признание исключитель-
ной важности контекста осознанно помещается в центр теологи-
ческого исследования. По словам Энджи Пирс из Университета 
Лестера (Великобритания), «под “контекстуальной теологией” 
подразумевается христианская теология, которая полностью 
определяется и  движется признанием своей контекстуальной 
природы со  всеми ее противоречивыми и  проблематичными 
последствиями»3. 

Ниже будут рассмотрены причины возникновения контексту-
ального подхода к теологии и его основные особенности, а также 
поставлены некоторые исследовательские вопросы, которые воз-
никают в этой связи: во-первых, в какой степени контекстуальная 
теология привязана к своему контексту, а в какой она его превос-
ходит? Во-вторых, можно ли выделить нечто общее в теологиях, 
сформированных в  разных контекстах, а  именно то, что опреде-
ляет собой христианскую идентичность и  не  зависит от  контек-
ста? Наконец, каким должно быть соотношение Писания, тра-
диции и частного человеческого опыта в христианской теологии, 
претендующей на универсальность? 

Эти вопросы в  эпистемологическом плане стали особенно 
актуальными в  условиях постмодернистского и  постструкту-
ралистского вывода об  изменчивом характере человеческого 
знания и, следовательно, сомнения в  возможности переноса 
некоей истины, претендующей на  универсальность, из  одного 
контекста в  другой  — сомнения, оказывающегося сегодня серь-
езным вызовом для человеческого знания в целом и для теоло-
гии в частности. 

Новые контексты теологии во второй половине ХХ в. 

Осознание контекстуальной природы теологии — это сравнитель-
но новое явление, пришедшее на  смену универсалистскому по-

3.	 Pears, A. (2010) Doing Contextual Theology, p. 1. London: Routledge.



Е л е н а  С т е п а н о в а

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 1

ниманию христианства как вечной и неизменной истины, одина-
ково авторитетной для всех времен и  народов, которое начиная 
с  XVI в. было свойственно католическим и  протестантским мис-
сионерам в Латинской Америке, Африке и Азии. Изменение вос-
приятия теологии как носительницы универсальной истины осо-
бенно ускорилось во  второй половине ХХ в. Одной из  причин 
этого стало смещение центра христианского мира от глобального 
Севера к  глобальному югу  — Африке, Азии и  Латинской Амери-
ке, где сегодня существуют самые большие христианские общи-
ны в  мире. Как пишет американский исследователь христиан-
ства Филип Дженкинс (со ссылкой на кенийского англиканского 
священника и  теолога Джона Мбити), если визуализировать об-
раз типичного современного христианина, это будет нигерийская 
крестьянка или жительница бразильской фавелы, а  центрами 
христианской жизни сегодня являются не  Рим, Афины, Женева, 
Лондон или Нью-Йорк, но Киншаса, Буэнос-Айрес, Аддис-Абеба 
и Манила4.

Появление христианства в новых местах означает, что его по-
следователи не  являются наследниками еврейской ветхозавет-
ной традиции, греческой философии и  римской цивилизации. 
Они не интересуются метафизической проблемой сущности Бога, 
не воспринимают в качестве авторитетных теории западных и во-
сточных теологов, на  протяжении многих веков озабоченных 
этой тематикой, а их понимание справедливости совершенно от-
лично от западного. Это обстоятельство привело к глубокому па-
радигмальному сдвигу в  теологическом мышлении, связанному 
с возникновением новых теологий в иных социально-культурных 
контекстах.

Южноафриканский миссиолог Дэвид Бош, описывая эписте-
мологический разрыв контекстуальной теологии с традиционны-
ми теологическими системами, подчеркивал следующее:

Если, по  крайней мере, со  времен Константина, теология осуще-
ствлялась сверху как элитарное занятие (за  исключением неболь-
ших христианских сообществ, обычно определяемых в  качестве 
сект), ее основным источником (кроме Писания и традиции) была 
философия, а ее главным контрагентом — образованный неверую-
щий, то контекстуальная теология — это теология «снизу», «со дна 

4.	 Jenkins, P. (2011) The Next Christendom: The Coming of Global Christianity, p. 2. Ox-
ford University Press.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

истории» [underside of history]; ее основным источником (кро-
ме Писания и  традиции) являются социальные науки, а  ее основ-
ной контрагент — это бедные люди или представители маргиналь-
ных культур5. 

Столкновение двух типов теологии во второй половине ХХ в. по-
лучило еще одно измерение, связанное с  возникшим в  постко-
лониальный период критическим отношением к нормативности 
евроцентричного христианства для христиан за пределами Евро-
пы и Северной Америки. Как отмечал в этой связи Ф. Дженкинс, 
на  протяжении длительного времени «европейские христиане 
интерпретировали веру сквозь призму своих собственных пред-
ставлений о  социальных и  гендерных отношениях и  затем вооб-
разили, что их специфический культурный синтез являлся един-
ственной правильной версией христианской истины»6, которую 
следовало распространять по всему миру. Согласно современной 
критике евроцентризма, западная теология  — как консерватив-
ная, так и либеральная — несмотря на претензию на универсаль-
ность и нейтральность, на самом деле является орудием западной 
экспансии и устройства мира по западному образцу7. 

Так, история христианского миссионерства в  африканских 
странах в доколониальный (1415–1919 гг.), колониальный (1920–
1959 гг.) и  постколониальный периоды (по  настоящее время) 
демонстрирует различные типы контекстуализации, связанные 
с  постепенным отказом от  евроцентризма: от  восприятия аф-
риканской культуры как tabula rasa, которую необходимо было 
научить говорить на  новом, привнесенном извне языке христи-
анства как высшей формы религии, через провозглашение хри-
стианства как главного фактора социальной модернизации в  ее 
западной версии, что требовало отказа от привычного стиля жиз-
ни, к  признанию исключительной роли самобытной культуры 
в придании христианскому учению, воспринимаемому в конкрет-
ном социальном контексте африканских стран, смысла и  значе-
ния8. Этот последний тип уже в  конце 1950-х гг. породил раз-

5.	 Bosch, D.J. (2011) Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission, 
p. 433. Orbis Books. 

6.	 Jenkins, P. The Next Christendom: The Coming of Global Christianity, p. 7.

7.	 См.: Sanneh L. (2003) Whose Religion Is Christianity? The Gospel Beyond the West. 
Eerdmans Publishing Company.

8.	 Dei, D. (2019) “An Integrated Approach to Theological Contextualization in Africa”, 
Currents in Theology and Mission 46(3).



Е л е н а  С т е п а н о в а

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 3

нообразие литургических практик и  богатую теологическую 
литературу, авторами которой были представители разных хри-
стианских конфессий, существующих в  африканских (и  не  толь-
ко!) странах. Их главной целью была инкультурация, т.е. перевод 
христианского послания на язык, понятный жителям этих стран 
в  их  непосредственных жизненных обстоятельствах, деконструк-
ция западного колониального и  миссионерского представления 
об  африканцах, а  также переосмысление и  сохранение уникаль-
ной африканской идентичности и культурного наследия9. Новые 
подходы затем были осмыслены в  категориях контекстуального 
подхода к теологии. 

Самоосознание контекстуальной теологии в  миссио- 
логическом контексте 

Впервые термин «контекстуализация» был употреблен в  публи-
кации Фонда теологического образования (Theological Education 
Fund, TEF), учрежденного в начале 1960-х гг. в рамках Всемирного 
совета церквей (World Council of Churches, WCC) для содействия 
развитию теологического образования в странах «третьего мира». 
Авторы этой публикации, сотрудники Фонда Шоки Коу (Тайвань) 
и Аарон Сапсезян (Бразилия) подчеркивали следующее: 

Контекстуализация  — это способность дать осмысленный ответ 
на Благую весть в рамках собственной ситуации [людей]… Контек-
стуализация… принимает во  внимание секуляризацию, технологи-
ческое развитие и  борьбу за  человеческую справедливость, кото-
рая характеризует текущий исторический момент в  жизни наций 
«третьего мира»… Аутентичная контекстуализация всегда являет-
ся пророческой, она всегда возникает из подлинной встречи Слова 
Божьего и Его мира, она заключается в вопрошании ситуации и в ее 
изменении через укорененность в текущем историческом моменте 
и приверженность ему10. 

9.	 Ezigbo, V.I. (2010) Re-imagining African Christologies: Conversing with the Interpre‑
tations and Appropriations of Jesus in Contemporary African Theology, p. 4. Eugene: 
Pickwick Publications. See also: Turaki, Y. (2020) Engaging Religions and Worldviews 
in Africa: A Christian Theological Method. Langham Publishing.

10.	 Ministry in Context: The Third Mandate Programme of the Theological Education 
Fund (1970–77) (1972), pp. 20–21. London: Theological Education Fund, WCC.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Необходимость контекстуализации в  рамках новых подходов 
к  христианской миссии в  странах, не  относящихся к  западно-
му Christendom, была продиктована несколькими причинами: 
во-первых, неудовлетворенностью прежним евроцентричным 
пониманием христианства, преобладавшем в  теологическом об-
разовании в  странах «третьего мира» в  колониальный пери-
од; во-вторых, популярностью историко-критического подхо-
да к  библейским текстам, который на  протяжении последних 
трехсот лет выявил множество противоречий между ними, по-
ставив тем самым под сомнение их одинаковую авторитетность; 
в-третьих, настоятельной потребностью найти в библейских тек-
стах ответы на  актуальные проблемы, связанные со  становле-
нием новых независимых государств и  обретением ими новой 
идентичности11. 

Итак, контекстуальная теология как концепт в  1960–70-х гг. 
возникала в  контексте христианского миссионерства, которое 
столкнулось с  необходимостью изменения традиционных под-
ходов в силу изменившейся социально-политической ситуации 
в  бывших колониях, в  частности в  Африке. Одним из  первых 
сущность изменений в миссионерском подходе в 1985 г. проана-
лизировал католический теолог Роберт Шрайтер в книге «Фор-
мирование локальных богословий» (Constructing Local Theol‑
ogies). Он подчеркивал, что традиционный подход в  теологии 
больше не  был в  состоянии ответить на  вопросы, возникшие 
в ходе столкновения универсального христианства и локальных 
ситуаций, а  проблемы, занимавшие западную церковь, были 
весьма далеки от проблем, стоявших перед людьми в других со-
циально-культурных контекстах. Новый подход в  теологии за-
ключался в отказе от приложения универсального христианства 
к  любому контексту и  в  переключении внимания на  сам этот 
контекст для понимания того, что христианство может в  него 
привнести12. Кроме всего прочего, Шрайтер поставил вопрос 
о  соотношении различных локальных теологий друг с  другом 
и с традицией в смысле их христианской идентичности. Для него 
локальные теологии, поскольку они возникают на  почве кон-
кретных культурных традиций и  опыта локальных сообществ, 

11.	 Hesselgrave, D.J., Rommen, E. (eds) (2000) Contextualization: Meanings, Methods, 
and Models, pp. 29–33. Pasadena, California: William Carey Library.

12.	 Schreiter. R.J. (1985) Constructing Local Theologies, p. 4. Orbis Books (на  русском 
языке: Шрайтер Р. Формирование локальных богословий. СПб: «Библия для 
всех», 2005).



Е л е н а  С т е п а н о в а

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 5

сами оказываются инструментом духовного роста и укрепления 
веры: «Теология должна быть чем-то большим, нежели чутким 
анализом культуры и  традиций. Она всегда существует во  имя 
сообщества»13. 

Сильвия Маркос в этом номере журнала в статье «Teología In‑
dia: вклад коренных народов Мексики в контекстуальную теоло-
гию» анализирует, как Teología India (разновидность теологии 
освобождения, в  которой учитываются религиозные представ-
ления майя) выстраивает теологическую перспективу в  гармо-
нии со  вселенной майя и  ее представлением о  непрерывном пе-
ретекании друг в  друга материального и  духовного начал мира. 
Статья демонстрирует богатые возможности диалога универ-
сальной культуры христианства и  религиозного опыта местно-
го сообщества. 

Один из самых известных адептов контекстуальной теологии, 
американский католический миссиолог Стивен Бивенс14, подчер-
кивал, что она всегда осуществляется как в  диалоге с  прошлым 
опытом, записанным в Писании, так и с опытом настоящего, ко-
торый состоит из  непосредственных социальных и  личностных 
обстоятельств человеческой жизни, культурной и  религиозной 
идентичности и  особенностей социально-политической ситуа-
ции в той или иной стране15. По мысли Бивенса, если мы призна-
ем, что Писание и традиция являются свидетельством опыта, мы 
также должны признавать, что контекстуальная теология  — это 
то  же самое, чем занимались авторы Писания и  те, кто форми-
ровал традицию. В этом смысле, писал он, «мы  — такие же как 
они: как составитель пророчеств Исайи, как Павел, как Афана-
сий, как Хильдегарда, как Лютер и Уэсли»16, а наш сегодняшний 
опыт теологии равен Писанию и  традиции в  смысле верности 
Благой вести, оказываясь еще одним источником теологии (lo‑
cus theologicus). 

Главная идея Бивенса, высказанная им в многочисленных пуб-
ликациях, начиная с первого (1992 г.) издания его книги «Моде-
ли контекстуальной теологии» (Models of Contextual Theology), 

13.	 Ibid., p. 24.

14.	 Irvin, D.T., Phan, P.C. (eds) (2018) Christian Mission, Contextual Theology, Prophet‑
ic Dialogue: Essays in Honor of Stephen B. Bevans, SVD. Orbis Books.

15.	 Bevans, S.B. (2018) Essays in Contextual Theology, p. 2. Boston: Brill. 

16.	 Bevans, S.B. (2012) “What Has Contextual Theology to Offer the Church of the Twen-
ty-First Century?”, in S.B. Bevans, K. Tahaafe-Williams (eds) Contextual Theology for 
the Twenty-First Century, p. 10. James Clarke Company.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

заключается в  том, что такого явления, как «теология вообще», 
не существует, всякая теология является контекстуальной, други-
ми словами, контекстуальность теологии не опциональна, но им-
перативна17. Бивенс разработал схему контекстуализации, вклю-
чающую шесть типов (моделей), которые могут существовать как 
совместно, так и по отдельности: 

•	 Модель перевода (translation model) строится на  необхо-
димости передачи христианского послания в  форме, эк-
вивалентной конкретной культуре, подобно тому, как пер-
воначальные авторы Библии облекали послание в формы, 
которые были понятны исходной аудитории18. 

•	 Антропологическая модель (anthropological model) осно-
вана на  утверждении одинаковой ценности всего челове-
чества и  на  идее откровения Бога в  каждой культуре. Со-
ответственно, задача теолога состоит не  в  привнесении 
христианства в  культуру, но  в  обнаружении самооткрове-
ния, вплетенного в ткань культуры19. 

•	 Модель праксиса (praxis model) подчеркивает важность 
социальных изменений в  артикуляции христианского по-
слания в  разных культурах. Она основана на  убеждении 
в Божьем самооткровении как продолжающемся действии 
по  спасению человечества и  демонстрации путей, направ-
ленных в будущее20. 

•	 Синтетическая модель (synthetic model) основана на  уве-
ренности в том, что эффективное провозглашение христи-
анского послания возможно только в диалоге с конкретной 
культурой, в  котором это послание обретает свою полно-
ту и смысл21. 

•	 Трансцендентальная модель (transcendental model) основа-
на на необходимости субъективной встречи с самооткрове-
нием Бога и на рефлексии теолога по поводу собственного 
культурно-религиозного контекста. Ключевые предпосыл-
ки этой модели заключаются в  том, что, во-первых, каж-
дый человек, будь то теолог или реципиент теологии, вос-
принимает христианское послание только через личную 

17.	 Bevans, S.B. (2002) Models of Contextual Theology, p. 3. Orbis Books. 

18.	 Ibid., p. 37.

19.	 Ibid., p. 54.

20.	 Ibid., p. 70.

21.	 Ibid., p. 88.



Е л е н а  С т е п а н о в а

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 7

встречу с  Богом; во-вторых, средства постижения истины 
христианского послания не могут быть монополизированы 
какой-то  одной культурой в  определенный исторический 
период, следовательно, они могут передаваться из  одной 
культуры в другую22.

•	 Контркультурная модель (countercultural model) подчер-
кивает возможность строить теологию на основе человече-
ского опыта и социально-культурного контекста, но в то же 
время необходимость подвергать их критике с высоты Бла-
гой вести. Хотя контекст важен для ее понимания, тем 
не  менее, в  центре христианского опыта лежит именно 
Благая весть, и  откровение Христа на  самом деле выхо-
дит за  пределы любого контекста; оно способно бросать 
ему вызов, но  в  то  же время может встроиться в  любой 
контекст23.

В  1980–90-х гг. контекстуальная теология стала предметом 
изучения и  развития в  некоторых европейских университетах. 
В 1985 г. в рамках Департамента католической теологии Универ-
ситета Гете (Франкфурт-на-Майне, Германия) была организова-
на ассоциация межкультурной теологии (Theologie interkulturell)24 
для поиска новых путей разрешения противоречия между универ-
салистской и  партикуляристской перспективами христианской 
теологии. В  1991 г. шведский теолог Пер Фростин инициировал 
создание Института контекстуальной теологии в  Университете 
Лунда (Швеция). Он оценивал возникновение теологий «треть-
его мира» в  качестве эпистемологической революции, которую 
следовало защищать от  евроцентричного «гегемонистского по-
стулата»25 как претензии на  универсальную истину и  подчерки-
вал важность солидарности с бедными в качестве не просто эти-
ческой, но эпистемологической необходимости26. 

Еще одним инициатором создания Института контекстуаль-
ной теологии в  Университете Лунда был норвежский исследо-
ватель религии Сигурд Бергман. В  своей книге «Бог в  контек-

22.	 Ibid., p. 103.

23.	 Ibid., p. 118. См. также: Bevans, S.B. Essays in Contextual Theology, pp. 6–27.

24.	 Theologie interkulturell. Goethe-Universität [https://www.uni-frankfurt.de/78507772/
THI, accessed on 1.06.2021].

25.	 Frostin, P. (1985) “The hermeneutics of the Poor — The epistemological ‘break’ in Third 
World theologies’’, Studia Theologica — Nordic Journal of Theology 39(1): 131.

26.	 Ibid., p. 136. См. также: Frostin, P. (1992) “Systematic theology in a pluralistic socie-
ty”, Studia Theologica — Nordic Journal of Theology 46(1).

https://www.uni-frankfurt.de/78507772/THI
https://www.uni-frankfurt.de/78507772/THI


С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

сте: обзор контекстуальной теологии» (God in Context: A Survey 
of Contextual Theology, 2003) он определил сущность контексту-
альной теологии как открытость продолжающемуся откровению 
Бога во  всех местах, где живут люди. В  этой связи Бергман по-
ставил вопрос о месте теологии в современном мире, о необходи-
мости для нее выйти за рамки конфессиональной деятельности, 
происходящей за закрытыми дверьми, и обратиться к актуально-
му человеческому опыту, прежде всего к опыту страданий и угне-
тения27. Этот последний мотив отражает еще одну важную черту 
эпистемологического разрыва между традиционной и  контек-
стуальной теологией, а  именно отказ от  статического восприя-
тия мира как объекта теологической рефлексии, цель которой за-
ключалась в легитимации ее евроцентричной версии в качестве 
нормативной, и  переход к  пониманию мира как незавершенно-
го объекта, а теологии — как способа его изменения28. В этом но-
мере журнала помещена рецензия А. Меньшикова на  недавно 
вышедшую книгу под редакцией Сигурда Бергмана и  Мики Вя-
хякангаса «Контекстуальная теология: умения и практики осво-
бождающей веры» (Contextual Theology: Skills and Practices of 
Liberating Faith, 2021).

Контекстуальная теология как теология ортопраксиса

Итак, как подчеркивает Дэвид Бош, контекстуальная теология пе-
реворачивает вверх дном привычную последовательность, в  ко-
торой практика следовала за теорией, вернее, теперь они оказы-
ваются теснейшим образом связанными, и цитирует в этой связи 
слова иезуитского теолога из Индии Сэмюеля Райана: «В нашей 
методологии практика и  теория, действие и  рефлексия, дискус-
сия и  молитва, движение и  молчание, социальный анализ и  ре-
лигиозная герменевтика, включенность и  созерцание образуют 
единый процесс»29.

Как уже отмечалось выше, контекстуальная теология в узком 
смысле может пониматься как ответ на  конкретные современ-
ные проблемы, возникающие в разных социально-политических 
и  культурных контекстах. Обычно к  этому узкому пониманию 

27.	 Bergmann, S. (2003) God in Context: A Survey of Contextual Theology, p. 3. Ashgate.

28.	 Appiah-Kubi, K., Torres, S. (eds) (1979) African Theology en route, p. 5. Maryknoll, 
New York: Orbis Books. 

29.	 Bosch, D.J. Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission, p. 435.



Е л е н а  С т е п а н о в а

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 9

причисляют разнообразные «теологии освобождения», возник-
шие в 1960–70-е гг., прежде всего, их родоначальницу — латино-
американскую теологию освобождения, а  также феминистскую 
теологию, черную теологию, вуманистскую (womanist) теологию30, 
постколониальную теологию31, корейскую теологию Минджанг 
(«народную теологию»)32 и  др., контекстом которых выступил 
разнообразный опыт угнетения, несправедливости и эксклюзии. 
Кроме того, к контекстуальным теологиям, на которые в той или 
иной степени повлияли подходы теологии освобождения, отно-
сят экологическую теологию, теологию тела33, теологию ограни-
ченных возможностей34, теологию секса35, квир-теологию36 и  др. 
Главная особенность теологий этого типа  — это сознательное 
и подчеркнутое помещение конкретного контекста в самый центр 
теологической рефлексии (кроме опыта угнетения, это могут быть 
гендерные, экологические, расовые, этнические, медицинские, 
сексуальные и другие проблемы). 

В  этом номере журнала опубликованы две статьи подобного 
типа. Гильермо Кербер в  статье «Экологическая проблематика 
в  контекстуальной и  межконтекстуальной политической теоло-
гии» рассматривает некоторые современные теологические тру-
ды, которые посвящены переосмыслению представления о месте 
человека в творении и ответственности за него, а также инициа-
тивы римско-католической церкви, которые направлены на  со-
зидание справедливого общества в экологическом смысле. Лорел 

30.	 Walker, A. (1983) In Search of our Mothers’ Gardens: Womanist Prose. Harcourt Brace 
Jovanovich; Grant, J. (1989) White Women’s Christ and Black Women’s Jesus: Femi‑
nist Christology and Womanist Response. Atlanta: Scholars Press. 

31.	 Joy. D., Duggan, J. (eds) (2012) Decolonizing the Body of Christ: Theology and Theo‑
ry after Empire? Springer; Brett, M., Havea, J. (eds) (2014) Colonial Contexts and 
Postcolonial Theologies: Storyweaving in the Asia-Pacific. Palgrave Macmillan.

32.	 Kim, A.E. (2018) “Minjung Theology in Contemporary Korea: Liberation Theology and 
a Reconsideration of Secularization Theory”, Religions 9(12).

33.	 Nelson, J.B. (1992) Body Theology. Westminster John Knox Press; Pope John Paul II 
(1997) The Theology of the Body: Human Love in the Divine Plan. Pauline Books & 
Media.

34.	 Swinton, J. (ed.) (2005) Critical Reflections on Stanley Hauerwas’ Theology of Disa‑
bility: Disabling Society, Enabling Theology. London: Routledge.

35.	 Jensen, D.H. (2013) God, Desire, and a Theology of Human Sexuality. Westminster 
John Knox Press.

36.	 Stuart, E. (1997) Religion Is a Queer Thing: A Guide to the Christian Faith for Lesbi‑
an, Gay, Bisexual, and Transgendered People. Cassell; Shore-Goss, R.E., et. al. (eds) 
(2013) Queering Christianity: Finding a Place at the Table for LGBTQI Christians. 
ABC-CLIO. 



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

2 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Шнайдер в  статье «Гомосексуальность, квир-теория и  христиан-
ская теология» рассматривает некоторые аспекты современных 
теологических дебатов, связанных с  авторитетностью традиций, 
которые определяют социальные нормы в сфере гендера и сексу-
альной идентичности. Речь идет о возможности такой христиан-
ской теологии, в которой акцент делается не на традиции и запо-
ведях, а на справедливости и инклюзивности.

Если попытаться выделить некоторые общие черты контек-
стуальных теологий, не вдаваясь в детали этой необъятной темы, 
то следует начать с тех новых сюжетов, которые появились уже 
внутри традиционных теологий. Так, латиноамериканская «тео-
логия освобождения», возникшая в  социально-политическом 
контексте стран Латинской Америки, положила начало рассмо-
трению традиционных богословских проблем применительно 
к жизненной практике людей, по тем или иным причинам нахо-
дящихся в  состоянии социального угнетения: бедноты, населе-
ния «третьего мира», представителей расовых и  национальных 
меньшинств и  т.п. Прежние теологические сюжеты, касавшие-
ся сущности Бога и  самоопределения человека по  отношению 
к  трансцендентному началу, были интерпретированы как вы-
ражение евроцентризма и  рассмотрения «белого западноевро-
пейского мужчины» в качестве парадигмального типа человека, 
что было признано весьма далеким от реального экономическо-
го социально-политического статуса многих людей в  современ-
ном мире.

Именно угнетение было интерпретировано как единственный 
ключ к  адекватному пониманию новозаветного послания, по-
скольку первоначально оно было адресовано людям, имевшим 
аналогичный опыт. Важный для теологии освобождения прин-
цип католического социального учения «преимущественного вы-
бора в пользу бедных» (preferential option for the poor37) характе-
ризует, кроме всего прочего, особую герменевтическую оптику 
в интерпретации Писания и практическую направленность теоло-
гии, которая тем самым перенеслась в область политики. По мне-
нию американской исследовательницы Лилиан Баргер, либераль-
ная теология ознаменовала собой конец современных попыток 
сохранить «пагубный и  непродуктивный миф о  разделении ме-

37.	 Schlag, M. (2019) “The Preferential Option for the Poor and Catholic Social Teaching”, 
in E.V. Bradley, C. Brugger (eds) Catholic Social Teaching: A Volume of Scholarly Es‑
says, pp. 468–482. Cambridge University Press.



Е л е н а  С т е п а н о в а

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 1

жду секулярным и  религиозным. Бросив вызов разделению ме-
жду священным и светским, теологи освобождения открыли путь 
для полномасштабного проникновения религиозных сюжетов 
в политическую сферу»38. 

Отличительной чертой «теологии освобождения» является 
не  только ее центральная тема  — недостижимость христианско-
го спасения без экономического, политического, социального 
и  идеологического освобождения людей,  — но  и  ее социальный 
носитель. Она явилась не  только результатом размышлений 
ученых-теологов, но  вытекала из  опыта угнетенных народов 
в их борьбе с политическими и экономическими системами. Тема 
освобождения выражала как надежду, так и  цель этой борьбы. 
Для ее представителей освобождение есть символ спасения par 
excellence. Согласно родоначальнику этого движения, перуанско-
му доминиканскому священнику Густаво Гутьерресу, концепция 
освобождения имеет три различных уровня: политический, исто-
рический и теологический.

Освобождение является прежде всего социально-политиче-
ским действием, восстанавливающим социальную справедли-
вость и  дающим людям возможность развивать в  себе чувство 
собственного достоинства. В  теологическом смысле освобожде-
ние  — это свобода от  греха и  эгоизма и  восстановление отноше-
ний с  Богом и  другими людьми. Всякая теология, считает Гуть-
еррес, имеет политический смысл; теология освобождения просто 
делает этот смысл явным и  со  всей определенностью занима-
ет сторону социально и  политически угнетенных слоев. Теоло-
гия освобождения  — это «теологическая рефлексия, рожденная 
из опыта совместных усилий, направленных на уничтожение су-
ществующей несправедливой ситуации и  построение другого  — 
более свободного и гуманного — общества»39. 

Теология освобождения вызвала широкий отклик у  женщин, 
представителей черной расы, у  народов «третьего мира» и  дру-
гих людей, которые прежде не  принимали участия в  развитии 
теологии. Все они привнесли в  теологические исследования ра-

38.	 Barger, L.C. (2018) The World Come of Age: An Intellectual History of Liberation The‑
ology, p. 5. Oxford University Press.

39.	 Gutierrez, G.A. (1988) A Theology of Liberation: History, Politics, and Salvation, 
p. xiii. London: SCM. See also: Segundo, J.L. (1976). The Liberation of Theology. Mar-
yknoll, New York: Orbis Books; Bonino J.M. (1975) Doing Theology in a Revolution‑
ary Situation. Fortress Press; Sobrino, J. (1978) Christology at the Crossroads: A Lat‑
in American Approach. Orbis Books; Boff, L. (1979) Liberating Grace. Orbis Books. 



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

2 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

нее неизвестную социальную перспективу и бросили вызов мно-
гим традиционным положениям, как, например, употреблению 
патриархальных и монархических образов по отношению к Богу. 
Теология освобождения ввела принцип корреляции между свя-
щенным текстом, читателем и контекстом: с ее точки зрения, пра-
вильное понимание Библии оказалось возможным только с точ-
ки зрения бедных. Эту идею подхватила феминистская теология 
(Розмари Р. Рютер, Элизабет Шлюссер Фиоренца и  др.40), про-
возгласившая идею субъектности женщин как персонажей свя-
щенных текстов, авторов их  интерпретации и  участников бого-
служебной практики. Для феминистских теологов как авторы, 
так и  читатели Библии не  являются универсальными личностя-
ми, нейтральными в гендерном смысле, которые пишут, читают 
и интерпретируют библейский текст с «объективной» точки зре-
ния. В этом номере журнала специфические особенности библей-
ской критики с  позиций феминистской теологии анализируют-
ся в  статье Эми Мадлен Уолтерс «Элизабет Шюсслер Фиоренца 
и поиск исторического Иисуса». За несколько десятилетий своего 
развития феминистская теология прошла сложный и противоре-
чивый путь развития и возникновения новых сюжетов и тенден-
ций41; при этом она оказала существенное влияние на изменение 
представления о лидерстве женщин в религиозных деноминаци-
ях и в обществе в целом.

«Черная теология» (Black Theology), возникшая в США в 1960-х 
годах в  контексте Движения за  гражданские права и  затем рас-
пространившаяся в  Великобритании, Нидерландах, Бразилии, 
Южной Африке и  в других африканских странах (Джеймс Коун, 
Дуайт Хопкинс, Аллан Бусак и др.42), — это теология, направлен-
ная на  освобождение черных и  борьбу с  белым расизмом, кото-
рый рассматривается как «религия белых», противостоящая под-
линному христианству и долгое время искажавшая христианское 

40.	 Ruether R. (1975) New Woman — New Earth: Sexist Ideologies and Human Libera‑
tion. Seabury Press; Schussler Fiorenza E. (1998) Sharing her Word: Feminist Bibli‑
cal Interpretation in Context. Continuum International Publishing Group; McFague S. 
(1982) Metaphorical Theology: Models of God in Religious Language. Fortress Press.

41.	 Pears, A. Doing Contextual Theology, pp. 79–109.

42.	 Boesak, A.A. (1977) Farewell to Innocence. A Social-Ethical Study on Black Theology 
and Black Power. Kampen: Uitgeversmaatschapij J.H. Kok; Cone, J.H. (1969) Black 
Theology and Black Power. Seabury Press; Hopkins, D. N. (1999) Introducing Black 
Theology of Liberation (Maryknoll, New York: Orbis; Hopkins, D.N., Lewis, M. (2009) 
Another World is Possible: Spiritualties and Religions of Global Darker Peoples. Lon-
don: Equinox; Reddie, A. (2012) Black Theology. Hymns Ancient and Modern Ltd.



Е л е н а  С т е п а н о в а

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 3

учение с  целью оправдания рабства. Эта теология «есть форма 
разговора о  Боге, которая стремится ответить на  глубоко укоре-
ненные расистские представления о людях с темной кожей, воз-
никшие в  культурном воображении евроамериканцев»43. Отли-
чительной чертой черной теологии является ожидание черного 
Мессии и  утверждение важного духовного смысла, связанного 
с цветом кожи. Как писал Джеймс Коун, 

Черный теолог должен отвергнуть всякую концепцию Бога, кото-
рая подавляет самоопределение черных, изображая Бога как Бога 
всех людей. Либо Бог идентифицируется с  угнетенными до  такой 
степени, что их опыт становится опытом Бога, либо Бог — это Бог 
расизма… Чернота Бога означает, что Бог сделал состояние угнете-
ния своим собственным состоянием. В этом заключается сущность 
библейского откровения. Выбор рабов-израильтян в качестве наро-
да Божьего и кенозис Иисуса Христа дает человеческой расе понять, 
что Бог находится там, где люди испытывают унижение и  страда-
ния… Освобождение — это не последствие, но сама сущность боже-
ственной деятельности44. 

В  этом номере журнала Джеймсу Коуну посвящена статья Се-
люсьена Л. Джозефа «Джеймс Х. Коун и черная теология», в ко-
торой подробно рассматривается его интеллектуальная биогра-
фия, происхождение и  основные идеи «черной теологии» как 
специфической разновидности теологии освобождения.

Черную теологию следует отличать от африканской теологии, 
постколониальной теологии и  т.д.45 Важной чертой этой теоло-
гии является интерпретация экзистенциального опыта черных 
в  истории и  современности и  тем самым преодоление традици-
онного понимания теологии в  качестве метафизического уче-
ния о  Боге и  спасении в  грядущем Царстве Божьем. По  словам 
одного из  ведущих авторов этого направления, южноафрикан-
ского реформатского теолога Аллана Бусака, контекстуальность 
здесь определяется именно цветом кожи: «Опыт черных созда-
ет основу, в  рамках которой черные понимают откровение Бога 

43.	 Reddie, A. Black Theology, p. 5.

44.	 Cone, J.H. (1970) A Black Theology of Liberation, pp. 63–64. Philadelphia: J. P. Lip-
pincott.

45.	 Hesselgrave, D.J., Rommen, E. (eds) Contextualization: Meanings, Methods, and Mod‑
els, p. 96.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

2 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

в Иисусе Христе. Не больше, но и не меньше»46. И далее: «Черная 
теология как контекстуальная теология  — это попытка черных 
найти способ выражения своей ситуации… Чернота [blackness] — 
это жизненная категория, которая включает в  себя тотальность 
повседневного существования черных»47. При этом, как писал 
Джеймс Коун, «чернота Христа» не есть просто констатация цве-
та кожи, но «трансцендентное подтверждение того, что Бог нико-
гда не оставляет угнетенных в их борьбе. Он был с ними в Египте 
при фараоне, он остается с ними в Америке, Африке и Латинской 
Америке, и он придет в конце времен, чтобы завершить их чело-
веческую свободу»48. 

Если обратиться теперь к типу контекстуальных теологий, по-
ложивших в  свою основу теологическую рефлексию по  поводу 
той или иной социально-культурной проблематики, то здесь сле-
дует выделить квир-теологию, которая занята проблемами нетра-
диционной сексуальности, трансгендера и  т.п. Неоднозначность 
квир-теологии следует уже из  названия, в  котором, помимо его 
непосредственного смысла, теология в  широком смысле пред-
стает как «странная», «необычная», «шокирующая» и  т.д. Как 
правило, контекстуальные теологии стремятся в  той или иной 
степени опереться на  Библию как на  первоисточник. Так, тео-
логии освобождения используют в  качестве символа исход евре-
ев из Египта, феминистская теология подчеркивает важную роль 
женщин в библейской истории (или, наоборот, исследует прини-
жение этой роли), черная теология и постколониальные теологии 
опираются на кенозис и страсти Христовы и т.д. В отличие от них 
квир-теология использует библейские тексты для доказательства 
эксклюзивного характера христианства, которое на  протяжении 
веков критически оценивало и отвергало некоторые социальные 
группы, считавшиеся ненормативными в  том или ином контек-
сте49. В этом квир-теология следует общей цели теологий освобо-
ждения, призванных вернуть исключенные социальные группы 
в  поле зрения теологии. Более того, представители квир-теоло-
гии утверждают, что именно их направление соответствует самой 
сущности христианской теологии: 

46.	 Boesak, A.A. Farewell to Innocence. A Social-Ethical Study on Black Theology and 
Black Power, p. 3.

47.	 Ibid., p. 124.

48.	 Cone, J.H. (1977) God of the Oppressed, p. 137. SPCK.

49.	 Greenough, C. (2019) Queer Theologies: The Basics. London: Routledge.



Е л е н а  С т е п а н о в а

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 5

Теология — это необычная [queer] вещь… На самом деле это очень 
странная вещь, особенно для тех, кто живет на  современном За-
паде в  двадцать первом веке, поскольку теология идет вразрез 
с  миром, озабоченном исключительно материальным потребле-
нием… В противовес этому теология релятивизирует все земные 
цели, настаивая на том, что для понимания себя мы должны ощу-
тить нашу ориентацию на  непознанное, из  которого все исхо-
дит и к которому все возвращается, на то, что, как дерзает утвер-
ждать христианская теология, известно и постижимо через жизнь 
Иисуса50. 

Кроме всего прочего, у  авторов квир-теологии, как и  у  предста-
вителей других разновидностей контекстуальной теологии, при-
нято снабжать свои публикации некоторыми деталями о  своей 
собственной сексуальной и  гендерной идентичности для связи 
личного контекста с  контекстом их  теологических изысканий51. 
В  целом квир-теология, помимо рефлексии над ее специфиче-
ским контекстом, занимает сегодня свое место в обсуждении ак-
туальной проблематики инклюзивности, признания и  приня-
тия различий, сосуществования разных культур и поведенческих 
практик и т.д. 

Таким образом, за  несколько десятилетий своего существова-
ния теология освобождения и  ее многочисленные инварианты, 
возникшие в  разных социально-культурных контекстах, проде-
монстрировали тот факт, что теология перестала быть набором 
неизменных утверждений, высказанных с  евроцентричных по-
зиций. Понимание Бога в  теологии освобождения оказалось не-
разрывно связанным с  опытом ранее маргинализированных 
социальных групп, а  постижение универсального смысла теоло-
гических категорий стало затруднительным без обращения к кон-
кретному социальному опыту. 

До сих пор в статье рассматривались преимущественно като-
лические и  протестантские версии контекстуальной теологии. 
Что касается православия, то  в  нем сегодня преобладает тен-
денция «возвращения к  патристическим истокам», и  влияние 
новых идей и  методов, возникших в  западной теологии XX  в., 

50.	 Loughlin, G. (2009) “Introduction: The End of Sex”, in G. Loughlin (ed) Queer Theol‑
ogy: Rethinking the Western Body. John Wiley & Sons.

51.	 Greenough, C. Queer Theologies: The Basics, p. 5.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

2 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

включая контекстуальную теологию, остается несущественным52. 
Тем не менее, контекстуальный подход стал предметом рассмо-
трения на  двух конференциях (2010 г., Волос, Греция; 2013 г., 
Клуж-Напока, Румыния) на  тему: «Может ли православное бо-
гословие быть контекстуальным?» («Can Orthodox Theology Be 
Contextual? Concrete Approaches from the Orthodox Tradition»). 
На  конференциях обсуждались современные вызовы, стоящие 
перед православным богословием, а  также особенности ин-
терпретации патристического наследия в  наши дни53. В  целом, 
проблемы современного мира в  православном богословии об-
суждаются сегодня преимущественно в экуменическом54 и мис-
сиологическом55 контексте. Задаваясь вопросами о том, является 
ли православное богословие полностью зависимым от контекста 
своего происхождения при его стремлении сохранить верность 
патристическому наследию и  может ли православное богосло-
вие быть контекстуальным в сегодняшнем смысле слова, Петрос 
Вассилиадис пишет о взаимной плодотворности диалога между 
ним как истинным христианским богословием, данным «свы-
ше», и  различными современными контекстуальными теоло-
гиями, вдохновленными конкретными ситуациями «на земле»56. 

Андрей Шишков в статье «Кто скрывается в тени: контуры тем-
ной экклезиологии» в  этом номере журнала обращается к  теме 
экклезиологии в  православном контексте, где, как полагает ав-
тор, существует многое такое, что остается в тени, в то же время 
присутствуя в церкви: в частности, это женщины, гомосексуалы, 
трансгендеры, некрещеные люди, священные предметы и  вещи, 
а также богословы без иерархического статуса. 

52.	 См.: Калаицидис П. От  «возвращения к  отцам» к  необходимости современного 
православного богословия // Страницы: Богословие. Культура. Образование, 2012. 
Т. 16. № 3. С. 326–353 (оригинальная статья: Kalaitzidis, P. (2010) “Between the 

“Return to the Fathers” and the Need for a Modern Orthodox Theology”, St. Vladimir’s 
Theological Quarterly 54(1): 5–36).

53.	 Статьи, основанные на  докладах на  конференциях, опубликованы в  Journal of 
Eastern Christian Studies (2017) 69(1–4). 

54.	 Anastasios (Archbishop of Tirana and all Albania) (2003) Facing the World: Orthodox 
Christian Essays on Global Concerns. St. Vladimir’s Seminary Press.

55.	 Здесь имеется в  виду деятельность Центра экуменических, миссиологических 
и экологических исследований (The Center of Ecumenical, Missiological, and Envi‑
ronmental Studies — CEMES) в Салониках и его директора Петроса Вассилиадиса.

56.	 См.: Vassiliadis, P. (2017) “Eucharistic Theology Contextualized?”, Journal of Eastern 
Christian Studies 69(1–4): 293.



Е л е н а  С т е п а н о в а

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 7

Противоречия и проблемы контекстуальной теологии

Итак, разнообразные контекстуальные теологии, возникшие 
во второй половине ХХ в., строятся на убеждении в том, что тео-
логия не может не быть контекстуальной. Южноафриканский ка-
толический теолог Альберт Нолан утверждал, что в современном 
мире теология является не наукой о Боге, но исследованием того, 
что Бог говорит и  делает в  конкретном контексте, следователь-
но, «всякая теология контекстуальна»57. С  точки зрения теоло-
гии освобождения, все теологии должны признавать тот факт, что 
они возникают под влиянием специфических проблем, стоящих 
перед людьми в  конкретных обстоятельствах. Теологии не  явля-
ются «объективными» и «истинными», и, следовательно, не мо-
гут прилагаться ко всем людям во  всех контекстах58. Но именно 
в этом кроется одно из главных противоречий, связанных с самой 
природой контекстуализации: поскольку контекстуальная теоло-
гия зависит от  контекста, на  который она стремится отозваться, 
то это означает, что она им же и ограничена. Как об этом пишет 
Стивен Бивенс, «контекстуальная теология может быть настолько 
укорененной в своем собственном контексте, что оказывается не-
способной общаться и говорить с теологией других народов или 
других церквей»59. При этом самого Бивенса отчасти критиковали 
за то, что его контекстуальные модели являлись примером пост-
модернистского релятивизма в  теологии, который может приве-
сти к  возникновению бесчисленного количества взаимоисклю-
чающих концепций60. 

Причины трудностей с  переносом теологий из  одного кон-
текста в  другой могут быть связаны с  излишней конкретиза-
цией контекста, о чем свидетельствует, например, приведенное 

57.	 Nolan, A. (1995) “What is Contextual Theology? A South African Perspective”, in 
S. Bergmann, G. Eidevall (eds) Upptäckter i kontexten: teologiska föreläsningar till 
minne av Per Frostin [Discoveries in the context: Theological lectures in memory of 
Per Frostin], p. 12. Lund: Institutet for Kontextuell Teologi. 

58.	 Pears, A. Doing Contextual Theology, p. 168.

59.	 Bevans, S.B. “What Has Contextual Theology to Offer the Church of the Twenty-First 
Century?”, p. 15.

60.	Cahalan, K.A. (2005) “Three Approaches to Practical Theology: Theological Education, 
and the Church’s Ministry”, International Journal of Practical Theology 9(1). DOI: 
10.1515/IJPT.2005.005. Следует заметить, что Стивен Бивенс категорически отвер-
гал обвинение в постмодернистском релятивизме (Bevans, S. Essays in Contextual 
Theology, p. 47).

https://doi.org/10.1515/IJPT.2005.005


С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

2 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

выше высказывание Джеймса Коуна, согласно которому «черно-
та» Бога оказывается его эксклюзивной чертой. Интересно от-
метить, что представительницы «женской» (womanist) теологии 
критиковали черную теологию за непредставленность проблем 
черных женщин61, а  феминистскую теологию считали неаде-
кватной, поскольку «она является белой и  расистской»62. Эти 
примеры свидетельствуют о  том, что чрезмерная узость кон-
текста приводит теологов к взаимным обвинениям в излишнем 
внимании к одним обстоятельствам и в недооценке других. Кро-
ме того, контекстуальные теологии склонны строить свою ре-
флексию на  какой-то  одной черте социально-исторической си-
туации, будь то «преимущественный выбор в пользу бедных»63, 
несправедливость, угнетение, эксклюзия и  т.п., тем самым ис-
ключая из поля своего зрения всех тех, кто не подходит под эти 
определения. 

Излишняя конкретизация контекста также может приводить 
к его абсолютизации. Примером этому может служить высказы-
вание аргентинского богослова Айвана Петреллы по поводу тео-
логии освобождения, которая, как он подчеркивает, родилась 
из борьбы бедных и угнетенных и привела к эпистемологическо-
му разрыву со всей «западной, процветающей, белой и мужской 
теологической традицией»64. Теология, создаваемая в  контексте 
угнетения, по мысли Петреллы, 

укоренена в самом широком контексте на сегодняшний день и мак-
симально приближена к  тому, чтобы стать первой поистине гло-
бальной теологией. Все теологии являются частными и  локальны-
ми, но теологии освобождения в своей партикулярности являются 

61.	 Cannon, K. (1987) “Hitting a Straight Lick with a Crooked Stick: The Womanist Dilem-
ma in the Development of a Black Liberation Ethic”, The Annual of the Society of Chris‑
tian Ethics 7: 165–177. 

62.	 Grant, J. White Women’s Christ and Black Women’s Jesus: Feminist Christology and 
Womanist Response, p. 195.

63.	Следует отметить, что Густаво Гутьеррес, отвечая на упреки в односторонности, 
подчеркивал, что «само слово “предпочтение” отрицает всякую исключитель-
ность, как если бы Бог интересовался только бедными, в то время как слово „вы-
бор“ нельзя понимать как “необязательный”. Скорее, дело в том, что бедные — 
это первые, но  не  единственные, на  ком сосредоточено внимание Бога, 
и  поэтому у  церкви нет другого выбора, кроме как продемонстрировать соли-
дарность с  бедными» (Gutierrez, G.A. A Theology of Liberation: History, Politics, 
and Salvation, p. xxv).

64.	 Petrella, I. (2008) Beyond Liberation Theology: A Polemic, p. 134. SCM. 



Е л е н а  С т е п а н о в а

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 9

настолько универсальными, насколько это вообще возможно для 
теологии65.

Дэвид Бош считал подобную абсолютизацию контекста значи-
тельно более серьезной опасностью, чем его конкретизацию. 
Именно абсолютизация была характерна для западного миссио-
нерства в  странах «третьего мира», когда теология, возникшая 
в Западной Европе, была 

возвышена до статуса Благой вести и экспортирована в другие стра-
ны как часть общего пакета [миссии — Е. С.]. В этом случае контек-
стуализация означает универсализацию конкретной теологической 
позиции, превращение ее в общеупотребительную и обязательную 
для принятия. Если западная теология не  имела иммунитета про-
тив этой тенденции, то тем более его нет у контекстуальных теоло-
гий третьего мира. В результате на месте прежнего империализма 
в теологии возникает новый66. 

Этот новый «теологический империализм», присущий иногда 
теологиям освобождения, феминистским и/или квир-теологи-
ям, имеет тенденцию не  только к  обособлению, но  и  к  объяв-
лению себя очередной окончательной истиной христианства. 
К  этому прибавляется абсолютизация конкретных историче-
ских ситуаций и восприятие их как неизменных. Важен в этой 
связи пример теологии освобождения, которая в  1960–70-х гг. 
являла собой новое слово в  теологии, а  к  1990-м гг., как отме-
чает Лилиан Баргер67, многими стала восприниматься как уста-
ревший и не слишком удачный продукт революционного энту-
зиазма 1960-х гг. в Латинской Америке68. Вообще в истории есть 
немало примеров неадекватной теологической оценки того, что 
принималось за знаки, свидетельствовавшие о Божьем присут-

65.	 Ibid., p. 135.

66.	 Bosch, D.J. Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission, 
p. 437.

67.	 Barger, L.C. The World Come of Age: An Intellectual History of Liberation Theology, 
p. 1.

68.	Об изменении прежней критической позиции католической церкви в отношении 
теологии освобождения свидетельствует встреча Густаво Гутьерреса с папой Фран-
циском в мае 2015 г. См.: “Catholic Church Warms to Liberation Theology as Found-
er Heads to Vatican”, The Guardian, May 11, 2015 [https://tinyurl.com/udd5fypw, ac-
cessed on 1.06.2021].



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

3 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ствии в мире, и от чего впоследствии приходилось отказывать-
ся: это оправдание рабства некоторыми деноминациями в США 
в  XVII–XIX вв., отношение к  нацизму в  Германии со  стороны 
Deutsche Christen, поддержка апартеида реформатской церко-
вью в  ЮАР и  т.д. Таким образом, несмотря на  всю важность 
контекста, его не  следует воспринимать в  качестве единствен-
ного основания теологической рефлексии69, поскольку оценка 
конкретного контекста всегда подразумевает опору на такие по-
нятия, как истина и справедливость, которые требуют метафи-
зического обоснования и тем самым выходят за пределы любо-
го контекста70. 

Наконец, важное критическое замечание в адрес методов кон-
текстуальной теологии высказывают представители евангеличе-
ского направления в  христианстве, опирающиеся на  первенство 
и  непогрешимость Писания. С  этой точки зрения, понимание 
контекста, безусловно, важно для понимания Слова Божьего, об-
ращенного к  конкретным людям в  их  исторической ситуации, 
однако 

в  продолжающемся диалоге между контекстом и  Словом Божь-
им, которое мы открываем в  Писании, именно последнее всегда 
является наиболее авторитетным голосом. Таким образом, кон-
текстуализация и теологическая рефлексия не могут сами по себе 
сформулировать ответы от  имени Писания так, чтобы они кор-
релировали с  вопросами, которые задает культура. Писание ча-
сто приглашает культуру к  переосмыслению вопросов, в  ходе ко-
торого получает новое освещение то, что действительно имеет 
значение71.

Другими словами, вопрос в  том, в  какой мере теологическая 
рефлексия, связанная с  конкретной социально-культурной 
практикой, сохраняет верность Благой вести и в том, может ли 
человеческий опыт — как опыт прошлого, так и опыт настояще-
го — сам по себе быть источником теологии. На эту тему в этом 

69.	 Stackhouse, M. L. (1988) Apologia: Contextualization, Globalization, and Mission in 
Theological Education, p. 26. Wm. B. Eerdmans Publishing.

70.	 Ibid., p. 96.

71.	 Hoare, L., Van den Toren, B. (2015) “Evangelicals and Contextual Theology: Lessons 
from Missiology for Theological Reflection”, Practical Theology 8(2): 12.



Е л е н а  С т е п а н о в а

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 1

номере журнала рассуждает Светлана Коначева в статье «От cre‑
atio ex nihilo к  creatio ex profundis: переосмысление доктрины 
творения в  постметафизической теологии», где, по  словам ав-
тора, «творение осмысляется в  контексте попыток преодолеть 
властный дискурс и  отделить идею божественного от  властно-
го суверенитета».

Заключение

Проведенное выше по  необходимости краткое исследование 
некоторых существующих сегодня вариантов контекстуальной 
теологии, тем не  менее, позволяет сделать некоторые выводы. 
Во-первых, я назвала наиболее значимых авторов, развиваю-
щих теологию на  основе принципа контекстуальности; во-вто-
рых, я выделила характерные черты, достижения и противоречия 
контекстуальной теологии. Наконец, в-третьих, ниже я попыта-
юсь представить возможную типологию, где главным критерием 
оказывается степень осознания автором той или иной теологиче-
ской концепции ее контекстуальной природы. 

К  первому типу можно отнести методологию истории тео-
логических учений, в  которой изучение той или иной их  кон-
фессиональной разновидности строится на  основе такой ис-
следовательской парадигмы, в  которой главным предметом 
оказываются не  только утверждаемые в  ней догматические по-
ложения, но  также вопрос об  источниках и  причинах, по  кото-
рым они получают свою конкретную форму. Другими словами, 
это вопрос не о том, что утверждает тот или иной теолог, а о том, 
почему он (она) утверждает именно это. Алистер Макграт обо-
значает такой подход как «историческую теологию», возник-
новение которой он относит к  XVI в., то  есть ко  времени де-
батов по  поводу аутентичности христианства, и  подчеркивает 
ее роль в  разрешении противоречия между универсальностью 
и партикулярностью: 

На  теологические формулировки в  наибольшей степени влияют 
локальные обстоятельства. Христианская теология рассматривает 
себя в  качестве универсальной…, но  в  то  же время для нее харак-
терна партикулярность, то  есть опыт Божьего спасительного дей-
ствия в  отдельных культурах, а  также опыт прозрений и  возмож-
ностей людей, которые ищут способ жить в соответствии с Благой 
вестью в  конкретном контексте. Поэтому универсальность христи-



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

3 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

анства не  противоречит его конкретному приложению, но  допол-
няется им72.

Примером «исторической теологии» в этом номере является ста-
тья Алексея Волчкова «Скопцы царствия. Интерпретация Мф. 
19.12 в  раннехристианском движении», которая посвящена ис-
следованию вопроса о  контекстуальной обусловленности того, 
как читалось и  воспринималось известное место из  Евангелия 
от  Матфея (существуют «скопцы, которые сделали сами себя 
скопцами для Царства Небесного») в  разные периоды антично-
го христианства. 

Ко второму типу относятся те авторы, которые в той или иной 
степени включают свой социально-культурный контекст в  об-
ласть теологической рефлексии. Некоторые из таких теологов уже 
были названы в начале настоящей статьи. Представляя свой спи-
сок таких теологов, Энджи Пирс отмечает, что для анализа соот-
ношения между их  судьбой, ситуацией, культурным контекстом 
и созданными ими теологиями могут быть выбраны разные пер-
сонажи; при этом «каждый такой список будет зависеть от того, 
кто его составляет, а также от изучаемого географического и ре-
лигиозного контекста»73. 

Наконец, к  третьему типу относятся теологии, осознанно вы-
бирающие контекстуальность в качестве своей основной методо-
логии и стратегии. С точки зрения Сигурда Бергмана, 

контекстуальная теология  — это интерпретация христианской 
веры, которая происходит из  осознания ее контекста. Эта интер-
претация… возникает в  связи и  в  диалоге с  людьми, явления-
ми и  традициями нашего века и  окружающего мира. Контексту-
альная теология не  только использует опыт, который возникает 
в  особых ситуациях, но  она также активно стремится изменять 
контекст, тем самым становясь частью процесса культурного 
обновления74. 

Таким образом, контекстуальный подход к христианской теоло-
гии подразумевает принципиальное изменение традиционно-

72.	 McGrath, A. E. (2012) Historical Theology: An Introduction to the History of Chris‑
tian Thought, p. 8. John Wiley & Sons.

73.	 Pears, A. Doing Contextual Theology, p. 7.

74.	 Bergmann, S. God in Context: A Survey of Contextual Theology, p. 4.



Е л е н а  С т е п а н о в а

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 3

го отношения к ней как к знанию о Боге, находящемуся за пре-
делами всякий критики. Наоборот, контекстуальный подход 
рассматривает это знание, как и  всякое другое, как постоян-
но изменяющееся под влиянием изменяющихся обстоятельств. 
В свете этого нового подхода можно утверждать, что всякая тео-
логия во  все времена является контекстуальной, но  не  всякая 
теология это осознает. В  то  же время некоторые варианты 
теологии намеренно и  сознательно включают контекст в  свое 
содержание75. 

Вернемся еще раз к  вопросам, поставленным в  названии 
и  в  начале настоящей статьи, прежде всего к  вопросу о  соот-
ношении универсального и  частного в  теологии, который мож-
но решать по-разному. Так, вполне определенно высказывал-
ся по этому поводу Джеймс Коун, для которого всякая теология 
является прежде всего партикулярной независимо от того, при-
знает она это или нет: «Не  существует универсализма, кото-
рый не был бы партикулярным»76. Более умеренную точку зре-
ния сформулировал Пер Фростин, для которого признание 
контекстуальности 

подразумевает отвержение любых претензий на  универсальную 
ценность, высказываемых какой-либо теологией. Тем не менее, это 
признание является исключительно важным критическим принци-
пом, в  соответствии с  которым все теологии, в  том числе те, кото-
рые претендуют на универсальность, на самом деле зависят от сво-
его контекста77.

Наиболее плодотворной представляется точка зрения, соглас-
но которой существуют такие вероучительные положения, ко-
торые разделяются всеми христианами и  превосходят любой 
конкретный социально-культурный контекст, в  то  же время 
находясь с  ним в  диалектическом соотношении. К  этим веро-
учительным положениям в первую очередь относится само со-
бытие Иисуса Христа, которое, как это демонстрируют разно-
образные контекстуальные теологии, обладает бесконечной 

75.	 Pears, A. Doing Contextual Theology, p. 8.

76.	 Cone, J.H. God of the Oppressed, p. 137.

77.	 Frostin, P. “The hermeneutics of the Poor — The epistemological “break” in Third World 
theologies”, p. 135.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

3 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

способностью открывать в  себе новые смыслы и  находить от-
клик у  людей, находящихся в  самых разных социально-куль-
турных условиях. 

Как писал об этом Дэвид Бош, каждая контекстуальная теоло-
гия рассуждает о сущности универсального послания, и поэтому 
каждая «theologia localis должна вопрошать и оплодотворять the‑
ologia oecumenica, а последняя, соответственно, обогащать и рас-
ширять перспективы первой»78. Бог открывается людям на  том 
языке, на котором они говорят, и в тех обстоятельствах, в которых 
они находятся, и в этом смысле человеческий опыт переживания 
христианского откровения становится контекстом и содержанием 
теологии: «Это означает, что никакая “одна” теология — апосто-
лическая, патристическая, византийская и т.д. — не может быть 
аутентичной, самоочевидной вечной истиной, действенной всегда 
и  везде»79. Универсальность христианского послания заключает-
ся в его способности ответить тем, кто его слышит, и откликнуть-
ся на любую прошлую, настоящую и будущую конкретную чело-
веческую ситуацию.

Библиография / References

Калаицидис П. От «возвращения к отцам» к необходимости современного православ-
ного богословия // Страницы: Богословие. Культура. Образование, 2012. Т. 16. 
№ 3. С. 326–353.

Шлейермахер Ф. Герменевтика. СПб.: «Европейский Дом», 2004. 

Anastasios (Archbishop of Tirana and all Albania) (2003) Facing the World: Orthodox 
Christian Essays on Global Concerns. St. Vladimir’s Seminary Press.

Appiah-Kubi, K., Torres, S. (eds) (1979) African Theology en route. Maryknoll, New York: 
Orbis Books. 

Barger, L.C. (2018) The World Come of Age: An Intellectual History of Liberation Theol‑
ogy. Oxford University Press.

Bergmann, S. (2003) God in Context: A Survey of Contextual Theology. Ashgate.

Bevans, S.B. (2002) Models of Contextual Theology. Orbis Books. 

Bevans, S.B. (2012) “What Has Contextual Theology to Offer the Church of the Twenty-
First Century?”, in S.B. Bevans, K. Tahaafe-Williams (eds), Contextual Theology 
for the Twenty-First Century, pp. 3–17. James Clarke Company. 

Bevans, S.B. (2018) Essays in Contextual Theology. Boston: Brill. 

Bonino, J.M. (1975) Doing Theology in a Revolutionary Situation. Fortress Press.

78.	 Bosch, D.J. Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission, 
p. 437.

79.	 Vassiliadis, P. “Eucharistic Theology Contextualized?”, p. 292.



Е л е н а  С т е п а н о в а

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 5

Boesak, A.A. (1977) Farewell to Innocence. A Social-Ethical Study on Black Theology and 
Black Power. Kampen: Uitgeversmaatschapij J.H. Kok. 

Boff, L. (1979) Liberating Grace. Orbis Books. 

Bosch, D.J. (2011) Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission. Orbis 
Books. 

Brett, M., Havea, J. (eds) (2014) Colonial Contexts and Postcolonial Theologies: Story‑
weaving in the Asia-Pacific. Palgrave Macmillan.

Cahalan, K.A. (2005) “Three Approaches to Practical Theology: Theological Education, and 
the Church’s Ministry”, International Journal of Practical Theology 9(1): 64–94.

Cannon, K. (1987) “Hitting a Straight Lick with a Crooked Stick: The Womanist Dilemma 
in the Development of a Black Liberation Ethic”, The Annual of the Society of Chris‑
tian Ethics 7: 165–177.

“Catholic Church Warms to Liberation Theology as Founder Heads to Vatican,” The Guard‑
ian, May 11, 2015 [https://tinyurl.com/udd5fypw, accessed on 1.06.2021].

Cone, J.H. (1969) Black Theology and Black Power. Seabury Press.

Cone, J.H. (1970) A Black Theology of Liberation. Philadelphia: J.P. Lippincott.

Cone, J.H. (1977) God of the Oppressed. SPCK.

Dei, D. (2019) “An Integrated Approach to Theological Contextualization in Africa”, Cur‑
rents in Theology and Mission 46(3): 11–17.

Ezigbo, V.I. (2010) Re-imagining African Christologies: Conversing with the Interpreta‑
tions and Appropriations of Jesus in Contemporary African Theology. Eugene: 
Pickwick Publications. 

Frostin, P. (1985) “The hermeneutics of the Poor  — The epistemological ‘break’ in Third 
World theologies’”, Studia Theologica  — Nordic Journal of Theology 39(1): 127–
150.

Frostin, P. (1992) “Systematic theology in a pluralistic society”, Studia Theologica — Nor‑
dic Journal of Theology 46(1): 15–27. 

Grant, J. (1989) White Women’s Christ and Black Women’s Jesus: Feminist Christology 
and Womanist Response. Atlanta: Scholars Press.

Greenough, C. (2019) Queer Theologies: The Basics. London: Routledge.

Gutierrez, G.A. (1988) A Theology of Liberation: History, Politics, and Salvation. London: 
SCM.

Gunkel, H. (1917) Das Märchen im Alten Testament. Tubingen: Mohr.

Hesselgrave, D.J., Rommen, E. (eds) (2000) Contextualization: Meanings, Methods, and 
Models. Pasadena, California: William Carey Library.

Jenkins, P. (2011) The Next Christendom: The Coming of Global Christianity. Oxford Uni-
versity Press.

Hoare, L., van den Toren, B. (2015) “Evangelicals and Contextual Theology: Lessons from 
Missiology for Theological Reflection”, Practical theology 8(2): 1–22.

Hopkins, D.N. (1999) Introducing Black Theology of Liberation. Maryknoll, New York: Or-
bis. 

Hopkins, D.N., Lewis, M. (2009) Another World Is Possible: Spiritualties and Religions of 
Global Darker Peoples. London: Equinox. 

Irvin, D.T., Phan, P.C. (eds) (2018) Christian Mission, Contextual Theology, Prophetic Di‑
alogue: Essays in Honor of Stephen B. Bevans, SVD. Orbis Books.

Pope John Paul II (1997) The Theology of the Body: Human Love in the Divine Plan. Paul-
ine Books & Media.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

3 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Jensen, D.H. (2013) God, Desire, and a Theology of Human Sexuality. Westminster John 
Knox Press.

Joy. D., Duggan, J. (eds) (2012) Decolonizing the Body of Christ: Theology and Theory af‑
ter Empire? Springer. 

Kalaitzidis, P. (2010) “Between the “Return to the Fathers” and the Need for a Modern Or-
thodox Theology”, St. Vladimir’s Theological Quarterly 54(1): 5–36. 

Kim, A.E. (2018) “Minjung Theology in Contemporary Korea: Liberation Theology and a 
Reconsideration of Secularization Theory”, Religions 9(12): 415.

Loughlin, G. (2009) “Introduction: The End of Sex”, in G. Loughlin (ed), Queer Theology: 
Rethinking the Western Body, pp. 1–34. John Wiley & Sons.

McGrath, A.E. (2012) Historical Theology: An Introduction to the History of Christian 
Thought. John Wiley & Sons.

McFague, S. (1982) Metaphorical Theology: Models of God in Religious Language. For-
tress Press.

Ministry in Context: The Third Mandate Programme of the Theological Education Fund 
(1970–77) (1972) London: Theological Education Fund, WCC.

Nelson, J.B. (1992) Body Theology. Westminster John Knox Press. 

Nolan, A. (1995) “What is Contextual Theology? A South African Perspective”, in S. Berg-
mann, G. Eidevall (eds) Upptäckter i kontexten: teologiska föreläsningar till minne 
av Per Frostin [Discoveries in the context: Theological lectures in memory of Per 
Frostin], pp. 10–19. Lund: Institutet for Kontextuell Teologi. 

Pears, A. (2010) Doing Contextual Theology. London: Routledge. 

Petrella, I. (2008) Beyond Liberation Theology: A Polemic. SCM. 

Reddie, A. (2012) Black Theology. Hymns Ancient and Modern Ltd.

Ruether, R. (1975) New Woman — New Earth: Sexist Ideologies and Human Liberation. 
Seabury Press.

Sanneh, L. (2003) Whose Religion Is Christianity? The Gospel Beyond the West. Eerdmans 
Publishing Company.

Schlag, M. (2019) “The Preferential Option for the Poor and Catholic Social Teaching”, in 
E.V. Bradley, C. Brugger (eds) Catholic Social Teaching: A Volume of Scholarly Es‑
says, pp. 468–482. Cambridge University Press.

Schleiermacher, F. (2004) Germenevtica [Hermeneutics]. Sankt-Petersburg: “Evropeisky 
dom”.

Schreiter, R.J. (1985) Constructing Local Theologies. Orbis Books. 

Schreiter R. (2005) Formirovanie lokal’nykh bogoslovii [Formation of local theologies]. 
SPb: «Bibliia dlia vsekh».

Schussler Fiorenza, E. (1998) Sharing Her Word: Feminist Biblical Interpretation in Con‑
text. Continuum International Publishing Group. 

Segundo, J.L. (1976). The Liberation of Theology. Maryknoll, New York: Orbis Books.

Shore-Goss, R.E., et. al. (eds) (2013) Queering Christianity: Finding a Place at the Table 
for LGBTQI Christians. ABC-CLIO. 

Sobrino, J. (1978) Christology at the Crossroads: A Latin American Approach. Orbis 
Books.

Stackhouse, M. L. (1988) Apologia: Contextualization, Globalization, and Mission in The‑
ological Education. Wm. B. Eerdmans Publishing.

Stuart, E. (1997) Religion Is a Queer Thing: A Guide to the Christian Faith for Lesbian, 
Gay, Bisexual, and Transgendered People. Cassell.



Е л е н а  С т е п а н о в а

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 7

Swinton, J. (ed) (2005) Critical Reflections on Stanley Hauerwas’ Theology of Disability: 
Disabling Society, Enabling Theology. London: Routledge.

Turaki, Y. (2020). Engaging Religions and Worldviews in Africa: A Christian Theological 
Method. Langham Publishing.

Vassiliadis, P. (2017) “Eucharistic Theology Contextualized?”, Journal of Eastern Christian 
Studies 69(104), pp. 281–306.

Walker, A. (1983) In Search of Our Mothers’ Gardens: Womanist Prose. Harcourt Brace 
Jovanovich.



Светлана Коначева

От creatio ex nihilo к creatio ex profundis: 
переосмысление доктрины творения 
в постметафизической теологии

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-38-60

Svetlana Konacheva

From creatio ex nihilo to creatio ex profundis: Rethinking 
the Doctrine of Creation in Postmetaphysical Theology

Svetlana A. Konacheva — Russian State University for the Human-
ities (RSUH; Moscow). konacheva@mail.ru

The article is devoted to the rethinking of the traditional doctrine of 
creation in postmetaphysical theology, which is seen as an example 
of contextual theology. An analysis of the works of Catherine Kel‑
ler (feminist theology) and John Caputo (theology of event) dem‑
onstrates that creation is reinterpreted in the context of attempts to 
overcome the power discourse and dissociate the idea of the divine 
from the idea of sovereignty. The creation, in this postmodern the‑
opoetics, is understood not as a move from nothing into something, 
but rather as a transformation of darkness and depth. The concept 
of creation ex nihilo is related to Greek philosophical concepts of om‑
nipotence, which reject the primordial chaos and the feminine in fa‑
vor of a powerful patriarchal deity. In this context, Keller and Caputo 
transform the traditional doctrine of creation ex nihilo into creation 
ex profundis or ex amore. In their interpretation, the biblical narra‑
tive doesn’t describe a single pure force acting ex nihilo, but an en‑
semble of forces, one of which appears as active and formative, and 
the other as more open, mobile and unformed. Thus, in postmodern 
theology, we have an emphasis on poetic becoming and the rejection 
of a hypermasculine, powerful God. We argue that theological herme‑
neutics, in its effort to destroy divine sovereignty, also deconstructs 
traditional monotheism. This theology tries to show that religion in 
the postmodern world is a way of being-in-the-world.

Keywords: contextual theology, theopoetics, creation, power, sover-
eignty, weakness, Catherine Keller, John Caputo.

3 8 Коначева С. От creatio ex nihilo к creatio ex profundis: переосмысление доктрины творения в постметафизической 
теологии // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2021. № 39(2). С. 38–60. 

Konacheva, Svetlana (2021) “From creatio ex nihilo to creatio ex profundis: Rethinking the Doctrine of Creation in 
Postmetaphysical Theology”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(2): 38–60. 

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-XX-XX


С в е т л а н а  К о н а ч е в а

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 9

ВТЕОЛОГИЧЕСКОЙ мысли последних десятилетий обна-
руживается новый «теологический императив», предпола-
гающий, что теология перестает быть универсально зна-

чимым выражением «веры, ищущей понимания», но становится 
попыткой интерпретации христианской веры в  контексте кон-
кретного места, времени, культуры. Как отмечает Стивен Бивенс1, 
если для теологии прошлого источниками выступали Писание 
и традиция, то современная теологическая мысль опирается еще 
и на третий locus theologicus — человеческий опыт, который вос-
принимается не просто как равный традиции, но даже как обла-
дающий приоритетом. Это может быть опыт, которым отдельный 
человек или группа обладают в настоящее время, или опыт куль-
туры как системы значений, ценностей, поведенческих паттер-
нов, формирующих мир индивида. Контекст может схватываться 
и  как меняющийся (под воздействием глобализации, миграции, 
секуляризации) мир, заставляющий христиан пересмотреть по-
ложения своей веры. Одним из  ключевых моментов контексту-
альной теологии можно считать обоюдный критический диалог 
между опытом прошлого и  настоящего, когда каждый из  этих 
опытов рассматривается как нормативный. В  этом диалоге зда-
ние теологии может быть выстроено, только если мы позволим 
опыту традиции быть мерилом, интерпретацией и  оправданием 
нашего сегодняшнего опыта, но одновременно допустим, что эти 
классические источники могут быть критически интерпретирова-
ны и оправданы через обстоятельства нашей жизни, ценности на-
шей культуры, в контексте изменений, определяющих наш мир. 
Вопросы, которые возникают вокруг контекстуальной теологии, 
связаны прежде всего с  ролью контекста  — по  сравнению с  дру-
гими теологическими источниками. Если контекст равен Писа-
нию и традиции или даже преобладает над ними, не трансформи-
рует ли он положения веры до неузнаваемости? Оказывается ли 
такой диалог действительно обоюдным или сегодняшний опыт 
превращается в  критерий для истолкования опыта прошлого? 
В этой статье мы рассмотрим особенности такого контекстуально-
го диалога на примере реинтерпретации традиционной доктрины 
творения из  ничего в  радикальной теологической герменевтике 
Кэтрин Келлер и Джона Капуто, где творение осмысляется в кон-
тексте попыток преодолеть властный дискурс и отделить идею бо-
жественного от властного суверенитета.

1.	 Bevans, S.B. (2018) Essays in Contextual Theology, p. 1. Leiden, Boston: Brill.



Кэтрин Келлер относится к  кругу постмодернистских теоло-
гов, стремящихся мыслить о  Боге за  пределами гипермаскулин-
ной власти. Она испытала влияние Жака Деррида и  его фило-
софии деконструкции, но  на  нее также оказали существенное 
воздействие философия процесса Уайтхеда, экотеология, феми-
низм и философия Делеза. С самых первых своих трудов она пы-
тается балансировать на тонкой грани между необходимостью де-
конструировать власть, истину и основания и не менее насущной 
потребностью в  месте, где можно приостановить непрерывную 
работу по  деконструкции, где фундаментальные, конститутив-
ные отношения могут сохраняться и развиваться, где можно вы-
страивать возможное (или невозможное) будущее. В работе «Лик 
бездны»2 Келлер развивает провокационное теопоэтическое про-
чтение мироздания как становления, непрерывного сотворчества 
между Богом и  материальными сущими. Позднее, в  книге «Бог 
и  власть»3, Келлер переходит от  теопоэтики творения к  апока-
липсической теополитике власти. И, наконец, в  «Облаке невоз-
можного»4, сталкивая негативную теологию Николая Кузанско-
го и  философию процесса Уайтхеда, Келлер пытается мыслить 
невозможное, избирая путь своеобразного реляционизма, посто-
янно напоминая о  несказанном, стоящим за  любым говорени-
ем, и одновременно не позволяя невыразимому остаться послед-
ним словом.

Мы сосредоточим внимание на  интерпретации творения 
в  «Лике бездны». Читая первые фрагменты книги Бытия, Кел-
лер обращается к  термину tehom, который обычно переводится 
как «бездна» или «глубина»: «Когда в начале Бог сотворил небо 
и землю, земля была tohu va bohu, тьма была над tehom, и Дух Бо-
жий носился над водой»5. Работа посвящена этой глубине, ее тем-
ноте, ее лику и духу. В центре внимания оказывается доктриналь-
ный топос «творения». По мнению Келлер, наука количественно 
определяет конечность и  бесконечность творения, оставляя тео-
логии размышления о  его качестве. Как это ни  парадоксально, 
но  именно теология научила западную мысль избегать глубин 
творения. Благодаря христианской теологии бесспорной истиной 

2.	 Keller, C. (2003) The Face of the Deep: A Theology of Becoming. London: Routledge.

3.	 Keller, C. (2005) God and Power: Counter-Apocalyptic Journeys. Minneapolis: Augs-
burg Fortress Press.

4.	 Keller, C. (2015) Cloud of the Impossible. New York: Columbia University Press.

5.	 Keller, C. The Face of the Deep, p. xv.

4 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я



С в е т л а н а  К о н а ч е в а

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 4 1

стал тезис о том, что все создается не из какого-то бесформенно-
го и бездонного нечто, но из ничего: всемогущий Бог мог бы со-
здать мир только ex nihilo. Это догматическое положение посте-
пенно превратилось в  суждение здравого смысла. Свою задачу 
Келлер видит в том, чтобы показать, как христианская теология 
сформировала догматику творения ex nihilo ценой собственной 
глубины, систематически и  символически стирая хаос творения. 
Решение подобной задачи требует специфической герменевтики 
библейского текста. Предполагается, что автор книги Бытия, как 
и практически весь древний мир, убежден в том, что Вселенная 
была создана из первобытного хаоса: нечто несотворенное, нечто 
Другое, что создатель может лепить, формировать или призвать 
к  порядку. Но  христианская теология, где очень рано начал до-
минировать церковный дискурс, не могла принять этого ограни-
чения Божией силы: почему Бог должен был считаться с Другим? 
По мнению Келлер, раннюю христианскую теологию с ее логосом 
господства характеризует беспрецедентный нигилизм. Классиче-
ский теизм создал себя в  пространстве аннигиляции хаоса. Дру-
гими словами, как только мы начинаем читать библейский текст 
более буквально, мы находим другую историю, отнюдь не  похо-
жую на метафизику поздней теологической ортодоксии, которую 
Келлер называет «властным дискурсом творения из ничего». Ме-
тафизическая теология превратила это еврейское повествование 
в  рассказ о  чистом, простом действии силы, совершаемом вне-
временным и  сверхчувственным существом, в  эллинскую исто-
рию, которая также сопровождается нисходящей сверху вниз со-
циальной структурой имперской власти. Но  подлинная история 
творения, при более внимательном прочтении, оказывается более 
сложной: не creatio ex nihilo, а creatio ex profundis, где действует 
не единственная чистая сила, действующая ex nihilo, а ансамбль 
сил, в котором одна — активная и созидательная, а другая — бо-
лее открытая, свободная, текучая и несформированная. 

 Свой альтернативный проект Келлер называет конструктив-
ной теологией. Предлагая, как и большинство теологий, рассказ 
о творении, этот проект позволяет самому творению выйти из то-
поса бездны. В  подобной теологии становления осуществляется 
деконструкция парадигмы линейного времени, предполагающей 
исходную точку происхождения, прямую линию истории спасе-
ния и насильственный конец самой линии времени. Вместо этого 
вводится «начало» как «начало-в-процессе», бесконечный и  не-
исчерпаемый процесс становления: генезис. Поэтому в качестве 



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

4 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

конструктивной работы «археология глубины становится ipso fac‑
to техомической теологией»6. Келлер сама обозначает контекст 
такой теологии, утверждая, что в  истории христианской мысли 
агрессивное отвержение хаотичной инаковости приняло форму 
обожествленной маскулинности. Она убеждена в том, что «в обо-
зримом будущем теология будет феминистской»7. Но  это феми-
низм, который не  сводится к  освобождению от  «супрематизма» 
евро-американских идеалов. Первичный контекст разрабатывае-
мой Келлер теологии включает в  себя все сложности продвиже-
ния женщин через ограничения расы, экономики, деколониза-
ции, класса, не  говоря уже о  религии, но  в  этом контексте она 
пытается начать не с унифицирующего порядка, а с множествен-
ных движений творчества. Такая многогранная теология готова 
с сожалением признать двойную маскулинность самого теоса/ло-
госа, она остается в пределах традиции, но пытается размыть ее 
границы, например напомнив, что даже в  пределах ортодоксии 
Григорий Нисский говорит о  Моисее как о  том, кто видел Бога 
во  тьме. Стремясь восстановить для теологической рефлексии 
бездну, вписанную в  само начало, Келлер не  претендует на  от-
крытие глубин, но стремится разблокировать новые возможности 
в  пределах определенного постмиллениумного контекста. Язык 
техомической теологии открыто и  недвусмысленно пересекает-
ся с медиа, гендером, сексуальностью, экономикой, духовностью. 
Жизнеспособность теологического дискурса определена его спо-
собностью говорить в пограничных областях между исторической 
плотностью текста и порождаемыми им творческими надеждами. 
Для Келлер работа теолога «за пределами ностальгии по премо-
дернистскому величию или обреченным утопиям модерного разу-
ма» — это «заклинание на краю неопределенности», когда «догма 
служит эвристическим приемом», «теория собирает и  связыва-
ет диалоги»8. Контекстуальность теологии понимается здесь че-
рез трактовку религиозного дискурса как духовной и социальной 
практики, открывающей уникальную глубину истории и будуще-
го, но только в той мере, в какой мы сталкиваемся с нашими соб-
ственными разновидностями хаоса, балансируем на самом краю 
бездны, включая изначальное колебание религиозного языка ме-
жду утверждением и отрицанием, изречением и тишиной. 

6.	 Ibid., p. xvii

7.	 Ibid.

8.	 Ibid., p. xviii.



С в е т л а н а  К о н а ч е в а

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 4 3

Келлер интерпретирует понятие tehom в  свете прочтения 
Жаком Деррида платоновского мифа о  творении из  khora, не-
оформленной материи, понимаемой как «третий род» — ни чув-
ственный, ни  интеллигибельный, бросающий вызов философ-
ской логике непротиворечия, логике бинарности «да» и  «нет». 
Хора означает «открытие места “в”, в котором все в одно и то же 
время могло бы быть и  иметь место, и  быть отрефлектирован-
ным»9. Аналогично, tehom сразу открывает место, где все ста-
новится и мыслится. Келлер предполагает, что «политика хоры 
Деррида находит отголосок в  теопоэтике tehom. Она откры-
вает место, в  котором стертая глубина других может быть за-
фиксирована как духовная потребность»10. Если tehom подобна 
хоре, она функционирует как третье начало, пребывающее ме-
жду творческой божественностью и созданной материей, это та 
«бездна», которую можно представить скорее женственной, чем 
мужской, она разрушает чистый суверенитет всемогущей вла-
сти Бога. В своем противостоянии традиционной теологической 
концепции творения из ничего Келлер использует не только де-
конструкцию Деррида, но  и  «дифференциальный плюрализм 
становления» Уайтхеда, его «принцип релятивности», предпо-
лагающий, что «к  самой природе бытия принадлежит, что оно 
есть потенциал для всякого становления»11. Она также обраща-
ется к размышлениям Делеза о чистом становлении, составляю-
щем основу индивидуации. В «онтогенезисе» Делеза, по метко-
му замечанию Бадью, «существующее… является как таковое 
не творением, но творчеством»12. Обращение к Делезу позволя-
ет рассматривать глубину не  по  вертикальной оси, не  как еди-
ничное измерение или внутреннее содержание субъективности, 
функцию души или сознания. Оно помогает понять, что поня-
тие бездны не служит для гомогенизации и унификации беспо-
рядочного положения дел на  поверхности. Как показал Делез, 
изначальная глубина как гетерогенное измерение — это матри-
ца всей экстенсивности. В  его анализе виртуального как хао-
са, растворяющего всякую реальность в  бесконечности, жизнь 

9.	 Derrida, J. (1995) On the Name, p. 89. Stanford, CA: Stanford University Press.

10.	 Keller, C. (2003) The Face of the Deep, p. 14.

11.	 Whitehead, A.N. (1978) Process and Reality: An Essay in Cosmology, p. 22. New York: 
New Press.

12.	 Бадью А. Делез. «Шум бытия» / пер. с  фр. Д. Скопина. М.: Логос-Альтера, 2004. 
C. 67.



4 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

оказывается чистым становлением, саморазличением, «жизнь 
предстает матрицей бесконечной десубъектификации»13. По-
добным образом глубина у  Келлер подразумевает не  недиффе-
ренцированный хаос, а  хаос, из  различия которого разворачи-
вается космос. Многомерные поверхности небес и земли — вода, 
земля и воздух — распространяют бездну. Так поэтика творения 
складывается из изначальных, неуправляемых, текучих элемен-
тов, которые имеют тенденцию сопротивляться любому фикси-
рованному порядку.

 Кэтрин Келлер также акцентирует внимание на  том, что 
tehom  — существительное женского рода, используемое без 
прилагательного, как собственное имя, означающее «без-
дну» или «глубину» — имеет этимологическую связь с Тиамат, 
женской богиней в  вавилонской теогонии. Тиамат изобража-
ется как свирепая женщина-дракон, но  Келлер предполага-
ет, что серия редакций превратила мать или бабушку в  вели-
кого монстра, очернив ее имя; по  крайней мере, в  начале или 
в  более ранних редакциях у  нее была более добрая, мягкая 
сторона, демонстрирующая лишь желание защитить своих вну-
ков от  плана Апсу убить их  за  то, что они нарушили его по-
кой. Интерпретируя историю убийства Тиамат ее внуком Мар-
дуком, Келлер делает вывод о  том, что вавилонская теогония 
представляет собой что-то  подобное «техомофобии», это ис-
тория о  матрициде, возникающем в  результате демониза-
ции глубин, из  страха перед влажным материнским началом, 
из ужаса, который превращает мать в монстра14. В своем стрем-
лении противостоять «техомофобии»  — страху перед глуби-
нами, страху перед потоком во  всех его формах, проявившем-
ся не  только в  вавилонской мифологии, но  и  в  Ветхом Завете, 
и  в  христианской теологии, кульминацией которой становит-
ся буквальное уничтожение глубины в  доктрине creatio ex ni‑
hilo,  — Келлер практически объявляет бездну благом, неким 
протоблагом, предшествующим творению вещей мира, о  ко-
торых Бог говорит: «Хорошо весьма». Она утверждает, что мы 
должны не только не бояться лика бездны, но суметь полюбить 
ее; не  только избегать техомофобии, но  расположиться к  техо- 
мофилии  — любовному принятию глубины. Причиной онто-

13.	 Agamben, G. (2000) “Absolute Immanence”, in Agamben G. Potentialities: Collected 
Essays in Philosophy, p. 233. Stanford: Stanford University Press.

14.	 Keller, C. (2003) The Face of the Deep, p. 31.



С в е т л а н а  К о н а ч е в а

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 4 5

теологического подавления tohu va bohu и  tehom объявляется 
глубокий фаллический страх перед нашими океаническими ут-
робными началами, мужское беспокойство перед космическим 
чревом. Tohu va bohu и  tehom были сведены к  небытию или 
полунебытию в  маскулинизированной онто-фалло-теологиче-
ской традиции, а  на  их  место поставлен всемогущий Творец-
Отец, который производит все вещи из чистого и абсолютного 
небытия исключительно силой своего слова, без следа пусто-
ты или глубины, без участия женского начала. Сильная теоло-
гия издавна работала с моделью отцов, порождающих сыновей; 
мать в таких моделях либо отсутствует, либо играет весьма не-
значительную роль; поэтому фрагменты книги Бытия, говоря-
щие о чем-то неоформленном или глубоком, онто-фалло-теоло-
гия интерпретирует как «ничто», акцентируя всеобъемлющую 
возвышенную мужскую волю, созидающую все самостоятельно. 
Келлер стремится вернуть исходный смысл этим повествовани-
ям, характеризуя tohu va bohu и  tehom как равных партнеров 
в  игре творения. Она показывает, что пустота и  глубина озна-
чают матрицу или матку, из  которой мы все образовались, по-
ложительный источник жизни, а  не  просто зловещий и  угро-
жающий хаос. Поэтому бездну нужно не бояться, а любить, как 
мы любим мать. 

Тем самым в  своем стремлении теологически выразить глу-
бину творения Келлер инкорпорирует в  концепцию творения 
размышления Деррида, Уайтхеда и Делеза, концентрирующиеся 
вокруг возможности и  становления. В  результате Элохим стано-
вится децентрированным, в лучшем случае полюсом или «стран-
ным аттрактором творения», а не единственным создателем. Для 
понимания трактовки божественного суверенитета важно, что 
Элохим не  может быть единым и  единственным Богом в  тради-
ционном смысле, но и tehom тоже не является Богом, поскольку 
божественность сама по себе распределена по разным принципам. 
Демонстрируя несводимость техомической теологии ни  к  тради-
ционному теизму, ни к пантеизму, Келлер пишет:

В  ходе этой медитации tehom взяла на  себя имена и  ауру блага. 
Но она никогда не отождествлялась ни с «Богом», ни со всем; она 
не  «есть» ни  «пан» и  ни  «теос». Она означает их  отношение: то-
пос творения, где мир вспыхивает в своей виртуальности, в compli‑
catio, или в «свертывании»; матрица всех отношений. Отношения, 
волны нашей возможности, составляют реальную потенциальность, 



4 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

из которой мы выходим. Итак, это метоним божественного, утроба, 
которая не является ни Богом, ни не-Богом, но глубиной Бога: мы 
не в состоянии познать эту бесконечность15.

Тем самым, хотя Келлер и не подвергает непосредственному кри-
тическому анализу монотеизм, с одобрением упоминая при этом 
термин Ницше «монотонотеизм», в «Лике бездны» она столь ра-
дикально переосмысляет суверенную власть, что монотеизм ста-
вится под вопрос.

Критика божественного суверенитета еще более радикализи-
руется в  работе «Бог и  власть». Здесь Келлер критически ана-
лизирует апокалиптические темы в  современном христиан-
стве и  в  американской политической культуре и  обосновывает 
«контрапокалипсис», который релевантен новозаветному апока-
липсическому нарративу, «будучи при этом гораздо менее же-
стоким и буквалистским»16. Келлер выступает против божествен-
ного суверенитета, утверждая, что «теополитическая проблема 
заключается не  только в  том, что нация притворяется богопо-
добной односторонней властью, но  и  в  том, что эта односто-
ронняя власть все еще кажется целиком богоподобной»17. По ее 
мнению, простая антиапокалиптическая перспектива не  в  со-
стоянии адекватно справиться с  масштабами и  значимостью 
апокалиптики и  ее привлекательностью, особенно для бедных, 
маргинализированных и обездоленных людей. Контрапокалип-
сический способ мышления не просто противопоставляет боже-
ственную слабость силе и власти, но развивает альтернативный 
подход, который она называет теопоэтическим. Келлер «не  от-
вергает политику теологии или теологию политики», но  хочет 
«двигаться к  теополитике становления»18. Эта теополитика ста-
новления переплетается с теопоэтическим прочтением творения, 
разработанным в  «Лике бездны». Общая нить, какой бы слож-
ной она ни была, сплетается вокруг любви, «физики любви», ко-
торая противостоит заклятию жадности и власти. Келлер прихо-
дит к выводу о том, что «конструктивная теология становления 
поддерживает политическую теологию любви»19; она мыслит 

15.	 Ibid., p. 227.

16.	 Keller, C. God and Power, p. xi.

17.	 Ibid., p. 50–51.

18.	 Ibid., p. 30.

19.	 Ibid., p. 151.



С в е т л а н а  К о н а ч е в а

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 4 7

Бога как поэтический призыв, а  не  как высшее сущее, контро-
лирующее политический контекст,  — Бога любви, а  не  идола 
всемогущества.

Американский теолог Джон Капуто развивает сходные ин-
туиции в  работе «Слабость Бога. Теология события»20, где одна 
из  глав написана в  диалоге с  Келлер. Его попытки дать новое 
прочтение библейского рассказа о творении возникают в контек-
сте вопрошания о возможности мыслить Бога, отказавшись от по-
нятия божественной силы. Продолжая размышления Деррида 
о  демократии и  суверенитете, Капуто предлагает вариант слабо-
го мышления о Боге. В эссе под названием «Без суверенитета, без 
бытия» Капуто указывает: «То, что Деррида имеет в виду под без-
условным, не  является ни  сверхсилой, ни  сверхбытием, ни  фор-
мой блага или Всемогущего Бога Отца, но  силой бессилия, си-
лой бессильного ходатайства или обещания или провокации»21. 
В  «Слабости Бога» он утверждает, что суверенная власть Бога 
связана с божественным бытием, и важно продумать имя Божие 
как событие, несводимое к бытию или сверхбытию, пребывающе-
му над миром как его причина или властная сила, подобная про-
мыслу. Слабая сила Бога  — это сила Божьего бессилия, которая 
является «обещанием, данным без армии, чтобы склонить к нему, 
без суверенной власти, чтобы принудить к  нему»22. Божествен-
ная власть  — это радикальное обещание, надежда на  предстоя-
щее событие, событие абсолютно непредвиденное и безусловное. 
Слабая сила возможности противопоставляется сильной силе се-
годняшней власти, и следы этого альтернативного способа мыш-
ления о Боге Капуто пытается проследить в повествовании о тво-
рении в книге Бытия, посланиях апостола Павла и других топосах 
христианской традиции. Ослабление Бога нарушает силу тради-
ции и позволяет христианам воссоединиться с обещанной в биб-
лейских текстах надеждой и  любовью. Капуто стремится освобо-
дить Бога из бытия, из бытия Бога: имя «Бог» не является именем 
Высшего Бытия, или основы бытия, или мистического сверхбы-
тия; «оно есть имя возможного, ‟быть может”, события того, что 

20.	Caputo J. (2006) The Weakness of God: A Theology of the Event. Bloomington: Indi-
ana University Press.

21.	 Caputo, J. D. (2006) “Without Sovereignty, Without Being: Conditionality, the Coming 
God, and Derrida’s Democracy to Come”, in Cl. Crockett (ed.) Religion and Violence in 
a Secular World, p. 143. Charlottesville: University of Virginia Press.

22.	 Caputo J. The Weakness of God, p. 90.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

4 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

зовет и призвано, имя возможности невозможного»23. Хотя Капу-
то критикует многочисленные провозглашения смерти Бога, он 
действительно утверждает, что «необходимо избавиться от Бога, 
чтобы свидетельствовать о  Боге»24. И  более того, подлинное из-
бавление не  должно быть упрощенной диалектикой ниспровер-
жения и возвращения силы Божьей после смерти Бога, что стало 
бы конструированием нового идола. Для Капуто важно не  пре-
вратить слабость в уловку, поддерживающую унитарное циркули-
рующее движение, которое учреждает и распределяет суверенную 
власть, в притворство слабости, на деле сохраняющее силу. Если 
Бог сохраняет суверенитет, то  эта слабость  — лишь видимость. 
Радикальность события не  предполагает реставрации или вос-
становления. Для слабой теологии само слово «теология» пред-
ставляется слишком сильным. Поэтому Капуто настаивает на том, 
что голос теологии должен быть смягчен, что необходимо ослаб-
ление от логоса Бога, логики Высшего Бытия, и движение в тео‑
поэтику события, происходящего во имя Бога. Теопоэтика — это 
дискурс, приспособленный к безусловному, ослабленный, чтобы 
соответствовать событию, которое не  сводимо к  разнообразным 
логосам. Как отмечает Капуто, событие  — «это не  существо, су-
ществование которого должно быть установлено, или сущность, 
свойства которой должны быть определены; событие является 
не ens necessarium, необходимым сущим, а возможностью невоз-
можного; событие — это не ens supremum, суверенное сущее, ко-
торое управляет всем с бесконечной властью»25. Событие мыслит-
ся как призыв, звучащий безусловно, но  без силы и  власти, как 
обещание будущего; не финальное «Почему» на небесах, а скорее 
«Почему бы и нет». Если для Ницше смерть Бога как Сверхбытия, 
Божественного провидения означала рождение человеческого 
творчества (без Бога все возможно), то для Капуто «имя Бога есть 
имя всего, что возможно, включая невозможное»26. Он уверен, 
что Бога новой теологии, мыслимого как ультимативное «быть 
может», вписанное в мир вещей, мог бы полюбить даже Ницше27.

23.	 Caputo J.D. (2015) The Folly of God: A Theology of the Unconditional, p. 75. Polebridge 
Press.

24.	 Caputo J. The Weakness of God, p. 272.

25.	 Caputo J.D. The Folly of God, p. 88.

26.	 Caputo, J.D. (2018) Hermeneutics. Facts and Interpretation in the Age of Information, 
p. 318. A Pelican Book.

27.	 Ibid., p. 319.

https://www.westarinstitute.org/store/the-folly-of-god/
https://www.westarinstitute.org/store/the-folly-of-god/


С в е т л а н а  К о н а ч е в а

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 4 9

Обращаясь к  традиционной концепции творения, Капуто  — 
так же как и Келлер — пытается перечитать библейский рассказ 
о  творении через призму размышлений Деррида о  хоре. Напо-
мнив фрагмент из работы Деррида «Разбойники», где хора высту-
пает «до “мира”, до сотворения, до дара и бытия»28, Капуто пред-
полагает, что в  его теопоэтической интепретации хора получит 
библейские или квазибиблейские черты, а  Бытие обретет оттен-
ки хоры. Он признает, что доминирующее событие в имени Божь-
ем является событием власти. Однако радикализирующая герме-
невтика книги Бытия может показать, что даже в повествовании 
о творении, где изобилуют сила и власть, есть место для гипоте-
зы о слабой силе Бога, которая предстает одним из центральных 
элементов теологии события.

В  трактовке первых стихов книги Бытия акцентируется вни-
мание на  том, что бытие не  начинается с  абсолютного начала: 
«Элохим начинает там, где он находится, со своими со-вечными, 
но немыми спутниками: бесплодной землей, безжизненными во-
дами и проносящимся ветром. Элохиму приходится разыгрывать 
карты, которые ему даны, работать с имеющимися под рукой ма-
териалами, после чего выясняется, что он даже нуждается в  от-
дыхе»29. Бог работает с этими стихиями, сначала разделяет, а за-
тем заселяет их, наполняя живыми существами. Капуто полагает, 
что время тоже уже было, не как время дня и ночи, а как началь-
ное управление стихиями. Тем самым начало всегда уже началось, 
оно начинается там, где оно есть, в сердцевине контекста, in me‑
dias res. Чистое начало, абсолютный исток — «это вечно удаляю-
щийся горизонт; arche неизбежно преследует нередуцируемое an-
arche»30. Если Келлер в своем анализе сосредоточена на понятии 
tehom, то  Капуто обращается к  tohu va bohu, говоря о  бесплод-
ной и пустой земле как о пустыне, дикой и необитаемой. Перво-
начальные элементы  — земля, воды, ветер  — интерпретируют-
ся как спящие и безжизненные. Бог не приводит их от небытия 
к бытию, потому что они были там все это время, погруженные 
в сон без сновидений, но обращается к ним и пробуждает к жиз-
ни. Поэтому, по мнению Капуто, книга Бытия повествует не о бы-
тии, а  о  жизни. Пустое бесплодное бытие уже было. Подчерки-
вается, что чудо жизни, которую Бог вдыхает в стихии, выходит 

28.	 Derrida, J. (2003) Voyous, p. 14. Paris: Galilée.

29.	 Caputo J. The Weakness of God, p. 57.

30.	 Ibid., p. 58.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

5 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

за  рамки бытия. Неметафизическое прочтение библейского по-
вествования обнаруживает, что имеется элементарный материал 
мира, самим своим существованием ограничивающий суверен-
ную власть Бога. Элементы выступают как его вечные, изначаль-
ные спутники, молчаливые партнеры, бессловесно пред-дáнные. 
Бог не несет ответственности за то, что элементы есть, скорее Он 
приводит их  в  беспокойство, заставляет их  жить, наполняет жи-
выми существами. По мнению Капуто, «творение — это не движе-
ние от небытия к бытию… но движение от бытия к полноте по ту 
сторону бытия, от  немого пространства бытия к  суете живых су-
ществ, от бесплодия к расцвету жизни, от молчания к слову, кото-
рое делает пустоту полной»31. Там, где когда-то была немая фак-
тичность, появляется смысл, значение, интерпретация, оценка, 
различие и, прежде всего, жизнь. 

Как и Келлер, Капуто критично настроен по отношению к клас-
сической теологии творения — традиции, которая возникла толь-
ко во  второй половине II века на  основании неоплатонического 
толкования библейского текста. Сильная теология, имеющая не-
преодолимую тягу к  власти и  суверенитету, вычеркнула из  офи-
циальной истории творения tehom и  tohu va bohu, превратив 
их  в  ничто, в  ta me onta, тем самым лишив творение всех при-
знаков рискованности, отвергнув все элементы непредвиденных 
возможностей и  случайностей. Капуто предполагает, что одной 
из  причин подобного вытеснения стала неготовность официаль-
ной теологии признать, что мы, люди, не просто созданы по об-
разу Божьему, но  также сотворены из  неуправляемого и  неста-
бильного материала, который отнюдь не является демоническим. 
Тем самым переосмысление творения означает и  радикальную 
трансформацию антропологии, в  рамках которой человек вме-
щает в  себя не  только образ Божий, но  и  невообразимую телес-
ную реальность хоры. Новая теологическая антропология пред-
полагает, что наше телесное бытие тесно переплетено с  этими 
изначальными неоформленными элементами. В  ней поток рас-
сматривается как укорененный в  Библии, а  не  изобретенный 
в  ницшеанском или постструктуралистском нигилизме. Здесь 
Капуто спорит не только с метафизической теологией, но и с Кар-
лом Бартом, и с представителями радикальной ортодоксии, видя-
щими в потоке одно только зло. Напротив, в теопоэтической вер-
сии теологии творения и в следующей из нее антропологии поток 

31.	 Ibid., p. 59.



С в е т л а н а  К о н а ч е в а

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 5 1

выступает как момент «радикальной неопределенности», превра-
щающий творение в прекрасное, но рискованное предприятие. 

Капуто, как и  Келлер, обращает внимание на  уникальность 
библейского повествования о  творении, указывая на  царящие 
в нем безмятежность и ненасилие. В отличие от мифологических 
теогоний, книга Бытия не  рассказывает о  битве с  хаосом: «Эло-
хим — не воин; tehom — не дракон и не страшное чудовище, она 
только вода, над которой носился Дух Божий»32. Для Капуто так-
же важен вопрос о том, можно ли считать tehom и  tohu va bohu 
добром. По его мнению, бездна — не злая, она просто в своем не-
обработанном состоянии, еще не  добрая. Элементы  — не  враги 
Бога, а мутирующее и преображающееся вещество, подобно гли-
не для гончара. Тehom направляют или отделяют, а не убивают. 
Книга Бытия представляет собой космогонию, а не теогонию, по-
этому первоэлементы там нейтральны или «двусмысленны»; они 
потенциально хороши, хотя еще и не хороши, они представляют 
собой материал, предваряющий творение: тела без членов, про-
странства, которые готовятся к  обитанию. Можно сказать, что 
эти первоначальные элементы находятся на  грани добра, могут 
быть доведены до  добра и  никоим образом не  могут считаться 
злом, поскольку именно акт творения Элохима вводит категорию 
«добра» и, следовательно, различие между добром и злом. Изна-
чальная бездна и пустота не противостоят Богу, они совершенно 
ненасильственны. 

Таким образом, первые стихи книги Бытия интерпретируют-
ся как повествование о животворящих трансформациях, которые 
Элохим производил с элементами; это не метафизический пере-
ход от ничто к чему-то, но поэтичное движение от бесплодия бы-
тия к  бурлящей жизни. Подобная трактовка позволяет охарак-
теризовать эти трансформации и метаморфозы через категорию 
события. Капуто настаивает на  том, что в  библейском рассказе 
нет ничего от  метафизического различия между вечным, беско-
нечным и  сверхчувственным сущим, создающим конечное, вре-
менное бытие, различия, немыслимого вне схемы двух миров, 
унаследованной христианством от  эллинистической метафизи-
ки. Вместо этого повествуется «о серии чувственных трансформа-
ций внутри и  между элементами: пустое/заполненное, смешан-
ное/разделенное, бесплодное/живое, тьма/свет»33. Тем самым 

32.	 Ibid., p. 61.

33.	 Ibid., p. 62.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

5 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

появляется возможность теопоэтического понимания трансцен-
дентности Бога: это не  трансцендентность всемогущего сверхъ-
естественного существа, а трансцендентность художника, оформ-
ляющего материалы. 

Следуя принципам, разработанным в «Радикальной герменев-
тике»34, Капуто стремится показать, что даже в  книге Бытия од-
ним из  моментов творения становится признание потока, хоры 
и  различия, что сохраняет место для случайности и  неопреде-
ленности. Элемент нередуцируемой изменчивости, встроенный 
прямо в творение, позволяет говорить о творении как рискован-
ном и незавершенном действии. То, что Бог сформировал, может 
вновь оказаться бесформенным, сломаться или стать неуправляе-
мым (Капуто называет это обратной стороной риска), но  вещи 
также могут быть реформированы, переконфигурированы и  за-
ново изобретены, что свидетельствует о  творческой и  активной 
стороне самих вещей. Библейский рассказ вписывает в  вещи 
принципиальную структурную изменчивость и  преобразующую 
способность, которая держит будущее открытым. Для Капуто гер-
меневтика книги Бытия становится своеобразным обоснованием 
теории деконструкции: вещи деконструируются только потому, 
что они созданы из изменчивого материала. 

Если Келлер в своем анализе затрагивает только первые стихи 
книги Бытия, то  Капуто обращает внимание на  то, что там при-
сутствуют два рассказа о творении, в «документальной гипотезе» 
приписываемые разным авторам  — Элохисту и  Яхвисту. В  пер-
вом рассказе творческие действия Элохима изображены как вели-
чественное, безмятежное, благое деяние, совершаемое почти без 
усилий. Неслучайно рефреном повествования становятся слова 
«И увидел Бог, что это хорошо» (Быт 1:12). Элохим изображен как 
мастер-ремесленник, формирующий необъятный и  прекрасный 
мир. Для Капуто божественное «хорошо» означает «да» земному 
миру, предполагающее, что «смерть и секс, работа и игры — все 
это часть жизни на Божьей зеленой земле»35. Величие Элохима — 
это величие художника, который спроектировал и создал потря-
сающий пейзаж из диких и хаотичных материалов. В первом по-
вествовании акцент сделан на благости творения. Указывая на то, 
что в первом рассказе Элохим творит словом, а элементы бессло-

34.	 См.: Caputo, J.D. (1987) Radical Hermeneutics: Repetition, Deconstruction, and the 
Hermeneutic Project. Bloomington: Indiana University Press.

35.	 Caputo J. The Weakness of God, p. 66.



С в е т л а н а  К о н а ч е в а

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 5 3

весны, Капуто утверждает, что повествование Элохиста описы-
вает творение как движение не от небытия к бытию, но скорее — 
от  бытия к  благу, от  немого бытия  — к  речи и  категориям. Тем 
самым длящийся завет Элохима с творением заключается в том, 
что творение есть благо.

Яхвист предлагает нам иную историю — «более мрачную и не-
доверчивую, более земную и  сложную, более соблазнительную 
и  с  более ярко выраженным сексуальным подтекстом»36. Если 
Элохим спокоен и безмятежен, творит человека по образу и подо-
бию Бога и дает ему единственное повеление — плодиться и раз-
множаться, то Яхве спускается на землю вместе с человечеством, 
разговаривает, спорит, заботится о  нем, и  его гнев на  человече-
ство все более возрастает на  всем протяжении рассказа. Создав 
человека из праха земного, Яхве требует от него избегать горды-
ни, отказаться от желания возвысить свой собственный смертный 
статус. Даже Эдемский сад предстает как замкнутое пространство 
для искушений, как будто Яхве опасается того, что эти ненадеж-
ные люди могут не  подчиниться, что божественному призыву 
может быть противопоставлено человеческое «нет». В  повество-
вании Яхвиста Бог кажется непомерно подозрительным к  сво-
ему собственному творению. В определенный момент Яхве реша-
ет, что совершил ошибку, и практически стирает творение с лица 
земли (история потопа). Сравнивая два рассказа о творении чело-
века, Капуто приходит к выводу, что в первой истории Элохим со-
здает взрослых существ, по своему образу и подобию, в то время 
как Яхвист творит вечных детей, стремится обуздать их гордыню, 
пытается свести к  минимуму риск, у  него нет терпимости к  не-
удачам. В первом повествовании Элохим хочет произвести эйкон 
и не беспокоится о хюбрис, Яхвист же показывает, как творение 
выходит из-под контроля. Капуто пытается не просто противопо-
ставлять эти две истории, но  увидеть в  них последовательность 
хороших и плохих новостей: «В первом повествовании объявляет-
ся о первоначальном завете, который заключил Элохим с творе-
нием, — то, что он совершил, является благом; а во втором повест-
вовании это суждение подвергается испытанию, показывая нам, 
насколько все идет не так, как надо»37. Но второе повествование 
обрамлено первым, и, возможно, намерение редактора состояло 
в том, чтобы призвать нас сохранить веру в то, что творение «хо-

36.	 Ibid., p. 67.

37.	 Ibid., p. 71.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

5 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

рошо весьма», независимо от всех провалов исторического чело-
вечества. В  результате «добро» становится отчасти дескриптив-
ным и отчасти прескриптивным — отчасти суждением о том, что 
сделал Элохим, и отчасти обещанием того, что возможно. Возвра-
щаясь к tehom и tohu va bohu, Капуто называет их герменевтиче-
скими ключами, позволяющими совместить две истории творе-
ния; акцент на  первоначальных элементах показывает, что эти 
истории рассказывают не  о  всемогущем создателе, творящем ex 
nihilo, но о мастере, создающем мир из нестабильных элементов, 
мир, над которым у него есть лишь ограниченный контроль. 

Итогом герменевтического толкования становится предполо-
жение о  том, что событие, которое суммирует истории о  творе-
нии,  — «это объявление своего рода завета с  жизнью, под ко-
торым нас просят поставить подпись»38. Человека тоже просят 
сказать «да» жизни, добавив свое согласие к божественному «да», 
и это означает полноту принятия того, что Бог создал, в том чис-
ле и  той изначальной неразрешимости и  нестабильности, кото-
рую Бог вписал в это «да». Капуто говорит даже о «феноменоло-
гической проницательности» авторов повествований о творении, 
которая заключается в  акцентировании неопределенности и  не-
предсказуемости мировой и человеческой драмы. Благодаря это-
му теопоэтическая интерпретация библейского рассказа о  тво-
рении в дальнейшем — когда Капуто, подобно Келлер, перейдет 
к  эсхатологической проблематике  — будет фундировать концеп-
цию «священной анархии» в понимании Царства Божьего. В па-
радоксальной поэтике Царства Божьего также акцентируется пре-
жде всего слабость Бога. Правление Бога — это правление слабой 
силы, а  не  imperium или basileia в  обычном смысле. Слабость 
Бога трактуется как правление безусловного призыва, подобно-
го прощению, гостеприимству и  чистому дару. Бог, ens supre‑
mum, высшее небесное сущее ослабевает в Царстве Божием, как 
и Царство Божие слабеет в мире, переходя в форму бытия-в-ми-
ре, в форму жизни. Капуто называет Царство Божье ироническим 
царством: «единственная логика в царстве — это безумная логика 
креста, и единственная сила — это бессильная сила милосердия 
и  прощения»39. Он пытается выстроить паралогический способ 
говорения о  Боге и  Царстве, в  терминах безусловного без суве-
ренитета, как рассказ о царстве без царя в мирском понимании, 

38.	 Ibid., p. 74.

39.	 Caputo J.D. The Folly of God, p. 100.

https://www.westarinstitute.org/store/the-folly-of-god/


№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 5 5

С в е т л а н а  К о н а ч е в а

в котором мир не подчиняется могущественной руке Всемогущего 
Царя, но подвержен мягкому влиянию чего-то безусловного без 
власти, как ее понимает мир. Такой нарратив не говорит о победе 
и не использует слабость как стратегию в игре, в которой Бог, на-
конец, делает выигрышный ход. Безумие Царства состоит в том, 
что оно призывает безусловно, но без силы принуждать к испол-
нению своего призыва. Правление Бога осуществляется изнутри 
мира, а  не  нисходит на  нас свыше. Оно всегда приходит, но  это 
не будущее положение дел, а форма жизни, которая уже началась, 
уже здесь, уже призывает нас. В конечном итоге, Капуто тракту-
ет безумие Царства Божьего через феноменологическое понятие 
жизненного мира как формы жизни со своей собственной практи-
ческой логикой; через то, что поздний Хайдеггер называл «миро-
востью мира», когда мир разворачивается как мир небес и земли, 
божеств и смертных; оно оказывается «таинством мира», где ви-
димый мир обретает форму под слабым, но настойчивым давле-
нием события, невидимого, но безусловного призыва. 

Перепрочтение повествования о творении также позволяет Ка-
путо не только включить в круг своих размышлений перекрестное 
сплетение человеческого бытия и Бога, но и помыслить Бога как 
нуждающегося в  отношениях с  нечеловекообразными животны-
ми и  неодушевленными предметами40. Преодолевая оппозицию 
«материализма» и «идеализма», выходя за пределы антропоцен-
тризма и гуманизма, теопоэтика перерастает в космотеопоэтику, 
«религиозный материализм», распространяющий гостеприим-
ство Марфы на  всю космическую игру. По  мнению Капуто, кон-
тинентальная теология, вслед за  континентальной философи-
ей, слишком долго оставляла за  скобками естественнонаучную 
проблематику. Сегодня теологи должны отважиться увидеть бо-
лее широкий мир, открыть перспективу божественного «быть мо-
жет» для привлечения «мира» в целом — того поистине огромно-
го космоса, который простирается далеко за нашими пределами 
и существует без нас. И если в ранних работах Капуто контекстом 
теологического мышления выступали герменевтика Хайдеггера 
и теория деконструкции Деррида, то поздние тексты, в которых 
разрабатывается герменевтика в  «эпоху информации», включа-
ют в  диалог Мишеля Серра, Бруно Латура и  экофеминизм. Кос-
мопоэтика требует двух шагов: 

40.	 Caputo, J.D. (2013) The Insistence of God: А Theology of Perhaps, p. 167. Blooming-
ton: Indiana University Press.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

5 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

(1) от теизма к панентеизму: вслед за немецким идеализмом и Тил-
лихом высшее существо теизма должно быть низведено до основа-
ния бытия, результатом чего является традиционный (сильный) 
метафизический панентеизм; (2) от  космотеологии к  космопоэти-
ке: после постмодернистской деконструкции (сильной) метафизи-
ки космологическая основа бытия должна быть ослаблена/затемне-
на в космопоэтическое имя41.

Сравнивая свой вариант космотеопоэтики с  панентеизмом Кел-
лер, объединяющим историю сотворения мира в  Книге Бытия, 
Николая Кузанского, квантовую физику, Уайтхеда и Делеза, Ка-
путо считает ее посттеистическую теологию творчества декон-
струкцией классической нисходящей модели божественного 
всемогущества (omnipotence) и  полаганием восходящей схемы 
«снизу  — вверх». Теперь «возможность невозможного» подра-
зумевает не  всемогущее сверхсущее, а  всевозможное (omnipo‑
tential) основание сущего. В  восходящей модели виртуальное 
нуждается в  актуализации чем-либо  — человеческим агентом, 
либо наблюдателем, либо тем, что Латур называет нечеловече-
ским «актантом», — так что актуализации находятся выше вир-
туальной основы. В  нисходящей модели «конечные реальности 
являются низшими образами архетипичной власти; в  восходя-
щей модели они являются высшими реализациями виртуальной 
власти»42. В метафизическом порядке нисхождения Бог предста-
ет парадигмальной, Небесной, отеческой причиной, образами 
и следствиями которой являются творения. В панентеистическом 
восхождении Бог берет на  себя более земную роль в  виртуаль-
ном порядке; будучи основанием или матрицей, он может пред-
ставать в  женских образах. Классический христианский теизм 
использует метафизику причины и следствия и логику аналоги-
ческого предицирования, а  в  посттеистическом проекте Келлер 
преобладает метафизика выражения или актуализации и логика 
имплицитного и  эксплицитного, где имена Бога являются сим-
волами основания. В  модели «сверху  — вниз» Бог является не-
сотворенным Творцом; в восходящей модели Бог одновременно 
созидателен и  созидаем. Однако при всех симпатиях к  подоб-
ному варианту панентеизма, Капуто считает его слишком силь-

41.	 Caputo, J.D. (2019) Cross and Cosmos: A Theology of Difficult Glory, p. 205. Bloom-
ington: Indiana University Press.

42.	 Ibid., p. 201.



С в е т л а н а  К о н а ч е в а

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 5 7

ным (сходным образом в диалоге с Джанни Ваттимо он назовет 
его pensiero debole, недостаточно слабым мышлением, чрезмер-
но сосредоточенным вокруг таких «сильных» имен, как христи-
анство и  Воплощение). Ослабление восходящей модели пред-
полагает акцент не  на  глубинной сущности, а  на  случайности, 
неожиданности, непредвиденном событии, когда единство — это 
не  сoincidentia oppositorum, а  относительно неустойчивый эф-
фект множественности, дифференциальной игры и  взаимодей-
ствия множества элементов. Космопоэтика как слабая теология 
не претендует на статус космологии или космотеологии; это уче-
ние не о причинах, а о зове, о слабой силе призыва. В конечном 
итоге она предстает как «способ сказать “да” обещанию мира, 
тому, как мир вторгается в  наши сердца, как он призывает нас 
и  заставляет нас искать слова»43. Квинтэссенцией космотеопоэ-
тики становится наше примирение с миром. 

Сопоставляя интуиции Капуто и  Келлер, мы можем сделать 
вывод, что для них характерно акцентирование поэтического 
становления и  стремление подорвать гипермаскулинность: сла-
бый Бог противостоит божественному суверенитету; и более того, 
такая слабость не  является буквальной противоположностью 
силы в  регистре бытия. Как признают оба мыслителя, «куль-
туральный» и  «этико-политический» контекст подобных тео-
логических стратегий  — характерное для постмодерного мира 
«деколониальное и  демократизирующее движение от  мужчин 
к  женщинам и  детям, от  Запада к  Востоку, от  Севера к  Югу, 
от сильных к слабым»44. Келлер и Капуто творчески развивают 
языки потенциальности, и  эта потенциальность, или виртуаль-
ность в  широком смысле, является попыткой реконфигурации 
несуверенного суверенитета или попыткой представить мощь, 
которая превышает фактическую власть или грубую силу. Од-
нако чтобы избежать суверенитета или его разрушить, необхо-
димо также найти способ обойти того Единого, который накап-
ливает суверенную власть. Мыслить за пределами суверенитета, 
по сути дела, означает развивать теологию, выходящую за рам-
ки монотеизма, как это делает, например, Лорел Шнайдер в сво-
ей провокационной работе «За  пределами монотеизма», где 
присутствуют многочисленные отсылки к  теологическим раз-
работкам Келлер и Капуто. Для Шнайдер божественная множе-

43.	 Ibid., p. 204.

44.	 Caputo J.D. The Insistence of God: a Theology of Perhaps, p. 173.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

5 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ственность превышает «логику Единого» и  воплощается в  те-
лах, которые «становятся различием и  таким образом создают 
мир»45. Уязвимость Бога предполагает ослабление суверенно-
го Единого, которое возможно лишь после смерти Бога; то есть 
Бог без суверенитета может быть помыслен только после того, 
как будет разорвана связь с  субстанциальной верой во  всемогу-
щую божественную силу. В то же время Капуто и Келлер понима-
ют, что недостаточно изгнать единого и  всемогущего Бога, что-
бы преодолеть проблему влияния суверенной тео-политической 
власти. Они предлагают иной путь: Единый должен быть осто-
рожно децентрирован или деконструирован. Тем самым пред-
лагаемый путь деконструкции христианской теологии предстает 
как история редукции — онтологической, феноменологической, 
герменевтической, которая «перезагружает» метафизическую 
теологию, придавая ей форму, соответствующую жизни. Такая 
редуцированная теология после серии утрат (потери высшего, 
необходимого, всемогущего, единого сущего) открывает новую 
витальность, неразрешимость колеблющегося опыта. Это теоло-
гия пытается показать, чем могла бы быть религия или постре-
лигия в  постмодерном мире: религией безусловного, способом 
бытия-в-мире. Теологическая герменевтика в  «эпоху информа-
ции» деконструирует тем самым и  традиционный монотеизм, 
и традиционное понимание Откровения.

Возвращаясь к  обозначенным в  начале нашей статьи про-
блематичным моментам контекстуальной теологии, связанным 
с соотношением контекста и Писания, отметим, что труды Кел-
лер и Капуто обнаруживают очевидное превалирование контек-
ста. Хотя декларируется освобождение библейского нарратива 
от  эллинизированной метафизики, подобное освобождение не-
редко оборачивается не  менее предпосылочным встраиванием 
библейского текста в экофеминизм (в случае Келлер) или в тео-
рию деконструкции (в варианте Капуто). Божественный призыв 
для Капуто и Келлер не означает нечто, приходящее из другого 
мира, поверх пространства и  времени, не  предполагает актив-
ного и  идентифицируемого зовущего: «Событие  — это то, что 
зовет, но вызывающий зов конститутивно недоступен… Это Бог 
зовет? А быть может, мир? Это Бог зовет из-за пределов мира — 
или это мир зовет под именем Бога? Является ли Бог “ветхим 

45.	 Schneider, L. (2007) Beyond Monotheism: A Theology of Multiplicity, p. 167. London: 
Routledge.



С в е т л а н а  К о н а ч е в а

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 5 9

днями”, или есть что-то более древнее, чем Бог?»46 И точно так 
же Откровение не  является сверхъестественным вторжением 
высшего; оно открывает не  другой мир сверхприродного бы-
тия, но  специфическую форму бытия-в-мире, одну из  многих. 
Специфика христианского Откровения в  подобном контексте 
мыслится как призыв к способу существования в перевернутом 
мире, где последние станут первыми, где прощают и любят вра-
гов. Поскольку Откровение понимается как поэтическое рас-
крытие способа бытия-в-мире, формируемая им религия «име-
ет мало общего с догмами и доктринами, ортодоксией и ересями, 
клириками и  свечами»47. Новая религиозность, таким образом, 
действительно становится «спектральной», она обнаруживает-
ся везде  — в  искусстве и  науке, политике и  этике, и  менее все-
го в том, что зовется собственно религией, объявленной симуля-
кром реальных вещей.

Библиография / References

Бадью А. Делез. «Шум бытия» / пер. с фр. Д. Скопина. М.: Логос-Альтера, 2004.

Agamben, G. (2000) “Absolute Immanence”, in Agamben G. Potentialities: Collected Es‑
says in Philosophy. Stanford: Stanford University Press.

Badiou, A. (2004) Deleuze. «Shum bytiia» [Deleuze: The Clamor of Being]. M.: Logos-
Аl'tera.

Bevans, S.B. (2018) Essays in Contextual Theology. Leiden, Boston: Brill. 

Caputo, J.D. (2019) Cross and Cosmos: A Theology of Difficult Glory. Bloomington: Indi-
ana University Press.

Caputo, J.D. (2018) Hermeneutics. Facts and Interpretation in the Age of Information. 
A Pelican Book.

Caputo, J.D. (1987) Radical Hermeneutics: Repetition, Deconstruction, and the Herme‑
neutic Project. Bloomington: Indiana University Press.

Caputo J.D. (2015) The Folly of God: A Theology of the Unconditional . Polebridge Press.

Caputo J.D. (2013) The Insistence of God: A Theology of Perhaps. Bloomington: Indiana 
University Press.

Caputo, J.D. (2006) The Weakness of God: A Theology of the Event. Bloomington: Indi-
ana University Press.

Caputo, J.D. (2006) “Without Sovereignty, Without Being: Conditionality, the Coming God, 
and Derrida’s Democracy to Come”, in Cl. Crockett (ed.) Religion and Violence in 
a Secular World, pp. 137–156. Charlottesville: University of Virginia Press.

Derrida, J. (1995) On the Name. Stanford, CA: Stanford University Press. 

46.	 Caputo J.D. The Insistence of God: А Theology of Perhaps, p. 174.

47.	 Caputo, J.D. Hermeneutics. Facts and Interpretation in the Age of Information, p. 302.

https://www.google.ru/search?hl=ru&tbo=p&tbm=bks&q=inauthor:%22Steve+Bevans%22
https://www.westarinstitute.org/store/the-folly-of-god/


С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

6 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Derrida, J. (2003) Voyous. Paris: Galilée.

Keller, C. (2015) Cloud of the Impossible. New York: Columbia University Press.

Keller, C. (2005) God and Power: Counter-Apocalyptic Journeys. Minneapolis: Augsburg 
Fortress Press.

Keller, C. (2003) The Face of the Deep: A Theology of Becoming. London: Routledge.

Schneider, L. (2007) Beyond Monotheism: A Theology of Multiplicity. London: Routledge.

Whitehead, A.N. (1978) Process and Reality: An Essay in Cosmology. New York: New Press.



Андрей Шишков 

Кто скрывается в тени: контуры темной 
экклезиологии

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-61-89

Andrey Shishkov 

Who Is Hiding in the Shadows: The Outlines of Dark 
Ecclesiology

Andrey Shishkov — School of Theology and Religious Studies of the 
University of Tartu (Estonia). andrey.v.shishkov@gmail.com

The article describes dark ecclesiology, a new theological theory of the 
church. According to the author, it represents a strategy of emanci‑
pation of the ecclesiastical thought and practice from clericocentrism. 
For centuries, ecclesiology focused on describing hierarchical struc‑
tures that shaped normativity within the church. Everything strange 
and abnormal remained in the shadows. “Invisible” groups (wom‑
en; queer people; unbaptized; human embryos; animals and other 
non-human living beings) fall into the shadow area and are exclud‑
ed by the clerical authorities from the scope of ecclesiology. Dark ec‑
clesiology allows for a fresh look at the church. As a theological re‑
search method, it reconsiders the church’s composition, structure, and 
boundaries; it provides an opportunity to speak about earlier excluded 
church actors and things, avoiding their forced normalization within 
the framework of mainstream ecclesiological theories. The critical po‑
tential of dark ecclesiology makes it possible to reveal the contingency 
of church norms and the arbitrariness of the exclusion from the church 
of those who consider themselves to be church members. Shadow ac‑
tors are described through theological infra-language, which is a 
way of correlating different perspectives and narratives in one space 
through which they express their belonging to the church. Dark eccle‑
siology refers to a flat ontology that asserts the ontological equality 
of all actors, including God. Methodologically, it uses the ideas of ob‑
ject-oriented philosophers (T. Morton, G. Harman, and others) and B. 

Шишков А. Кто скрывается в тени: контуры темной экклезиологии // Государство, религия, церковь в России и за ру-
бежом. 2021. № 39(2). С. 61–89. 

Shishkov, Andrey (2021) “Who Is Hiding in the Shadows: The Outlines of Dark Ecclesiology”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ 
v Rossii i za rubezhom 39(2): 61–89. 

� 6 1

	 Статья подготовлена при поддержке Estonian Research Council, grant PRG 1274.

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-XX-XX


С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

6 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Latour’s actor-network theory. In dark ecclesiology, in Latour’s terms, 
the reassembly of the church community takes place.

Keywords: Bruno Latour, contextual theologies, dark ecclesiology, 
declericalisation, flat ontology, Graham Harman, infra-language, ob-
ject-oriented ontology, Timothy Morton.

РЕЗОНАНСНЫЕ события и  тенденции последних лет, ока-
завшие большое влияние на общественную мысль и поведе-
ние, такие как пандемия коронавируса, выступления в  под-

держку движения Black Lives Matter (BLM), феминистские акции 
и движение против насилия под хештегом #metoo, задавшая новую 
перспективу экологической повестке речь Греты Тунберг в  ООН, 
затронули и мировое христианство. Например, в июне 2020 г. ар-
хиепископ Кентерберийский Джастин Уэлби, реагируя на BLM, на-
помнил, что Иисус не был белым, а в алтаре Сент-Олбанского со-
бора появилась фреска работы художницы Лорны Мэй Уодворт, 
где Христос изображен чернокожим. Рефлексируя о пандемии ко-
ронавируса, папа Франциск в своих катехизических поучениях го-
ворит о взаимосвязи человечества и всего творения. Христианские 
богословы стремятся все больше контекстуализировать евангель-
ское послание в конкретных обстоятельствах современной жизни. 

Контекстуальные теологии появились в  1960–1970-х гг. и  сего-
дня занимают значительную часть пространства христианской бо-
гословской мысли. Их  возникновение стало ответом на  неспособ-
ность традиционных теологических подходов продемонстрировать 
универсальность христианства в  разных культурных, социальных 
и политических средах. Доминировавший в церкви белый, буржуаз-
ный, европоцентричный, мужской, клерикальный взгляд на вопро-
сы веры и церковной практики не мог ответить на многочисленные 
проблемы, возникавшие перед христианами в  разных культур-
ных, социальных и  политических контекстах: социальное неравен-
ство, различные формы угнетения, расизм, сексизм, загрязнение 
окружающей среды. В  самóм традиционном богословском взгля-
де на церковь и мир содержались элементы структурного насилия, 
не дававшие увидеть эти проблемы. Ему на смену пришло разнооб-
разие перспектив: феминистская, постколониальная, черная, квир- 
и  экотеология; все эти подходы значительно расширили поле бо-
гословской работы и  постепенно подвергли критике и  вытеснили 
из мейнстрима «классические» методы. Правда, в тех христианских 



А н д р е й  Ш и ш к о в 

конфессиях (таких как православие), где господствуют консерватив-
ные и архаичные богословские парадигмы, контекстуальные теоло-
гии только начинают развиваться. Популярность и  широкое рас-
пространение контекстуальных теологий связаны с бурным ростом 
за  последние полвека числа последователей христианства на  гло-
бальном Юге, где контекстуальные теологии (например постколо-
ниальные) активно развивались все это время. В ответ на развитие 
контекстуальных теологий, в свою очередь, появились подходы, ос-
новная задача которых заключалась в том, чтобы говорить об уни-
версальности христианства не через его погружение в разнообразные 
контексты, а через переосмысление метафизических оснований хри-
стианской веры. Здесь можно упомянуть британского теолога Джона 
Милбанка и связанное с ним движение «Радикальная ортодоксия». 

В этой статье я обращаюсь к теме контекстуализации в эккле-
зиологии  — богословской дисциплине, описывающей церковь, 
и предлагаю новую теоретическую рамку для христианских кон-
текстуальных экклезиологий. 

Необходимость эмансипации экклезиологической мысли

Если попытаться выделить главный мотив контекстуальных тео-
логий (при всем их разнообразии), то это выявление в социальной 
и церковной структуре силовых линий доминирования и смещение 
перспективы богословского рассмотрения с  позиции доминирую-
щего к  позиции угнетенного. Точно такая же работа необходима 
и в отношении экклезиологии. Дело в том, что властные клерикаль-
ные институты через экклезиологию задают такой вариант нормы 
в «церковном организме», что часть церковных акторов и явлений 
оказывается угнетенной или даже исключенной из церкви. 

Экклезиология определяет то, как церковь осмысляет и  опи-
сывает саму себя. Расцвет экклезиологии как самостоятельного 
направления богословской мысли происходит в  эпоху Реформа-
ции, когда она становится центром теологической мысли своей 
эпохи1. Богословам конфликтующих друг с другом христианских 
конфессий (католикам и  протестантам) понадобилось ответить 
своим последователям на  два вопроса: что есть церковь и  где 
есть церковь. Второй период расцвета экклезиологии начался не-
сколько столетий спустя с  появлением экуменического движе-

1.	 Hovorun, C. (2015) Meta-Ecclesiology: Chronicles on Church Awareness, p. 69. New 
York: Palgrave Macmillan.

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 6 3



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

6 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ния, которое заново поставило те же самые вопросы в глобальном 
масштабе2. На  формирование экклезиологии как самостоятель-
ной богословской дисциплины также оказала влияние секуляри-
зация, благодаря которой появилась необходимость различения 
церковного и светского пространств в обществах модерна и, соот-
ветственно, описания первого с позиции церкви.

Наиболее распространенные подходы в экклезиологии описы-
вают церковь через (1) тотальные органические общности (тело 
Христово, народ Божий); (2) священные иерархии (как связанные 
с церковным служением, так и иерархии святости); (3) таинства, 
обряды и коллективные практики (евхаристия, крещение, литур-
гия, чтение Писания и  т.д.); (4) священные пространства (храм, 
церковное собрание, святое место)3. Эти подходы, в свою очередь, 
делятся на те, которые отдают предпочтение «мистическому» или 
«метафизическому» описанию церкви, и  те, которые рассматри-
вают церковь институционально.

Часть экклезиологических подходов представляет собой связ-
ки между этими четырьмя пунктами. Например, в  классиче-
ском обзоре моделей церкви кардинала Авери Даллеса «церковь 
как институт» связывает священную иерархию с  органической 
общностью народа, а  «церковь как таинство» связывает народ 
и  таинства4. Иногда все четыре пункта сходятся в  одной эккле-
зиологической модели, например в такой как евхаристическая эк-
клезиология, где народ, собираясь на евхаристическое собрание, 
возглавляемое иерархом, соединяется в  единое тело Христово5. 

2.	 Kärkkäinen, V.M. (2002) An Introduction to Ecclesiology. Downers Grove, IL: IVP Ac-
ademic, pp. 7–8. Кульминацией экклезиологических изысканий экуменизма стал 
принятый в  2013 г. Всемирным советом церквей документ «Церковь: к  общему 
видению»: World Council of the Churches (2013) The Church: Towards a Common 
Vision. WCC Publications. 

3.	 См., например: Dulles, A. (1991) Models of the Church. New York, NY: Image Books; 
Kärkkäinen, V.M. An Introduction to Ecclesiology; Hovorun, C. Meta-Ecclesiology.

4.	 Dulles, A. Models of the Church, pp. 26–38, 55–67.

5.	 Классические работы по евхаристической экклезиологии: Афанасьев Н. Церковь 
Духа Святого. Париж, 1971; Zizioulas, J. (1997) Being as Communion: Studies in Per‑
sonhood and the Church. Crestwood, NY: SVS Press. Критика — Volf, M (1998) After 
Our Likeness: The Church as the Image of the Trinity. Grand Rapids, MI: Eerdemans; 
Шишков А. Структура церковного управления в  евхаристической экклезиоло-
гии // Вестник ПСТГУ Серия I: Богословие. Философия. 2015. Вып. 1(57). С. 25–38; 
Shishkov, A. (2017) “The Problematic Issues of Eucharist Ecclesiology in the Context 
of Contemporary Political Theology”, Political Theologies in Orthodox Christianity: 
Common Challenges and Divergent Positions, pp. 189–206. London; New York: 
Bloomsbury T&T Clark. 



А н д р е й  Ш и ш к о в 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 6 5

Все эти подходы объединяет общая целевая причина существова-
ния церкви  — спасение ее членов, достижение ими Царства Не-
бесного, участи обетованной Богом в своем Откровении, которое 
лежит в  основании христианского вероучения. Соответственно, 
одна из задач экклезиологии — определить круг «спасающихся».

На  протяжении веков экклезиология концентрировалась 
на описании церковных иерархических (клерикальных) структур. 
Именно церковные структуры  — поместные церкви, священная 
иерархия, собор и  собрание, народ, община, церковные грани-
цы — были в центре внимания богословов. Через них задавалась 
нормативность в  церкви: подлинно церковное должно так или 
иначе принадлежать к  клерикальным структурам6. Клерикоцен-
тричность стала отличительной чертой экклезиологии. Клирики 
стали рассматриваться как избранная часть церковного народа, 
чье священство давало им преимущество не только практического 
характера, но и — в каких-то интерпретациях — онтологического7. 

Попытки деклерикализации экклезиологии нередко пред-
принимались в логике клерикализма. Так, чтобы ввести в эккле-
зиологию мирян как полноценных участников церкви, Мартину 
Лютеру понадобилось предложить концепцию всеобщего священ-
ства8. Точно так же протопресвитер Николай Афанасьев, чтобы 
ослабить клерикализм в  православной экклезиологии, обраща-
ется к концепту царственного священства мирян, утверждая, что 
литургия совершается не одним священником, но всей общиной9. 
Шведский православный теолог Михаэль Хьяльм ставит пробле-
му эмансипации церкви, однако пути решения этой проблемы 
предлагаются им через литургическое богословие, которое рабо-
тает в  рамках клерикализованного пространства православного 
богослужения10. Архимандрит Кирилл Говорун делает попытку 
отделить «церковные структуры» от «церковной природы», в ка-

6.	 См. критический анализ этой темы в: Hovorun, C. (2017) Scaffolds of the Church: 
Towards Poststructural Ecclesiology. Eugene, OR: Cascade Books.

7.	 Здесь имеются в виду экклезиологические представления, согласно которым бла-
годать священства не просто наделяет священника властью, но и оказывает влия-
ние на  его человеческую природу, улучшая ее. Как говорится в  чинопоследова-
нии хиротонии, «божественная благодать, всегда немощная врачующая 
и оскудевающая восполняющая». 

8.	 Концепция всеобщего священства верующих появляется в  трактате Лютера 
«К христианскому дворянству немецкой нации» (1520). 

9.	 Афанасьев Н. Церковь Духа Святого. С. 40–41.

10.	 Hjälm M. (2011) Liberation of the Ecclesia: The Unfinished Project of Liturgical The‑
ology. Södertälje: Anastasis Media. 



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

6 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

честве которой выступает община, но останавливается на самом 
моменте разделения11. Вопрос о  месте женщины в  церкви тоже 
традиционно обсуждается в рамках дискуссии о женском священ-
стве, то есть включении женщин в клерикальные структуры. 

Такие подходы, в  рамках которых некоторые клерикальные 
функции распространяются на более широкие группы верующих, 
можно назвать «мягким» клерикализмом. Проблему клерикоцен-
тричного взгляда на церковь они не решают, а может быть, даже 
усугубляют. Экклезиологический клерикоцентризм усиливается 
еще и тем, что контроль над различением нормативного и ненор-
мативного (ортодоксии и  гетеродоксии) осуществляется клери-
кальными структурами. 

Задачу эмансипации экклезиологической мысли ставят перед со-
бой контекстуальные экклезиологии, которые рассматривают цер-
ковь с точки зрения угнетенных групп12, однако часть из них тоже 
следует логике клерикализма. Другая же часть (как большинство 
феминистских экклезиологий) действительно выявляет проблему 
угнетения (в данном случае женщин в церкви) и пытается предло-
жить ее решение в рамках экклезиологической теории и практики. 

Между тем доминирующим все еще остается подход, в котором 
то, что не становится частью клерикальных структур, оказывается 
сокрытым. Все странное (weird, queer) и ненормативное остается 
в  тени, но  при этом продолжает существовать в  церкви. Размер 
этой тени зависит от конфессиональной оптики. Далее я продол-
жу рассмотрение этой темы в  основном с  точки зрения конфес-
сиональной оптики православия.

В  православии в  тени оказываются: женщины; гомосексуа-
лы, трансгендеры и  другие квир-люди; некрещеные люди13; че-
ловеческие эмбрионы14; животные и  другие нечеловеческие жи-
вые существа; священные предметы и вещи. В тени оказываются 
даже богословы, у  которых нет иерархического статуса (священ-

11.	 См. Hovorun, C. Scaffolds of the Church.
12.	 Обзор контекстуальных экклезиологий см. в: Kärkkäinen, V.M. An Introduction to 

Ecclesiology, pp. 167–230.

13.	 История церкви знает немало случаев, когда некрещеные люди оказывали серьез-
ное влияние на церковную жизнь; например, император Константин, председатель-
ствовавший на I Вселенском соборе, на тот момент не был крещен. Также ряд му-
чеников, прославленных в  лике святых, не  были крещены (мч. Виктор и  Сосфен, 
обратившиеся во  время истязаний вмч. Евфимии; мч. Каллиник Киликийский 
и др.). Также здесь следует упомянуть споры об участи некрещеных младенцев. 

14.	 Споры об участи неродившихся младенцев, а также христианская про-лайф аргу-
ментация.



А н д р е й  Ш и ш к о в 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 6 7

ного сана или места в иерархии святости). В то время как на све-
ту  — в  основном иерархи и  клерикальные структуры. При этом 
влияние на церковную жизнь всех сокрытых в тени остается до-
вольно значительным, а вопрос об их присутствии в Царстве Не-
бесном стоит как никогда остро. 

Как правило, в  рамках клерикоцентричных экклезиологий 
условия спасения связаны с  клерикальными структурами. Эти 
экклезиологии строятся на идее, что если человек будет принад-
лежать правильной юрисдикции, правильно участвовать в  пра-
вильных богослужениях и  таинствах, следовать правильным 
практикам, соотносить свою веру с ортодоксией, содержание ко-
торой контролируют клирики, то он спасется (хотя в таких эккле-
зиологиях всегда содержится дисклеймер «на все воля Божья»). 
Отсюда главный прагматический вопрос верующих: «А как пра-
вильно?». Через это «как правильно?» реализуется властный 
контроль клерикальных институтов над пространством смыслов 
и практик.

Область церковного темного

Концептуализировать область «темного» в церкви попытался рус-
ский церковный мыслитель Сергей Фудель (1900–1977)  — через 
образ темного двойника церкви. Фудель обращается к  этому об-
разу в рассказе о священнике, объявившем своей пастве об остав-
лении служения:

В 20-х годах в одном подмосковном храме кончилась литургия. Все 
шло, как обычно, и священник сделал завершающее благословение. 
После этого он вышел к народу на амвон и начал разоблачаться. В на-
ступившей тяжелой тишине он сказал: «Я двадцать лет вас обманы-
вал и теперь снимаю эти одежды». В толпе поднялся крик, шум, плач. 
Люди были потрясены и оскорблены: «Зачем же он служил хотя бы 
сегодня». Неизвестно, чем бы это закончилось, если бы вдруг на ам-
вон не взошел какой-то юноша и сказал: «Что вы волнуетесь и плаче-
те! Ведь это всегда было. Вспомните, что еще на Тайной Вечери сидел 
Иуда». И эти слова, напомнившие о существовании в истории темно-
го двойника Церкви, как-то многих успокаивали или что-то объясня-
ли. И, присутствуя на Вечери, Иуда не нарушил Таинства15.

15.	 Фудель С.И. У стен церкви // Собрание сочинений: В 3-х т. Том 1. М.: Русский путь, 
2001. С. 120.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

6 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Мы видим, что ненормативное и  откровенно странное, с  точ-
ки зрения паствы, поведение священника приводит к смятению 
и тревоге — «крик, шум, плач». Главный страх — «нарушение та-
инства», то  есть подрыв клерикальной гарантии спасения. Для 
колонизированного клерикальными экклезиологиями церков-
ного сознания важен не  решившийся на  честный поступок свя-
щенник, а  «целостность» клерикальной структуры  — совершен-
ного им в  собрании народа таинства. Восстановление баланса 
происходит через стигматизацию странного Другого, священник 
ставится в один ряд с Иудой16, предавшим Христа, и это «многих 
успокаивает», хотя дальше Фудель добавляет: «Эти слова мно-
гое объясняют, но они не снимают с нас ни скорби, ни страха»17. 
Темный двойник у Фуделя — это такая сторона церковной жизни, 
с  которой необходимо бороться и  которую надо осуждать. Ощу-
щение темного двойника порождает ужас, а борьба с ним непре-
менно имеет клерикальные черты: через причастность к темному 
двойнику человек отлучает себя от церкви, а воссоединяется с ней 
с помощью исповеди, после прочтения священнослужителем раз-
решительной молитвы. 

В конце концов Фудель приходит к выводу, что «все искажен-
ное, нечистое, неправильное, что мы видим в церковной ограде, 
не есть Церковь, и для того, чтобы не иметь с этим общения, со-
всем не надо выходить за ее ограду, нужно только самому в этом 
зле не  участвовать»18. Еще более кратко эта мысль выражает-
ся фразой из  «Диалогов» священника Валентина Свенцицкого: 
«Всякий грех в Церкви есть грех не Церкви, но против Церкви»19. 
Вновь, как и в примере выше, на первый план выходит тема чи-
стоты и целостности, однако такой подход не различает этически 

16.	 Не все церковные акторы напрямую связываются с темным двойником, но их при-
частность к нему описывается через образы темных сил: «Помню, один священ-
ник говорил мне, что “оформление” атеизма его дочери совершилось в храме под 
впечатлением, полученным от злых старух. Борьбы с ними, кажется, никто не ве-
дет. Впрочем, слышал я, что наместник одного монастыря недавно даже отлучил 
от причастия одну такую ревнительницу устава и человеконенавистницу... И еще 
я слышал, что один мудрый московский протоиерей называет этих женщин “пра-
вославными ведьмами”» (Фудель С.И. У стен церкви. С. 123).

17.	 Там же. С. 120.

18.	 Там же. С. 122.

19.	 Фудель С.И. Воспоминания // Собрание сочинений: В 3 т. Том 1. М.: Русский путь, 
2001. С. 81. У Свенцицкого фраза звучит следующим образом: «Разве тяжкие гре-
хи отдельных представителей Церкви, хотя бы из  состава иерархии, могут быть 
названы грехами Церкви? Это не  грехи Церкви, а  грехи их  перед Церковью»: 
Свенцицкий В., прот. Диалоги. М.: Отчий дом, 2017. С. 167.



А н д р е й  Ш и ш к о в 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 6 9

недопустимое и просто странное и ненормативное — все относит-
ся к  темному двойнику. Здесь также нет различения грешника 
и греха, что делает эту концепцию этически сомнительной. 

Исключающая сила концепции «темного двойника церкви» 
в  целом характерна для многих экклезиологий, которые мож-
но объединить в группу «романтических экклезиологий», то есть 
возникших под влиянием идей романтизма20. Для экклезиологий 
этого типа характерно рассматривать церковь как «организм», 
в  котором все «темное» (в  указанном выше негативном смыс-
ле) либо «отсыхает, отмирает и  отпадает», либо определяется 
как болезнь, с которой необходимо бороться и в конечном счете 
уничтожить. Механизм исключения (впрочем, как и включения) 
при этом находится под контролем клерикальных структур, ко-
торые определяют, что принадлежит церкви, а что должно быть 
отделено от нее. Актуальные примеры исключенных мы находим 
в  дискуссиях о  спасении схизматиков и  еретиков; представите-
лей ЛГБТ-сообщества; некрещеных людей, особенно младенцев; 
человеческих эмбрионов; нечеловеческих живых существ, в  пер-
вую очередь — домашних животных, живущих с человеком, и др.21 

Темная экклезиология

Темный двойник у Фуделя — это не подход к описанию ненорма-
тивного и странного, а способ его исключения из церкви. Однако 
оно все равно остается в церкви как непроясненный экклезиаль-
ный феномен, для которого в  экклезиологии, которой пользует-
ся Фудель, нет языка описания. Темное выходит за  рамки суще-
ствующих объясняющих стратегий. 

20.	См. подробнее про православные романтические экклезиологии: Shishkov, A. 
(2021) “How Modern Orthodox Ecclesiology Hinders the Orthodox-Catholic Theologi-
cal Dialogue on Uniatism: Romantic Approach, Nationalism, and Anti-colonial Narra-
tive”, Stolen Churches or Bridges to Orthodoxy? (Vol. 2), pp. 125–138. Springer Na-
ture — Palgrave McMillan.

21.	 Можно также поставить вопрос об эсхатологической участи вещей, например тех, 
которые принято считать культурным наследием. Еще в середине XX в. Георгий 
Федотов задавался вопросом, означает ли конец времен обязательное уничтоже-
ние культуры? И  он приходит к  размышлению о  таком варианте эсхатологии, 
в котором: «Ничто подлинно ценное в этом мире не пропадает. Культура воскрес-
нет, подобно истлевшему телу, во славе. Тогда все наши фрагментарные достиже-
ния, все приблизительные истины, все несовершенные удачи найдут свое место, 
сложившись, как камни, в стены вечного Града» (Федотов Г. Эсхатология и куль-
тура // Новый Град. 1938. № 13. С. 55).



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

7 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Оригинальный подход к  «темному» предложил Тимоти Мор-
тон в  своем проекте темной экологии22. Мортон развивает этот 
проект на  основании объектно-ориентированной онтологии 
(ООО)  — философского подхода, входящего в  более общую фи-
лософскую рамку, названную спекулятивным реализмом23. Среди 
основных принципов ООО — идея конечности человеческого по-
знания (в том числе философского мышления); запрет на прямое 
постижение реальности (вещи по  своей сути изъяты для позна-
ния24); критика корреляционизма25. Для теологии ООО становит-
ся онтологическим базисом, как в  свое время для отцов церкви 
им был неоплатонизм26. 

Мортон пишет, что «мы живем во  вселенной конечности 
и  хрупкости, в  мире, в  котором объекты наполнены и  окружены 
таинственными герменевтическими облаками незнания»27. Тем-
ная экология, по  Мортону, это экологическое сознание, характе-

22.	 Morton, T. (2016) Dark Ecology: For a Logic of Future Coexistence. New York: Colum-
bia University Press.

23.	 Об объектно-ориентированной онтологии см. подробнее: Харман Г. Спекулятив-
ный реализм: Введение. М.: Рипол-Классик, 2019. С. 287–364; Harman, G. (2018) 
Object-Oriented Ontology: A New Theory of Everything. Pelican. 

24.	 Основатель ООО Грэм Харман объясняет это так: «Термин “изъятие” не обознача-
ет никакого беспричинного мистического исчезновения вещей из  имманентного 
пространства, это просто еще один способ сказать, что форма может существовать 
только в  одном месте; она не  может быть перемещена  — в  сознание или ку-
да-то  еще,  — не  будучи переведенной (translated) во  что-то  совершенно отличаю-
щееся от того, чем она была» (Харман Г. Спекулятивный реализм. С. 324–325).

25.	 Термин «корреляционизм» придумал один из четырех основателей спекулятивно-
го реализма, французский философ Квентин Мейясу. Под ним он понимает такую 
установку, согласно которой «невозможно мыслить мышление и мир отдельно друг 
от друга, поскольку они рассматриваются как пара, существующая лишь во взаим-
ной корреляции». Харман утверждает, что эту философскую установку «интересу-
ет лишь наш доступ к миру и никогда — сам мир» (Харман Г. Спекулятивный реа-
лизм. С. 66–67). Мейясу поясняет, что «под “корреляцией” мы понимаем идею, 
согласно которой мы можем иметь доступ только к корреляции между мышлени-
ем и бытием, но никогда к чему-то одному из них в отдельности» (Мейясу К. По-
сле конечности: Эссе о  необходимости контингентности. Екатеринбург; М.: Каби-
нетный ученый, 2016. С. 11). Речь идет о  позиции, в  которой реальность вещей 
соотносится с мышлением о них. Или, как говорит Мортон: «[В корреляционизме] 
смысл возможен только как то, что существует между человеческим разумом и тем, 
что он мыслит, его “объектами”, хрупкими и слабыми» (Мортон Т. Гиперобъекты: 
Философия и экология после конца мира. Пермь: Гиле Пресс, 2019. С. 20). 

26.	 Как возможна теология на основе объектно-ориентированной онтологии Харма-
на и  экспериментальной метафизики Бруно Латура, показывает Адам Миллер: 
Miller, A.S. (2013) Speculative Grace: Bruno Latour and Oblect-Oriented Theology. 
New York: Fordham University Press. 

27.	 Morton, T. Dark Ecology, p. 6.



А н д р е й  Ш и ш к о в 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 7 1

ризующееся им как «темно-угнетенное» (dark-depressing), «пу-
гающе темно-загадочное» (dark-uncanny) и  «странным образом 
темно-сладостное» (strangely dark-sweet)28. Этот тип сознания воз-
никает из ситуации тревожащей недостаточности наших способов 
описания окружающего мира, в  первую очередь  — научных, ко-
торые претендуют на  роль основных объясняющих стратегий со-
временного мира. В  перспективе темной экологии изучаемые ею 
объекты становятся странными (weird), а экологическое сознание 
при столкновении с ними становится темным. Оно не может про-
никнуть «вглубь» объектов, поскольку те изъяты для познания. 
Описанные выше три характеристики экологического сознания — 
это способы столкновения со  странными объектами: осознанное 
несовершенство описания окружающего мира угнетает, пугает и, 
одновременно, становится странно притягательным. Странность 
вещей вызывает беспокойство, а попытки избавиться от него при-
водят к  насилию через навязывание объясняющих стратегий, ко-
торые в свою очередь оказываются так же несовершенны29. Мортон 
описывает этот процесс как петлю, порочный круг или уроборос. 
Методология Мортона применяется в самых различных областях 
знания – от экологии до urban studies, в каком-то смысле она ста-
новится универсальной эпистемологией странного и темного. 

Этот процесс столкновения со  странным мы находим и  у  Фу-
деля и  его героев: оно вызывает скорбь, страх и  ужас30 (dark-
depressing), отождествляется с  грехом (dark-uncanny). Попытка 
избавиться от ужаса перед темным двойником приводит их к ис-
ключающему насилию через обращение к  нормативной эккле-
зиологической рамке, заданной клерикальными структурами. Тот 
же самый ужас перед странным мы находим в  истории внутри-
церковной борьбы с  различными видами гетеродоксии и  гете-
ропраксии. За их искоренение отвечали все те же клерикальные 
структуры, которые, в свою очередь, задавали норму. Однако но-
вое обнаружение в  церкви ненормативного и  гетеродоксально-
го, несмотря на попытки его искоренить, вновь вызывает скорбь, 
страх и ужас, создавая порочный круг. Этот подход не принимает 
во внимание, что странное и темное принадлежит к церковному 
бытию, а не инородно по отношению к нему. Соответственно, по-
пытка его искоренения может быть квалифицирована как эккле-

28.	 Ibid., p. 5.

29.	 Ibid., p. 78.

30.	 Об ужасе от темного двойника см.: Фудель С.И. У стен церкви. С. 220.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

7 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

зиальная ошибка или грех. При этом сам процесс формирования 
нормы в традиции можно охарактеризовать как случайный и за-
висящий от произвола властных инстанций31.

Таким образом, перед современной экклезиологией стоит за-
дача поиска такого богословского языка, который, во-первых, 
описывал бы феномены, попадающие в область церковной тени; 
во-вторых, делал бы это ненасильственным образом; и, в  треть-
их, предлагал бы общую метафизическую рамку для их описания. 
Контекстуальные экклезиологии способны справиться с первыми 
двумя задачами, но  не  с  третьей. Несмотря на  попытки создать 
кросс-контекстуальные (интерсекциональные) подходы, такие 
как экофеминистские, общей метафизики в  них нет (возможно, 
пока). Подход, который способен объединить в себе все три зада-
чи, я называю темной экклезиологией. Он призван показать не-
однозначность, странность и  контингентность наших представ-
лений о церкви через рассмотрение феноменов, не попадающих 
в  «освещенную» область, связанную с  нормативным описанием 
и заданную клерикоцентричными экклезиологиями. 

Темная экклезиология не  ставит перед собой задачу вывести 
теневых акторов «на свет», то есть включить в нормативные опи-
сания — это невозможно без насилия. Скорее речь идет о размы-
вании самого понятия церковной нормы через превращение цер-
ковной границы из  «тонкой карандашной линии»32, как о  ней 
пишет Говорун, в «плоскость с градиентом». В этой связи важным 
методологическим моментом становится опасность «засветки» 
теневой области, что означает властное вмешательство «света ра-
зума», приводящее к искажению предмета исследования. Об этой 
проблеме пишет и Мортон, когда задается вопросом о том, как мы 
проживаем экологические данные, а не только оперируем ими33. 

Полина Ханова, отталкиваясь от  идей Мортона, но  уже в  об-
ласти urban studies, тоже пишет о проблеме «засветки»: «как го-

31.	 Контингентность возникновения церковных норм демонстрируют догматические 
и литургические споры. Например, Русская церковь в XVII в. анафематствовала 
тех православных христиан, которые совершали крестное знамение двумя перста-
ми, однако в  XX в. отменила эту анафему. Точно так же в  1965 г. предстоятели 
Константинопольского патриархата и Римско-католической церкви сняли взаим-
ные анафемы, которые в 1054 г. привели к расколу между церквами. В обоих слу-
чаях анафемы предполагали, что благая посмертная участь находящихся под 
ними, как минимум под вопросом.

32.	 Hovorun, C. Scaffolds of the Church, p. 11–49.

33.	 Мортон Т. Стать экологичным. М.: Ад Маргинем, 2019. С. 18.



А н д р е й  Ш и ш к о в 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 7 3

ворить о  темном, оставив его темным?»34. Она проводит парал-
лель с размышлениями Жака Деррида о том, как можно говорить 
от имени безумия, которое не говорит, не превращая его в очеред-
ную вариацию разума. В своих размышлениях Деррида обращает-
ся к образу «черного света», который он называет «бдением “сил 
неразумия” вокруг Cogito»35. В каком-то смысле это «бдение “сил 
неразумия”» совпадает с мортоновскими «таинственными герме-
невтическими облаками незнания». Можно сказать, что эти «та-
инственные облака» излучают «черный свет». 

Для христианской теологии идея «черного света» не нова. Она 
может быть представлена через метафорику божественного мра-
ка, представленную в апофатическом богословии. Тогда «черный 
свет» можно соотнести с  «сверхсущностным лучом Божественно-
го мрака» Ареопагита36. Уже у апостола Павла мы находим идею, 
схожую с  «облаком незнания»: «Теперь мы видим как бы сквозь 
тусклое стекло, гадательно» (1 Кор 13:12); а  также  — попытку го-
ворить «от  имени безумия»: «мы проповедуем Христа распятого, 
для иудеев соблазн, а  для эллинов безумие» (1 Кор 1:23). Григо-
рий Нисский продолжает эту традицию христианской апофатики 
и говорит о «светозарном мраке», в который вошел Моисей на Си-
найской горе для беседы с Богом, и добавляет: «В том и познание 
наше, что не  знаем, потому что искомое выше всякого познания, 
как бы некиим мраком, объято отовсюду непостижимостью»37. 

Кэтрин Келлер пишет, что «светозарная тьма (luminous dark) 
сопротивляется доминированию и его языку»38. Ханова спра-

34.	 Ханова П. Темные города: темная экология и Urban Studies // Логос. 2019. Т. 29. 
№ 5. С. 73.

35.	 Деррида Ж. Cogito и история безумия // Письмо и различие. СПб: Академический 
проект, 2000. С. 81.

36.	 Подробнее про христианское святоотеческое богословие божественного мрака см.: 
Лосский В. По образу и подобию // Боговидение. М.: АСТ, 2006. С. 570–581.

37.	 Григорий Нисский, свт. О жизни Моисея Законодателя // Творения святого Гри-
гория Нисского. Часть 1. М.: Типография В. Готье, 1861. С. 316. Ср. с фрагментом 
из Ареопагита: «И тогда Моисей отрывается от всего зримого и во мрак неведе-
ния проникает воистину таинственный, после чего оставляет всякое познаватель-
ное восприятие и в совершенной темноте и незрячести оказывается, весь будучи 
за пределами всего, ни себе, ни чему-либо другому принадлежа, с совершенно не 
ведающей всякого знания бездеятельностью в наилучшем смысле соединяясь 
и  ничего-незнанием сверхразумное уразумевая» (Дионисий Ареопагит. Мисти-
ческое богословие // Сочинения. Толкования Максима Исповедника. СПб.: Але-
тейя; Издательство Олега Абышко, 2002. С. 745).

38.	 Keller, C. (2003) Face of the Deep: A Theology of Becoming, pp. 204. London, New 
York: Routledge.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

7 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ведливо отмечает, что темную сторону «нельзя кодифицировать 
как объекты, структуры или практики»39, она требует иной логи-
ки описания: «логика черного света  — полумрак, который при-
зван “скрывать очертания тел и выявлять трепет души”40»41. Мор-
тон считает, что преимущественной стратегией описания темной 
экологии становится искусство, ведь «красота дает нам фанта-
стический невозможный доступ к недоступным, ушедшим в себя, 
не до конца определенным качествам вещей, к их таинственной 
реальности»42. Поэтому он называет темную экологию, помимо 
прочего, арт-проектом43. В темной экклезиологии защита области 
церковной тени от «засветки» также относится скорее к методам 
теологической эстетики (темная теоэстетика). 

Плоская онтология

Один из  ключевых методологических моментов в  темной эк-
клезиологии  — это плоская онтология. Американский фило-
соф Йен Богост описывает плоскую онтологию следующим обра-
зом: «Все вещи одинаково существуют, хотя они и не существуют 
одинаково»44. Плоская онтология предполагает, что ни  одно-
му объекту нельзя отдать онтологический приоритет: «бытие 
не иерархично»45. 

Термин «плоская онтология» впервые появляется в работе Роя 
Бхаскара «A Realist Theory of Science» (1975), в  1990-е использу-

39.	 Ханова П. Темные города. С. 74.

40.	 Интересно, что Ханова цитирует С.С. Аверинцева, который, в  свою очередь, гово-
рит о полумраке внутри церковного храма и его эстетической соотнесенности с «бо-
жественным мраком»: «Блеск драгоценного убранства, мелодии напевов, красно-
речие проповеди, благоухание ладана создавали мощное синтетическое воздействие 
чувственного порядка; “театральность” богослужения не уступала по своей проду-
манности высшим достижениям зрелищного искусства древности — на место зали-
того солнцем и  открытого ветрам греческого театра встает церковный полумрак, 
пронизанный мерцанием свечей и  лампад. Этот полумрак (зримое соответствие 
того незримого “божественного мрака”, о котором говорил Псевдо-Ареопагит) был 
призван скрывать очертания тел и выявлять трепет души» (Аверинцев С.С. Судьбы 
европейской культурной традиции в  эпоху перехода от  античности к  Средневеко-
вью // Из истории культуры Средних веков и Возрождения. М.: Наука, 1976. С. 57).

41.	 Ханова П. Темные города. С. 74.

42.	 Мортон Т. Стать экологичным. С. 48.

43.	 Morton, T. Dark Ecology. P. xi.

44.	 Богост Й. Чужая феноменология, или Каково быть вещью? Пермь: Гиле Пресс, 
2019. С. 21.

45.	 Там же. С. 34.



А н д р е й  Ш и ш к о в 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 7 5

ется в дискуссиях вокруг работ Делёза и Гваттари, но отправной 
точкой в  современном употреблении этого термина становятся 
работы Мануэля Деланды — «Intensive Science and Virtual Philos-
ophy» (2002) и «A New Philosophy of Society» (2006). 

Деланда считает, что плоская онтология образуется «уникаль-
ными, сингулярными индивидуальными сущими, отличающи-
мися друг от  друга своим пространственно-временным масшта-
бом, а  не  онтологическим статусом»46. Этим «индивидуальным 
сущим» может быть как отдельный организм, так и  целый био-
логический вид, уникальная индивидуальность которого форми-
руется в процессе истории. Несмотря на  то, что организм и вид 
в  пространственно-временном отношении неравны, они равны 
онтологически как одинаково существующие и  должны рассма-
триваться на  одной плоской «онтологической шкале». Другой 
пример  — это человеческий организм и  составляющие его клет-
ки. В пространственно-временном масштабе они не равны, но он-
тологически нельзя сказать, что клетка человеческого тела пер-
вична по отношению к человеку в целом, и наоборот47. При этом 
меньшие индивидуальные сущие образуют «вложенные множе-
ства» в  бóльших, а  также их  действующие части48. Плоская он-
тология, по  словам Деланды, «не  содержит в  себе тотальностей, 
всеобъемлющих целостностей, чье существование просто посту-
лируется без прояснения их исторического происхождения»49. 

В области социального Деланда отказывается от таких «реифи-
цированных тотальностей», как общество или культура. Он пишет:

Порой социальные ученые оправдывают разговор об «обществе как 
целом», возрождая гегелевские тотальности, иной раз — используя 
в  качестве метафоры организм и  рассматривая общество как функ-
циональное целое. В каждом из этих случаев они склонны допускать 
существование систематичности, распространяющейся на  все обще-
ство. Онтология индивидуальных сущих, напротив, требует каждый 
раз выяснения, какой конкретный исторический процесс дал нача-
ло целому, или, что то же самое, каков источник систематичности50.

46.	 Деланда М. Новая онтология для социальных наук // Логос. 2017. № 3. С. 39.

47.	 См. DeLanda, M. (2013) Intensive Science and Virtual Philosophy. Rev. ed, pp. 85–86. 
London, New York: Bloomsbery Academic. 

48.	 Деланда М. Новая онтология для социальных наук. С. 43.

49.	 Там же. С. 43.

50.	 Там же. С. 43.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

7 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Иными словами, каждое конкретное общество или социальный 
институт складывается в  процессе исторической индивидуации 
и может как содержать вложенные множества других индивиду-
альных сущих, так и само быть вложенным множеством в более 
масштабном индивидуальном сущем. Все они «могут рассматри-
ваться как сосуществующие в одном онтологическом плане и тем 
самым способные взаимодействовать друг с  другом, несмотря 
на  то, что каждый из  них подчинен собственному историческо-
му ритму»51. Одна из таких тотальностей — церковь, понятая не в 
конкретно историческом ключе, а как некое функциональное це-
лое, объединенное общей системой.

В объектно-ориентированной онтологии (ООО) понятие «пло-
ская онтология» используется «в  том же самом смысле, что 
и у Деланды»: как онтология, которая «трактует все объекты оди-
наково, а  не  предполагает, что для разных типов объектов не-
обходимы совершенно различные онтологии»52. Но  в  отличие 
от  Деланды, чья «онтология индивидуальных сущих» работает 
с «материальными» объектами, основатель ООО Грэм Харман ра-
дикально расширяет круг объектов, включая в  него также мета-
физические и воображаемые сущности. Важным референсом для 
Хармана становится творчество Альфреда Норта Уайтхеда (1861–
1947), оригинального мыслителя, повлиявшего на  становление 
процесс-теологии. Уайтхед задолго до  всех упомянутых филосо-
фов считал, что человеческие и нечеловеческие сущности облада-
ют одинаковым онтологическим статусом, и тем самым предвос-
хитил идею плоской онтологии53. 

В подходе принадлежащего к ООО философа Леви Брайанта 

плоская онтология отрицает любую онтологию трансцендентно-
сти, или присутствия, наделяющую какой-либо один тип сущно-
стей привилегированным положением в качестве начала всех про-
чих сущностей и в качестве того, что полностью налично (present) 
для самого себя54. 

Это значит, что 

51.	 Там же. С. 51–52.

52.	 Harman G. Object-Oriented Ontology, pp. 54. 

53.	 Харман Г. Четвероякий объект: Метафизика вещей после Хайдеггера. Пермь: 
Гиле Пресс, 2015. С. 54.

54.	 Брайант Л. Демократия объектов. Пермь: Гиле Пресс, 2019. С. 251.



А н д р е й  Ш и ш к о в 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 7 7

нет никаких суверенных сущих, таких как Бог, сила, платоновские 
формы, Благо, cogito, трансцендентальная субъективность, язык, 
знаки, жизнь и так далее, которые действуют как иерархии бытия, 
определяя всех других существ55. 

С  одной стороны, в  ООО существование Бога одинаково реально 
с существованием людей, животных, химических элементов, с дру-
гой — интерпретация места Бога в плоской онтологии бросает вы-
зов традиционным христианским онтологиям, где он рассматри-
вается как первопричина всего сущего. По словам Леви Брайанта, 

если Бог существует, он не суверен, как великий архитектор Лейб-
ниц, который спроектировал и создал этот мир как лучший из всех 
возможных миров, а скорее мастер-самоучка (tinkerer), как и все мы, 
который должен иметь дело с запросами других машин56,57. 

На эту проблему указывает и Харман58, но в его понимании пло-
ская онтология  — это лишь стартовая точка: «это  — идея, что 
философия должна начинаться с  забрасывания как можно бо-
лее широкой из  возможных сетей в  своем стремлении говорить 
обо всем»59. По его мнению, главный враг плоской онтологии  — 
«таксономическое предубеждение, что мир должен быть разделен 
на  небольшое количество радикально различных типов сущно-
стей (entities)»60. К такого рода предубеждениям он относит также 
«средневековое» деление мира на «Бога и все остальное», которое 
характерно для традиционного христианского теизма. 

Адам Миллер пишет: «Объектно-ориентированная метафизика 
исключает возможность традиционного, всемогущего, бесстрастно-
го, всецело трансцендентного Бога, сотворившего мир из ничего»61. 
Однако сам Миллер не предлагает никакой концепции, в рамках 
которой можно было бы рассматривать Бога на  одной онтологи-

55.	 Bryant, L. (2014) Onto-Cartography: An Ontology of Machines and Media, pp. 115. 
Edinburgh: Edinburgh University Press.

56.	 «Машина» в терминологии Брайанта может быть понята как аналог «объектов» 
Хармана или «индивидуальных сущих» Деланды. 

57.	 Bryant, L. Onto-Cartography, p. 115.

58.	 Harman, G. Object-Oriented Ontology, p. 55–56.

59.	 Ibid., p. 256. 

60.	Ibid., p. 256. При этом Харман оговаривается, что плоская онтология может быть 
для философии «хорошим началом, но разочаровывающим концом» (Ibid., p. 54).

61.	 Miller, A. Speculative Grace. P. 132. 



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

7 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ческой плоскости с тварными сущностями. Он упоминает Уайтхеда 
и Латура62, но скорее риторически, чем концептуально. Между тем, 
именно метафизика Уайтхеда, получившая развитие в  процесс-
теологии, становится ключом к решению этой проблемы. Уайтхед 
говорит о  Боге как одновременно трансцендентном и  имманент-
ном по отношению к тварному миру и его объектам:

Сказать, что Бог постоянен, а Мир изменчив, так же верно, как и что 
Мир постоянен, а Бог изменчив.
Сказать, что Бог един, а  Мир множественен, так же верно, как 
и Мир един, а Бог множественен.
Сказать, что по  сравнению с  Миром Бог в  высшей степени актуа-
лен, так же верно, как и то, что в сравнении с Богом Мир в высшей 
степени актуален.
Сказать, что Мир имманентен Богу, так же верно, как и что Бог им-
манентен Миру.
Сказать, что Бог трансцендентен миру, так же верно, как и то, что 
Мир трансцендентен Богу.
Сказать, что Бог творит Мир, так же верно, как и что Мир творит 
Бога63.

Латур, вторя Уайтхеду, также считает, что «религия — не про транс-
цендентность, не про Духа свыше, она вся — про имманентность»64. 

Другой вариант включения плоской онтологии может быть 
осуществлен через комплекс теологических подходов, генетиче-
ски связанных с «теологией после Аушвица», оказавшей большое 
влияние на возникновение контекстуальных теологий. Эти подхо-
ды, как и  процесс-теология, бросают вызов традиционному хри-
стианскому теизму, рассматривающему Бога как всемогущего, не-
изменного, бесстрастного и  онтологически превосходящего мир 
властителя, по  сравнению с  которым бытие творений ничтож-
но. Юрген Мольтман, один из  христианских теологов, работав-
ших с темой «теологии после Аушвица», пишет, что событие Хри-
ста Распятого представляет собой умаление Бога в ничто (смерть 
на кресте), через которое онтологическая ничтожность творения 

62.	 В частности, его богословскую работу: Latour, B. (2011) ‘‘ ‘Thou Shalt Not Take the 
Lord’s Name in Vain’: Being a Sort of Sermon on the Hesitations in Religious Speech’”, 
RES: Anthropology and Aesthetics 39: 215–234.

63.	 Whitehead, A.N. (1978) Process and Reality: An Essay in Cosmology. Corrected Edi-
tion. D.R. Griffin, D.W. Sherburne (eds.), p. 348. New York: Free Press.

64.	 Latour, B. ‘‘‘Thou Shalt Not Take the Lord’s Name in Vain”, p. 219. 



А н д р е й  Ш и ш к о в 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 7 9

устраняется, что «меняет общее впечатление о бренности всех ве-
щей на перспективу надежды и освобождения всех вещей»65.

Классический вопрос в рамках «теологии после Аушвица»: «Где 
был Бог, когда страдали невинные люди?» — получает здесь неожи-
данный для традиционной христианской метафизики ответ: «Он 
страдал вместе с ними». Бог спускается на один уровень существо-
вания с человеком. Он страдает вместе с евреями в газовых камерах, 
с бедняками — в трущобах латиноамериканских фавел, с женщина-
ми — в патриархальном обществе, со всеми живыми существами — 
в мире, страдающем от загрязнения окружающей среды. 

Процесс-теологию66 и «теологию после Аушвица» объединяет 
тема сострадательной любви Бога, которая несовместима с обра-
зом бесстрастного всемогущего властителя. Ее мы также находим 
в  различных теологиях освобождения, а  также в  «слабой теоло-
гии»67. Эта же идея сострадательной любви Божией становится 
основанием для интеграции в  христианскую теологию плоской 
онтологии: она предполагает, что любое живое существо, любое 
творение обладает ценностью, равной самому Богу. В этом смыс-
ле образ мастера-самоучки у Брайанта — это описание кенозиса, 
совершенного Богом из любви к творению. 

Плоская онтология позволяет также объяснить изменчивость 
церковных норм в  истории (например, когда некоторые догма-
тические разделения перестают рассматриваться как существен-
ные для спасения). В этом случае Бог перестает рассматриваться 
как всевластный монарх в  церкви (чей образ используется кле-
рикальной властью для своей легитимации), а  становится од-
ним из  участников совещательного (делиберативного) процес-
са формирования церковных норм, который может быть описан 
как постоянное перезаключение завета Бога и  его народа (цер-
кви). Здесь перспективным может стать подход, рассматриваю-
щий церковь как res publica (в  широком смысле слова), объеди-
ненную принципом свободы как не-доминирования. 

65.	 Moltmann, J. (1993) The Crucified God: The Cross of Christ as the Foundation and 
Criticism of Christian Theology, pp. 218. Minneapolis, MN: Fortress Press.

66.	 См.: Cobb, Jr., J.B., Griffin, D.R. (1976) Process Theology: An Introductory Exposition, 
pp. 41–62. Philadelphia: The Westminster Press. 

67.	 Примечательно, что на  «слабую теологию» Джона Капуто оказала влияние Кэт-
рин Келлер, которая в свою очередь обращается к процесс-теологии; см., напри-
мер: Keller, C. (2008) On the Mystery: Discerning God in Process. Minneapolis, MN: 
Fortress Press. См. также статью С. Коначевой в настоящем номере журнала.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

8 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Инфраязык описания церкви

Темная экклезиология  — это прежде всего инфра-язык, нарратив, 
не  претендующий на  властное описание окружающего мира с  по-
зиции только лишь того, кто описывает. По  словам Бруно Лату-
ра, смысл инфраязыка заключается в том, что «он позволяет пере-
мещаться из одной системы координат в другую», чтобы избежать 
риска «сделать всех акторов немыми»68. Эти системы координат — 
(1)  язык исследователей «для выражения того, что, как они утвер-
ждают, говорят акторы» и  (2) «собственный развитый и  вполне 
рефлексивный язык акторов»69. Инфраязык предполагает «само-
иллюстрирование вместо самореференции», то  есть такой рассказ, 
который «не требует для себя привилегий»70. У Латура это принци-
пиально «бедный, ограниченный, краткий и  простой»71 язык опи-
сания, который напоминает скорее карту, а  не  богатый ландшафт. 
Достоинство такого бедного описания заключается в  том, что ты 
«не рискуешь поверить в то, что сам мир состоит из линий и точек»72. 
Инфраязык появляется для того, чтобы избежать редукционизма. 
В противоположность этому Латур предлагает ирредукционистскую 
установку, согласно которой мы еще не знаем, как связаны между 
собой изучаемые нами акторы, но  уже утверждаем, что они могут 
вступать в ассоциации, оказывая друг на друга влияние73. 

В  клерикоцентричных экклезиологиях система координат зада-
ется клерикальными акторами, тогда как остальные члены церкви 
не имеют собственного голоса и даже подвергаются обезличиванию74. 
В темной экклезиологии нормативность, задаваемая клерикальными 
институтами, размывается через соотнесение в одном пространстве 
множества перспектив (систем координат). Такими перспективами 

68.	Латур Б. Пересборка социального: Введение в акторно-сетевую теорию. М.: Из-
дательский дом Высшей школы экономики, 2014. С. 46.

69.	 Там же. С. 45–46.

70.	 Широков А. Политика объяснения и стратегия описания Бруно Латура. С. 208.

71.	 Латур Б. Об акторно-сетевой теории. Некоторые разъяснения, дополненные еще 
большими усложнениями // Логос. 2017. Т. 27. № 1. С. 191.

72.	 Там же. С. 187.

73.	 Латур Б. Пересборка социального. С. 151.

74.	 Здесь можно вспомнить остроумное замечание Мирослава Вольфа о том, что ев-
харистическая экклезиология митрополита Иоанна Зизиуласа рискует обратить 
каждую личность в  «человеческого клона Христа»: Volf, M. After Our Likeness, 
pp. 181–182. См. также: Шишков А. Структура церковного управления в  евхари-
стической экклезиологии. С. 30–35.



А н д р е й  Ш и ш к о в 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 8 1

становятся личные нарративы людей, определяющих свою принад-
лежность к церкви (в метафизическом смысле, а иногда и в юрисдик-
ционном). Причем эта принадлежность к церкви может проживаться 
акторами по-разному — от агностического сомнения до полной уве-
ренности. Установленные церковной иерархией нормативные про-
цедуры, такие как обязательность крещения и прочее, здесь оказыва-
ются вторичны по отношению к самоиллюстрирующим нарративам 
(некрещеные святые мученики75 — подтверждение этого тезиса). 

В отличие от метаязыка76, который предполагает описание цер-
кви после (мета) формирования различных нормативных эккле-
зиологических теорий и  который сам начинает задавать норма-
тивность, стратегия темной экклезиологии позволяет описывать 
церковных акторов и  явления до  (инфра)77 того, как клерикаль-
ные институты вынесли суждение об  их эсхатологической судьбе 
путем включения в  свои нормативные теории. И  здесь возника-
ет множество точек пересечения с контекстуальными теологиями, 
часть из которых можно охарактеризовать как самоиллюстрирую-
щие нарративы теневых акторов.

Например, православный ЛГБТ-активист Михаил Черняк сооб-
щает в преамбуле к своей статье в сборнике по православной инклю-
зии: «Я пишу эту статью не как профессиональный богослов, но как 
православный христианин, хорошо знакомый с православным бого-
словием, а также как активист c верой в то, что всегда можно пред-
ложить конструктивное решение и найти выход из тупика»78. В его 

75.	 Некрещеные святые мученики  — это темные святые: с  одной стороны, они при-
знаются церковной учительной властью святыми, с  другой  — размывают своим 
примером границы заданной этой властью церковности. Для объяснения того, как 
они вступили в церковь без крещения, придумываются различные способы заме-
ны крещения, такие как «крещение кровью». Еще один тип темных святых — это 
святые схизматики или еретики (в  православии, например,  — св. Исаак Сирин). 
Третий тип — святые, чье поведение не соответствует моральной норме церкви (на-
пример, гомосексуалы, как католический святой кардинал Джон Генри Ньюман).

76.	 Кирилл Говорун предпринял попытку исследовать возможность создания мета-
экклезиологии (Hovorun, C. Meta-Ecclesiology). На  мой взгляд, результатом его 
исследования стала демонстрация того, что метаэкклезиология невозможна 
(Шишков А.В. В поисках новой экклезиологической парадигмы // Вопросы теоло-
гии. 2019. Т. 1. № 2. С. 268–273). 

77.	 Идея инфра- как до и мета- как после взята из: Широков А.С. Политика объяс-
нения и стратегия описания Бруно Латура: как писать инфрарефлексивные тек-
сты // Социологическое обозрение. 2019. Т. 18. № 1. С. 204.

78.	 Черняк М. Возможность ЛГБТИ-аффирмативного дискурса в Православной цер-
кви: сложности и перспективы // «Ибо я дивно устроен»: сборник текстов о пра-
вославии и  инклюзии ЛГБТ-людей. Амстердам: Европейский форум ЛГБТ-хри-
стианских групп, 2018. С. 157.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

8 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

статье не только содержатся аналитические инструменты и процеду-
ры, позволяющие делать те или иные умозаключения, но и описы-
вается личный опыт бытия гомосексуалом в Православной церкви. 
Примечательно, что в своем нарративе Черняк описывает свое ме-
сто представителя ЛГБТ-сообщества в церкви, обращаясь к поняти-
ям апофатики, икономии и тайны замысла Божия, то есть к поняти-
ям, традиционно размывающим «свет» богословского разума. При 
этом в тексте статьи нет призыва к включению ЛГБТ в нормативное 
описание церкви. Здесь граница тоже описывается размыто и апо-
фатически — через двойное отрицание: «Не все запрещено из того, 
что не разрешено явным образом»79. Темная экклезиология интер-
претирует нарратив Черняка как простое (бедное) «я  здесь  — вну-
три церкви». Этот нарратив описывает состояние самоопределения 
актора до заданной церковной учительной властью нормативности. 
В логике темной экклезиологии теолог не может игнорировать это 
самоопределение, даже если церковная власть исключает этого ак-
тора из церкви80. При этом важно понимать, что инфраязык пред-
полагает описание конкретного актора, а не конструирование некой 
обобщенной фигуры. Та же гомосексуальность церковного акто-
ра может иметь в церкви самые разные проявления — от позиции 
угнетенного до позиции угнетателя, и каждое ее проявление требу-
ет собственного описания.

В том же сборнике, посвященном вопросам инклюзии в право-
славии, анонимный архиерей размывает сексуальную норматив-
ность в церкви, также обращаясь к апофатике, тайне и проч. Этот 
представитель учительной власти выступает как теневой актор 
еще более явно  — скрывая свою личность81. Для церковной вла-
сти такая самоиллюстрация церковного гомосексуала, как в  слу-
чае Черняка, одновременно пугающа и  притягательна, поэтому 
ее зацикленность на  вопросах регулирования человеческой сек-
суальности можно, по-мортоновски, назвать dark-sweet. 

79.	 Черняк М. Возможность ЛГБТИ-аффирмативного дискурса в Православной цер-
кви. С. 167.

80.	Темная экклезиология также размывает проблематику формального членства 
в церкви и тему «воцерковленности»/«расцерковленности». Голос тех, кого цер-
ковная власть (а вслед за ней и исследователи церкви, изучающие ее из задавае-
мой клерикальными акторами перспективы) называет «захожанами», «культур-
ными православными» и т.д., тоже должен быть услышан.

81.	 Анонимный православный архиерей. Православие и сексуальность: опыт церков-
ного размышления о Боге и человеке // «Ибо я дивно устроен»: сборник текстов 
о православии и инклюзии ЛГБТ-людей. Амстердам: Европейский форум ЛГБТ-
христианских групп, 2018. С. 20–29.



А н д р е й  Ш и ш к о в 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 8 3

С гораздо более сложной ситуацией мы сталкиваемся в таких 
контекстуальных теологиях, которые описывают тех, кто не  мо-
жет предложить самоиллюстрирующего нарратива,  — напри-
мер, нечеловеческих живых существ. В рамках темной экологии 
Мортон решает эту проблему через критику понятия «природы», 
которым описывается вся совокупность нечеловеческих живых 
существ, противопоставленная человеческому обществу82. Здесь 
человек может встать на  позицию онтологически равного нече-
ловеческим живым существам и описать себя как представителя 
общей с ними экосистемы, не отделяясь от них. 

В христианском богословии вопрос о попадании нечеловеческих 
живых существ в Царство Небесное остается дискуссионным. С од-
ной стороны, достаточно распространена точка зрения, что живот-
ные и  другие нечеловеческие живые существа не  обладают бес-
смертной душой, а  потому не  будут восстановлены, как человек; 
в эсхатоне живые существа будут сотворены заново. С другой сторо-
ны, существует альтернативная точка зрения, которая предполагает 
именно восстановление конкретных нечеловеческих живых существ, 
а не их замену. Первая позиция не предполагает онтологического 
равенства людей и  не-людей. Она находит свое выражение в  цер-
ковной практике. Например, совершенно различно воспринимает-
ся прикосновение к святыне двух живых существ. Муха, попавшая 
в евхаристическую чашу, подлежит сожжению как нечто скверное83, 
а человек, пьющий из этой чаши, напротив, «очищается», даже если 
делает это несознательно, как младенец, принимающий причастие. 

Вторую позицию мы находим в  христианской экотеоло-
гии. Например, один из  основателей экотеологии Линн Таун-
сенд Уайт-мл. предлагает обратиться к  «глубоко религиозному, 
но еретическому» опыту Франциска Ассизского и его последова-
телей. По его словам, Франциск хотел «свергнуть монархическую 
власть человека над тварным миром и  установить демократию 
всех Божьих творений»84. Эта позиция коррелирует с демократи-

82.	См.: Morton, T. (2007) Ecology without Nature: Rethinking Enviromental Aesthetics. 
Cambridge, MA and London: Harvard University Press.

83.	 «Если насекомое попадет в  чашу по  освящении Святых Даров, их  следует потреб-
лять обычным порядком, а  насекомое предварительно вынуть со  всеми предосто-
рожностями так, чтобы не  упала на  что-нибудь капля Крови Христовой, трижды 
промыть вином над другим сосудом, завернуть в бумагу или тряпочку, а по оконча-
нии литургии сжечь и вместе с вином вылить в проточную воду»: Настольная кни-
га священнослужителя. Т. 1. М.: Издание Московской Патриархии, 1977. С. 422–423.

84.	White, L. (1967) “The Historical Roots of Our Ecologic Crisis”, Science 155 (3767): 1207.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

8 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ей объектов Леви Брайанта85 и  демократией людей и  не-людей 
в политической экологии Бруно Латура86. 

Необходимость включения нечеловеческих живых существ 
в  церковь связана с  тем, что утверждение их  равнодостоинства 
и равноценности с человеком в рамках христианского дискурса ока-
зывается возможным только через их «воцерковление». Например, 
классический христологический тезис «не  воспринятое не  увраче-
вано, но что соединилось с Богом, то и спасется»87, подразумеваю-
щий воспринятие Богом во  Христе человеческой природы, пере-
осмысляется в экотеологических подходах через идею «глубинного 
воплощения» (Deep Incarnation), в которое включены и нечелове-
ческие живые существа88. Инфраязык темной экклезиологии при-
нимает во внимание перспективу условной мухи, попавшей в евха-
ристическую чашу, и включает ее в экклезиологическое описание.

Заключение: пересборка церковного коллектива

Темная экклезиология позволяет по-новому взглянуть на церковь. 
Как метод теологических исследований церкви она заново ставит 
вопрос о ее составе, устройстве и границах. Темная экклезиология 
начинается с утверждения, что в церкви находится много неодно-
значного и странного, а существующие в традиции представления 
о ней противоречивы, складывались случайно и зависят от произ-
вола церковных властных инстанций. Клерикальные структуры, 
присваивая себе власть определять церковную норму, осуществля-
ют насилие над теми, кого они исключают из церкви. 

Критический потенциал темной экклезиологии позволя-
ет вскрывать контингентность церковных норм и  произволь-
ность исключения из церкви тех, кто сам относит себя к церкви. 
Включение в экклезиологическое описание ранее исключенных 
из него приводит к переосмыслению границ церкви, ее структу-
ры и  способов осуществления власти в  ней. Обнаружение обла-
сти «церковной тени» позволяет говорить о церковных акторах 

85.	 Брайант Л. Демократия объектов. Пермь: Гиле Пресс, 2019. 

86.	Латур Б. Политики природы. Как привить наукам демократию? М.: Ад Марги-
нем Пресс, 2018.

87.	 Григорий Богослов, св. Послание 1-е К  пресвитеру Кледонию против Аполлина-
рия. 

88.	См.: Gregersen, H.N. (2015) “The Extended Body of Christ: Three Dimensions of Deep 
Incarnation”, Incarnation: On the Scope and Depth of Christology, pp. 225–253. Min-
neapolis: Fortress Press.



А н д р е й  Ш и ш к о в 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 8 5

и вещах без их исключения из церкви или насильственной нор-
мализации в  рамках нормативных экклезиологических теорий. 
Они описываются средствами богословского инфраязыка, кото-
рый представляет собой способ соотнесения в  одном простран-
стве разных перспектив и нарративов, важное место среди кото-
рых занимают самоиллюстрирующие нарративы, через которые 
исключенные акторы описывают свою принадлежность к  цер-
кви. Этот инфраязык позволяет также проводить между церков-
ными акторами и вещами гораздо большее число связей, чем те 
языки, что задаются властными клерикальными нарративами 
(например рассматривать евхаристию не только в рамках клери-
кально заданных ролей). В  темной экклезиологии происходит, 
если пользоваться терминологией Латура, пересборка церковно-
го коллектива89. 

Плоская онтология, которая лежит в основании темной эккле-
зиологии, позволяет рассматривать акторов и  вещи как онтоло-
гически равные друг другу, что исключает различные виды эк-
клезиального эссенциализма (например отнесение квир-людей 
к  «грешникам по  природе», не  имеющим благой участи в  эсха-
тологической перспективе, или нечеловеческих живых существ  — 
к  сущностям, не  наследующим Царства Небесного). Кроме того, 
плоская онтология позволяет рассматривать Бога не  как статич-
ного властителя мира, который возвещает данные раз и навсегда 
истины, проводниками которых становятся клерикальные инсти-
туты, а как одного из равных участников совещательного процес-
са по выявлению истины. Это, с одной стороны, дает возможность 
объяснить изменчивость церковных норм (в том числе догматиче-
ских и этических), а также разнообразие подходов к ним. Напри-
мер, в одну эпоху то или иное явление может квалифицироваться 
как грех, препятствующий спасению в вечности, а в другую — как 
норма. Так, часть христианских церквей больше не  считает го-

89.	Латуровский термин «коллектив», на мой взгляд, удачно подходит для описания 
той общности, которая возникает в  церкви, с  точки зрения темной экклезиоло-
гии. С одной стороны, оно отличается от традиционного понятия «община» или 
«сообщество», имеющего в клерикоцентричных экклезиологиях эссенциалистские 
черты. Оно выходит за пределы понимания церкви, как выходит за рамки тради-
ционного «общества людей», соединенных верой, законом Божиим, священнона-
чалием и таинствами (Филарет, свт. Пространный христианский катехизис Пра-
вославной кафолической восточной церкви. М.: Сибирская благозвонница, 2013. 
С. 64). С другой — как и у Латура, оно означает такую общность, в которую вхо-
дят не только люди, но и другие живые существа, ангелы и духовные сущности, 
вещи и, наконец, Бог. См. подробнее о коллективе у Латура: Латур Б. Политики 
природы. С. 269.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

8 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

мосексуальность греховной и  допускает этот формат отношений 
в  качестве церковной нормы, освящая однополые браки в  таин-
стве венчания. С другой стороны, это позволяет разработать прин-
ципиально иной подход к формированию церковной нормы, чем 
тот, что задается клерикальными институтами, — сделать процесс 
их выработки более демократичным и делиберативным. 

Описанная выше методология может быть востребована в кон-
текстуальных теологиях как объединяющий их  фрейм, дающий, 
с одной стороны, общий методический базис для их разработки 
(критика церковных структур, онтологическое равенство акто-
ров, предоставление голоса акторам и  т.д.), а  с  другой  — предо-
ставляющий достаточно пространства и  свободы для контексту-
альных теологических дискурсов (темная экклезиология  — это 
не ландшафт, а карта; ср. с Латуром). 

Для дальнейших исследований в  парадигме, задаваемой тем-
ной экклезиологией, на мой взгляд, наиболее актуальны следую-
щие темы: (1) дальнейшее обоснование плоской онтологии (место 
Бога); (2) защита области церковной тени от «засветки» (темная 
теоэстетика); (3) разработка теории церковной власти и действия 
(темная соборность); (4) разработка темы Бога как теневого по-
литического актора (темная политическая теология); (5) создание 
контекстуальных нарративов на основе темной экклезиологии — 
феминистских, квир-, постколониальных, энвайронменталист-
ских и др.; (6) описание церковных практик через темную эккле-
зиологию (например, литургия людей и вещей). 

Библиография / References

Аверинцев С.С. Судьбы европейской культурной традиции в эпоху перехода от антич-
ности к Средневековью // Из истории культуры Средних веков и Возрождения. 
М.: Наука, 1976. С. 17–64.

Анонимный православный архиерей. Православие и сексуальность: опыт церковного 
размышления о  Боге и  человеке // «Ибо я  дивно устроен»: сборник текстов 
о  православии и  инклюзии ЛГБТ-людей. Амстердам: Европейский форум 
ЛГБТ-христианских групп, 2018. С. 20–29.

Афанасьев Н. Церковь Духа Святого. Париж: YMCA-Press, 1971.

Богост Й. Чужая феноменология, или Каково быть вещью? Пермь: Гиле Пресс, 2019. 

Брайант Л. Демократия объектов. Пермь: Гиле Пресс, 2019.

Деланда М. Новая онтология для социальных наук // Логос. 2017. № 3. С. 35–56.

Латур Б. Пересборка социального: введение в  акторно-сетевую теорию. М.: Изда-
тельский дом Высшей школы экономики, 2014.

Латур Б. Политики природы. Как привить наукам демократию? М.: Ад Маргинем 
Пресс, 2018. 



А н д р е й  Ш и ш к о в 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 8 7

Латур Б. Об  акторно-сетевой теории. Некоторые разъяснения, дополненные еще 
большими усложнениями // Логос. 2017. Том 27. № 1. С. 173–200.

Лосский В. По образу и подобию // Боговидение. М.: АСТ, 2006. С. 570–581.

Мейясу К. После конечности: Эссе о необходимости контингентности. Екатеринбург, 
М.: Кабинетный ученый, 2016.

Мортон Т. Гиперобъекты: Философия и  экология после конца мира. Пермь: Гиле 
Пресс, 2019.

Мортон Т. Стать экологичным. М.: Ад Маргинем, 2019.

Настольная книга священнослужителя. Том. 1. М.: Издание Московской Патриархии, 
1977. 

Свенцицкий В., прот. Диалоги. М.: Отчий дом, 2017.

Федотов Г. Эсхатология и культура // Новый Град. 1938. № 13. С. 45–56.

Филарет, свт. Пространный христианский катехизис Православной кафолической 
восточной церкви. М.: Сибирская благозвонница, 2013. 

Фудель С.И. Собрание сочинений в 3-х томах. Том 1. М.: Русский путь, 2001. 

Ханова П. Темные города: темная экология и  Urban Studies // Логос. 2019. Том 29. 
№ 5. С. 71–86.

Харман Г. Спекулятивный реализм: Введение. М.: Рипол-Классик, 2019. 

Харман Г. Четвероякий объект: Метафизика вещей после Хайдеггера. Пермь: Гиле 
Пресс, 2015.

Черняк М. Возможность ЛГБТИ-аффирмативного дискурса в Православной церкви: 
сложности и перспективы // «Ибо я дивно устроен»: сборник текстов о право-
славии и инклюзии ЛГБТ-людей. Амстердам: Европейский форум ЛГБТ-хри-
стианских групп, 2018. С. 157–173.

Широков А.С. Политика объяснения и стратегия описания Бруно Латура: как писать 
инфрарефлексивные тексты // Социологическое обозрение. 2019. Т. 18. № 1. 
С. 186–217. 

Шишков А.В. В поисках новой экклезиологической парадигмы // Вопросы теологии. 
2019. Том 1. № 2. С. 268–273.

Шишков А. Структура церковного управления в  евхаристической экклезиоло-
гии // Вестник ПСТГУ Серия I: Богословие. Философия. 2015. Вып. 1(57). С. 25–
38.

Nastolʹnaia kniga sviashchennosluzhitelia. Tom. 1. [Handbook for Clergy. Vol. 1] (1977). 
M.: Izdanie Moskovskoi Patriarkhii.

Afanas’ev, N. (1971) Tserkovʹ Dukha Sviatogo [The Church of Holy Spirit]. Paris: YMCA- 
Press.

Anonymous (2018) “Pravoslavie i seksual’nost’: opyt tserkovnogo razmyshleniia o Boge i 
cheloveke” [Orthodoxy and Sexuality: Some Random Reflections on the Doctrine 
of God and Antropology], “Ibo ia divno ustroen’: sbornik tekstov o pravoslavii i ink-
liuzii, LGBT-liudei pp. 18–26. Amsterdam: Evropeiskii forum LGBT-khristianskikh 
grupp.

Averintsev S.S. (1976) “Sudʹby evropeiskoi kulʹturnoi traditsii v epokhu perekhoda ot an-
tichnosti k Srednevekovʹiu” [“The Fate of the European Cultural Tradition in the 
Era of Transition from Antiquity to the Middle Ages”], in Iz istorii kulʹtury Sred‑
nikh vekov i Vozrozhdeniia, pp. 17–64. Moscow: Nauka.

Bogost, I. (2012) Alien Phenomenology, or What It’s Like to Be a Thing. Minneapolis; Lon-
don: University of Minnesota Press.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

8 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Bryant, L. (2014) Onto-Cartography: An Ontology of Machines and Media. Edinburgh: 
Edinburgh University Press.

Bryant, L.R. (2011) The Democracy of Objects. Open Humanities Press.

Cherniak, M. (2018) “Vozmozhnost’ LGBTI-affirmativnogo diskursa v Pravoslavnoi tserk-
vi: slozhnosti i perspektivy” [Potential LGBTI-Affirmative Discourse of the Ortho-
dox Church: Challenges and Hopes], “Ibo ia divno ustroen”: sbornik tekstov o pra-
voslavii i inkliuzii LGBT-liudei, pp. 141–156. Amsterdam: Evropeiskii forum 
LGBT-khristianskikh grupp.

Cobb Jr., J.B., Griffin, D.R. (1976) Process Theology: An Introductory Exposition. Phila-
delphia: The Westminster Press.

DeLanda, M. (2013) Intensive Science and Virtual Philosophy. Rev. ed. London, New York: 
Bloomsbery Academic. 

DeLanda, M. (2017) “Novaia ontologiia dlia sotsialʹnykh nauk” [A New Ontology for the So-
cial Sciences], Logos 3: 35–56.

Dulles, A. (1991) Models of the Church. New York, NY: Image Books

Fedotov, G. (1938) “Eskhatologiia i kulʹtura” [Eschatology and Culture], Novyi Grad. 13: 45–56.

Filaret, st. (2013) Prostrannyi khristianskii katekhizis Pravoslavnoi kafolicheskoi vostoch‑
noi tserkvi [The Large Christian Catechism of the Orthodox Catholic Eastern 
Church]. M.: Sibirskaia blagozvonnitsa. 

Fudelʹ, S.I. (2001) Sobranie sochinenii v 3-kh tomakh. Tom 1. [Collected Works Issued in 
Three Volumes. Vol. 1]. M.: Russkii putʹ.

Gregersen H.N. (2015) “The Extended Body of Christ: Three Dimensions of Deep Incarna-
tion”, Incarnation: On the Scope and Depth of Christology, pp. 225–253. Minne-
apolis: Fortress Press.

Harman G. (2018) Object-Oriented Ontology: A New Theory of Everything. Pelican.

Harman, G. (2011) The Quadruple Object. Winchester, U.K.; Washington, D.C.: Zero Books.

Harman, G. (2018) Speculative Realism: An Introduction. London: Polity. 

Hjälm M. (2011) Liberation of the Ecclesia: The Unfinished Project of Liturgical Theology. 
Södertälje: Anastasis Media.

Hovorun, C. (2015) Meta-Ecclesiology: Chronicles on Church Awareness. New York: Pal-
grave Macmillan. 2015.

Hovorun, C. (2017) Scaffolds of the Church: Towards Poststructural Ecclesiology. Eugene, 
OR: Cascade Books.

Kärkkäinen, V.M. (2002) An Introduction to Ecclesiology. Downers Grove, IL: IVP Academic.

Keller, C. (2003) Face of the Deep: A Theology of Becoming. London, New York: Routledge.

Keller, C (2008) On the Mystery: Discerning God in Process. Minneapolis, MN: Fortress Press.

Khanova, P. (2019) “Temnye goroda: temnaia ėkologiia i Urban Studies” [Dark Cities: Dark 
Ecology and Urban Studies], Logos 5: 71–86.

Latour, B. (2017) “Ob aktorno-setevoi teorii. Nekotorye raz”iasneniia, dopolnennye eshche 
bolʹshimi uslozhneniiami” [On Actor-Network Theory. A Few Clarifications Plus 
More than a Few Complications], Logos 1: 173–200.

Latour, B. (2004) Politics of Nature. How to Bring the Sciences into Democracy. Cam-
bridge, MA: Harvard University Press. 

Latour, B. (2005) Reassembling the Social: An Introduction to Actor-Network Theory. Ox-
ford: Oxford University Press.

Latour, B. (2011) ‘‘‘Thou Shalt Not Take the Lord’s Name in Vain’: Being a Sort of Sermon on 
the Hesitations in Religious Speech’,’ RES: Anthropology and Aesthetics 39: 215–234.



А н д р е й  Ш и ш к о в 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 8 9

Lossky, V. (2006) “Po obrazu i podobiiu” [In the Image and], in Bogovidenie, pp. 570–581. 
Moscow: AST. 

Meillassoux, Q. (2010) After Finitude: An Essay on the Necessity of Contingency. London: 
Continuum.

Miller A.S. (2013) Speculative Grace: Bruno Latour and Oblect-Oriented Theology. New 
York: Fordham University Press.

Moltmann, J. (1993) The Crucified God: The Cross of Christ as the Foundation and Criti‑
cism of Christian Theology. Minneapolis, MN: Fortress Press.

Morton, T. (2016) Dark Ecology: For a Logic of Future Coexistence. New York: Columbia 
University Press.

Morton, T. (2007) Ecology without Nature: Rethinking Enviromental Aesthetics. Cam-
bridge, MA and London: Harvard University Press

Morton, T. (2013) Hyperobjects: Philosophy and Ecology after the End of the World. Min-
neapolis; London: University of Minnesota Press.

Morton, T. (2017) Being Ecological. Penguin Books. 

Shishkov A. (2015) “Struktura tserkovnogo upravleniia v evkharisticheskoi ėkkleziologii” 
[Structure of the Church Government in the Eucharistic Ecclesiology], Vestnik PST‑
GU Seriia I: Bogoslovie. Filosofiia 1(57): 25–38.

Shishkov, A. (2017) “The Problematic Issues of Eucharist Ecclesiology in the Context of 
Contemporary Political Theology”, Political Theologies in Orthodox Christianity: 
Common Challenges and Divergent Positions, pp. 189–206. London; New York: 
Bloomsbury T&T Clark. 

Shishkov, A. (2021) “How Modern Orthodox Ecclesiology Hinders the Orthodox-Catholic 
Theological Dialogue on Uniatism: Romantic Approach, Nationalism, and Anti-co-
lonial Narrative”, Stolen Churches or Bridges to Orthodoxy? (Vol. 2), pp. 125–138. 
Springer Nature — Palgrave McMillan.

Shishkov A.V. (2019) “V poiskakh novoi ėkkleziologicheskoi paradigmy” [Searching for a 
New Ecclesiological Paradigm], Voprosy teologii 2: 268–273.

Shirokov A.S. (2019) “Politika ob”iasneniia i strategiia opisaniia Bruno Latura: kak pisatʹ 
infrarefleksivnye teksty” [The Politics of Explanation and Strategy of Description 
of Bruno Latour: How to Write Infra-reflexive Texts], Sotsiologicheskoe obozrenie. 
1: 186–217.

Sventsitsky, V. (2017) Dialogi [Dialogues]. M.: Otchii dom.

Volf, M (1998) After Our Likeness: The Church as the Image of the Trinity. Grand Rapids, 
MI: Eerdemans.

White, L. (1967) “The Historical Roots of Our Ecologic Crisis”, Science 155(3767): 1203–1207.

Whitehead, A.N. (1978) Process and Reality: An Essay in Cosmology. Corrected Edition. 
D.R. Griffin, D.W. Sherburne (eds.). New York: Free Press.

World Council of the Churches (2013) The Church: Towards a Common Vision. WCC Pub-
lications. 

Zizioulas J. (1997) Being as Communion: Studies in Personhood and the Church. Crest-
wood, NY: SVS Press.



Эми Мадлен Уолтерс

Элизабет Шюсслер Фиоренца и поиск 
исторического Иисуса

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-90-106

Amy Madeleine Walters

Elisabeth Schüssler Fiorenza and the Quest for the Histori-
cal Jesus

Amy Madeleine Walters — University of Nottingham (UK). walters.
amym@gmail.com 

The feminist theological and historical work of Elisabeth Schüssler 
Fiorenza has been met with diverging responses. For feminist biblical 
scholars, Schüssler Fiorenza is essential reading, with even her works 
from the 1970s and 1980s still standing as key reference points. For 
mainstream (“malestream”) biblical scholarship, however, her entire 
body of writing is typically ignored, including within historical Je‑
sus research (HJR), despite its value in both problematising and ad‑
vancing the so-called Quests for the Historical Jesus. By evaluating 
and synthesising Schüssler Fiorenza’s HJR work on fundamental‑
ism, feminism, and anti-Semitism, this article situates the effects of 
Schüssler Fiorenza’s work and the credibility of her critics within the 
Quests. While the themes Schüssler Fiorenza addresses, such as femi‑
nism and Judaism, are key features of the Third Quest, her proposals 
with regard to HJR, including the politics of interpretation, the shift 
to memory and orality studies, and the evaluation of meaning-mak‑
ing itself, are theoretically critical and self-reflexive in a way which 
the Third Quest has rarely been. Given the emphasis Schüssler Fioren‑
za places on self-evaluation, and her critical examination of the work 
of her peers in HJR, one is led to consider the possibility that her work 
may represent a Third Quest Critical-Stream, or even a Fourth Quest.

Уолтерс Э.М. Элизабет Шюсслер Фиоренца и поиск исторического Иисуса // Государство, религия, церковь в России 
и за рубежом. 2021. № 39(2). С. 90–106. 

Walters, Amy Madeleine (2021) “Elisabeth Schüssler Fiorenza and the Quest for the Historical Jesus”, Gosudarstvo, religiia, 
tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(2): 90–106. 

9 0 �

	 Перевод с  английского по  изданию: Walters, A.M. (2020) “Elisabeth Schüssler 
Fiorenza and the Quest for the Historical Jesus”, Open Theology 6: 468–474. Публи-
куется с разрешения издателей.

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-XX-XX
mailto:walters.amym@gmail.com
mailto:walters.amym@gmail.com


Э м и  М а д л е н  У о л т е р с

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 9 1

Keywords: quests for the historical Jesus, feminist biblical scholar-
ship, Elisabeth Schüssler Fiorenza, historical Jesus research, critical 
theory, feminism, anti-Semitism, fundamentalism.

От редакции

СТАТЬЯ Эми Мадлен Уолтерс посвящена Элизабет Шюсс-
лер Фиоренце  — профессору Школы богословия (Divinity 
School) Гарвардского университета и  одной из  самых из-

вестных представительниц феминистской теологии. В  особенно-
сти Шюсслер Фиоренца известна своими новаторскими трудами 
в области библейских исследований, в которые она привнесла фе-
министическую перспективу, что вызвало неоднозначную реак-
цию со  стороны многих авторитетных ученых (преимуществен-
но мужчин). Эми М. Уолтерс анализирует основные направления 
методологии Шюсслер Фиоренцы, такие как политика интерпре-
тации, исследования памяти и  устной традиции. Будучи весьма 
критически настроенной по отношению к прошлым и современ-
ным исследованиям исторического Иисуса, Шюсслер Фиоренца, 
тем не менее, не отвергает их, но призывает ученых к тому, что-
бы они отдавали себе отчет в  мотивах, побуждающих их  рекон-
струировать историю именно так, а не иначе, то есть к рефлексии 
по поводу собственного теологического и культурно-историческо-
го контекста. Сама она призывает к  следованию такой этике ис-
следований, которая была бы способна отвергать разного рода 
идеологические дискурсы, в частности, такую интерпретацию от-
ношения Иисуса к  женщинам, которая бы допускала антисеми-
тизм и антифеминизм. 

Для раздела в  этом номере журнала, посвященного контек-
стуальной теологии, статья Эми М. Уолтерс представляет осо-
бый интерес, поскольку в ней контекстуальный подход Шюсслер 
Фиоренцы рассматривается как минимум в нескольких смыслах. 
Во-первых, это интерпретация христианской теологии в  целом 
и  теологии Библии, в  частности, с  точки зрения представленно-
сти в ней социально-культурной позиции женщин. Во-вторых, это 
исследование Иисуса в  Новом Завете в  контексте движения Бо-
жественной мудрости, которое должно поставить под вопрос су-
ществующее пренебрежение феминистскими подходами в  биб-
лейской науке, где господствуют мужчины. В-третьих, Шюсслер 
Фиоренца, настаивая на  важности еврейских корней христиан-
ства, подчеркивает необходимость изучать его в  свете истории 



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

еврейских женщин и  их  представлений. Наконец, в  силу сосре-
доточенности  на  современных проблемах, ее исследования сле-
дует рассматривать в рамках ее собственного контекста, которым 
является озабоченность положением женщин в  сегодняшнем 
мире, поскольку главное в  ее  аргументации заключается в  пря-
мой связи между признанием роли женщин в раннем христиан-
стве и улучшением их сегодняшнего положения. 

В  то  же время исследования Шюсслер Фиоренцы демонстри-
руют определенные проблемы и  трудности, порождаемые абсо-
лютизацией контекстуального подхода в  теологии. Прежде всего, 
это преувеличение одной из  характеристик контекста (в  данном 
случае  — роли женщин) за  счет всех других, которая определен-
ным образом сказывается на  исследовательских выводах. Напри-
мер, приведенное в статье утверждение Шюсслер Фиоренцы о том, 
что «больше нельзя утверждать, что женщины (wo/men) не влия-
ли на связанные с Иисусом традиции и движения», несмотря на то, 
что «религиозные тексты и традиции были сформулированы с точ-
ки зрения мужской элиты и не отражали взгляды и опыт женщин», 
является в достаточной степени противоречивым. Получается, что 
участие в  феминистских христологических дискуссиях возможно 
только в случае согласия с особой точкой зрения на роль женщин 
в  формировании христианства, которое заранее отметает всякие 
сомнения в альтернативных версиях этой истории. 

Таким образом, статья Эми М. Уолтерс является хорошим при-
мером как особенностей и достижений, так и недостатков и огра-
ничений, связанных с контекстуальным подходом в теологии.

Е. Степанова

* * *

Уже более пятидесяти лет деятельность Элизабет Шюсслер Фио-
ренцы направлена на признание и усиление влияния феминист-
ских исследований в  библеистике. Меди Энн Вольпе связывает 
эту ее многолетнюю работу с «борьбой за признание в сфере, где 
доминируют мужчины», которая началась сразу же после того, 
как она получила католическое теологическое образование в уни-
верситете Вюрцбурга1. Вольпе приходит к  выводу, что в  основе 

1.	 Volpe, M.A. (2013) “Elisabeth Schüssler Fiorenza (1938–)”, in I.S. Markham (ed.) The Stu‑
dent’s Companion to the Theologians, pp. 712–714. New Jersey: Blackwell Publishing Ltd.

9 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь



Э м и  М а д л е н  У о л т е р с

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 9 3

работы Шюсслер Фиоренцы лежит «восстановление женских го-
лосов в  истории церкви именно в  феминистско-теологическом 
ключе»2. На  мой взгляд, это является прекрасным обобщени-
ем всей ее научной и общественной деятельности. Однако в этой 
статье я  ограничусь областью, в  которой ее работа не  получила 
должного внимания, и буду говорить о ее роли в так называемых 
поисках исторического Иисуса3. В связи с этим я буду часто ссы-
латься на «третий поиск» [исторического Иисуса] и на его участ-
ников4. Под этим следует понимать период с 1980 г. по настоящее 
время, когда сам этот поиск был связан с открытием и публика-
цией свитков Наг Хаммади и  Мертвого моря, а  также с  осозна-
нием недостаточности прежней оценки разнообразия иудаизма 
начала I в. и значения этого факта для изучения исторического 

2.	 Ibid., p. 712.

3.	 Подробно про «поиски исторического Иисуса» (Quests of the historical Jesus) 
и  их  основные этапы см.: Ястребов Г.Г. «Поиск исторического Иисуса»: выход 
из тупика? // Свет Христов просвещает всех: Альманах Свято-Филаретовского пра-
вославно-христианского института. 2014. № 12. C. 11–33; Brown, C. (2019) Quests 
of the Historical Jesus. Bloomsbury T&T Clark. — Примеч. ред.  

4.	 Сразу следует отметить, что в последние годы наблюдается отход от использова-
ния языка «поисков». Я допускаю, что этот язык может быть источником некото-
рой «путаницы и разногласий», но считаю, что концепция «поиска историческо-
го Иисуса» уместна для характеристики некоторых аспектов исторических 
исследований, касающихся Иисуса, и  собираюсь доказать, что она делает их  по-
нятнее. Я согласна с тем, что выражения «старый поиск» (Old Quest) и «без поис-
ка» (No Quest) неточны и несправедливы, но разговор о «третьем поиске» (Third 
Quest) не означает соучастия в этой неточности, равно как и согласия с тем, что 
«первая половина XX столетия  — это период, когда исследований не  было». Бо-
лее того, характеризуя исследования в контексте «поисков», я не хочу сказать, на-
пример, что исторический подход использовался только в «третьем поиске» или 
что для него характерен только исторический интерес в противоположность тео-
логическому. Напротив, следует отметить, что исторические исследования значи-
тельно увеличились и стали теперь ассоциироваться с определенным этапом «по-
исков». Шюсслер Фиоренца была не первой из тех, кто побуждал исследователей 
выходить за пределы текстов, написанных библейскими авторами. Еще более 200 
лет назад Джозеф Пристли был известен своей «эгалитарной тенденцией, по-
скольку стремился вернуть женщин и  социальных маргиналов в  стадо». Это 
не значит, что Джозефа Пристли можно отнести к «третьему поиску» или что ра-
бота Шюсслер Фиоренцы больше соответствует «старому поиску». В этой статье 
ссылка на «третий поиск» имеет целью сопоставить исследования Шюсслер Фио-
ренцы с исследованиями ее современников, чтобы показать, что ее работа боль-
ше соответствует «третьему критическому поиску» (Third Quest Critical-Stream). 
Bermejo-Rubio, F. (2009) “The Fiction of the Three Quests: An Argument for Disman-
tling a Dubious Historical Paradigm”, Journal for the Study of the Historical Jesus 
7(3): 234; Birch, J. C. P. (2019) “Revolutionary Contexts for the Quest: Jesus in the 
Rhetoric and Methods of Early Modern Intellectual History”, Journal for the Study of 
the Historical Jesus 17: 35–80. 



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

9 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

контекста Иисуса5. Многообразие тем, которых Шюсслер Фиорен-
ца касалась в  своих исторических исследованиях, посвященных 
Иисусу, а также критика ее работы не позволяют отнести ее к ка-
кому-то одному жанру или к одному этапу «поисков».

Монография Шюсслер Фиоренцы «Иисус и  политика интер-
претации» (Jesus and the Politics of Interpretation), как и  более 
ранняя одноименная статья, посвящены критике состояния исто-
рической науки об Иисусе и защите альтернативного метода ис-
следования. Ключевой момент этой критики связан с существую-
щей среди ученых «третьего поиска» тенденцией рассматривать 
тему с  двух разных точек зрения. Первый подход, либеральный 
(как у  Джона Доминика Кроссана), Шюсслер Фиоренца крити-
кует на  протяжении всей своей работы. Элоиза Розенблатт ха-
рактеризует его как «устаревший вследствие его опоры на  евро-
пейский идеал мужественности XIX века, который предполагает 

„понимание Иисуса как исключительной личности, харизматич-
ного гения и великого героя“»6. A.K.M. Адам резюмирует этот ас-
пект критики Шюсслер Фиоренцы, указывая на постоянную борь-
бу, имевшую место в исторических исследованиях Иисуса, между 
«идентификацией с  Иисусом» (которая позволяет ученым ис-
пользовать его как средство для достижения собственных целей) 
и другим подходом, в котором Иисус рассматривается как «прин-
ципиально иной (и, таким образом, как безопасно вытесненный 
другой)»7. Альтернативное решение Шюсслер Фиоренцы заклю-
чается в следующем:

[Исторические дискурсы об Иисусе] должны сместить свой теорети-
ческий фокус и систему координат от Исторического Иисуса как ис-
ключительного человека и харизматического лидера к освобождаю-
щему движению Божественной Мудрости (Divine Wisdom), частью 
которого он являлся, и ценностями и представлениями которого он 
был в значительной степени сформирован8.

5.	 Bond, H. (2012) The Historical Jesus: A Guide for the Perplexed, p. 19. Edinburgh: 
T&T Clark.

6.	 Rosenblatt, E. (2002) “Review of Jesus and the Politics of Interpretation, by Elisabeth 
Schussler Fiorenza”, Theological Studies 63(1): 204–205.

7.	 Adam, A.K.M. (2002) “Review of Jesus and the Politics of Interpretation, by Elisabeth 
Schüssler Fiorenza”, Modern Theology 18(3): 419–422.

8.	 Schüssler Fiorenza, E. (2000) Jesus and the Politics of Interpretation, p. 21. New York: 
Continuum.



Э м и  М а д л е н  У о л т е р с

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 9 5

Эта цитата позволяет нам не только подытожить соответствующие 
исследования Шюсслер Фиоренцы, но и понять ее место в поисках 
исторического Иисуса. Хелен Бонд относит ее к «третьему поиску» 
и показывает, что ее методы приводят к представлению об Иисусе 
как об «учителе мудрости, проповедующем радикальный эгалита-
ризм», который она называет «движением Божественной Мудро-
сти»9. Тем не менее, на мой взгляд, отнесение Шюсслер Фиоренцы 
к какому-либо «поиску» является более сложной задачей, чем это 
может показаться на первый взгляд. 

Сущность ее исследовательской работы заключается в  кри-
тическом подходе, что делает выявление сходства между ней 
и  ее современниками и  предшественниками хотя и  более труд-
ным, но  вполне возможным делом. Книга Барта Эрмана «Утра-
ченные христианства» (Lost Christianities) начинается с  анализа 
и  описания апокрифических текстов. Выполнение этой задачи, 
по  мнению Джонатана Ч.П. Берча, «направлено на  популяриза-
цию факта древнего христианского многообразия и одновремен-
но на проблематизацию всего вопроса об авторитете Писания»10. 
Как и  Шюсслер Фиоренца, Эрман выявляет реальность разнооб-
разия христианства.

В своей статье я упоминаю разных авторов, которые согласны 
с аргументами Шюсслер Фиоренцы и у которых ее работа не вы-
зывает серьезных возражений. В то же время ее мало цитируют11. 
На  примере реакции Кроссана на  работу Шюсслер Фиоренцы 
можно увидеть, что она признается представителем «третьего по-
иска», но ее вклад не принимается во внимание, так как не впи-
сывается в  соответствующие рамки. В  то  же время, анализируя 
критику Шюсслер Фиоренцы в  адрес Кроссана, я  делаю следую-
щий вывод: она обращает внимание на  то, что «пренебрежение 
феминистской работой является не  исключением, а  правилом 

9.	 Bond, H. The Historical Jesus, p. 21.

10.	 Ehrman, B. (2003) Lost Christianities: The Battles for Scripture and the Faith We Nev‑
er Knew, pp. xi–xv. Cary: Oxford University Press; Birch, J.C.P. (2014) Cracking the 
Canon: John Toland, “Lost” Gospels and the Challenge to Religious Hegemony, in 
A.K.M. Adam, S. Tongue (eds) Looking Through a Glass Bible: Post Disciplinary In‑
terpretations from the Glasgow School, pp.  85–112. Leiden: Brill.

11.	 Ссылок на  Шюсслер Фиоренцу нет в  главных трудах Джона Майера (Meier, J.P. 
(1991) A Marginal Jew, Volume 1: Rethinking the Historical Jesus — The Roots of the 
Problem and the Person. Yale University Press; Meier, J.P. (2009) A Marginal Jew: 
Rethinking the Historical Jesus, Volume IV: Law and Love. Yale University Press) или 
Дейла Аллисона (Allison, D. (2009) The Historical Christ and the Theological Jesus. 
Wm. B. Eerdmans Publishing).



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

9 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

в  библейской науке, в  которой господствуют мужчины (male‑
stream)», и утверждает, что Кроссан упускает из виду феминист-
скую работу просто потому, что она отсутствует в его собственном 
«методе и  способе реконструкции»12. Защищая Кроссана, Адам 
пишет, что Шюсслер Фиоренца — всего лишь одна из многих уче-
ных, работающих в этой научной области, поэтому вопрос можно 
поставить так: «Так ли уж виноваты конвенциональные ученые, 
когда упускают из виду ее работы и отдают предпочтение публи-
кациям тех ученых, которые играют по  обычным правилам?»13. 
Тем не менее, я считаю, что подобная защита позиции Кроссана 
также является и защитой позиции Шюсслер Фиоренцы, посколь-
ку она посвящает свою работу разоблачению этих «конвенцио-
нальных правил» в  качестве кириархальных (kyriarchal)14. В  от-
личие от  Адама, Розенблатт разделяет разочарование Шюсслер 
Фиоренцы по поводу того, что ее мало цитируют, и пишет: «Не-
сомненно, вполне оправданно раздражение феминисток, вызван-
ное тем, что ученые-мужчины не ссылаются на многочисленные 
работы ученых-женщин последних двадцати лет»15. Разнообразие 
реакций на работы Шюсслер Фиоренцы, на мой взгляд, является 
свидетельством ценности (хотя и неоднозначной) предлагаемых 
ею изменений в библейской науке.

Ее научная деятельность охватывает как время «нового поис-
ка», так и время «третьего поиска», поэтому размышления по по-
воду ее места в «поисках» должны учитывать ее собственное от-
ношение к темам, характерным для этих периодов. На мой взгляд, 
мы не  можем отнести исследования Шюсслер Фиоренцы к  «но-
вому поиску», для которого характерно использование различ-
ных критериев в критике форм (form criticism) и отделение Иису-
са от иудаизма. Например, это критерий различий (dissimilarity), 
который «кажется специально разработанным для того, чтобы 
представить Иисуса странным образом отделенным как от  его 
еврейского окружения, так и от церкви, которая возникла после 

12.	 Schüssler Fiorenza, E. (1997) “Jesus and the Politics of Interpretation”, The Harvard 
Theological Review 90(4): 343–358.

13.	 Adam, A.K.M. “Review of Jesus and the Politics of Interpretation, by Elisabeth Schüssler 
Fiorenza”, p. 421.

14.	 Кириархат — важный термин феминизма, обозначающий структуры доминиро-
вания, которые рассматриваются в  единстве, и  включающий в  себя расизм, сек-
сизм, эйджизм и т.д. — Примеч. перев.   

15.	 Rosenblatt, E. “Review of Jesus and the Politics of Interpretation, by Elisabeth Schüssler 
Fiorenza”, p. 204.



Э м и  М а д л е н  У о л т е р с

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 9 7

него»16. Шюсслер Фиоренца проводит важное различие между 
двумя «поисками» в смысле антииудаистской тональности в биб-
лейской науке. Она пишет:

В отличие от «старого поиска» и «нового поиска», новейший, или 
«третий поиск» не  стремится реконструировать исторического 
Иисуса в  его противостоянии с  иудаизмом I века, но  рассматрива-
ет его как полностью интегрированного в свое время и культуру17.

Несмотря на  это, Шюсслер Фиоренца утверждает, что «третий 
поиск» не  годится для межрелигиозного диалога, потому что 
дискурсы его участников остаются кириархальными18. Она свя-
зывает свою критику «дуалистической риторики “научного” дис-
курса исторических исследований Иисуса» с продвижением «по-
литического консерватизма, маргинализации женщин (wo/men) 
и  антисемитизмом»19. Эта дуалистическая риторика, вводящая 
в исторические исследования Иисуса дилемму «или-или» вместо 
того, чтобы признать, что библейские исследования предполага-
ют самые разные реконструкции, по  мнению Шюсслер Фиорен-
цы, лишь способствует разделениям между группами, которые 
можно было бы объединить. Эми-Джилл Левин обращает особое 
внимание на интерпретацию Шюсслер Фиоренцей темы «Иисус 
и иудаизм» в противовес ученым, работающим в сфере женских 
библейских исследований, которые считают, что «Иисус и его по-
следователи вряд ли ставили под вопрос доминирующие патриар-
хальные институты своего времени»20. Эта точка зрения опирает-
ся на характерное для «третьего поиска» представление о том, что 
Иисус был благочестивым евреем, соблюдавшим Тору, которое 
тем самым помещает его в патриархальный контекст, свойствен-
ный его эпохе21. Такая позиция, по мнению Шюсслер Фиоренцы, 
порождает антиеврейскую аргументацию, поскольку исторически 
акцент делался на  уникальности Иисуса в  смысле продвижения 

16.	 Bond, H. (2012) The Historical Jesus, pp. 17–18.

17.	 Schüssler Fiorenza, E. Jesus and The Politics of Interpretation, p. 40.

18.	 Schüssler Fiorenza, E. (2015) Jesus: Miriam’s Child, Sophia’s Prophet: Critical Issues 
in Feminist Christology, p. 73. London: Bloomsbury Publishing.

19.	 Levine, A.-J. (2003) “Review of Jesus and The Politics of Interpretation, by Elisabeth 
Schüssler Fiorenza”, The Journal of Religion 83(1): 110–111.

20.	Schüssler Fiorenza, E. Jesus and The Politics of Interpretation, p. 41.

21.	 Ibid., p. 40.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

9 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

им радикально иной этики. Это автоматически предполагает, что 
Иисус выступал именно против иудаизма, что отразилось в его го-
товности пожертвовать собой ради противостояния «ритуалисти-
ческому или легалистскому иудаизму»22. Здесь Шюсслер Фиорен-
ца использует тему антисемитизма в христианских феминистских 
исследованиях, чтобы подчеркнуть разнообразие иудаизма Вто-
рого храма и  вывести рассмотрение соблюдения Торы из  ново-
заветного контекста23. Используя герменевтику памяти, она при-
зывает исследователей признать еврейские корни христианства 
и помнить, «что основополагающая феминистская христианская 
история — это история еврейских женщин и их представлений»24. 
Розенблатт, резюмируя предостережения Шюсслер Фиоренцы, 
адресованные исследовательницам-феминисткам, пишет:

Феминистские подходы к  Новому Завету должны противостоять 
тенденции к  повторению антисемитских предрассудков. Иуда-
изм просто устраняется, если ученые противопоставляют освобо-
дительное отношение Иисуса к  женщинам ложному пониманию 
«легализма» древнего Израиля. Феминистки должны вниматель-
но следить за своими интерпретациями, чтобы не допускать в них 
антисемитизма25.

Не менее важно и то, что Шюсслер Фиоренца критикует «третий 
поиск» за  его позитивизм. Вольпе обращает внимание на  пред-
ложенный Шюсслер Фиоренцой сдвиг «в  риторическое про-
странство интерпретации, который позволял бы избегать пози-
тивистского подхода к библейским или историческим текстам»26. 
Розенблатт пишет о  том, что Шюсслер Фиоренца бросает вызов 
«ложной презумпции» социологов в  отношении объективности 
их данных и затем описывает ее позицию так: она отвергает «по-

22.	 Ibid., p. 43.	

23.	 Шюсслер Фиоренца цитирует «Женскую Библию» (The Women’s Bible) как источ-
ник антисемитизма: «Негативные комментарии в „Женской Библии“, касающие-
ся иудаизма, сосредоточены на дискуссиях относительно т.н. Ветхого Завета, осо-
бенно относящихся к  избранности еврейского народа». Schüssler Fiorenza, E. 
(1998) Sharing Her Word, p. 68. Edinburgh: T&T Clark.

24.	 Schüssler Fiorenza, E. (1995) In Memory of Her: A Feminist Theological Reconstruc‑
tion of Christian Origins, p. 107. London: SCM.

25.	 Rosenblatt, E. “Review of Jesus and the Politics of Interpretation, by Elisabeth Schüssler 
Fiorenza”, p. 205.

26.	 Volpe, M.A. “Elisabeth Schüssler Fiorenza (1938–)”, p. 712.



Э м и  М а д л е н  У о л т е р с

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 9 9

иск доказательств» и настаивает на том, что «внимание должно 
быть сосредоточено на  самой работе памяти как реконструктив-
ной парадигме»27. Для отказа от  «поиска доказательств» Шюсс-
лер Фиоренца отстаивает исследовательский подход, основанный 
на  «политике интерпретации», «смыслопорождении» (meaning-
making) и памяти.

Предложенный Шюсслер Фиоренцой переход к  «памяти» 
в  качестве теоретической основы «третьего поиска» подразуме-
вает отказ от  понимания Иисуса «как исключительного челове-
ка» и побуждает исследователей к работе «c памятью в учениче-
стве равных (memory in the discipleship of equals)»28. Рассматривая 
учение Иисуса с точки зрения того, что оно могло означать для 
его слушателей, Шюсслер Фиоренца отстаивает свое понима-
ние сердцевины учения Иисуса: все люди равны29. Следствием 
этого сдвига, доказывает она, будет следующее: «Больше нель-
зя утверждать, что женщины (wo/men) не влияли на связанные 
с Иисусом традиции и движения», несмотря на то, что «религи-
озные тексты и традиции были сформулированы с точки зрения 
мужской элиты и  не  отражали взгляды и  опыт женщин»30. Да-
лее в той же статье она показывает, что представление об Иису-
се как подвергнувшем сомнению убеждения своих современни-
ков преувеличено, и  делает акцент на  том историческом факте, 
что Иисус не  был первым, кто бросил вызов «доминирующим 
кириархальным структурам общества и религии в античности»31. 
Шюсслер Фиоренца не  описывает детали какого-либо из  таких 
альтернативных движений (что было бы весьма кстати). Однако 
ее точка зрения вполне ясна: чтобы нести освободительное по-
слание, реформатор не обязательно должен быть «Богом, шагаю-
щим по земле»32.

Парадигма памяти, используемая Шюсслер Фиоренцей, подра-
зумевает помещение «практик, систематических структур и жен-

27.	 Rosenblatt, E. “Review of Jesus and the Politics of Interpretation, by Elisabeth Schüssler 
Fiorenza”, p. 204; Schüssler Fiorenza, E. Jesus and The Politics of Interpretation, 
p. 6.

28.	 Schüssler Fiorenza, E. “Jesus and the Politics of Interpretation”, p. 354.

29.	 Schüssler Fiorenza, E. (1984) Bread not Stone: The Challenge of Feminist Biblical In‑
terpretation, pp. 91–92. Boston: Beacon Press.

30.	 Schüssler Fiorenza, E. Jesus: Miriam’s Child, Sophia’s Prophet: Critical Issues in Fem‑
inist Christology, p. 74.

31.	 Schüssler Fiorenza, E. “Jesus and the Politics of Interpretation”, p. 355.

32.	 Ibid., p. 354.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 0 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

щин (wo/men) в  центр исторической реконструкции» ради луч-
шего понимания движения Иисуса с точки зрения того, что оно 
значило для непосредственно затронутых им людей и  что оно 
значит для тех, кого оно затрагивает сегодня33. В  предисловии 
к  книге «Иисус: сын Мириам, пророк Софии» (Jesus: Miriam’s 
Child, Sophia’s Prophet) Шюсслер Фиоренца пишет, что ее работа 
не обязательно имеет ценность для христологии. Скорее, это «по-
пытка критически исследовать лингвистические и теоретические 
основания, которые служат линзами для чтения Писания и  уча-
стия в  феминистских христологических дискуссиях»34. Она пря-
мо заявляет, что эта книга не  предлагает «поиск» иной версии 
Иисуса из Назарета, но в ней высказывается критика теоретиче-
ских оснований подобного дискурса35.

Шюсслер Фиоренца считает: если исследователи историче-
ского Иисуса последуют «эмансипаторской политике интерпре-
тации», то  они «перестанут поддерживать научные дискурсы 
господства»36. Таким образом, политика интерпретации имеет 
отношение к выявлению «смыслопорождения» (meaning-making) 
в  самой сердцевине исследований исторического Иисуса. При 
этом она призывает ученых взглянуть на движение Иисуса в кон-
тексте «современных социальных движений», которые тем самым 
становятся частью библейских исследований37. Это происходит 
потому, что библейская интерпретация не  может ограничиться 
выяснением того, что автор изначально имел в  виду. Для того, 
чтобы текст был точно реконструирован, интерпретация должна 
учитывать его нынешнее теологическое значение38. В отношении 
важности литературной композиции Берч демонстрирует зна-
чительное сходство с  Шюсслер Фиоренцей, например, когда он 
утверждает, что на содержание Библии напрямую влияли особен-
ности контекста сообществ античного Ближнего Востока и  гре-
ко-римского мира; соответственно, приоритеты исторических ав-
торов, несомненно, отличались от приоритетов авторов, которые 

33.	 Ibid.

34.	 Schüssler Fiorenza, E. Jesus: Miriam’s Child, Sophia’s Prophet: Critical Issues in Fem‑
inist Christology, p. ix.

35.	 Ibid., p. 4.

36.	 Schüssler Fiorenza, E. Jesus and The Politics of Interpretation, p. 29.

37.	 Ibid.

38.	 Schüssler Fiorenza, E. Bread not Stone: The Challenge of Feminist Biblical Interpre‑
tation, p. 32.



Э м и  М а д л е н  У о л т е р с

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 0 1

пишут для современной аудитории39. Подобным же образом для 
Джона Бартона библейская критика — это «в первую очередь ли-
тературная операция», а «истина текста вторична по отношению 
к  основной критической функции понимания»40. Этот подход 
свидетельствует о сходстве с политикой интерпретации Шюсслер 
Фиоренцы; для выяснения функции текста он должен быть исто-
рически оценен/реконструирован. Следовательно, исследователи 
должны признать, что библейские писания являются пастырски-
ми теологическими ответами на ситуации и проблемы  времени  
своего написания41. 

Подобным же образом Халвор Мокснес обнаруживает в исто-
рических исследованиях Иисуса тенденцию к  дихотомичности. 
Он пишет: «Итак, различные подходы [к  историческим иссле-
дованиям Иисуса] отражают различные современные интересы 
и, явно или неявно, различные политики интерпретации»42. Тем 
не  менее, этот подход имеет своих критиков. Например, Джон 
Х. Эллиотт считает, что ученые должны «избегать навязывания 
древним источникам чуждых и  неподходящих современных ка-
тегорий»43. Однако работа Шюсслер Фиоренцы состоит не  про-
сто в  извлечении исторических фактов из  древних источников; 
как теолог она выступает за этический подход, который признает 
влияние этих источников на реальную жизнь. Вопрос о том, навя-
зывает ли она тем самым «чуждые» категории этим источникам, 
является предметом субъективной оценки. Но, на мой взгляд, для 
того чтобы исторические исследования Иисуса оставались акту-
альными, они должны стремиться реконструировать древние тек-
сты таким образом, чтобы они были понятны сегодня.

39.	 Birch, J.C.P. (2016) “Gospel Narratives, Miracles, and the “Critical” Reader: The Eclipse 
of the Supernatural — Case Studies in Eighteenth and Nineteenth Century Biblical Her-
meneutics”, Relegere: Studies in Religion and Reception 5(1): 61–93; Birch, J.C.P. 
(2019) “Revolutionary Contexts for the Quest: Jesus in the Rhetoric and Methods of 
Early Modern Intellectual History”, Journal for the Study of the Historical Jesus 17: 
36.

40.	 Birch, J.C.P. “Gospel Narratives, Miracles, and the “Critical” Reader: The Eclipse of the 
Supernatural  — Case Studies in Eighteenth and Nineteenth Century Biblical Herme-
neutics”, pp. 70–71.

41.	 Schüssler Fiorenza, E. Bread not Stone: The Challenge of Feminist Biblical Interpre‑
tation, p. 39.

42.	 Moxnes, H. (2013) “Jesus in Discourses of Dichotomies: Alternative Paradigms for the 
Historical Jesus”, Journal for the Study of the Historical Jesus 13(1): 130–152. 

43.	 Elliott, J.H. (2002) “Jesus Was Not an Egalitarian. A Critique of an Anachronistic and 
Idealist Theory”, Biblical Theology Bulletin: A Journal of Bible and Theology 32(2): 
75–91.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 0 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

В  сущности, ключевой особенностью исследований Шюсслер 
Фиоренцы является сосредоточенность на  современных пробле-
мах. Очевидно, что для ее работы важным является влияние ис-
торических исследований Иисуса на религию и общество. Это по-
зволяет нам поместить ее в собственный исторический контекст, 
хотя он не  обязательно совпадает с  историческим местом как 
участника «третьего поиска». Шюсслер Фиоренца активно кри-
тикует своих современников и  подчеркивает социально-полити-
ческую обусловленность позиции исследователей исторического 
Иисуса. Например, она цитирует Дитера Георги, который связы-
вает «новый поиск» (как и «старый») с его «социальной локаци-
ей в рамках эволюции буржуазного сознания»44. Далее Шюсслер 
Фиоренца показывает, что новейший поиск исторического Иису-
са совпадает с  «подъемом правых политических партий и  воз-
рождением религиозного фундаментализма», что подтверждает 
учреждение «Семинара Иисуса» (Jesus Seminar)45 в  качестве ре-
акции. Это яркий пример того, как она деконструирует наррати-
вы, отстаиваемые теми, кто претендует на  «истину», показывая, 
что контекст, лежащий в основе любого исследования, неизбежно 
оказывает влияние на само исследование. Нарративы могут быть 
деконструированы с помощью подхода политики интерпретации, 
а  герменевтика подозрительности необходима для того, чтобы 
исследователи могли признать, что библейские тексты являют-
ся результатом андроцентричного конструирования библейской 
истории46. Этот момент имеет фундаментальное значение для ее 
работы, поскольку историческая наука об  Иисусе имеет прямое 
влияние не только на жизнь христианских женщин, но и на очер-
нение еврейских женщин47. Таким образом, центральный пункт 
аргументации Шюсслер Фиоренцы состоит в следующем: если бы 

44.	 Schüssler Fiorenza, E. “Jesus and the Politics of Interpretation”, p. 346.

45.	 Ibid., p. 349. “Семинар по  Иисусу” (Jesus Seminar)  — исследовательская группа, 
возникшая в США в 1985 г. и активно действовавшая до середины 2000-х гг. Се-
минар объединил несколько десятков специалистов по Новому Завету и энтузиа-
стов, которые решили разобраться в том, что из слов и поступков Иисуса соответ-
ствует действительности; в рамках семинара были опубликованы несколько томов, 
отражающих результаты исследований. См.: Степанова Е.А. Отголоски Реформа-
ции: альтернативное христианство в литературе и кино // Богословские размыш-
ления. 2017. № 19. C. 128–149. — Примеч. ред.  

46.	 Schüssler Fiorenza, E. Bread not Stone: The Challenge of Feminist Biblical Interpre‑
tation, p. 15.

47.	 Schüssler Fiorenza, E. Jesus and The Politics of Interpretation, p. 42.



Э м и  М а д л е н  У о л т е р с

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 0 3

ученые признали роль женщин в Новом Завете, то и сегодняшнее 
положение женщин улучшилось бы48.

С ее точки зрения, дискурсы об  Иисусе «переплетены с  геге-
монистскими культурными и  социальными идеологиями». Ее 
политика смысла (politics of meaning) направлена на  решение 
этой проблемы через рассмотрение исследований, посвященных 
Иисусу, в свете их влияния не только на религиозные сообщества, 
но и на «западные культуры»49. Сами исследования историческо-
го Иисуса должны озаботиться свойственной им «интернализаци-
ей гегемонистского знания об Иисусе», чтобы осознать способы, 
которыми их методы поддерживают кириоцентричное (kyriocen‑
tric) поведение. «Жесты дистанцирования» и методы, применяе-
мые исследователями исторического Иисуса, служат лишь для 
того, чтобы оправдать постоянные вторжения ученых в  эту про-
блематику и появление новых интерпретаций Иисуса»50. Напри-
мер, Шюсслер Фиоренца отмечает, что доктринальная парадигма 
представляет собой проблематичный исследовательский подход, 
потому что рассмотрение Библии как прямого откровения Бога 
ограничивает возможности ее интерпретации и реконструкции51.

Что касается места Шюсслер Фиоренцы в  «поисках», то, не-
смотря на  ее масштабную критику их  участников, она стремит-
ся найти консенсус среди исследователей и  «прояснить различ-
ные сегодняшние позиции, которые могли бы быть актуальными 
для наших современников»52. Дает ли это стремление к консенсу-
су и готовность признать убедительность некоторых общих утвер-
ждений возможность отнести Шюсслер Фиоренцу к  «третьему 
поиску»? Прежде чем мы попробовали ответить на  этот вопрос, 
она сама прояснила свою позицию: даже общепринятые выска-
зывания об  Иисусе не  являются фактами; они все еще открыты 
для критики и  должны быть подвергнуты критике, чтобы оста-
ваться авторитетными. Шюсслер Фиоренца считает, что даже 
тексты, которые ученые считают «первичными», все еще подле-
жат обсуждению, потому что они сами являются интерпретацией 

48.	 Volpe, M. A. “Elisabeth Schüssler Fiorenza (1938–)”, p. 712.

49.	 Schüssler Fiorenza, E. Jesus and The Politics of Interpretation, p. 42.

50.	 Adam, A.K.M. “Review of Jesus and the Politics of Interpretation, by Elisabeth Schüssler 
Fiorenza”, p. 420.

51.	 Schüssler Fiorenza, E. Bread not Stone: The Challenge of Feminist Biblical Interpre‑
tation, p. 28.

52.	 Schüssler Fiorenza, E. “Jesus and the Politics of Interpretation”, p. 344.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 0 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

(возможно, даже контаминацией) того или иного события неза-
висимо от того, происходило оно в действительности или же со-
держалось в мифологическом воспоминании53.

В заключение следует сказать, что вся деятельность Шюсслер 
Фиоренцы направлена на выявление недостатков в современных 
(а в некоторых случаях и в исторических) трендах библейских ис-
следований. Она делает это путем выделения ряда основных об-
ластей, подлежащих реформированию, основываясь на  подходе 
к  исследованиям исторического Иисуса в  парадигме «полити-
ки интерпретации». Исследователи должны подвергать крити-
ке свою работу, ответив на следующие четыре ключевых вопроса:

1. Сохраняется ли / воспроизводится ли антиеврейская предвзятость?
2. Дает ли реконструкция верное описание женщин в соответствую-
щий исторический период?
3. Учитываются ли колониальные или западные предустановки?
4. Признается ли тот факт, что глобализация «способствует полити-
ке исключения, неполноценности, предрассудков и дегуманизации 
в формировании культурной или религиозной идентичности»?54

По  поводу позиции Шюсслер Фиоренцы в  «поисках» историче-
ского Иисуса я  считаю, что ее следует отнести к  «третьему по-
иску», хотя ее работы настолько отличаются от  работ ее совре-
менников и настолько радикальны, что в данном случае вполне 
можно говорить о  «четвертом поиске» или о  «третьем критиче-
ском поиске» (Third Quest Critical-Stream). Постоянные ссылки 
Шюсслер Фиоренцы на  следствия, вытекающие не  только из  ее 
собственных исследований, но  и  из  исследований ее коллег, за-
нимающихся изучением исторического Иисуса, а также на само-
понимание как отдельных людей, так и  целых сообществ, сви-
детельствует об  уникальности ее подхода. Шюсслер Фиоренца 
указывает на  далеко идущие последствия исследований истори-
ческого Иисуса и  старается побудить к  этому своих современни-

53.	 Schüssler Fiorenza, E. Jesus: Miriam’s Child, Sophia’s Prophet: Critical Issues in Fem‑
inist Christology, p. 5.

54.	 Schüssler Fiorenza, E. “Jesus and the Politics of Interpretation”, p. 352. Со времени 
выхода статьи Шюсслер Фиоренцы в  1997 г. «глобализация» приобрела множе-
ство значений, многие из которых предполагают ее понимание не как источника 
дегуманизации, но, скорее, как источника освобождения. В данном случае я бы 
предложила вместо «глобализации» использовать такой термин как «белое пре-
восходство» или даже собственный термин Шюсслер Фиоренцы  — «кириархат» 
(kyriarchy).



Э м и  М а д л е н  У о л т е р с

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 0 5

ков. Та «напористость», с  которой она это делает, является ос-
новной причиной критики в  ее адрес. Так, Адам пишет, что ее 
критика настолько остра, что она может оттолкнуть даже тех, кто 
ей симпатизирует, и  заставляет задуматься о  том, стоит ли при-
слушиваться к  ее выводам55. Несмотря на  это, во  всех прочитан-
ных мною отзывах о работах Шюсслер Фиоренцы я вижу общее 
признание того, что она делает свою работу во благо своих совре-
менников. Хотя ее тексты трудно читать, интерпретаторы Библии, 
прочтя их, становятся «более мудрыми и здравыми»56.

Перевод с английского Александра Кырлежева

Библиография / References

Adam, A.K.M. (2002) “Review of Jesus and the Politics of Interpretation, by Elisabeth 
Schussler Fiorenza”, Modern Theology 18(3): 419–422.

Allison, D. (2009) The Historical Christ and the Theological Jesus. Wm. B. Eerdmans Pub-
lishing.

Bermejo-Rubio, F. (2009) “The Fiction of the Three Quests: An Argument for Dismantling 
a Dubious Historical Paradigm”, Journal for the Study of the Historical Jesus 7(3): 
211–253.

Birch, J.C.P. (2014) “Revolutionary Contexts for the Quest: Jesus in the Rhetoric and Meth-
ods of Early Modern Intellectual History”, in A.K.M. Adam, S. Tongue (eds) Look‑
ing Through a Glass Bible: Post Disciplinary Interpretations from the Glasgow 
School, pp. 85–112. Leiden: Brill.

Birch, J.C.P. (2016) “Gospel Narratives, Miracles, and the “Critical” Reader: The Eclipse of 
the Supernatural  — Case Studies in Eighteenth and Nineteenth Century Biblical 
Hermeneutics”, Relegere: Studies in Religion and Reception 5(1): 61–93. 

Birch, J.C.P. (2019) “Revolutionary Contexts for the Quest: Jesus in the Rhetoric and Meth-
ods of Early Modern Intellectual History”, Journal for the Study of the Historical 
Jesus 17: 35–80. 

Bond, H. (2012) The Historical Jesus: A Guide for the Perplexed. Edinburgh: T&T Clark. 

Ehrman, B. (2003) Lost Christianities: The Battles for Scripture and the Faith We Never 
Knew. Cary: Oxford University Press.

Elliott, J.H. (2002) “Jesus Was Not an Egalitarian. A Critique of an Anachronistic and Ide-
alist Theory”, Biblical Theology Bulletin: A Journal of Bible and Theology 32(2): 
75–91.

Levine, A.-J. (2003) “Review of Jesus and The Politics of Interpretation, by Elisabeth 
Schüssler Fiorenza”, The Journal of Religion 83(1): 110–111.

55.	 Adam, A.K.M. (2002) “Review of Jesus and the Politics of Interpretation, by Elisabeth 
Schüssler Fiorenza”, p. 421.

56.	 Levine, A.-J. (2003) “Review of Jesus and The Politics of Interpretation, by Elisabeth 
Schüssler Fiorenza”, p. 111; Adam, A.K.M. (2002) “Review of Jesus and the Politics of 
Interpretation, by Elisabeth Schussler Fiorenza”, p. 422.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 0 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Meier, J.P. (1991) A Marginal Jew, Volume 1: Rethinking the Historical Jesus — The Roots 
of the Problem and the Person. Yale University Press. 

Meier, J.P. (2009) A Marginal Jew: Rethinking the Historical Jesus, Volume IV: Law and 
Love. Yale University Press.

Moxnes, H. (2013) “Jesus in Discourses of Dichotomies: Alternative Paradigms for the His-
torical Jesus”, Journal for the Study of the Historical Jesus 13(1): 130–152. 

Rosenblatt, E. (2002) “Review of Jesus and the Politics of Interpretation, by Elisabeth 
Schüssler Fiorenza”, Theological Studies 63(1): 204–205.

Schüssler Fiorenza, E. (1984) Bread not Stone: The Challenge of Feminist Biblical Inter‑
pretation. Boston: Beacon Press. 

Schüssler Fiorenza, E. (1995) In Memory of Her: A Feminist Theological Reconstruction 
of Christian Origins. London: SCM. 

Schüssler Fiorenza, E. (1997) “Jesus and the Politics of Interpretation”, The Harvard The‑
ological Review 90(4): 343–358.

Schüssler Fiorenza, E. (1998) Sharing Her Word. Edinburgh: T&T Clark. 

Schüssler Fiorenza, E. (2000) Jesus and the Politics of Interpretation. New York: Contin-
uum. 

Schüssler Fiorenza, E. (2015) Jesus: Miriam’s Child, Sophia’s Prophet: Critical Issues in 
Feminist Christology. London: Bloomsbury Publishing. 

Volpe, M.A. (2013) “Elisabeth Schüssler Fiorenza (1938–)”, in I.S. Markham (ed.) The Stu‑
dent’s Companion to the Theologians, pp. 715–717. New Jersey: Blackwell Publish-
ing Ltd. 



Селюсьен Л. Джозеф

Джеймс Х. Коун и черная теология

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-107-142

Celucien L. Joseph 

James H. Cone and Black Theology

Celucien L. Joseph — Indian River State College (USA). cjoseph@
irsc.edu 

For many critics, James H. Cone (1938–2018), “The Father” of Black 
liberation theology, was America’s most important (Black) theologi‑
an in the twentieth-century who had energetically engaged the urgent 
issues of America’s race relations, justice, Black suffering, and civil 
rights. He wrote and spoke loudly against what he called “America’s 
Original Sin”, (White) racism, and thus pressed upon White Ameri‑
cans, especially White Christians in America, to stop practicing an‑
ti-Black racism and to alter their scornful feeling toward Black peo‑
ple. Cone also summoned White American Christians and the White 
church to embody the liberative message of the biblical prophets and 
Jesus Christ, as well as God’s categorical demands to Christians to 
practice justice, do what is right, and to hate oppression. In the same 
vein, through his politico-theological and ethical writings, he awak‑
ened the American conscience to the forces and systems that op‑
press and dehumanize Black people and alienate other marginalized 
groups in America from the opportunities and privileges in society.

Keywords: James H. Cone, Black theology, Black suffering, White 
racism, White American Christianity. 

апреля 2018 г. исследователи христианской теоло-
гии и черной религии по всему миру потеряли одного 
из самых блестящих богословских умов, порожденных 82 

Джозеф С.Л. Джеймс Х. Коун и черная теология // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2021. № 39(2). 
С. 107–142. 

Joseph, Celucien L. (2021) “James H. Cone and Black Theology”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(2): 
107–142. 

	 1 0 7

	 Перевод с английского по изданию: Joseph, C.L. (2020) “The Meaning of James H. 
Cone and the Significance of Black Theology: Some Reflections on His Legacy”, Black 
Theology 18(2): 112–143 (сокращенный вариант статьи). Права на перевод и изда-
ние предоставлены издательством Taylor and Francis. 

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-XX-XX
mailto:cjoseph@irsc.edu
mailto:cjoseph@irsc.edu


С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 0 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Соединенными Штатами в истории американского христианства. 
Возможно, Джеймс Коун был наиболее важным и  противоречи-
вым теологом Америки в ХХ в. Он родился 5 августа 1938 г. в Фор-
дайсе (штат Арканзас) и вырос в сегрегированном и расистском 
обществе, которое дегуманизировало черных людей, демонизиро-
вало черных женщин и лишало их политической справедливости 
и человеческих прав. Коун создал особый теологический дискурс 
об  опыте черных и  о  борьбе за  свободу в  США и  одновременно 
трансформировал американский теологический ландшафт, осо-
бенно в христианстве.

Эта статья представляет собой попытку критического рас-
смотрения наследия Джеймса Коуна с  акцентом на  актуаль-
ности черной теологии освобождения. Мы постараемся про-
яснить идеи Коуна, касающиеся трех взаимосвязанных тем: 
(1) теологической идентичности, (2) теологической антропологии 
и (3) теодицеи.

Три составных части нашей аргументации заключаются в сле-
дующем: (1) хотя черная теология освобождения Коуна имеет сво-
ими основными источниками Библию и опыт черных, он не счи-
тал черные источники адекватными для решения проблемы 
черной теодицеи. Чтобы установить символическую связь между 
историческими страданиями и  болью черных и  историческими 
страданиями и  болью Иисуса Христа, Коуну пришлось разрабо-
тать христологию присвоения и реляционности. 

Мистерия черной теодицеи разрешается в черной христологии 
Коуна; (2) поэтому критическая черная теологическая антропо-
логия становится теологией единения и отождествления со Хри-
стом. Если Христос был повешен на деревянном кресте, что ста-
ло формой заместительного искупления грехов мира, то и черных 
людей вешали на дереве линчевания, чтобы тем самым унять бе-
лый страх и искупить гнев белого мира. 

Оба эти события имели космическое значение, поскольку, 
во-первых, превосходство белых (White supremacy) как уни-
версальный и  глобальный феномен является главной причи-
ной человеческих страданий и  смертей в  современном мире  — 
в  силу завоеваний и  господства белых над уязвимыми людьми 
и  развивающимися народами. Верховенство белой расы так-
же было главным источником колонизации, превращения аф-
риканцев в  рабов и  линчевания черных тел на  американской 
земле. Во-вторых, крест Христов имеет высшую ценность для 
Коуна и  его народа; с  богословской точки зрения, Коун истол-



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 0 9

ковывал крест как средство, с  помощью которого Бог распро-
страняет справедливость на  черных людей, искореняет угнете-
ние со  стороны белых и  принимает искупительные страдания 
за черную расу.

В  то  же время эта позиция не  отменяет настоятельного при-
зыва Коуна к освобождению черных людей от угнетения белыми 
и от белого расизма. Три символических столпа черной теологии 
освобождения Коуна — это Исход, Пророки и Иисус. Коун утвер-
ждал, что они являются центром черной религии и в своем един-
стве выступают как освободительное событие в черной теологии1. 
Наконец, (3) в своей теории познания жизни черных Коун реши-
тельно отказывает белой эпистемологии и  белому разуму в  пра-
ве определять черные ценности и черное достоинство. Согласно 
Коуну, черные обладают внутренней ценностью, поскольку они 
также созданы по образу Божию для свободы. Смысл жизни чер-
ных людей укоренен в  Боге, который предопределил их  суще-
ствование и  включил черную расу в  глобальную человеческую 
семью. Стремление Коуна к  утверждению достоинства черных 
и  к  их  освобождению было интеллектуальным крестовым похо-
дом, который бросил вызов расизму, направленному против чер-
ных, и белому превосходству.

Три основные силы создавали контекст и способствовали появ-
лению черной теологии освобождения в американском обществе: 
движение за  гражданские права 1950-х и  1960-х гг., связанное 
с  революционной политической теологией и  активизмом Мар-
тина Лютера Кинга; публикация в 1964 г. новаторского и проти-
воречивого текста Джозефа Вашингтона Black Religion («Черная 
религия»); движение «Черная власть» (Black Power), опирающее-
ся на  радикальную политическую философию черного национа-
лизма и на социальный активизм Малькольма Икса2. По словам 
Гэри Доррьена, в  рамках этих исторических траекторий и  рево-
люционных времен «Коун был апостолом революционного по-
ворота в американской теологии, который отдавал предпочтение 
теме освобождения»3.

1.	 Cone, J.H. (2018) Said I Wasn’t Gonna Tell Nobody: The Making of a Black Theolo‑
gian, pp. 66–68, 81, 125. Maryknoll: Orbis Books.

2.	 См.: Cone, J.H. (1991) For My People: Black Theology and the Black Church, pp. 5–52. 
Maryknoll: Orbis Books.

3.	 Dorrien, G. (2018) Breaking White Supremacy: Martin Luther King Jr. and the Black 
Social Gospel, p. 457. New Haven: Yale University Press.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 1 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Детство в Бердене и теологическая идентичность

Коун провел детство в  Бердене (штат Арканзас). Его религиоз-
ные убеждения, черная идентичность и  ранняя интеллектуаль-
ная активность формировались под влиянием социальной сре-
ды и черной церкви. Он рано осознал свою черную идентичность 
и  связал ее с  бедными и  угнетенными черными жителями Бер-
дена. Позже в своих работах он позиционировал себя в качестве 
их совести, голоса и посла в американском обществе. В теологи-
ческих текстах Коун говорит о  своей роли  — быть голосом разу-
ма во взаимосвязанных областях религии, расы, этики и антропо-
логии черных. Вот как он описал свою связь с черной общиной: 
«Я должен был дать голос чувству ярости в негритянском (Negro) 
сообществе и особенно ярости внутри меня самого... Я был слиш-
ком одержим своим призванием быть теологическим свидетелем 
борьбы за  свободу черных»4. С  одной стороны, он как молодой 
черный человек, выросший в Бердене, столкнувшись с расизмом, 
направленным против черных, превосходством белых и их наси-
лием по отношению к черным, изменил свое отношение к белым 
и к американскому обществу. С другой стороны, в Бердене он стал 
свидетелем бремени, которое несли черные, опыта их страданий 
и боли, характерного для истории США.

Во всех своих трудах Коун будет стремиться найти как теологи-
ческое решение, так и моральный ответ на проблему зла и стра-
даний в черной общине, которую можно назвать «черной теоди-
цеей». Эти поиски были продиктованы желанием найти смысл 
в страданиях черных людей, если это вообще возможно. 

Также Коун считал: если белые люди в  Америке хотят исце-
литься от своих расистских ран, то им следует обращаться с чер-
ными гражданами как с  людьми, обладающими равным до-
стоинством, а  не  как с  врагами и  чужаками. Джеймс Болдуин, 
интеллектуальный наставник Коуна, утверждал, что белые люди 
должны будут изменить свои «античеловеческие установки, ко-
торые так долго правили в этой стране и фактически препятство-
вали неграм»5 в пользовании политическими правами и благами 
американской демократической системы. Другая проблема, с ко-

4.	 Cone, J.H. Said I Wasn’t Gonna Tell Nobody: The Making of a Black Theologian, pp. 
8, 21.

5.	 Baldwin, J. (1989) “The Last Interview (1987) by in Quincy Troupe”, in Qu. Troupe (ed.) 
James Baldwin: The Legacy, p. 140. New York: Simon and Schuster/Touchstone.



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 1 1

торой сталкиваются черные, по мнению Болдуина, состоит в том, 
что они исключены из американского нарратива: «Вся американ-
ская реальность основана на необходимости держать черных лю-
дей подальше от нее. Нас не существует. Кроме как на их услови-
ях, а  их  условия неприемлемы»6. Коун призвал белую Америку 
включить черных в свою историю, потому что история Америки — 
это история и черных людей тоже. Джеймс Болдуин напоминал, 
что черные живут здесь с  самого возникновения Американской 
республики. Однако для Коуна исключение черных из американ-
ской истории является намеренным. Оно становится теологиче-
ской проблемой, так как религия и  раса в  американском опыте 
всегда переплетаются.

Коун стремился исследовать экзистенциальный вопрос в связи 
с возможным смыслом Бога для черных людей: «Если Бог благ, 
а  также силен, как говорят черные церковники, почему к  чер-
ным относятся так плохо?»7. Коуновская версия черной теоди‑
цеи определила богословскую грамматику и  радикальную рито-
рику его трех фундаментальных текстов: Black Theology & Black 
Power («Черная теология и черная власть», 1969), A Black Theol‑
ogy of Liberation («Черная теология освобождения», 1970) и God 
of the Oppressed («Бог угнетенных», 1975). Поиск смысла страда-
ний черных и равнодушие белого христианства к их боли стали 
для Коуна одновременно и предметом теологического исследова-
ния, и моральной проблемой. Коун не мог смириться с молчани-
ем белых церквей и белых теологов по поводу страданий и дегу-
манизации черных в американском обществе.

В  конечном счете, его детский опыт в  Бердене помог ему 
прийти к определенному пониманию расовых отношений между 
черными и  белыми американцами, проблемы экономического 
неравенства и черной бедности, соотношения расы и американ-
ского христианства, черной свободы и  учения о  Боге, связи ме-
жду Божьей справедливостью и  американской системой право-
судия. Некоторые выводы, которые сделал Коун, были для него 
«шокирующими», но  другие  — (потенциально) освобождающи-
ми и  утешительными. Эти основные социальные и  моральные 
темы будут определять теологическую методологию и  дискурс 
Коуна. 

6.	 Baldwin, J. (1989) “Dialogue in Black and White (1964–1965) by James Baldwin and 
Budd Schulberg”, in Qu. Troupe (ed.) James Baldwin: The Legacy, p. 210.

7.	 Cone, J.H. (1999) My Soul Looks Back, p. 18. Maryknoll: Orbis Books.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 1 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Поиски конструктивной теологии справедливости, свободы 
и  искупления от  имени угнетенного афроамериканского населе-
ния продолжались до последнего дня жизни Коуна на земле, про-
клявшей его народ,  — до  28 апреля 2018 г. Он не  только хотел 
сформулировать теологию освобождения для черных, но  и  с  эн-
тузиазмом трудился над освобождением от  «белой» теологиче-
ской гегемонии.

Со временем Коун поставил под вопрос те идеи, которые сфор-
мировали его взгляды в  процессе теологического образования 
(а именно, идеи К. Барта и П. Тиллиха). Он пишет об этом так:

Четвертой и последней слабостью, которую я хочу прокомментиро-
вать, была моя чрезмерная методологическая зависимость от  нео-
ортодоксальной теологии Карла Барта. Многие из  моих критиков 
(черных и белых) подчеркивали этот момент. Это законная критика, 
и я не могу ничего возразить, кроме того, что для меня неоортодок-
сия была тем же, чем либеральная теология была для Мартина Лю-
тера Кинга-мл.  — единственной теологической системой, которая 
подходила мне в интеллектуальном плане и представлялась совме-
стимой с  центральной ролью Иисуса Христа в  черном церковном 
сообществе. И тогда, и сейчас я знал, что неоортодоксия неадекват-
на моим целям и  что большинство американских теологов будут 
яростно отвергать мое использование Карла Барта для интерпрета-
ции черной теологии. Однако у  меня не  было времени для разра-
ботки совершенно новой теологической перспективы8.

Для Коуна Евангелие Иисуса просто и категорично означает пол-
ное освобождение бедных и  обездоленных людей от  всех сил 
угнетения в  обществе. Он настаивал на  том, что евангельское 
провозвестие не  вписывается в  сложные теологические абстрак-
ции и  теории. Учение Иисуса было освобождающим и  принес-
ло окончательную победу, конкретную надежду и практическую 
эмансипацию тем, кто страдал и  становился жертвой виктими-
зации. Коун также считал, что Евангелие призывает всех людей 
к  окончательному решению жизненных и  моральных вопросов. 
Евангелие требует от нас встать на определенную сторону, то есть 
быть солидарными с  пострадавшими, лишенными средств к  су-
ществованию и  экономически обездоленными. Согласно Коуну, 
люди, которые выбирают сторону угнетателя и обидчика, являют-

8.	 Cone, J.H. My Soul Looks Back, p. xvii.



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 1 3

ся не только врагами Евангелия, но и антихристами и противни-
ками благополучия бедных и неимущих. Он пишет об этом с ри-
торическим равновесием и интеллектуальной точностью:

Христианская теология  — это теология освобождения. Это рацио‑
нальное исследование бытия Бога в  мире  — в  свете экзистенци‑
альной ситуации угнетенного сообщества, связывающее осво‑
бодительные силы с  сущностью Евангелия, то  есть с  Иисусом 
Христом. Это означает, что единственный смысл теологии — ясно 
говорить о деятельности Бога в мире, чтобы сообщество угнетенных 
осознало, что его внутреннее стремление к освобождению не толь-
ко согласно с Евангелием, но оно и есть Евангелие Иисуса Христа9.

Однако для того, чтобы внести существенный вклад в  дело сво-
боды черных и избавить Америку от ее расовой раны, Коун дол-
жен был как интерпретировать доминирующую белую культу-
ру, так и искать источники вдохновения в маргинализированной 
черной культуре. 

Во-первых, он узнал от  своего отца, что «выживание черных 
требует постоянной борьбы и что ни один черный никогда не дол-
жен ожидать справедливости от белых»10. Во-вторых, Коун понял, 
что расовая проблема Америки связана с  практикой белого хри-
стианства и античеловеческим отношением к черным и цветным. 
Так, он утверждает:

Истребление индейцев, гонения на евреев, притеснение американ-
цев мексиканского происхождения и  все другие проявления бес-
человечности во имя Бога и страны — эти зверства могут быть ин-
терпретированы как неспособность белых американцев увидеть 
человеческое начало в людях с другим цветом кожи11.

В-третьих, внимательное чтение библейских повествований, осо-
бенно учений пророков и Иисуса, убедили его в том, что Бог вы-
ступает за свободу угнетенных черных масс и всех бедняков мира: 
«Все черные надеются, что Бог на  нашей стороне и  против сата-
нинской силы белого превосходства. Мы не нуждаемся в одобре-

9.	 Cone, J.H. (1970) A Black Theology of Liberation, p. 1. Philadelphia: Lippincott.

10.	 Cone, J.H. My Soul Looks Back, p. 20.

11.	 Cone, J.H. A Black Theology of Liberation, p. 8.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 1 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

нии белых теологов и говорим о том, что белые ошибались и мо-
рально, и юридически»12. 

В-четвертых, еще одним важным импульсом для Коуна стал 
«теологический шок», который он испытал, видя противоречивое 
сочетание веры и несправедливости в белых церквах и христиан-
ских институциях Америки13. На пике движения за гражданские 
права 1960-х гг. белые церкви не участвовали в дискуссиях о спра-
ведливости и равенстве и не поддерживали черных граждан. 

Наконец после того, как в  1965 г. Коун получил степень док-
тора систематической теологии в Северо-Западном университете 
Гаретт (Garett-Northwestern University), он начал ставить под со-
мнение актуальность полученного им белого теологического об-
разования для будущности черных людей. Он также задумался 
о  том, может ли преподаваемая в  университете белая теология 
способствовать избавлению его народа и  обеспечению его поли-
тических прав в американском обществе: 

Какое отношение Барт, Тиллих и  Бруннер имеют к  молодым чер-
ным девушкам и  парням, приехавшим с  хлопковых полей Аркан-
заса, Теннесси и  Миссисипи в  поисках нового будущего? Это был 
главный вопрос для меня. И  все это усиливалось борьбой за  гра-
жданские права. Я  всем своим существом глубоко переживал про-
тиворечие между теологией как дисциплиной и  борьбой за  свобо-
ду черных на улицах14.

Белые теологические формулировки и  понимание этики, при-
сутствующие в трудах богословских наставников Коуна (К. Барта, 
П. Тиллиха, Э. Бруннера), не могли удовлетворительно ответить 
на экзистенциальные проблемы черных. Со своей стороны, Коун 
утверждал, что именно черная церковь в  его родном городе ста-
ла катализатором формирования его идентичности и источником 
выживания для черных масс; соответственно, черная церковь яв-
ляется антитезой белого превосходства и белых версий Евангелия. 
Черная «Македонская африканская методистская епископальная 
церковь» (Macedonian African Methodist Episcopal Church), чле-
нами которой были Коун и его семья, обеспечивала черным лю-
дям ресурсы для социально-политической борьбы и облегчения 

12.	 Cone, J.H. My Soul Looks Back, p. 25.

13.	 Ibid., pp. 27, 30.

14.	 Ibid., pp. 38–39.



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 1 5

их  положения. Черная церковь была символом сопротивления 
черных белой несправедливости и расовому террору.

Политико-теологические работы Коуна сформировали у  мно-
гих поколений черных мыслителей, занимавшихся черной ре-
лигией и  черной теологией, новое сознание, определяемое его 
утверждением о том, что теология всегда является политической, 
партикулярной и  контекстуальной. Но  теология также является 
сексистской, расовой и гегемонистской. Также интеллектуальная 
деятельность Коуна придала значимость теологическому мыш-
лению черных. Он передал активистский менталитет и  ритори-
ку ярости многим сторонникам черной теологии освобождения 
и феминистской теологии. Как и Коун, они выступают за освобо-
ждение, защиту, права и достоинство черных мужчин и женщин 
и решительно выдвигают лозунг «Жизнь черных имеет значение» 
(Black Lives Matter)15.

Источники и отправные точки

Черная теология имеет множество источников и  исторических 
траекторий, которые предшествовали движению за гражданские 
права 1950-х и 1960-х гг. и движению «Черная власть» 1960-х гг. 
В своем исследовании Shoes that Fit our Feet («Ботинки, которые 
нам впору», 1993) теолог Дуайт Н. Хопкинс возводит происхожде-
ние черной теологии к религиозной культуре порабощенных аф-
риканцев, к тому, как через песни и народные сказки они выра-
жали свое понимание Бога, человечества, греха и Иисуса, а также 
к  присущему им стремлению к  свободе, совместимому со  стрем-
лением Бога к освобождению порабощенных16. Хопкинс пишет:

Белые богословские запреты служили для рабов негативным сти-
мулом к самостоятельному религиозному мышлению. Черные ощу-
щали мощное живое божественное присутствие посреди своих не-
взгод… собираясь вместе в форме «невидимого института» (invisible 
institution) церкви. Этот радикальный религиозный опыт опреде-
лил их  библейскую экзегезу, и  таким образом возникла теология 
освобождения... Американские рабы открыли для себя Бога как 

15.	 См.: Lebron, C.J. (2017) The Making of Black Lives Matter: A Brief History of an Idea. 
New York: Oxford University Press; Francis, L.G. (2019) Faith Following Ferguson: 
Five Years of Resilience and Wisdom. St Louis: Chalice Press. 

16.	 См.: Hopkins, D.N. (1993) Shoes That Fit Our Feet: Sources for A Constructive Black 
Theology, pp. 13–48. Maryknoll: Orbis Books.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 1 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Того, Кто видит страдания угнетенных, слышит их  плач и  ведет 
к свободе17.

В различных работах, особенно в труде The Spirituals and the Blues 
(«Спиричуэлс и блюзы», 1972) Коун исследует содержание, язык 
и  теологию религии рабов, пытаясь найти исторические источ-
ники теологии освобождения. Он обнаружил истоки черной тео-
логии в  эстетике спиричуэлс и  блюза и  предположил, что спи-
ричуэлс отражали коллективный опыт порабощенного черного 
населения США и  его стремление освободиться от  рабства и  бе-
лого терроризма: «Ощущение Бога охватывало всю жизнь ра-
бов — их радости и надежды, горести и разочарования. Их основ-
ная вера заключалась в том, что Бог не оставил их одних и что Он 
освободит их от рабства. Такова центральная теологическая идея 
религии черных рабов, отраженная в спиричуэлс»18.

В работе God of the Oppressed («Бог притесняемых») Коун дает 
обзор африканской космологии и культуры рабов, на которые они 
опирались для достижения двух взаимосвязанных целей: демо-
кратизации американских институтов и  реализации прогрессив-
ных идеалов Америки в интересах черного населения страны. Эти 
унаследованные от  предков религиозные и  светские источники 
были для черного населения средствами выживания и экзистен-
циальной надежды в эпоху рабства, линчевания и законов Джи-
ма Кроу о расовой сегрегации. Коун писал об этом так:

Американские черные имеют свои собственные традиции, которые 
восходят к Африке и ее традиционным религиям. Мы — африкан-
ский народ, по крайней мере, потому что наши бабушки и дедушки 
приехали из Африки, а не из Европы. Они принесли с собой свои 
истории и соединили их с христианской историей, создав уникаль-
ную североамериканскую черную религиозную традицию. Афри-
канская культура оказала влияние на восприятие черными людьми 
христианства и  сделала невозможным для многих рабов принять 
такую интерпретацию истории Иисуса, которая входила в противо-
речие с их стремлением к свободе. Пассивный Христос белого хри-
стианства в  сочетании с  африканской культурой стал Освободите-
лем угнетенных19.

17.	 Hopkins, D.N. Shoes That Fit Our Feet, pp. 22–23.

18.	 Cone, J.H. (1972) The Spirituals and the Blues, p. 43. New York: Seabury Press.

19.	 Cone, J. H. (1975) God of the Oppressed, p. 105. New York: Seabury Press.



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 1 7

Согласно Коуну, богатство культуры черных позволило им пере-
строить свою идентичность и достичь целостности. Африканские 
культурные практики и  религиозные традиции помогли угне-
тенным рабам отвергнуть Бога своих хозяев; благодаря оптими-
стическому содержанию черной религии они вновь подтвердили 
свою человечность и  поверили в  то, что Бог  — это Бог справед-
ливости и  что Он на  их  стороне. Коун утверждает, что страдаю-
щие африканцы эпохи рабства верили в Бога, который является 
не  угнетателем, но  Освободителем. По-видимому, рабы вери-
ли в  то, что конец рабства связан с  освободительным действи-
ем Бога в  истории от  имени страдающего, затерроризирован-
ного и  эксплуатируемого населения Соединенных Штатов. Они 
верили, что Бог борется за  них  — против их  белых угнетателей 
и христиан-рабовладельцев.

Однако после провозглашения всеобщего освобождения 
от рабства в 1865 г. бывшие рабы в Эпоху реконструкции (1865–
1877 гг.) стали испытывать на  себе другие формы порабощения 
и  террора: ритуальное и  публичное линчевание, исполнение за-
конов Джима Кроу, а затем и массовое лишение свободы.

Между рабством и судом Линча

Рабство было не  только институтом, который терзал африкан-
ское население в Соединенных Штатах и на остальной части аме-
риканского континента; оно также позволило черным людям 
обрести утешение и  свободу через их  собственное религиозное 
мировоззрение и  политическую активность. Они верили в  Бога-
воителя, который властно сокрушит их белых врагов и колониза-
торов. Важно обратить внимание на  исторический контекст ко-
лониального общества Америки, для которого были характерны 
расовое насилие и смерть, колониальная жестокость и расизм, на-
правленный против черных. Белые колонизаторы и рабовладель-
цы подрывали культуру порабощенных африканцев:

[Они] унижали священные сказания черных людей, высмеивали 
их мифы и презирали их священные обряды. Они оценивали людей 
в  соответствии с  европейскими стандартами, желая, чтобы их  же-
стокость по  отношению к  африканцам выглядела как стремление 
цивилизовать дикарей20.

20.	 Ibid., pp. 23–24.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 1 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Многие историки, например, Джон Х. Франклин, Лерон Бен-
нет-мл., Дэвид Б. Дэвис, Робин Блэкберн, Эрик Фонер, Маркус 
Редикер, Эдвард Э. Бэптист и другие, свидетельствуют о том, что 
рабство на американском континенте было расовой и экономиче-
ской, сексуальной и политической системой, оказывающей вред-
ное психическое воздействие на рабов и рабовладельцев21.

Коун считал, что «опыт черных в Америке — это история раб-
ства и сопротивления, выживания в стране смерти. Это история 
жизни черных в цепях и того, что это значило для их душ и тел»22. 
Для белых возможность утверждать ценность черных и  их  ра-
венство с  белыми была немыслима. Афроамериканский теолог 
Дж. Камерон Картер добавляет, что современное национальное 
государство было основано «на  новом типе антропологии, в  ос-
нове которой лежал дискурс расы… связанный с “рациональной” 
интерпретацией христианства в  политической экономии модер-
на»23. Не только белые супрематисты и рабовладельцы отрицали, 
что черные рабы разделяют с ними врожденные человеческие ка-
чества, но  и  белые колонизаторы, и  (пост)колониальное прави-
тельство на  американском континенте использовали правовую 
систему для того, чтобы оспаривать полноту человечности рабов 
и отрицать их человеческое достоинство.

Отрицание субъектности черных людей привело к другой фор-
ме мучительного белого террора по отношению к черной плоти: 
публичному линчеванию черных. Коун в своей работе The Lynch‑
ing Tree and the Cross («Дерево линчевания и  крест», 2011) вы-
разил праведный гнев черных по  поводу внутренней связи ме-
жду американским рабством и практикой линчевания — самыми 
страшными моментами американской истории. Коун истолко-
вал линчевание черных исторически и теологически: белые тер-

21.	 См.: Franklin, J. (2000) From Slavery to Freedom: A History of African Americans. 
New York: Knopf; Davis, D.B. (2006) Inhuman Bondage: The Rise and Fall of Slavery 
in the New World. New York: Oxford University Press; Rediker, M. (2008) The Slave 
Ship: A Human History. New York: Penguin Books; Foner, E. (2010) The Fiery Trial: 
Abraham Lincoln and American Slavery. New York: W.W. Norton & Company; Black-
burn, R. (2013) The American Crucible: Slavery, Emancipation and Human Rights. 
New York: Verso; Baptist, E.E. (2014) The Half Has Never Been Told: Slavery and the 
Making of American Capitalism. New York: Basic Books; Bennett, L. (2018) Before the 
Mayflower: A History of the Negro in America, 1619–1962. New York: Martino Fine 
Books.

22.	 Cone, J.H. God of the Oppressed, p. 20.

23.	 Carter, J.K. (2008) Race: A Theological Account of Race, p. 80. Oxford: Oxford Uni-
versity Press.



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 1 9

рористы публично выставляли черную плоть как форму замеще-
ния и искупления подобно тому, как римские солдаты выставили 
на позор Иисуса, еврейского Мессию, повесив его тело на  крест. 
Как Римская империя повесила тело Иисуса на  кресте, так Аме-
риканская империя вешала тела черных на дереве линчевания:

Дерево линчевания является самым мощным символом беды, кото-
рая случилась с черными, но о которой они не говорят, потому что 
боль воспоминаний — видения черных тел, свисающих с южных де-
ревьев, окруженных издевающейся белой толпой — слишком силь-
на, чтобы об этом вспоминать24.

Жестокая смерть афроамериканцев через линчевание должна 
была служить примером социального спасения и  ритуалом ра-
совой чистки. Многие белые в  ту эпоху верили, что очищение 
американской земли предполагает полное уничтожение черных 
жизней путем инструментализации заранее организованных це-
ремоний линчевания. Следовательно, линчевание черных в каче-
стве жертвенного искупления приводило к избавлению белого на-
рода от присутствия на этой земле черных тел.

Парадоксально, но  жестокое обращение с  телами черных 
и  уничтожение черных жизней в  американском обществе созда-
вали эксклюзивную идентичность белых, а отвержение и демони-
зация черного населения устанавливали расовое различие между 
черными и белыми американцами. Эта американская форма «бе-
лизны» была сильным обоснованием расового неравенства и осо-
бого представления о человечестве.

Однако в  отличие от  искупительной смерти Христа, которая 
имеет универсальное значение для спасения всех людей, лин-
чевание черных американцев  — определенной расовой группы 
или народа — как форма расового искупления есть нечто особен-
ное и  ограниченное. Линчевание черных как ритуал было про-
явлением культурного кризиса, потому что белые американцы 
неправильно понимали (человеческую) природу черных и  отка-
зывались сосуществовать с ними на одной земле. Жертвы амери-
канской системы линчевания, как это было во  времена рабства, 
воспринимались в смысле заместительной смерти ради утоления 
страха белых перед черными, а также укрощения гнева белого на-
селения Америки. Таким образом, линчевание стало теологиче-

24.	 Cone, J.H. (2011) The Cross and the Lynching Tree, pp. 2–3. Maryknoll: Orbis Books.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 2 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ской ересью, подчеркивающей великую нравственную дилемму 
Америки. Коун пишет:

Линчевание было способом силой напомнить черным людям 
об  их  неполноценности и  бессилии. Быть черным означало, что 
белые могут сделать с  вами и  вашим народом все, что пожела-
ют, и  что ни  вы, ни  кто-либо другой не  смогут ничего этому про-
тивопоставить... Это было внутрисемейным развлечением, риту-
альным праздником превосходства белых, где женщинам и детям 
часто первыми давали возможность пытать черных жертв  — сжи-
гая черную плоть и  отрезая гениталии, пальцы и  уши в  качестве 
сувениров25.

Линчевание черных американских граждан установило проти-
воречивую связь между памятью, гражданством и  расой в  аме-
риканской социальной истории и исторической теологии. Также 
оно в значительной степени раскрывает историю американского 
белого христианства и эксклюзивную природу белого теологиче-
ского дискурса, совершенно сознательно стершего историю лин-
чевания из учебников теологии и образовательных религиозных 
программ. Белые церкви молчали о  повешении, удушении и  со-
жжении черных тел на  дереве линчевания. В  результате как бе-
лые теологи, так и  белые церкви оказались виновными в  этом 
страшном американском зле, которое продолжает преследовать 
их по сей день. Коун прав, говоря, что Евангелие Иисуса Христа 
не может спокойно сосуществовать с превосходством белых и что 
библейское христианство не может одобрять или замалчивать бе-
лый террор и расизм, направленный против черных.

Проблема черной теодицеи: Доколе, Господи?

Коун рассматривал линчевание черных как серьезную проблему, 
порожденную искажением теологического нарратива и  библей-
ского понимания доктрины божественного провидения и  теоло-
гической антропологии:

Утверждение, что белые имеют право контролировать черное на-
селение посредством самосуда и других незаконных форм насилия 
со стороны толпы, опиралось на религиозное убеждении в том, что 

25.	 Ibid., p. 9.



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 2 1

Америка является белой нацией от Бога, призванной свидетельство-
вать о превосходстве «белых над черными»26.

В  современном мире колониальная система, институт рабства 
(аукционы рабов) и  практика линчевания принесли неисчисли-
мые страдания и  боль народам африканского происхождения. 
Эти исторические события и процессы привели к кризису черной 
теодицеи, который оказал влияние на  христианскую теологию 
и на дискурс черной теологической антропологии и этики. Соот-
ветственно, черная теологическая антропология должна критиче-
ски и ответственно отреагировать на катастрофу черной теодицеи 
(выражение «черная теодицея» здесь относится к  кажущемуся 
отсутствию Бога в страданиях черных и к проблеме зла в черном 
мире27), на боль истории черных и «Голгофу» черных страданий 
в современном мире. 

Джеймс Коун признавал кажущееся бездействие Бога в  бед-
ственной ситуации его (черного) народа: «Ни одна историческая 
ситуация не была более вызывающей, чем эпоха линчевания, ко-
гда казалось, что Бога-освободителя нигде нет»28. Он все время 
пытался понять причины божественного отсутствия в страданиях 
черных и невмешательства Бога в черные жизни, но в то же вре-
мя допускал возможность искупительных страданий. 

Со  своей стороны, теолог Стефани Митчем отрицает возмож-
ность искупительных страданий в  контексте божественного про-
видения в  истории. Она вместе с  теологом Эмили Таунс подни-
мает проблемы коммодификации тела черной женщины и  зла 
и  страдания в  обществе. Таунс в  своей работе Womanist Ethics 
and the Cultural Production of Evil («Вуманистская этика и  куль-
турное воспроизводство зла», 2006) предлагает глубокий коммен-
тарий к черной теологической антропологии с особым внимани-
ем к различным формам структурного зла и сконструированным 
культурным стереотипам о черной женственности29. Она выделя-
ет некоторые репрезентативные стереотипы о черных женщинах, 
в которых воплощается проявление зла как культурного продукта 

26.	 Ibid., p. 7.

27.	 Подробнее о черной теодицее см.: Jones, W.R. (1973) Is God a White Racist: A Pre‑
amble to Black Theology. New York: Anchor Books. 

28.	 Cone, J.H. The Cross and the Lynching Tree, pp. 27–28.

29.	 Townes, E.M. (2006) Womanist Ethics and the Cultural Production of Evil. New York: 
Palgrave Macmillan, p. 6.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 2 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

американского общества. Эти негативные ярлыки не только отра-
жают пренебрежение к телу черной женщины и бесчестят черную 
женственность, но и идентифицируют черную женщину как соб-
ственность и товар, а также как объект белого взгляда — как это 
было во времена линчевания и продажи рабов30.

Таунс соотносит понятия собственности/товара с жизнями чер-
ных, что приводит к продаже черной плоти как элемента запад-
ного капиталистического порядка и экономической эксплуатации 
черных тел на невольничьих рынках Нового Света. Она пишет:

Согласно современной концепции собственности, последняя явля-
ется экономическим ресурсом, позволяющим делать деньги; при 
этом нужды государства расцениваются как отток ресурсов и  как 
угроза праву человека делать со  своей собственностью то, что он 
хочет. Это подразумевает понимание свободы как невмешательства 
со стороны государства31.

Выразительная риторика Таунс о  коммодификации черной пло-
ти может быть понята в смысле процесса девальвации черной че-
ловечности. Это совпадает с  точкой зрения Коуна, касающейся 
линчевания и дегуманизации черных. Как говорилось выше, ис-
каженный взгляд на черную плоть как на что-то нечеловеческое 
был характерен для белых семей и их друзей. В южных штатах та-
кой взгляд имел и экономические коннотации:

Коммодификация тел мутировала в  коммодификацию идентич-
ности — черная история, черная культура, черная жизнь — черная 
идентичность. Эта черная идентичность как собственность означа-
ет, что некое сообщество людей было сведено к  меновой стоимо-
сти, которой можно манипулировать ради получения экономиче-
ской выгоды32.

Таким образом, тема черной теодицеи — это не просто теологиче-
ская проблема. Это тема междисциплинарного диалога в рамках 
интеллектуальной традиции Черной Атлантики (Black Atlantic In‑
tellectual Tradition), а также критических исследований «Африка-
на» (Africana Critical Studies). Черные мыслители африканской 

30.	 См.: Ibid., pp. 42–43.

31.	 Ibid., pp. 43–44.

32.	 Ibid., p. 44.



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 2 3

диаспоры и континентальной Африки много пишут на тему стра-
даний черных как глобальной проблемы в истории человечества 
и  эффекта глобального превосходства белых. Например, Льюис 
Гордон утверждает:

Американское рабство было согласованным дегуманизирующим 
проектом. Именно это придало ему специфический расистский ха-
рактер, направленный против черных… Расизм… — это отрицание 
человечности у группы людей либо по признаку расы, либо по цве-
ту кожи... Это отрицание требует отказа в  присутствии другим че-
ловеческим существам и превращает их в такую форму присутствия, 
которая, как это ни парадоксально, является отсутствием человече-
ского присутствия33.

Рабство исказило жизнь черных людей, разделило африканские 
семьи, изменило природу африканской нации в черной диаспоре. 
Исторические документы подтверждают, что африканские жен-
щины и  мужчины подвергались сексуальным домогательствам 
и изнасилованиям. В то же время рабовладельцы и колонизаторы 
использовали силу христианства для умиротворения рабов. Чер-
ные рабы в обеих Америках обратились к религиозным источни-
кам, чтобы спастись от кошмара белого превосходства. Поэтому 
для Джеймса Коуна и других черных мыслителей стремление вос-
становить позитивный образ черных в  рамках черной теологии 
освобождения стало важным интеллектуальным предприятием. 
Коун начал этот долгий путь в  1969 г. с  публикации своего пер-
вого текста, посвященного черной теологии освобождения. В из-
данной посмертно автобиографии Коун пишет:

Как теолог я  считал своим долгом написать манифест, обращен-
ный к  белым церквам, и  заявить, что негры больше не  могут тер-
петь посягательства на их достоинство. Я должен был озвучить чув-
ство ярости негритянского сообщества и особенно ярость, которая 
клокотала во мне самом... Это был экзистенциальный вопрос о до-
стоинстве черных — о политическом освобождении черных от угне-
тения белыми34.

33.	 Gordon, L.R. (2000) Existentia Africana: Understanding Africana Existential Thought, 
p. 61. New York: Routledge.

34.	 Cone, J.H. Said I Wasn’t Gonna Tell Nobody: The Making of a Black Theologian, 
p. 13.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 2 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Черная (позитивная) антропология Коуна

Черную теологическую антропологию Коуна можно резюмиро-
вать в  четырех пунктах. Во-первых, она основывается на  общей 
расовой концепции, связывающей черное человечество с тем, что 
Виктор Андерсон назвал «онтологической чернотой»35. Эта тео-
логическая герменевтика оказала влияние на понимание Коуном 
человеческой природы и  смысла существования черных людей 
в США и в современном мире. Он прямо утверждал, что «черная 
теология подчеркивает право черных быть черными и тем самым 
участвовать в образе Бога»36. Утверждение Коуна о сущности чер-
ноты как расовой категории ясно выражено в таких словах: «Про-
сить их  [черных] обрести “высшую” идентичность через отрица-
ние своей черноты означает потребовать от них принять ложную 
идентичность и отвергнуть реальность, как они ее знают»37. 

Смелое утверждение Коуна о  том, что «черные прекрасны», 
напоминает веру сторонников доктрины негритюда об  эстетике 
«черноты» и концептуальной красоте «черного мира». Эта фраза 
свидетельствует о  вере в  то, что «черной расе» присущи особые 
достоинство и интеллект — таков был консенсус среди радикаль-
ных мыслителей движения «Черная сила». Чарльз Лонг интер-
претирует высказывание «черные прекрасны» как способ отри-
цания авторитета белого мира и определения черной реальности 
и черного опыта как метафоры для теории познания38. Другими 
словами, Коун отвергает белую эпистемологию и разум как то, что 
должно направлять мышление и  действия черных в  мире. Убе-
жденность Коуна в полной человечности черных мужчин и жен-
щин, вероятно, основана на теологической эстетике библейского 
рассказа о творении (Быт 1:27; 2:7, 21–22).

Настаивая на том, что черное человечество несет в себе боже-
ственный отпечаток, Коун подчеркивает ценность свободы как 
основы бытия. Для него свобода является фундаментальной доб-
родетелью, ассоциирующейся с человеческой природой; он утвер-

35.	 См.: Anderson, V. (1999) Beyond Ontological Blackness: An Essay on African Ameri‑
can Religious and Cultural Criticism. New York: Continuum International Publishers 
Group.

36.	 Cone, J.H. A Black Theology of Liberation, p. 92.

37.	 Cone, J.H. (1969) Black Theology and Black Power, p. 117. San Francisco: Harper & 
Row.

38.	 Long, Ch.H. (1999) Significations: Signs, Symbols, and Images in the Interpretation 
of Religion, p. 206. Aurora: The Davies Group Publishers.



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 2 5

ждает, что Бог не  лишил черных людей свободы  — заветного 
идеала западной цивилизации:

Библейское понятие образа означает, что человеческие существа со-
зданы такими, что они не могут подчиняться деспотическим зако-
нам и при этом оставаться людьми. Быть человеком — значит быть 
по  образу Бога, то  есть быть творческим: восставать против всего, 
что противоречит человечности... Образ Божий указывает на то, как 
Бог хочет, чтобы люди жили в этом мире. Поэтому образ Божий — 
больше чем разумность, больше, чем то, что так называемые неоор-
тодоксальные теологи именуют богочеловеческой встречей39.

Коун отвергает традиционное богословское определение «образа 
Божьего», согласно которому этот образ есть дар Божий всем лю-
дям, включающий в себя (1) разум или рациональность, (2) чело-
веческую ответственность и (3) власть человека над естественным 
порядком. Он творчески контекстуализировал библейское поня-
тие нетеологическим и нетеоретическим образом, чтобы обратить 
внимание на исторические страдания и императив практической 
свободы для черных. Подчеркивая, что образ Божий означает эк-
зистенциальную и практическую свободу от угнетения и контро-
ля, Коун не  ставит под сомнение способность черных мыслить 
и брать на себя данную им Богом ответственность быть хороши-
ми распорядителями тварного порядка.

Европейские мыслители приписывали разум, нравствен-
ность и ведущую роль в деле завоевания и господства арийской 
расе / белым людям, что привело к  глобальному господству по-
следних над людьми с другим цветом кожи. При этом западные 
мыслители никогда не приписывали черному народу способность 
к рациональному мышлению. Однако, как утверждал афроамери-
канский теолог Джеймс Эванс, «когда Бог решил создать челове-
чество по своему образу и подобию, главным элементом челове-
ческого существования стала свобода»40. 

Для Коуна учение Иисуса приносит черным людям освобожде-
ние от белого угнетения. Смысл Евангелия заключается в безого-
ворочном освобождении угнетенных и  маргинализированных, 
в радикальном преобразовании общества через уничтожение си-

39.	 Cone, J.H. A Black Theology of Liberation, pp. 93–94.

40.	 Evans, J.H. (1992) We Have Been Believers: An African-American Systematic Theol‑
ogy, p. 110. Minneapolis: Fortress Press.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 2 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

стем угнетения и  структурного расизма. Коун писал: «Если со-
держание Евангелия  — это освобождение, то  человеческое су-
ществование следует понимать как “пребывание в  свободе”, что 
означает восстание против любой формы порабощения всего со-
творенного»41. В  нашем анализе мы подчеркиваем, что история 
народов африканского происхождения была поиском холистиче-
ской/эмансипативной свободы и катарсического исцеления (как 
на личном, так и на коллективном уровне) от катастрофических 
феноменов «отчуждения, кризиса, борьбы, сопротивления и  вы-
живания — а не преуспеяния, процветания и исполнения. Их са-
моидентификация всегда была связана с белым расизмом и куль-
турой выживания»42.

Коун выделяет три проявления черной свободы, связанные 
с  черной антропологией: черные религиозные тексты спиричу-
элс; светские песни, такие как блюз; ветхозаветные пророческие 
тексты и учение Иисуса. Как мы уже говорили выше, через спи-
ричуэлс африканские рабы, живущие в Америке, предвосхищали 
свободу как практическую реальность. Они также воспринимали 
свободу в эсхатологическом смысле как то, что они обретут в за-
гробной жизни, когда покинут этот мир.

Второй аспект черной теологической антропологии Коуна свя-
зан с решением Бога сообщить черным людям дар бытия и управ-
ления. Коун поддержал теологическую позицию, согласно кото-
рой черные, как и  другие люди в  Божьем творении, являются 
протагонистами и деятелями, сотрудничающими с Богом в мире. 
Соответственно, все человеческие индивиды и  этнические груп-
пы являются различными проявлениями божественного образа, 
энергии и благодати. Иными словами, черные люди существуют 
по воле Божией, и Бог создал их для того, чтобы они могли уча-
ствовать в  жизни Бога и, подобно другим народам, наслаждать-
ся жизнью в  мире благодаря божественным дарам (космическо-
го) управления, распоряжения и новаторства. Коун не верил, что 
черные обречены на  неудачи и  трагедии, бросив вызов расист-
ским теологическим представлениям о  том, что Бог предназна-
чил потомков хамитов быть рабами белой расы. 

В  Эпоху реконструкции (1865–1877 гг.) введение расовой се-
грегации посредством законов Джима Кроу было призвано сло-

41.	 Cone, J.H. A Black Theology of Liberation, p. 87.

42.	 Anderson, V. Beyond Ontological Blackness: An Essay on African American Religious 
and Cultural Criticism, p. 87.



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 2 7

мить душу черных, ограничить их будущее и потенциал и унизить 
их  человечность. Коун верил в  силу протеста и  риторики, кото-
рые могут бросить вызов в  первую очередь белым теологам, бе-
лой церкви и американскому правительству. Он использовал тео-
логию как риторику протеста, чтобы выступать от имени черных 
масс и  побуждать их  к  осознанию своего социально-экономиче-
ского положения. Коун считал, что функция черной теологии со-
стоит в  том, чтобы восстанавливать образ черных и  артикули-
ровать позитивное представление об их жизни. Поэтому черная 
антропология Коуна является оружием против глобального бе-
лого превосходства, расового насилия и триумфа белых в новей-
шей истории:

Черная теология должна серьезно отнестись к реальности черных — 
к их жизни в страдании и унижении… Если человек является чер-
ным и  живет в обществе, пронизанном белой расистской властью, 
он может говорить о Боге только с точки зрения социально-эконо-
мических и политических условий, в которых живут черные43.

Правильное понимание черной идентичности должно приве-
сти к  признанию черного человечества в  белом мире. Это по-
нимание опирается на  позитивный замысел Бога о  черных лю-
дях и об их призвании в мире. Поэтому Коун призывает черных 
отвергнуть ценности белых и  их  представление о  роли черных 
в обществе.

Как было сказано выше, идея черного человечества является 
производной от  представления о  Боге как подателе жизни. Со-
гласно Коуну, именно Бог определяет черную личность. Поэто-
му Коун связал третий аспект черной теологической антрополо-
гии с отцовством Бога и верой в то, что Бог включил черную расу 
в  сотворенную им единую вселенскую человеческую расу. Чер-
ные люди принадлежат к  глобальному сообществу и  инклюзив-
ной человеческой семье Бога. Для Коуна эта вера была неоспо-
римым теологическим фактом и интеллектуальной реальностью. 
В то же время он считал, что именно личность Иисуса сообщает 
черным людям достоинство и ценность. 

Поэтому третий аспект черной теологической антропологии 
Коуна связан с учением о соединении со Христом. На дереве лин-
чевания черные соединялись со Христом, ибо он сам страдал, был 

43.	 Cone, J.H. Black Theology & Black Power, p. 117.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 2 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

повешен и  умер на  деревянном кресте. Коун толковал воплоще-
ние Бога в историческом Иисусе из Назарета как значимое собы-
тие в истории человечества, которое легитимирует черную чело-
вечность. Через воплощение открылась воля и провидение Бога 
о  благополучии и  освобождении черного народа и  угнетенного 
мира. Он пишет:

Задача черной теологии заключается в  том, чтобы проанализи-
ровать положение черного человека в  свете Божьего откровения 
в  Иисусе Христе с  целью возникновения у  черных нового пони-
мания их  достоинства и  того воодушевления, которое позволит 
уничтожить белый расизм... Черная теология твердо верит в  то, 
что откровение Бога во Христе может сохранить свой предельный 
смысл только через утверждение такого Христа, который ныне жи-
вет в черных людях44.

Иисус Христос предназначен для угнетенных и бедных мира. По-
скольку черные люди в  США маргинализированы и  угнетены, 
Иисус — для них. Он защищает их права и достоинство. Освобо-
ждающий аспект божественного воплощения как радикального 
акта божественной свободы и любви состоит в стремлении осво-
бодить тех, кто подвергается тирании, актам зла и дегуманизации. 
Черные в Америке в прошлом сталкивались с этими проблемами 
и  продолжают испытывать нечто подобное в  настоящее время, 
поэтому боговоплощение для них все еще актуально. Через во-
площение любовь Бога стала неослабевающей и восстанавливаю-
щей силой для исцеления ран угнетенных. Таким образом, Коун 
соединяет в  единое целое учение о  божественном провидении, 
божественное откровение в воплощении, существование черных 
и смысл рождения и жизни Христа (христологию). Воплощение 
имеет универсальное и межкультурное значение.

Христос Коуна — черный, и поэтому он испытывает страдания 
и маргинализацию. Но быть черным в белом мире — значит ис-
пытывать страдания, демонизацию и отчуждение. Точно так же 
«черный мессия» Иисус страдал в римском мире, был демонизи-
рован своими врагами и отчужден от тех, кто его презирал. Имен-
но в этот момент Коун формулирует христологию символического 
присвоения и «онтологической черноты», если использовать вы-
ражение Виктора Андерсона, и утверждает, что черная теология 

44.	 Ibid., p. 117–118.



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 2 9

призывает черных людей к  вере в  Бога и  во  Христа искупитель-
ных страданий и неуничтожаемой надежды:

[Черная теология] призывает черных людей утверждать Бога, пото-
му что Он утверждает нас. Его утверждение черных людей откры-
вается не  только через избрание угнетенного Израиля, но  особен-
но через пришествие Бога к нам и Его отвержение во Христе за нас. 
Событие Христа говорит нам о  том, что угнетенные черные  — это 
его народ потому и только потому, что они олицетворяют собой его 
самого45.

Коун понимает (черную) критическую теологическую антропо-
логию в рамках христологии символического представительства 
и  соотносительности. Человечество Иисуса очень избиратель-
но, оно является расовым и  классовым. Бог воспринял челове-
ческую плоть, чтобы проявить солидарность с  бедными и  отно-
ситься к  ним как к  своим детям в  их  страданиях и  стремлении 
к освобождению:

Иисус  — это не  человек для всех людей; он человек для угнетен-
ных людей, чья идентичность обнаруживается через их освобожде-
ние. Поэтому наше определение человека должно быть ограничено 
тем, что значит быть освобожденным от  человеческого угнетения. 
Любой другой подход не учитывает реальности страданий в бесче-
ловечном обществе46.

Дилемма «черноты» мучительна, бесконечна и экзистенциальна: 
«Когда ты пытаешься общаться как личность, мир требует, чтобы 
ты отвечал как вещь. Что делать в ситуации этого экзистенциаль-
ного абсурда? Надо ли реагировать, исходя из  того, как ты зна-
ешь сам себя, или же из того, чего требует от тебя мир?»47. Един-
ственная надежда — обратиться к черному Христу за утешением.

Таким образом, можно сделать следующий вывод: Коун ак-
центировал значение Христа-Освободителя и его искупительную 
силу, чтобы построить оптимистическую черную теологическую 
антропологию. Он пишет:

45.	 Ibid., p. 118.

46.	 Cone, J.H. God of the Oppressed, pp. 85–86.

47.	 Cone, J.H. Black Theology & Black Power, p. 11.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 3 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Сущность Евангелия Христа неразрывно связана с вопросом о чер-
ном человечестве, и  никакая церковь или иная институция не  мо-
жет быть ассоциирована с этим Евангелием, если она поддержива-
ет или терпит расизм в любой форме48.

Для Коуна христология белой церкви не  является христологией 
надежды для черных. Он бросает вызов христианским сторонни-
кам белого превосходства в частности и американским расистам 
в целом, когда заявляет о том, что чернота — это образ Бога в чер-
ных людях. Коун пытался разгадать таинственную природу тео-
дицеи — а точнее, черной теодицеи — в событии Христа как воз-
вышающем и освобождающем для тех, кто страдает, в том числе 
и для черного народа.

Смыслы Коуна, или придание смысла теологии

Именно образ Бога в черных людях придает им значимость и сти-
мул сопротивляться угнетению и расизму белых. Коун считал, что 
в  стремлении черных людей к  смыслу и  свободе необходимым 
элементом является автономия. Черные теологи и  мыслители 
должны бросать вызов любой силе или расовой власти в  обще-
стве, которые стремятся уничтожить коллективную оптику и  ав-
тономию черных. 

Для Коуна расизм — это не только системное и структурное яв-
ление. Это первое преступление и первородный грех Америки, со-
вершенный нацией в момент ее рождения. В то же время расизм 
является продуктом превосходства белых, которое отождествля-
ется с созданием Соединенных Штатов. При этом в основе белого 
нарратива лежала христианская религия. Америка была основа-
на на геноциде «первой нации» (коренных американцев) и посте-
пенном уничтожении черных с помощью принудительного труда 
(рабства), что нашло выражение в  законах о  сегрегации Джима 
Кроу и массовом заключением в тюрьму черного населения. 

Первое преступление Америки имеет четыре измерения: расо-
вое, политическое, теологическое и моральное. Американское бе-
лое христианство не осуждало правительство, а, наоборот, привет-
ствовало соответствующую политику. Поскольку Коун в  первую 
очередь теолог, а  не  политолог, он выделяет грех расизма как 
главную богословскую проблему Америки: для него раса  — это 

48.	 Cone J.H. A Black Theology of Liberation, p. 14.



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 3 1

теологическая головоломка. Коун говорит: «Для черного челове-
ка, который родился на Юге и чья церковь возникла из-за расиз-
ма, неспособность обсуждать его [расизм] как центральную про-
блему в теологии кажется мне странной и расистской»49.

Джеймс Коун выдвинул идею о том, что белые христиане дол-
жны быть сторонниками божественной справедливости и любви 
в  американском обществе и  воплощать библейскую веру, соот-
ветствующую учению Христа. Это неотделимо от понятия боже-
ственной справедливости и отцовства Бога. Отказ от справедли-
вого отношения к черным в Америке является посягательством 
на  их  человечность и  очевидным проявлением неповиновения 
Богу. Коун никогда не разделял вопросы социальной справедли-
вости и гражданских прав черных и экономически обездоленно-
го американского населения, с  одной стороны, и  христианское 
Благовестие, с  другой. Он отождествлял евангельское провоз-
вестие с  борьбой за  справедливость в  обществе и  делал акцент 
на  том, что именно белое христианство должно быть озабоче-
но социальной справедливостью и гражданскими правами50, по-
скольку «христианская этика напрямую связана с  проблемой 
расизма»51.

Кроме того, Коун понимал свои политико-теологические идеи 
и  моральные требования как реакцию на  триумф американско-
го превосходства белых, насилие белых в отношении черных гра-
ждан и  вину белых американских церквей и  теологов. В  статье 
под названием Black Theology and the Black Church: Where Do 
We Go from Here? («Черное богословие и  черная церковь: куда 
нам двигаться?», 1993) Коун определил свой черный теологиче-
ский дискурс как «радикальный ответ изнутри американской ре-
лигиозной истории на мейнстрим белого христианства»52. Можно 
с уверенностью утверждать, что теология освобождения черных — 
это настоятельный призыв к расистски настроенным белым аме-
риканским христианам и  к  белым церквам использовать свою 
власть и  влияние для построения нового американского обще-
ства и  радикально изменить свое расистское поведение по  отно-

49.	 Cone, J.H. My Soul Looks Back, p. 37.

50.	 Ibid., p. 39.

51.	 Ibid.

52.	 Cone, J.H. (1993) “Black Theology and the Black Church: Where Do We Go from Here?”, 
in J.H. Cone, G.S. Wilmore (eds) Black theology: A Documentary History. Vol. 1: 
1966–1979, p. 272. Maryknoll: Orbis Books.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 3 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

шению к угнетенным черным и маргинализированным группам 
населения.

Целью черной теологии освобождения является борьба против 
всех форм человеческого угнетения, а также против всех сил от-
чуждения и разрушения по отношению к униженным слоям насе-
ления. Она говорит об их полном освобождении, о человеческом 
процветании, о  реализации человеческого потенциала и  созда-
нии нового человеческого сообщества. В книге A Black Theology 
of Liberation Коун утверждал: 

Теология не может быть отделена от сообщества, которое она пред-
ставляет. Она предполагает, что истина была открыта общине в мо-
мент ее рождения. Ее задача состоит в  том, чтобы анализировать 
вытекающие из  этой истины следствия и  убедиться, что община 
остается верной тому, что определяет ее существование53.

Итак, теология Коуна  — это дискурс, в  основе которого лежит 
коллективная ответственность и священная задача христианских 
церквей отстаивать справедливость, бороться со  злом и  утвер-
ждать человеческое достоинство. Она опирается на  говорение 
правды и публичное свидетельство — в духе риторики Джеймса 
Болдуина и Черной радикальной традиции. 

В то же время черные теологи и черные женщины — теологи 
и специалисты по этике, находящиеся как внутри, так и вне чер-
ной теологии освобождения  — критиковали Коуна. Эта крити-
ка касается его самых ранних работ — 1960-х и отчасти 1970-х гг. 
Можно выделить пять направлений такой критики:

Во-первых, критики отмечали, что в своем теологическом дис-
курсе Коун фокусируется на белом расизме как форме угнетения 
черных.

Во-вторых, некоторые критики утверждали, что Коун придер-
живался фиксированного, неизменного и  эссенциалистского по-
нятия о расе («белизна», «чернота»).

В-третьих, бывшие студентки Коуна обвиняли его в  том, что 
в  своей теологии он недостаточно полно представлял черных 
женщин и их страдания. Они также отмечали, что Коун игнори-
ровал вопрос о гендерном притеснении / сексизме как еще одной 
форме мужского давления, направленного против женщин. 

53.	 Cone, J.H. A Black Theology of Liberation, p. 9.



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 3 3

В-четвертых, другие критики говорят, что освобождение чер-
ных у Коуна — это обратная сторона расизма, но теперь уже по от-
ношению к  белым людям, поскольку он использовал западные 
теологические модели для построения черной теологии освобо-
ждения. Однако нельзя разоружить хозяина, используя его соб-
ственные средства.

Например, Виктор Андерсон использует понятия «онтологи-
ческой черноты» и  «символической черноты» для критики тео-
логического нарратива Коуна. Андерсон указывает на несколько 
серьезных недостатков в представлении Коуна о расе и черноте:

Чернота превратилась в  тотальный смысл. Она не  может указы-
вать на какой-либо трансцендентный смысл за пределами себя без 
фрагментации... По существу, новое черное бытие остается связан-
ным белым. С политической точки зрения, чернота остается несбы-
точной, поскольку онтологически определяется как опыт страдания 
и выживания54.

Далее, Андерсон утверждает, что в теологии Коуна есть внутрен-
ние противоречия и  концептуальные проблемы: (а) чернота яв-
ляется признаком онтологии и  соответствует опыту черных; (б) 
черный опыт определяется как опыт страдания и восстания про-
тив белизны. Однако (в) страдания черных онтологически созда-
ются и провоцируются белизной как необходимым условием чер-
ноты. Наконец, (г) белизна оказывается основой опыта черных, и, 
следовательно, черная теология оправдывает себя в качестве ра-
дикально оппозиционной белизне; тем не менее, она требует бе-
лизны, белого расизма и белой теологии для самораскрытия но-
вого черного бытия и его легитимации55.

Кроме того, черные женщины-теологи Келли Б. Дуглас и Жак-
лин Грант протестовали в  связи с  неспособностью черной тео-
логии решить проблему сексизма в  теологии, в  американской 
культуре и  в  черной церкви. По  словам Грант, хотя сторонни-
ки черной теологии освобождения и утверждали, что они имели 
в виду совокупный опыт черных американцев, однако коллектив-
ный опыт черных женщин не  обсуждался и  даже не  опознавал-
ся в черном теологическом дискурсе. Грант утверждает, что чер-

54.	 Anderson, V. Beyond Ontological Blackness: An Essay on African American Religious 
and Cultural Criticism Anderson, pp. 89–90.

55.	 Ibid., p. 91.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 3 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ные женщины в черной теологии «невидимы» по двум причинам. 
Во-первых, черные женщины не  участвовали в  этом теологиче-
ском предприятии. Во-вторых, черные мужчины-теологи счита-
ли, что вполне могут говорить от имени черных женщин. Помимо 
неспособности черной теологии выявить черную женскую субъ-
ектность в богословском дискурсе, Грант подчеркивает тот факт, 
что в теологических исследованиях существует мужское домини-
рование, что отражает более глубокую патриархальность амери-
канской культуры, как и культуры всего мира. Она пишет:

Черные женщины были невидимы в  теологии, потому что она 
не входила в сферу деятельности женщин... в рамках исторической 
ориентации доминирующей культуры. Если женщинам нет места 
в теологии, то естественной прерогативой мужчин становится моно-
полизация теологических проблем, в  том числе, касающихся жен-
щин... Расизм и  сексизм взаимосвязаны так же, как и  все формы 
угнетения. Однако сексизм имеет свою собственную специфику, по-
скольку он представляет собой своеобразную форму угнетения: чер-
ные женщины тоже испытывают страдания, причиняемые им чер-
ными мужчинами56.

В свою очередь, Дуглас говорит, что женская теология возникла 
отчасти из-за неспособности черной теологии решить проблемы 
черных женщин. В то же время она признает, что «черная теоло-
гия открыла черным женщинам доступ к  систематическому тео-
логическому мышлению»57. 

Уильям Р. Джонс, один из  наиболее влиятельных критиков 
черной теологии, писал о ее неспособности дать убедительный от-
вет на проблему черной теодицеи, на вопрос о причинах страда-
ний черного населения, а также интерпретировать благость и су-
веренитет Бога:

Если освобождение черных является целью черной теологии, 
то страдание черных, в конечном счете, является ее отправной точ-
кой. Рассмотрение освобождения как summun bonum означает, что 
противоположное, то  есть страдание как угнетение,  — это аспект 

56.	 Grant, J. (1993) “Black Theology and the Black Woman”, in Black Theology: A Docu‑
mentary History, Vol. 1: 1966–1979, pp. 326–327.

57.	 Douglas, K.B. (1993) “Womanist Theology: What is Its Relationship to Black Theolo-
gy?”, in J. Cone, G.S. Wilmore (eds) Black Theology: A Documentary History, Vol. 2: 
1980–1992, p. 292. Maryknoll: Orbis Books.



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 3 5

summum malum. Предпосылкой освобождения черных как цели 
черной теологии является предварительное утверждение о  страда-
нии черных как следствии угнетения58.

Джонс полагает, что Коун избегал строгого подхода к  вопросу 
о  теодицее, потому что допускал «бесконечность страданий чер-
ных»59. Однако теодицея Коуна не  объясняет адекватно, почему 
черные страдают; он лишь «удовлетворялся тем, что видел при-
чину в  белом расизме»60. Более того, по  мнению Джонса, не  су-
ществует эмпирических доказательств того, что Бог выступает 
за  освобождение угнетенного черного населения США. Нет ни-
какой эсхатологической надежды на то, что Бог освободит имен-
но черный народ от угнетения со стороны белого населения и ра-
сизма в США.

В своих поздних работах, начиная с 1970-х гг. и до своей смер-
ти в 2018 г., Коун прямо или косвенно ответил на многие крити-
ческие замечания, высказанные в  его адрес. Тем не  менее, тема 
черной теодицеи остается серьезной проблемой в  черной тео-
логии освобождения. В  целом, теодицея представляется одной 
из самых неразрешимых теологических и философских проблем 
в  гуманитарных и  социальных науках. В  нижеследующей цита-
те сформулирована попытка Коуна (1993 г.) привлечь внимание 
к  теме теодицеи с  онтологической, сотериологической и  христо-
логической точек зрения:

Во-первых, страдание — это источник веры. Без человеческих стра-
даний не было бы необходимости в христианском Евангелии в част-
ности или в религии в целом... Если бы в мире не было зла, не было 
бы необходимости в христианском учении о спасении… Во-вторых, 
христианская вера возникает из  страданий, но  страдания  — это 
самое серьезное противоречие веры. В  этом и  заключается пара-
докс. Если Евангелие Бога — это ответ на человеческие страдания, 
то почему люди продолжают страдать? На этот вопрос нет просто-
го ответа61.

58.	 Jones, W.R. (1993) “Theodicy and Methodology in Black Theology: A Critique of Wash-
ington, Cone, and Cleage”, in Black Theology: A Documentary History Vol. 1: 1966–
1979, p. 142.

59.	 Ibid., p. 146.

60.	Ibid.

61.	 Cone, J.H. (1993) “Epilogue: An Interpretation of the Debate Among Black Theologi-
ans”, in Black Theology: A Documentary History, Vol. 1: 1966–1979, p. 437.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 3 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Черная теология освобождения и (черная) либеральная 
теология

Наконец, представители «евангелического лагеря», особенно бе-
лые богословы-евангелики, объявили черную теологию осво-
бождения «либеральной теологией», а  Джеймса Коуна  — ере-
тиком. Чтобы внести некоторую ясность, ниже я  дам краткий 
сравнительный анализ этих двух теологических традиций и  ука-
жу на  разницу между черной теологией освобождения и  либе-
ральной теологией.

Существует множество параллелей между ними. Черная тео-
логия является контекстуальным богословским дискурсом, кото-
рый основывается на истории, культуре, жизни и опыте черных 
людей в  США. Теологические труды Джеймса Коуна обнаружи-
вают очевидное влияние таких белых либеральных теологов, как 
Пауль Тиллих и  Рейнхольд Нибур. В  то  же время Коун многим 
обязан религии рабов и  африканской космологии, черной исто-
рии, черной литературе и движению Черной власти. Черные ин-
теллектуалы — Джеймс Болдуин, Малькольм Икс, Мартин Лютер 
Кинг и другие — предоставили Коуну интеллектуальную платфор-
му и  культурные инструменты, необходимые для артикуляции 
теологии освобождения. 

Черная теология освобождения также связана с  Черной ра-
дикальной традицией и  с  соответствующей критической тради-
цией (Africana Critical Tradition). Эта теология стремится реин-
терпретировать Библию и опыт черных людей в свете их борьбы 
за  свободу, политические права и  социальную справедливость 
в американском обществе. Кроме того, теология Коуна также свя-
зана с революционным движением Black Social Gospel Movement 
(«Черное движение социального Евангелия»), которое Гэри Дор-
рьен блестяще описал в своих книгах62. 

Если черная теология освобождения делает акцент на  опыте 
черных, то либеральная теология отвергает некоторые основопо-
лагающие элементы ортодоксального христианства  — такие как 
девственное рождение Иисуса, божественность Иисуса Христа 
и  проч. Таким образом, теология освобождения и  либеральная 
теология — это две разные теологические системы с разной мето-

62.	 См.: Dorrien, G. (2015) The New Abolition: W.E.B. Du Bois and the Black Social Gos‑
pel. New Haven: Yale University Press; Dorrien, G. (2018) Breaking White Suprema‑
cy: Martin Luther King Jr. and the Black Social Gospel.



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 3 7

дологией. У них разное происхождение, они занимаются разными 
богословскими вопросами и практическими проблемами, а также 
обращаются к разным аудиториям.

Либеральная теология  — это евроцентричная теологическая 
модель, созданная для белой аудитории, в основном для образо-
ванных белых интеллектуалов. Как любая европейская теологи-
ческая система, либеральная теология, как правило, озабочена 
теологическими абстракциями и  фундаментальными доктри-
нальными проблемами. Но она не затрагивает вопросы социаль-
ной справедливости и  прав человека в  интересах тех, кто нахо-
дится на  обочине, в  том числе в  интересах угнетенного черного 
населения мира. Черная теология освобождения, напротив, — это 
теология самих черных, которые и  являются его основной ауди-
торией; она непосредственно говорит об  их  проблемах и  борь-
бе в  американском обществе. Это теология не  для буржуазного 
класса, а для экономически обездоленных черных, которые еже-
дневно сталкиваются с бременем американского расизма и бело-
го угнетения, с  реальностью политического отчуждения и  соци-
альной несправедливости как с экзистенциальными проблемами. 

Черная теология освобождения стремится интерпретировать 
бедственное положение черных людей и  наиболее уязвимых 
слоев общества с  теологической и  политической точек зрения 
и в рамках весьма специфической социальной системы и культур-
ной среды. Коун утверждал, что черный теолог тщательно изуча-
ет христианское Писание и другие источники вдохновения, чтобы 
узнать, что Бог говорит об опыте черных людей в мире, об их сво-
боде в обществе, которое контролируют белые. Эта теология стре-
мится ответить на три фундаментальных вопроса:

 (1) Что значит быть черным (существование черных) и  угне-
тенным (угнетение черных)?

(2) Находится ли Бог на стороне угнетенных? Другими слова-
ми, солидарен ли Бог с  «черными» и  бедными в  их  страданиях 
и притеснениях?

(3) Найдет ли угнетенный справедливость и  будет ли Бог 
оправдывать угнетенных и судить угнетателя?

Как мы уже отмечали, Коун верил, что Бог Библии — это Бог 
угнетенных и  что Бог, пребывающий в  отношениях с  Божьим 
народом, всецело озабочен его благоденствием и  безопасно-
стью. Бог  — для слабых и  наиболее уязвимых людей и  социаль-
ных групп. Любое проявление или деяние человека, вызывающее 
страдания и боль, является теологическим вопросом, требующим 



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 3 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

нравственной оценки. Любой вид греха (структурный, систем-
ный, культурный, политический, расовый, экономический, сексу-
альный) подлежит рассмотрению через призму освободительного 
послания христианского Евангелия и демократической политики, 
ориентированной на социальную справедливость.

Как и  в  любом богословском мировоззрении, в  черной теоло-
гии освобождения есть много позитивного. Во-первых, это совре-
менное интеллектуальное предприятие, которое подчеркивает им-
ператив свободы и  активности черных в  обществе, где их  жизнь 
и достоинство постоянно ставятся под вопрос. Во-вторых, эта тео-
логическая система стремится содействовать благополучию чер-
ных людей в целом. Она поддерживает идею о том, что жизнь чер-
ных в современном американском обществе стоит того, чтобы ее 
защищать, и что черные — это люди, обладающие ценностью, ав-
тономией, свободой действий, желаниями, мечтами и  будущим. 
В-третьих, черные теологи этого направления продолжают тради-
ции движения «социального евангелия» в смысле устремленности 
к лучшей жизни для черных в Америке. Черная теология освобо-
ждения и ее союзница черная вуманистская теология выступают 
за равный доступ к лучшему трудоустройству и жилью, к лучшему 
образованию, здравоохранению, продвижению по службе и эконо-
мической мобильности для всех черных людей.

В-четвертых, эта теология опирается на различные источники 
и традиции. Библия для нее — не единственный авторитет в во-
просах веры и практики. Наконец, черная теология освобождения 
поддерживает неевропейскую теологическую науку и библейскую 
экзегезу, выступая за  развитие более инклюзивного экумениче-
ского, транснационального, транскультурного и  междисципли-
нарного диалога. Джеймс Коун не только является отцом черной 
теологии освобождения — она сама создала Джеймса Коуна. Тео-
логический либерализм обеспечил ему как теологический язык, 
так и  интеллектуальную силу для развития поистине мощного 
теологического дискурса, отвечающего экзистенциальным по-
требностям самой униженной группы и расы Америки.

Заключительные размышления

Джеймс Коун помог целому поколению черных и  цветных уче-
ных в Америке и других странах мира серьезно отнестись к биб-
лейскому представлению о  Боге как Боге справедливости, пре-
бывающем в отношении с людьми, предельная миссия которого 



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 3 9

включает в  себя: (1) избавление угнетенных мира от  притесне-
ния и боли, причиняемых людьми; (2) радикальную привержен-
ность целостной справедливости и  преобразованию несправед-
ливых социальных систем и деспотических структур, наносящих 
ущерб благополучию бедных слоев населения мира и экономиче-
ски маргинализированных людей. В своих работах Коун подчер-
кивал актуальность практического измерения теологии и настаи-
вал на том, что последователи Иисуса Христа должны воплощать 
и  демонстрировать в  своей жизни его освободительное учение. 
Коун заявлял, что «Бог был черным», потому что Бог намерен-
но выбрал солидарность с  бессильными, с  теми, кто находится 
на обочине, с «исторически угнетенными», особенно с черными 
жертвами белого расизма в Соединенных Штатах. 

По мысли Коуна, для того чтобы американское христианство 
стало по-настоящему освободительной верой для черных и цвет-
ных в этой стране, оно должно быть антагонистом белизны и ди-
станцироваться от  белого мира. Коун утверждал, что белые цер-
кви в Америке должны отвергнуть расистские структуры, которые 
были присущи белому американскому христианству с самого его 
возникновения. До  конца жизни Коун повторял, что христиан-
ство и расизм противоречат друг другу и не могут сосуществовать. 
Другими словами, нельзя быть настоящим христианином и прак-
тиковать расизм, направленный против черных. Коун верил, что 
преданный последователь Иисуса — друг угнетенных и бедных. 

Громадный вклад Коуна в  черную теологию освобождения, 
в христианскую теологию в целом и в исследования в области прав 
человека — это еще одна грань его влиятельного наследия. Он все-
гда бросал вызов тем, кто занимал властные и влиятельные пози-
ции, в том числе теологам, говоря об угрозах и катастрофических 
последствиях белого превосходства и белого расизма в американ-
ском обществе. Равным образом Коун критиковал американскую 
военную интервенцию в  разных частях мира и  враждебное, ксе-
нофобское отношение к иммигрантам и политическим беженцам. 

Более того, Коун утверждал, что теологическое мышление  — 
это предприятие, в  основе которого лежат ценности, отноше-
ние, воображение и  мировоззрение конкретного теолога. Нель-
зя заниматься христианской теологией, не имея мировоззрения. 
Для него христианская теология не  является набором абстракт-
ных принципов, которые формулирует и продвигает теолог. Биб-
лейское христианство не позволяет разводить теологию и этику, 
веру и дела.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 4 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Следуя теологическим истинам, содержащимся в  открове-
нии Бога человечеству, мы не  должны игнорировать ту сре-
ду, в  которой Бог сообщает свою волю, свой замысел и  свое 
послание человечеству. В работе God of the Oppressed Коун пи-
шет, что откровение приходит к нам в контекстуализированной 
форме, в  мире и  опыте бедных и  угнетенных. Следовательно, 
все теологические системы являются контекстуализированны-
ми выражениями создавшей их  личности. Бог всегда говорит 
в  контексте человеческого опыта и  культуры людей, которые 
являются восприемниками Божественного откровения. Точно 
так же Бог говорил с черными людьми в контексте их собствен-
ной культуры. Бог не  отсутствует (и  не  отсутствовал) ни  в  од-
ной культуре мира, открыв Себя прежде всего бедным и  угне-
тенным, о  чем нам сообщила латиноамериканская теология 
освобождения.

Наконец, для Коуна недостаточной и фальшивой является та-
кая теология, которая делает акцент на  академических исследо-
ваниях, игнорируя практические аспекты, то есть Божью страсть 
к  справедливости и  Божью заповедь заботиться о  бедных, угне-
тенных, сиротах, вдовах и  проявлять сострадание и  гостеприим-
ство по отношению к странникам и нуждающимся. Коун научил 
нас, что евангельские вопросы — это не просто «социальные во-
просы», но человеческие проблемы, которые затрагивают самую 
глубину божественного сердца и ума.

Мы можем сделать вывод, что Коун осознавал свое многооб-
разное призвание как публичного черного теолога и интеллектуа-
ла, страстного интерпретатора опыта черных и яростного критика 
превосходства белых и  белого американского христианства. Вот 
ключевые слова, которые могут выразить теологическую миссию 
Коуна: это свидетельство, говорение правды, черное достоинство, 
протест, ярость, освобождение и страсть.

Перевод с английского Александра Кырлежева

Библиография / References

Anderson, V. (1999) Beyond Ontological Blackness: An Essay on African American Reli‑
gious and Cultural Criticism. New York: Continuum International Publishers 
Group.

Baldwin, J. (1989) “Dialogue in Black and White (1964–1965) by James Baldwin and Budd 
Schulberg”, in Qu. Troupe (ed.) James Baldwin: The Legacy, pp. 185–217. New 
York: Simon and Schuster/Touchstone.



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 4 1

Baldwin, J. (1989) “The Last Interview (1987) by in Quincy Troupe”, in Qu. Troupe (ed.) James 
Baldwin: The Legacy, pp. 235–254. New York: Simon and Schuster/Touchstone.

Baptist, E.E. (2014) The Half Has Never Been Told: Slavery and the Making of American 
Capitalism. New York: Basic Books.

Bennett, L. (2018) Before the Mayflower: A History of the Negro in America, 1619–1962. 
New York: Martino Fine Books.

Blackburn, R. (2013) The American Crucible: Slavery, Emancipation and Human Rights. 
New York: Verso. 

Carter, J.K. (2008) Race: A Theological Account of Race. Oxford: Oxford University Press.

Cone, J.H. (1969) Black Theology and Black Power. San Francisco: Harper & Row.

Cone, J.H. (1970) A Black Theology of Liberation. Philadelphia: Lippincott. 

Cone, J.H. (1972) The Spirituals and the Blues. New York: Seabury Press.

Cone, J.H. (1975) God of the Oppressed. New York: Seabury Press.

Cone, J.H. (1991) For My People: Black Theology and the Black Church. Maryknoll: Orbis 
Books.

Cone, J.H. (1993) “Black Theology and the Black Church: Where Do We Go from Here?”, 
in J.H. Cone, G.S. Wilmore (eds) Black Theology: A Documentary History. Vol. 1: 
1966–1979, pp. 266–275. Maryknoll: Orbis Books.

Cone, J.H. (1993) “Epilogue: An Interpretation of the Debate Among Black Theologians”, 
in J.H. Cone, G.S. Wilmore (eds) Black Theology: A Documentary History. Vol. 1: 
1966–1979, pp. 425–439. Maryknoll: Orbis Books.

Cone, J.H. (1999) My Soul Looks Back. Maryknoll: Orbis Books.

Cone, J.H. (2011) The Cross and the Lynching Tree. Maryknoll: Orbis Books.

Cone, J.H. (2018) Said I Wasn’t Gonna Tell Nobody: The Making of a Black Theologian. 
Maryknoll: Orbis Books.

Davis, D.B. (2006) Inhuman Bondage: The Rise and Fall of Slavery in the New World. 
New York: Oxford University Press. 

Douglas, K.B. (1993) “Womanist Theology: What is Its Relationship to Black Theology?”, 
in J.H. Cone, G.S. Wilmore (eds) Black Theology: A Documentary History, Vol. 2: 
1980–1992, pp. 290–300. Maryknoll: Orbis Books.

Dorrien, G. (2015) The New Abolition: W.E.B. Du Bois and the Black Social Gospel. New 
Haven: Yale University Press. 

Dorrien, G. (2018) Breaking White Supremacy: Martin Luther King Jr. and the Black So‑
cial Gospel. New Haven: Yale University Press.

Evans, J.H. (1992) We Have Been Believers: An African-American Systematic Theology. 
Minneapolis: Fortress Press.

Francis, L.G. (2019) Faith Following Ferguson: Five Years of Resilience and Wisdom. St. 
Louis: Chalice Press. 

Franklin, J. (2000) From Slavery to Freedom: A History of African Americans. New York: 
Knopf.

Foner, E. (2010) The Fiery Trial: Abraham Lincoln and American Slavery. New York: W.W. 
Norton & Company. 

Gordon, L.R. (2000) Existentia Africana: Understanding Africana Existential Thought. 
New York: Routledge.

Grant, J. (1993) “Black Theology and the Black Woman”, in J.H. Cone, G.S. Wilmore (eds) 
Black Theology: A Documentary History. Vol. 1: 1966–1979, pp. 266–275. Mary-
knoll: Orbis Books.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 4 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Hopkins, D.N. (1993) Shoes That Fit Our Feet: Sources for A Constructive Black Theolo‑
gy. Maryknoll: Orbis Books.

Jones, W.R. (1973) Is God a White Racist: A Preamble to Black Theology. New York: An-
chor Books. 

Jones, W.R. (1993) “Theodicy and Methodology in Black Theology: A Critique of Washing-
ton, Cone, and Cleage”, in J.H. Cone, G.S. Wilmore (eds) Black Theology: A Doc‑
umentary History. Vol. 1: 1966–1979, pp. 141–152. Maryknoll: Orbis Books.

Lebron, C.J. (2017) The Making of Black Lives Matter: A Brief History of an Idea. New 
York: Oxford University Press.

Long, Ch.H. (1999) Significations: Signs, Symbols, and Images in the Interpretation of Re‑
ligion. Aurora: The Davies Group Publishers.

Rediker, M. (2008) The Slave Ship: A Human History. New York: Penguin Books.

Townes, E.M. (2006) Womanist Ethics and the Cultural Production of Evil. New York: Pal-
grave Macmillan.



1 4 3

Сильвия Маркос

Teología India: вклад коренных народов 
Мексики в контекстуальную теологию

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-143-157

Sylvia Marcos

Teología India: Indigenous Contributions to Context Theol-
ogy in Mexico

Sylvia Marcos  — Instituto de Investigaciones Antropológicas, 
Universidad Nacional Autónoma de México (Mexico city, Mexico). 
smarcost@gmail.com

This article is a review of several of the implicit philosophical epistem‑
ic tenets of Teologia India as it is lived, believed and practiced in the 
highlands of Chiapas, Southeast Mexico, among the Mayan peoples 
of the region. Some of these philosophical characteristics and prac‑
tices — which set Teologia India significantly apart from other forms 
of Liberation Theologies — are: expressions of an “embodied theolo‑
gy” present in a constellation of practices; the status, meanings and 
interpretations of dreams for faith; myths as revelation of historical 
truth; local languages as conceptual systems for the understanding of 
reflections on faith; sacred indigenous music, dance, chants and tex‑
tiles as an epistemic presence much beyond the conventional under‑
standings of inculturation.

Keywords: Teologia India, indigenous people, embodied theology, 
episteme, Sabiduria India, mythology, practice. 

Введение

СОГЛАСНО Дж. Смиту, термин религия впервые был «рас-
пространен в  исследовательской литературе на  нехристи-
анские примеры, в  частности для описания сложных ци-

Маркос С. Teología India: вклад коренных народов Мексики в контекстуальную теологию // Государство, религия, цер-
ковь в России и за рубежом. 2021. № 39(2). С. 143–157. 

Marcos, Sylvia (2021) “Teología India: Indigenous Contributions to Context Theology in Mexico”, Gosudarstvo, religiia, 
tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(2): 143–157. 

	 Статья прислана в редакцию автором. 

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-XX-XX
mailto:smarcost@gmail.com


С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 4 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

вилизаций Мезоамерики»1. Однако в  отличие от  той формы 
христианства, которую принесли на  континент испанские коло-
низаторы в  XVI в., религиозные представления майя складыва-
лись под воздействием целого комплекса эпистемических особен-
ностей, связанных с восприятием и пониманием гендера, времени 
и  места, земли и  природы, «я» и  сообщества, которые были ха-
рактерны для этой конкретной культуры.

На наш взгляд, Teología India выходит далеко за рамки «пред-
почтительного отношения к бедным» — одного из базовых прин-
ципов теологии освобождения. Теология коренных народов 
ориентирована на выстраивание теологической перспективы, на-
ходящейся в  гармонии со  вселенной майя. Teología India, или 
Sabiduria India («индейская мудрость»), как ее предпочитают на-
зывать местные священники, дополняет католическую литургию 
практиками и размышлениями о вере, на которые оказало влия-
ние мезоамериканское философское наследие.

Этот новаторский теологический проект основан на серьезном 
и  уважительном отношении к  мировоззрению коренных сооб-
ществ майя (pueblos), которые живут на территории католической 
епархии и включены в сферу пастырской заботы в муниципали-
тете Сан-Кристобаль-де-лас-Касас мексиканского штата Чьяпас. 
Многое из того, что я расскажу далее, основано на подробном ин-
тервью с покойным доном Самуэлем Руисом, в прошлом еписко-
пом этого диоцеза, который служил в  Сан-Кристобале более со-
рока лет2. Также я  поделюсь своими соображениями по  поводу 
«воплощенного мышления» (embodied thought)3 и расскажу о не-
которых уроках, которые я извлекла из длительного присутствия 
в регионе. Дон Самуэль впервые пригласил меня посетить свою 
епархию в 1974 г., и с тех пор я более-менее регулярно была свя-
зана с проектами, касающимися Teología India и церквей абори-
генов в Чьяпасе.

1.	 Smith, J. (1998) “Religion, Religions, Religious”, in M. Taylor (ed.) Critical Terms for 
Religious Studies, pp. 269–284, p. 270. Chicago: University of Chicago Press.

2.	 Католический епископ Самуэль Руис был главным защитником коренного насе-
ления в  своей епархии, в  юго-восточном мексиканском штате Чьяпас. Вместе 
со своими сотрудниками он разработал «пасторское руководство для индейцев» 
(pastoral indigena), которое позволило ему сформулировать понятие Teología In‑
dia и развивать его на протяжении более чем сорока лет своего служения в епар-
хии Сан-Кристобаль-де-лас-Касас.

3.	 Marcos, S. (1998) “Embodied Religious Thought: Gender Categories in Mesoamerica”, 
Religion 28(4): 28. 



Этот католический проект развивается постепенно, и в ходе сво-
его развития возникает новое понимание веры, а также того, как 
мы можем жить вместе и с уважением относиться к земле и, кро-
ме того, — ко множеству самых разных религиозных и культурных 
практик и  верований, распространенных в  данном регионе. Так 
в этом культурном пространстве возникает обновленная католиче-
ская церковь, открытая новациям и приверженная справедливости. 
Чьяпас — крохотная точка на земле — вселяет надежду.

Теология как совокупность практик: церемония в  лесу 
Чьяпаса

«О, Ты, благодаря которому мы живем и движемся, 
ничто, сказанное нами здесь, 
не является реальным. 
То, что мы говорим на этой земле, похоже на сон. 
Мы лишь бормочем, словно только что пробудились…» 
(Cantares Mexicanos, Bierhorst4)
«Ипалнемохуани — это Бог, благодаря которому мы живем». 
(Нецауалькойотль, Вождь тольтеков и поэт XIII в.5)
«Тлокенауаке — это Владыка окружающего пространства (del cerca y 
del junto)». 
(M. Leon Portilla6)

Меня пригласили на мессу по случаю восемнадцатой годовщины 
создания Центра комплексного обучения коренных народов (Cen‑
tro Indígena de Capacitación Integral  — CIDECI) в  Университете 
Тьерра в  Сан-Кристобаль-де-лас-Касас. Часовня (ermita) запол-
нена. Я вижу людей, собирающихся у алтаря. Рядом с епископом 
стоят священники, которые будут ему сослужить, а  за  ними  — 
мужчина со своей женой, пожилые люди из племени цоциль на-
рода майя. Они  — диаконы (на  языке майя  — tunnhel). Вместе 
мужчина и  женщина воплощают собой мезоамериканскую кон-
цепцию «дуальности», и они — как служители — призваны участ-

4.	 Bierhost, J. (1985) Cantares Mexicanos Songs of the Aztecs. Trans. from Nahuatl with 
Introduction and commentary, p. 170. Stanford: Stanford University Press.

5.	 León-Portilla, M. (1969) Pre-Columbian Literatures of Mexico, p. 7. Norman, Univer-
sity of Oklahoma Press.

6.	 León-Portilla, M. (1990) Aztec Thought and Culture, p. 63. Norman and London, Uni-
versity of Oklahoma Press.

С и л ь в и я  М а р к о с

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 4 5



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 4 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

вовать в богослужении. Облаченные в свои местные одеяния, они 
гордо стоят рядом с епископом.

Музыка, которая звучит во время этой католической мессы, — 
это ритуальная священная музыка жителей окрестных деревень. 
Да, мы видим структуру Евхаристии, но при этом нас могут сму-
тить и многоцветье, и тягучий, повторяющийся ритм местных свя-
щенных мелодий, и сама эта коллективность в совершении мессы. 
Несколько священников и рукоположенных индейских диаконов 
сгрудились впереди. Писание читают женщины — на трех языках: 
испанском, цоцильском и целтальском. Кто предстоятель на этом 
богослужении? Я бы ответила так: все вместе, коллективно.

Этот конкретный пример позволяет увидеть даже неподготов-
ленному наблюдателю многие принципы Teología India и проекта 
«автохтонных церквей». Это — примеры определенных практик. 
Пастырская работа епархии Чьяпаса растет и  развивается в  на-
правлении уважения и  признания ценностей, духовности, рели-
гиозных обрядов и ритуальных практик коренных народов этого 
региона. Ниже я представлю не столько законченный анализ не-
коей устоявшейся реальности, сколько исследование, отражаю-
щее расплывчатую реальность и процесс постоянного изменения.

Колониальные влияния

Мы должны учитывать то, как коренные народы приспосабли-
вались к  условиям колониального существования, воспринима-
ли христианскую иерархию, впитывали и  синтезировали новые 
идеи и верования. Сегодня индейцы считают себя отдельным на-
родом7 и осознают свое общее прошлое, которое отчасти подавля-
лось и отчасти фрагментировалось колониализмом. Они участву-
ют в процессе культурного возрождения, призванного объединить 
прошлое как политическую и религиозную силу с настоящим. Мы 
видим трансформации самой местной религии, которые проис-
ходят не насильственно посредством обращения и гибридизации 
и  тем более не  через коммерциализацию, а  в  силу внутренних 
процессов концептуальных миграций и метаморфоз.

Перефразируя Мориса Годелье, можно сказать, что отношение 
между концептуальным и  не-концептуальным не  может быть ис-
толковано как отношение между отражением и отраженной реаль-

7.	 Warren, K., Jackson, J.E. (2002) Indigenous Movements, Self-Representation and the 
State in Latin America, p. 13. Austin: University of Texas Press.



№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 4 7

ностью. Мышление не отражает реальность, но оно придает смысл 
ситуациям, причины и  движущие силы которых не  относятся ис-
ключительно к сфере сознательного или бессознательного. Мысль 
изобретает, производит и  вносит смыслы посредством конструи-
рования систем интерпретаций, которые порождают символиче-
ские практики. Важность анализа концептуальной составляющей 
Teología India проистекает из  того, что мышление не  только ре-
презентирует общество, но и вносит вклад в его воспроизводство8. 

Эпистемический контекст Teología India 

Системы знаний пронизывают все наше мышление, влияют на наши 
представления о  причинно-следственных связях и  координируют 
чувственное восприятие. Мы постоянно вовлечены в  концептуаль-
ную систему, которая организует способ восприятия нами окружаю-
щего материального мира, а мир, в свою очередь, соответствует этой 
системе9. Изучая Teología India (или Sabiduria India), мы различа-
ем лежащую в ее основе концептуальную структуру, которая тесно 
связана с туземной космологией. Некоторые особенности коренных 
религий заключаются в  следующем: в  представлениях о  природе 
и о божественном происходит слияние трансцендентности и имма-
нентности; существует вера во взаимный обмен духовными силами 
между миром божеств и миром людей; средствами передачи скры-
тых смыслов являются метафоры; верования воплощены в практи-
ки, и поэтому они выражены скорее неявно, чем явно. «Слово при-
ходит и уходит, уходит и возвращается, слово блуждает… в поисках 
единства, как говорят местные жители»10.

Пьер Бурдье и Мишель Фуко писали о незаметном способе, ко-
торым эпистемическая конфигурация действует и выражает себя. 
Она «тихо» обретает существование через практики и  действия. 
Epistemè воплощается и тем самым существует. Как говорит Бур-
дье, «действия приводят к  реинтерпретации и  переформулиро-
ванию»11. Верование и мысль проявляются через телесность. Без 

8.	 Godelier, M. (1986) The Mental and the Material: Thought, Economy and Society. Verso.

9.	 Marcos, S. (1988) Cognitive Structures and Medicine, in Curare. Vol. 11, pp. 87–96. 
Wiesbaden: Vieweg.

10.	 Местная жительница Алисия Гомес 79 лет говорит: «La palabra va y viene, se va 
y vuelve, la palabra camina… para alcanzar la unidad dicen los indígenas» (Ruiz, S., 
Torner C. [2002] Como me convirtieron los indigenas. Santander Sal Terrae, p. 79).

11.	 Цит. по: Moore, H. (1994) A Passion for Difference: Essays in Anthropology and Gen‑
der, p. 155. Bloomington: Indiana University Press.

С и л ь в и я  М а р к о с



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 4 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

физикальности не  существует питательной среды и  основы для 
идей, убеждений, мыслей и особенно для «размышлений о вере». 
Здесь мы ухватываем одну из  основных установок коренной ду-
ховности и  тем самым межкультурного проекта Teología India. 
Это можно назвать «воплощенной теологией» (Embodied Theolo‑
gy). Телесные практики и включенное в них знание неразрывно 
связывают материальное и символическое.

Воплощенность является также причиной того, что зачастую 
эта духовность воспринимается извне как изменчивый набор 
практик. Самуэль Руис утверждает, что 

коренные народы предпочитают понятие sabiduria (мудрость) тео-
логии, говоря: sabiduría india… Теология систематична, абстрактна… 
[и я могла бы добавить развоплощена. — С.М.], и эта абстрактность 
чужда индейцам… которые привыкли к  общинному существова-
нию. Они питаются созерцанием и размышлениями о природе, ми-
фах и снах12.

Сновидение как пророчество

Размышляя о значении и месте сновидений в жизни общины пле-
мени цоцилей, Cамуэль Руис добавляет: 

Местные жители Актеаля, изгнанные из своей деревушки13, решили 
вернуться домой. Но некоторые из них видели сны, у них были пред-
чувствия. Это были старуха, старик и еще трое людей. Все пятеро со-
гласно интерпретировали свои сны как предзнаменование: «Сейчас 
неподходящее время для возвращения… Мы не можем вернуться»14.

Для местных жителей сны — это закодированные сообщения, свя-
зывающие их с мудрыми духами — покровителями рода. Дон Са-
муэль слышал от местных жителей толкования, которые понимал 
и ценил с учетом их контекста. Он даже называл эти сны «проро-

12.	 Marcos, S. (1998) “Las Semillas del Verbo en la Sabiduria India, interview of Don Sam-
uel Ruiz”, in Revista Académica para el Estudio de las Religiones, Tomo II: Chiapas 
el Factor Religioso. Mexico: Publicaciones para el Estudio Científico de las Religiones.

13.	 Он имеет в виду убийство сорока пяти человек, членов христианской общины Las 
Abejas («Пчелы)», совершенное полувоенными формированиями при поддержке 
правительства штата.

14.	 Marcos, S. (1998) “Las Semillas del Verbo en la Sabiduria India, interview of Don Sam-
uel Ruiz”.



№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 4 9

С и л ь в и я  М а р к о с

ческими» и советовал следовать им15. Люди, о которых он расска-
зывал, тогда не вернулись в свою деревню16.

Мифы как нити истории

Мифы  — это История, которая постоянно конструируется и  ре-
конструируется. Мифы рассматриваются как факты. Дон Самуэль 
рассказывает мне о  кофейном зерне, которое el Señor (Господь) 
дал людям в начале времен, чтобы помочь им выжить. Но хоро-
шо известно, что кофе завезли в этот регион в начале прошлого 
века. Как это интерпретировать?

Рассказывая или пересказывая свои мифы, туземцы актуализиру-
ют «местную мудрость», которая была передана им через стариков… 
Источники, благодаря которым можно ощутить присутствие Бога, 
заключены в местной культуре… Рефлексия над мудростью, проис-
текающая из этих источников, основана не на философии, но ско-
рее на  мифологии. Миф  — это форма «абстрактного» размышле-
ния о вещах17.

Перефразируя Диану Белл, скажем, что «совокупность мудрости, 
которую посторонние часто называют “мифами”, для майя явля-
ется действительностью»18.

Долг, который церковь обязана вернуть

Дон Самуэль улыбается и вызывающе смотрит на меня: «Еванге-
лие прибыло в Америку не с тремя каравеллами Христофора Ко-
лумба. Господь был здесь раньше»19.

Нельзя недооценивать важность рефлексии туземцев. Она ини-
циирует диалог на темы, которые никогда не поднимались в тече-

15.	 Ibid.

16.	 Хотя этот комментарий выходит за рамки основного повествования, тем не менее, 
я решила его оставить: в то время и в тех обстоятельствах это было наилучшее ре-
шение из всех возможных. 

17.	 Marcos, S. (1998) “Las Semillas del Verbo en la Sabiduria India, interview of Don Sam-
uel Ruiz”.

18.	 Bell, D. (1997) “Desperately Seeking Redemption”, Natural History 106(2): 52.

19.	 Marcos, S. (2001) “The Seeds of the Word in Indigenous Wisdom, Interview with D. 
Samuel Ruiz”, Manuscrit, translation Jean Robert, p. 3. Unpublished.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 5 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ние пятисот лет, прошедших с первой евангелизации. Чтобы донес-
ти Благую весть, местной культуре была навязана чужая культура. 
Но  не  было никакого желания вслушаться в  местную культуру... 
в  нехристианской религии не  могли увидеть ничего положитель-
ного… Попросту говоря, то, что было коренным, не имело для нас 
никакой ценности и должно было быть искоренено. Только теперь, 
после Второго Ватиканского собора, мы начинаем исправлять эту 
серьезную ошибку20.

Дон Самуэль часто говорил о том, «как коренные жители обрати-
ли его»21. Очевидная ирония некоторой инверсии власти, подра-
зумеваемая в  этом высказывании, дает ключ к  пониманию глу-
бины его решимости обновить присутствие Католической церкви 
в Мексике, а также изменить способ проповеди Евангелия.

Воплощенная теология

Я проанализировала одну из главных характеристик мышления 
мезоамериканских индейцев майя. Это мышление не  основано 
на  взаимоисключающих категориях, в  нем материя неотделима 
от духа, земля от неба, смерть от жизни. Это воплощенное мыш-
ление22. Одна из его главных черт — восприятие вещей в состоя-
нии изменения как текучих и  смешивающихся друг с  другом. 
Представление о  непрерывном перетекании друг в  друга мате-
риального и духовного, о вечном колебании между двумя полю-
сами дуальности является основой для более глубокого понима-
ния установок Teología India, которую лучше всего принимать как 
«констелляцию практик».

Эти практики включают в себя не только ритмы местной музы-
ки, пение, танцы и такие ритуалы, как «el caracol» («Улитка»)23, 
но также поклонение божествам в пещерах и проведение обрядов 
в священных местах на горных вершинах. Постижение этих прак-
тик Teología India в пастырской работе не может быть достигнуто 
лишь на основе традиционных христианских стратегий «инкуль-

20.	Marcos, S. (1998) “Las Semillas del Verbo en la Sabiduria India, interview of Don Sam-
uel Ruiz”, p. 37.

21.	 Ruiz, S., Torner, C. (2002) Como me convirtieron los indigenas. Santander Sal Terrae.

22.	 Marcos, S. (1998) “Embodied Religious Thought: Gender Categories in Mesoamerica”, 
Religion 28.

23.	 В  мифологии древней Мезоамерики глубоководные раковины были символом 
«нового начала».



С и л ь в и я  М а р к о с

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 5 1

турации», понимаемой как миссионерский проект по включению 
местной музыки и искусства в католическое богослужение24. Сего-
дня для постижения Teología India предпринимаются серьезные 
усилия, включающие совместные размышления о вере, консуль-
тации с пожилыми людьми (мужчинами и женщинами), которые 
рассматриваются как носители местных религиозных традиций.

Teología India  — это способ соединить силу Бога и  силу стариков 
и  благодаря этому противостоять распрям и  исцелять надеждой. 
Эту работу делают сами жители, которые разговаривают со  стари-
ками, передающими им древние слова25. 

Эта деятельность выходит далеко за  рамки «предпочтительно-
го выбора в  пользу бедных». Местная теология исходит из  ува-
жения к концептуальным и философским основам космоса майя 
и стремится выстраивать «теологическую перспективу» в  гармо-
нии с ними. Христианская философская и религиозная традиция, 
пришедшая на  континент вместе с  миссионерами, была испол-
нена пренебрежения к  материальной стороне бытия и  отверга-
ла земное измерение жизни, что противоречит изначальной хри-
стианской вере в воплощение Христа. Католики, пересмотревшие 
свое отношение к  индейской мудрости, отказываются от  таких 
развоплощающих установок, чтобы увидеть Вселенную, в  кото-
рой земля и материя священны, где природные сущие выражают 
божественное, а духовное и материальное не разделены.

Согласно представлениям майя о космосе, человеческая жизнь 
тесно связана с  окружающей средой. Все пространство наполне-
но жизнью, поэтому оно священно. Мы соприкасаемся с землей, 
горами, долинами, пещерами, растениями, животными, камнями, 
водой, воздухом, луной, солнцем и звездами, которые разделяют 
с нами сакральность мира26. По словам Карлоса Камарены, иезуи-
та, служившего в миссии в Бачахоне (штат Чьяпас) с 1963 г., «для 

24.	 Gifford, P. (2007) “The Nature and Effects of Mission Today: A Case Study from Ken-
ya”, Social Sciences and Missions 20(1): 122.

25.	 Алисия Гомес: «La Teologia India es una manera de reunir la fuerza de Dios, la fuer-
za de los abuelos, y gracias a esta fuerza, hacer frente a los conflictos y conservar la es-
peranza. Son los propios indígenas los que hacen el trabajo. Son ellos los que hablan 
con los Abuelos» (Ruiz S., Torner C. (2002) Como me convirtieron los indigenas, San-
tander Sal Terrae, p. 79).

26.	 Hunt, E (1977) The Transformation of the Hummingbird: Cultural Roots of a Zina‑
cantecan Mythical Poem. New York: Cornell University Press.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 5 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

коренных народов материальная и  духовная реальность  — это 
одно и то же»27. Эухенио Маурер, приходской священник-иезуит, 
преданный коренному населению, говорит: 

Для жителей Гуакитепека все горы «живые» в том смысле, что они 
являются источником жизни: на их склонах — кукурузные поля, от-
туда — дрова, там берут начало источники… Горы — это место оби-
тания священных существ… и у них есть собственная сила28.

Для туземцев мир не находится «где-то там», он не создан извне 
и независимо от них. Мир существует внутри них и даже «через» 
них. Teología India прямо утверждает это. Теология для них — это 
не  абстрактные размышления, проистекающие из  чистого духа 
или чистого ума. Она укоренена в практиках, действиях, ритуалах, 
обрядах, шествиях, вышиваниях, танцах и пении. Все эти практи-
ки должны воплощаться в телах, которые сами рождаются в кру-
говороте эманаций и воздействий как материального, так и нема-
териального миров. Как таковые тела из плоти и крови сплетены 
с божественным и принадлежат к сакральной сфере29.

По  словам Андре Обри, «здесь вы не  можете провести раз-
граничение между Богом и  миром, между Богом и  его творени-
ем»30. Таким образом, Teología India обнаруживается в  бесчис-
ленных воплощениях, посредством которых туземцы выражают 
свои верования. «Для культуры коренных народов характерно 
единство, — добавляет Обри. — В том числе единство между смер-
тью и жизнью»31. Здесь мы снова обнаруживаем дуальность и пе-
ретекание между противоположными и в то же время взаимодо-
полняющими полюсами32.

27.	 «Para los indígenas las realidades espirituales y materiales son lo mismo» (Ruiz S., 
Torner C. (2002) Como me convirtieron los indigenas, p. 88).

28.	 Gossen, G. León-Portilla, M. (1997) South and Meso-American Spirituality: From the 
Cult of the Feathered Serpent to the Theology of Liberation, p. 232. New York: Cross-
road Publishing.

29.	 Marcos, S. (1998) “Embodied Religious Thought: Gender Categories in Mesoamerica”.

30.	 «Aquí no se puede distinguir entre Dios y el mundo, entre Dios y su obra» (Ruiz S., 
Torner C. (2002) Como me convirtieron los indigenas, p. 63). Андре Обри — фран-
цузский историк, который с  1974 г. занимался координацией Archivo Diocesano 
(архив епархий Сан-Кристобаль-де-лас-Касас).

31.	 «Las culturas indígenas se caracterizan por su unidad…unidad también entre la muerte 
y la vida» (Ruiz S., Torner C. (2002) Como me convirtieron los indigenas, p. 67).

32.	 Marcos, S. (2006) Taken from the Lips: Gender and Eros in Mesoamerican Religions. 
Boston: Brill Academic Press.



С и л ь в и я  М а р к о с

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 5 3

Языки коренных народов

Концептуальный источник Teología India — языки коренных на-
родов. Обри утверждает, что «язык — это концептуальная систе-
ма». В качестве примера он приводит отсутствие в языке индей-
цев племени цоциль аналога глагола «быть» (исп. ser, англ. to 
be). Для сравнения рассмотрим еще один близкий по  значению 
испанский глагол estar (находиться) и его отличие от ser (быть). 
Estar подразумевает «быть в отношении» с кем-либо другим, или 
с ситуацией, или с природным окружением (entorno). В языке цо-
цилей нет онтологии, в  которой существующий воспринимался 
бы сам по себе, как единичный, отдельный, описываемый глаго-
лом ser.

Teología India в  значительной степени опирается на  смыслы, 
значения и синтаксические особенности, присущие языкам майя. 
Сущность Teología India в Чьяпасе невозможно понять вне этих 
языков, которые дают ей основание. В пастырской работе епархия 
постоянно обращается к  одному или нескольким местным язы-
кам, что позволяет использовать присущие им смыслы.

Teología India как результат 

«Teología India — это результат пастырского служения»33. Эта тео-
логия и ее практики — не итог некоего проекта, начатого по воле 
епископа, священников, монахинь, пастырей епархии Сан-Кри-
стобаль. Они не собирались и не обсуждали эту теологию и то, как 
ее претворить в жизнь. Teología India — это следствие их пастыр-
ского подхода к общинам туземцев и глубокого уважения к мест-
ным религиозным вселенным. Эти вселенные исключительно 
богаты, но  в  прошлом ими пренебрегали. Teología India  — это 
конечный результат многих лет сближения с  коренными наро-
дами и общинами, проявления внимания к ним и соответствую-
щего отношения. Особенно важным является отношение пасты-
рей, которые прислушиваются к местным эпистемическим мирам 
и стараются их освоить, чтобы работать с ними и через них. Воз-
можно, за этим словами прячется моя собственная мысль о том, 
что те, кто занимается пастырской работой,  — монахини, свя-
щенники и  сам епископ, в  этом взаимодействии открывают но-

33.	 Marcos, S. (2001) “The Seeds of the Word in Indigenous Wisdom, Interview with D. 
Samuel Ruiz”.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 5 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

вый способ переживания и восприятия Бога, который обогащает 
их собственный опыт.

Коллективный способ понимания Бога

Teología India — это коллективный опыт, и она должна быть та-
ковой. Она реализуется в общем материальном пространстве бо-
гослужения34. Христианству исторически свойственно сильное 
чувство общности. В  этом отношении раннехристианские собра-
ния всегда были для нас образцом, они питают наши надежды 
на  укрепление католического сообщества. Однако опыт общин-
ной жизни коренных народов основан на таком понимании кол-
лективности, которое с  трудом воспринимается людьми с  запад-
ным менталитетом. Легко очароваться, когда видишь, как они 
поступают, живут и веруют в контексте общинности, — это пред-
ставляется нам идеалом. Некоторые из первых католических мис-
сионеров, прибывших в Америку, описывали эти общинные узы 
как «христианство индейцев»35.

Даже сегодня коренные народы этих мест не  воспринимают 
сообщество как собрание индивидов, в  соответствии с  западной 
схемой, обозначенной Луи Дюмоном в его «Очерках индивидуа-
лизма»36. Для западного менталитета целое (греч. holon) — это со-
вокупность индивидов (греч. atomoi). Соответственно, европей-
цы, североамериканцы, а также вестернизированные мексиканцы 
оказались в  ловушке атомистического холизма, который пред-
ставляет человека как узел в сети отношений, а его место в мире — 
как топос в космосе.

Для коренных жителей Мезоамерики полноценная личность 
всегда несет в  себе элемент коллективности: calpulli («большая 
семья» как способ организации поселения), Junta de Buen Gobier‑
no («совет по надлежащему самоуправлению»), pueblo («народ»). 

34.	 Именно по этой причине дон Самуэль был категорически против того, чтобы ин-
тервьюировать о Teología India только его одного. Именно поэтому в своей кни-
ге «Как меня обратили коренные жители» (Como me convirtieron los indigenas) он 
настаивал на том, чтобы помимо него были опрошены несколько пастырей епар-
хии.

35.	 Некоторые из этих ранних колониальных источников — это воспоминания брата 
Бернардино де Сахагуна и братьев Диего Дюрана и Мотолинии, восхищавшихся 
коллективной сплоченностью и чувством общности у коренных жителей, которых 
они катехизировали. 

36.	 Dumont, L. (1992) Essays on Individualism: Modern Ideology in Anthropological Per‑
spective, Chicago: University of Chicago Press.



С и л ь в и я  М а р к о с

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 5 5

Это означает, что некоторая часть личности мужчины или жен-
щины принадлежит сообществу, частью которого она является. 
Без этой части личность неполноценна. Если она эту часть утра-
тит, это будет переживаться как потеря жизненно важной части 
тела, без которой невозможна целостность и  завершенность че-
ловеческого существа.

Эту включенность человека в коллектив нельзя понять, исходя 
из представления об эго как совершенно отдельном индивидуаль-
ном существе с телом и душой. Наши представления о единичной 
душе, идентичности или субъективности человека не позволяют 
вполне осознать, чем коллективность является для коренных на-
родов. Мы можем лишь постараться это сделать. 

В таких католических религиозных организациях, как Las Abe‑
jas («Пчелы»), мы можем обнаружить тип коммунитаризма, по-
хожий на  мир коренных народов. Сотообразная структура этих 
организаций позволяет им быть максимально гибкими, что про-
явилось в  трагической ситуации в  деревушке Актеаль (муници-
палитет Ченальхо в штате Чьяпас)37. Можно считать этот случай 
одним из  самых заметных результатов пастырского служения 
епархии. Эта коллективная структура позволяет входящим в нее 
общинам модифицировать стратегию поведения в  ответ на  ата-
ки со стороны федеральной полиции, полиции штата и военизи-
рованных формирований. Благодаря этой структуре коллектив-
ный режим самоорганизации смог распространиться в  регионы. 
Коренные народы в самопровозглашенных автономных областях 
Северного Чьяпаса и  в  тропических лесах Лакандона, а  также 
в  приграничных деревнях горных муниципалитетов (municipios 
autónomos) фактически практикуют коллективную автономность.

В  своей пастырской деятельности епархия опирается на  эти 
местные практики. Духовность соединена с  коммунитаристским 
духом, в  соответствии с  которым все существа взаимосвязаны 
и дополняют друг друга. Это характерно для духовных и полити-
ческих практик, которые связаны с  панмайанским (Pan-Mayan) 
движением38. В повседневной жизни коренные народы стремятся 
к автономии через Juntas de Buen Gobierno — «советы по надле-
жащему самоуправлению». Эти советы действуют в духе местной 
коллективности и  обеспечивают самоуправление на  традици-

37.	 Как отмечалось выше, сорок пять членов этой общины были убиты. См. сноску 13.

38.	 Nash, J. (2001) Mayan Visions: The Quest for Autonomy in an Age of Globalization. 
New York: Routledge.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 5 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

онных территориях. Практики, основанные на  принципе man‑
dar obedeciendo («руководить, повинуясь»), напоминают о  ран-
нехристианских общинах, модели которых местные повстанцы 
и их сторонники воплощают в наши дни.

Заключительные размышления

Вместо ориентации на принцип инкультурации, пастырское слу-
жение епархии в  Чьяпасе прокладывает новый путь к  построе-
нию подлинного межкультурного диалога, который мы назы-
ваем Teología India или Sabiduria India. Этот проект основан 
на  совокупности практик, которые следует понимать в  контек-
сте взаимосвязи материи и духа, воплощенной сакральности жи-
вых существ, земли, природы и людей, а также с учетом эписте-
мических философских оснований, характерных для туземных 
сообществ. Миссия Католической церкви в  Чьяпасе заключает-
ся в  уравновешивании веры и  политики, теологии и  справед-
ливости, благочестия и  прав человека, ума и  тела, ортодоксии 
и инкультурации.

Перевод с английского Яна Моисеенко под редакцией Алексан‑
дра Кырлежева и Елены Степановой

Библиография / References

Bell, D. (1997) “Desperately Seeking Redemption”, Natural History 106(2): 52–53.

Bierhost, J. (1985) Cantares Mexicanos Songs of the Aztecs, trans. from Nahuatl with In-
troduction and commentary. Stanford: Stanford University Press.

Dumont, L. (1992) Essays on Individualism: Modern Ideology in Anthropological Perspec‑
tive. Chicago: University of Chicago Press.

Gifford, P. (2007) “The Nature and Effects of Mission Today: A Case Study from Kenya”, 
Social Sciences and Missions 20(1): 117–147. 

Godelier, M. (1986) The Mental and the Material: Thought, Economy and Society. Verso.

Hunt, E. (1977) The Transformation of the Hummingbird: Cultural Roots of a Zinacante‑
can Mythical Poem. New York: Cornell University Press.

Marcos, S. (1988) «Cognitive Structures and Medicine», in Curare. Vol. 11, pp. 87–96. 
Wiesbaden: Vieweg.

Marcos, S. (1998) “Embodied Religious Thought: Gender Categories in Mesoamerica”, Re‑
ligion 28(4): 371–382.

Marcos, S. (1998) “Las Semillas del Verbo en la Sabiduria India, interview of Don Samuel 
Ruiz”, Revista Académica para el Estudio de las Religiones, Tomo II: Chiapas el 
Factor Religioso, pp. 33–59. Publicaciones para el Estudio Científico de las Reli-
giones.



С и л ь в и я  М а р к о с

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 5 7

Marcos, S. (2001) “The Seeds of the Word in Indigenous Wisdom, Interview with D. Sam-
uel Ruiz”, Manuscript, translation Jean Robert. Unpublished.

Marcos, S. (2006) Taken from the Lips: Gender and Eros in Mesoamerican Religions. Bos-
ton: Brill Academic Press.

Nash, J. (2001) Mayan Visions: The Quest for Autonomy in an Age of Globalization. New 
York: Routledge.

Moore, H. (1994) A Passion for Difference: Essays in Anthropology and Gender. Bloom-
ington: Indiana University Press.

Ruiz, S., Torner C. (2002) Como me convirtieron los indigenas. Santander Sal Terrae. 

Smith, J. (1998) “Religion, Religions, Religious”, in M. Taylor (ed.) Critical Terms for Re‑
ligious Studies, pp. 269–284. Chicago: University of Chicago Press. 

Warren, K., Jackson J.E., (2002) Indigenous Movements, Self-Representation and the State 
in Latin America. Austin: University of Texas Press.



1 5 8 �

Лорел Шнайдер

Гомосексуальность, квир-теория 
и христианская теология

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-158-176

Laurel C. Schneider

Homosexuality, Queer Theory and Christian Theology

Laurel C. Schneider  — Vanderbilt University (USA). laurel.c. 
schneider@vanderbilt.edu

The author shows the complex interplay between the advocacy for inclu‑
sion of homosexuals, on the one hand, and queer theory, which, as a prod‑
uct of postmodernism, seeks to question heteronormativity as such, as a 
historical and cultural system. Based on the material of various works, 
mainly by American authors, the paper further examines the place of 
queer theology, which, relying on the general queer theory, tries to re‑
think the foundations of the Christian message in a more inclusive spirit.

Keywords: queer theory, queerness, homosexuals, Christian theolo-
gy, heteronormativity, inclusion. 

КОГДА «вопрос о гомосексуализме» и его современный ака-
демический аналог — квир-теория — сталкиваются с рели-
гией, теологией и  с  другими аспектами религиоведения, 

возникает множество проблем. Одна из проблем связана с опре-
делением гомосексуальной идентичности и, собственно, квирно‑
сти (queerness), о которой идет речь. Другие проблемы касаются 
статуса гомосексуальности в  истории, а  также отношения раз-
личных форм гомосексуальности, как бы их ни определять, с ре-
лигиозными традициями, теологией и  духовностью. Что инте-
ресно с  академической религиоведческой точки зрения, так это 

Шнайдер Л. Гомосексуальность, квир–теория и христианская теология // Государство, религия, церковь в России 
и за рубежом. 2021. № 39(2). С. 158–176. 

Schneider, Laurel C. (2021) “Homosexuality, Queer Theory and Christian Theology”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii 
i za rubezhom 39(2): 158–176. 

	 Перевод с английского по: Schneider, L.C. (2009) “Homosexuality, Queer Theory and 
Christian Theology”, in B. Krondorfer (ed.) Men and Masculinities in Christianity and 
Judaism: A Critical Reader, pp. 63–76. London: SCM-Press. Права на перевод пре-
доставлены издателем. 

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-XX-XX


Л о р е л  Ш н а й д е р

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 5 9

появление некоторых ключевых политических и  методологиче-
ских различий между, с одной стороны, тем, что можно назвать 
освободительной гей-лесбийской литературой внутри религий, 
и, с другой стороны, между квир-теорией и христианской теоло-
гией1. В первом случае речь идет о проблеме исключения, о вос-
становлении справедливости в  отношении геев, лесбиянок, би-
сексуалов и трансгендеров как полноценных личностей, которые 
должны быть уравнены с  гетеросексуальными членами тех или 
иных религиозных сообществ. Во втором случае в фокусе внима-
ния находится вся парадигматическая система значений, кото-
рая порождает гетеросексуальность и гомосексуальность и в рам-
ках которой религиозные идеи рассматриваются как культурные 
механизмы воспроизводства самой этой системы.

На первый взгляд, гомосексуальность просто указывает на тех 
людей, которые находятся в  физической любовной связи с  пред-
ставителями своего пола и  идентифицируют себя в  качестве геев 
или лесбиянок. Дискуссии о гомосексуальности, понятые таким об-
разом, как правило, сосредоточены на  вопросах социального, по-
литического и  культурного статуса, естественного и  политическо-
го права и т.д., которые имеют отношение к истории и положению 
лесбиянок и геев в обществе и в религиозном пространстве. Квир-
теория, появившаяся после публикации в  1985 г. на  английском 
языке первого тома «Истории сексуальности» Мишеля Фуко, вы-
двигает на  первый план роль исторических и  социальных кон-
структов в  производстве того, что мы считаем сексуальной при-
родой. Таким образом, квир-мышление является более сложным 
феноменом, чем собственно гомосексуальность конкретных людей.

Следовательно, квирность указывает на  нечто более транс-
грессивное, порождающее больше различий и  в  большей степе-
ни разрушительное для стабильных, нормативных сексуальных 
идентичностей, чем то, что мы имеем в  виду, когда используем 
термины «гей», «лесбиянка» или «гомосексуал». Квир-теория 
не  только подрывает значение «гомосексуальности» как устой-
чивого означающего (signifier) для определенных групп муж-
чин или женщин, считающих себя гомосексуалами; она также 
подрывает стабильность и естественность гетеросексуальности — 

1.	 Говоря о теологии, мы в этой статье имеем в виду прежде всего христианских ав-
торов. Это не означает, что нет исследований, касающихся гомосексуализма, квир-
теории и теологии, посвященных другим религиозным традициям. Тем не менее, 
большинство работ на сегодняшний день посвящены христианскому богословию, 
и поэтому именно они являются предметом данного исследования.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 6 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

и это становится серьезным вызовом для «религиозных правых». 
Квир-теория «остраняет», делает «квирными» наши сами собой 
разумеющиеся культурные ассоциации, касающиеся сексуальной 
идентичности, обнаруживая их уязвимость и изменяемость. 

Это означает, что те, кто выступает за  включение геев и  лес-
биянок в  религиозные общины на  основе «естественной» гомо-
сексуальности, сталкиваются с  вызовами с  двух противополож-
ных сторон. С одной стороны, как мы знаем из газет, они должны 
защищать себя от  тех, кто считает секс между мужчинами или 
между женщинами греховным и  мерзким. Аргументы в  поль-
зу гомосексуальности как естественного явления в человеческой 
жизни являются сильной позицией против таких взглядов и объ-
ясняют стремление обнаружить некий «гей-ген», хотя такой по-
иск вызывает беспокойство у  тех, кто опасается вмешательства 
евгеники как инструмента конструирования генетического еди-
нообразия. В то же время освободительная стратегия, направлен-
ная на утверждение естественной гомосексуальности, испытывает 
вызов со  стороны квир-теории, которая настаивает на  социаль-
ном конструировании сексуальной идентичности и  расширении 
спектра сексуальных и гендерных возможностей. Социально-кон-
структивистские теории сексуальности подрывают политическую 
и доктринальную ценность любых «аргументов от природы».

Важно, однако, избегать слишком жесткого разграничения ме-
жду тем, что я  называю освободительной стратегией геев и  лес-
биянок, которая подчеркивает идентичность, и  квир-теорией, 
которая идентичность подрывает. Обе эти стратегии, ориенти-
рованные на открытие в религии, политике и повседневной жиз-
ни пространства, свободного от  ненависти, постоянно развива-
ются и  оказывают влияние друг на  друга. Тем не  менее, такое 
разграничение имеет смысл, особенно в религиозных исследова-
ниях, из-за той жесткой позиции, которую в дебатах о гомосексу-
альности занимают религиозные люди. Гей/лесбийские теологии, 
а также квир-теории в исследованиях религии во многом отража-
ют эволюционные процессы и нынешние споры в академическом 
феминизме. В  конце концов, и  то, и  другое связано с  гендером, 
историей, угнетением, идентичностью и  освобождением. Одна-
ко, как и  академический феминизм, исследования, касающиеся 
положения геев и  лесбиянок в  религиозной сфере, сталкивают-
ся с  важной внутренней критикой со  стороны квир-теории, кри-
тикой, которая может привести к еще более болезненным разде-
лениям в религиозных сообществах и грозит катастрофой для тех 



Л о р е л  Ш н а й д е р

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 6 1

геев и лесбиянок, которые просто хотят быть включенными в цер-
ковь. Но  я  убеждена, что без той внутренней критики, которую 
предлагает квир-теория, освободительные стратегии геев и  лес-
биянок в  теологии не  дадут им возможности отказаться от  ми-
микрии, которая обуславливает включение гомосексуалов в  ге-
теронормативное сообщество. Другими словами, им придется 
отстаивать права «хороших» гомосексуалов, которые и выглядят, 
и ведут себя вполне как «хорошие» гетеросексуалы, но при этом 
они будут оставлять за бортом всех остальных.

Гомосексуальность и  квир-теория в  настоящее время являют-
ся популярными исследовательскими темами как потому, что они 
относительно новы для академии, так и  потому, что они вызыва-
ют большой ажиотаж в политической, религиозной и социальной 
сферах. Широкое участие гомосексуалов в религиозной жизни де-
лает текущие дебаты о гомосексуальности в ее отношении к рели-
гии и  вполне понятными, и  в  то  же время довольно странными. 
Причины некоторой истерии в этой области могут быть объяснены 
различными социальными теориями, согласно которым страх пе-
ремен заложен на глубоком символическом уровне. Действитель-
но, квир-теория угрожает всей структуре социальных смыслов, ко-
торая в  современном мире определяется гетеронормативностью. 
Пока остается до конца не выясненным и публично оспариваемым 
социальный статус гомосексуальности  — как преступления, есте-
ственного состояния, греха, выбора, психомедицинского состояния, 
генетической вариации, идентичности, поведения, хип-фэнси (hip 
fancy), как порождения капитализма, или патриархата, или феми-
низма, или соперничества Фила Донахью и Опры, а также как че-
го-то еще; пока все это происходит, тема гомосексуальности сохра-
нит популярность в публичном пространстве. Однако за рамками 
этих публичных споров содержание собственно академических ис-
следований, посвященных положению геев и  лесбиянок и  квир-
теории, обнаруживает теоретическую глубину настоящего куль-
турного анализа, ценность которого сохранится в будущем — и это 
особенно верно для специалистов по религии. 

Исследования гомосексуальности как таковой  — подобно 
взрывному росту исследований, посвященных женщинам  — от-
части являются реакцией на  отсутствие соответствующей инфор-
мации. О  существовании гомосексуалов в  западной истории из-
вестно так мало, что уместность самого термина вызывает горячие 
споры. Ограничена ли гомосексуальность только культурами Ев-
ропы, Запада? Очевидно, что нет, но при этом все зависит от того, 



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

как определяется гомосексуальность  — как практика, идентич-
ность, природа или все вышеперечисленное вместе. Существовали 
ли гомосексуалы, скажем, до XIX века? Некоторые, как классицист 
Дэвид Гальперин2, следуют за  Фуко и  говорят «нет». Другие, как 
Адриенна Рич, Джон Уинклер3 и Джон Босвелл4, предполагают об-
ратное. Конечно, гомосексуальность, как мы ее понимаем сегодня 
(если предположить, что мы ее понимаем), не  существовала как 
таковая на протяжении всей истории. Это досадная проблема для 
ученых, которые зависят от старой генеалогии идей, даже если они 
пытаются найти новые. Историки-феминистки, по  крайней мере, 
не обязаны доказывать, что на протяжении всей патриархальной 
истории женщины существовали: само наличие женщин (даже 
если значение термина «женщина» меняется с течением времени) 
никем не оспаривается. С гомосексуалами проблема более сложная. 

Ученые, занимающиеся темой лесбиянок и геев, а также квир-
теорией, в первую очередь интересуются тем, насколько сексуаль-
ность влияет на  культуры, в  которых есть соответствующие пра-
вила и нормы. В основе квир-теории лежат вопросы, касающиеся 
порождаемых гомосексуальностью культурных различий. Тем са-
мым усиливаются и углубляются и без того жаркие дебаты в рам-
ках теологии и  религиоведческих исследований об  источниках 
и  авторитете традиций, которые определяют социальные нормы 
и  человеческую идентичность с  точки зрения греха, искупления, 
добра и  зла, в  особенности в  связи с  вопросами гендера и  расы. 
С  одной стороны, гомосексуалы  — это дополнительные «другие» 
в числе тех, кто подвергается остракизму в рамках господствующих 
социальных норм, восходящих к облаку древних мифов и кодифи-
цированных в религиозных доктринах и традициях. С другой сто-
роны, гомосексуальность лишь теперь порождает некую совокуп-
ность проблем и идей, которые будоражат теологию и науку. 

Во введении к The Lesbian and Gay Studies Reader Гейл Рубин 
пишет: 

2.	 Halperin, D.M. (1989) One Hundred Years of Homosexuality: And Other Essays on 
Greek Love (The New Ancient World Series). New York: Routledge; Halperin, D.M. 
(1991) Before Sexuality: The Construction of Erotic Experience in the Ancient Greek 
World. Princeton: Princeton University Press.

3.	 См.: Rich, A. (1993) “Compulsory Heterosexuality”, in H. Abelove, M.A. Barale, 
D.M. Halperin (eds) The Lesbian and Gay Studies Reader. New York: Routledge. Win-
kler, J. “Double Consciousness in Sappho’s Lyrics”, Ibid.

4.	 См. статью John Boswell в: Comstock, G.D., Henking, S. (eds). (1997) Que(e)rying Re‑
ligion: A Critical Anthology. New York: Continuum.

1 6 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь



Л о р е л  Ш н а й д е р

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 6 3

Современные конфликты из-за  сексуальных ценностей и  эротиче-
ского поведения имеют много общего с религиозными спорами пре-
дыдущих веков. Они приобретают огромный символический вес. 
Споры о сексуальном поведении часто становятся средством вытес-
нения социальных тревог и  разрядки сопутствующей им эмоцио-
нальной напряженности5. 

Гомосексуальность и, может быть, в  более широком смысле  — 
квирность, обретают форму в  ходе современных дебатов, в  ат-
мосфере этой напряженности, и, безусловно, подпитываются ею. 
Поскольку сам статус гомосексуальности является частью пробле-
мы, сфера его изучения неизбежно оказывается лишенной четких 
границ. Иными словами, гомосексуальность и квирность опреде-
ляют содержание дебатов, в ходе которых происходит поиск само-
го этого спорного предмета, так как предмет обсуждения не явля-
ется само собой разумеющимся.

Это напряжение явно прослеживается в  литературе. Квир‑
ность указывает на  определенный вид различия, который выхо-
дит за пределы нормативной сексуальной идентичности и проти-
воречит ей, а потому не просто относится к мужским или женским 
гомосексуальным парам. Именно в качестве различия квирность 
с трудом поддается теоретизированию и исследованию, даже если 
все начинается с теории. Могут ли многообразные проявления го-
мосексуальности быть поняты как особый вид различия в  ряду 
других видов, например, различий по признаку расы, этнической 
принадлежности, класса и т.д.? Исследования, касающиеся лесбия-
нок и геев, а также квир-теории, начались слишком недавно, чтобы 
внести какую-либо ясность в этот вопрос. Еще меньше достижений 
в области серьезного теоретического обоснования таких различий. 
Так, например, Эвелин Хэммондс указывает на  то, что в  данном 
случае важно учитывать расовый аспект, включающий властную 
составляющую, поскольку гомофобия  — и  сексуальность  — в  слу-
чае черных лесбиянок значительно отличается от того, c чем стал-
киваются белые лесбиянки6. Это не  просто вопрос о  включении 
или исключении опыта чернокожих лесбиянок в соответствующие 
исследования; по мнению Хэммондс, это вопрос о том, насколько 

5.	 Abelove, H., Barale, M.A., Halperin, D.M. (eds). (1993) The Lesbian and Gay Studies 
Reader, pp. 3–4.

6.	 Hammonds, E. (1997) “Black (W)hole и  the Geometry of Black Female Sexuality”, in 
E. Weed, N. Schor (eds) Feminism Meets Queer Theory. Bloomington: University of 
Indiana Press.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 6 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

различия, связанные с  расой (или классом, этнической принад-
лежностью и т.д.), влияют на само теоретизирование о сексуально-
сти. Хэммондс также отмечает отсутствие постановки этого вопро-
са на теоретическом уровне в The Lesbian and Gay Studies Reader.

Похоже на то, что большинство белых теоретиков (а большин-
ство авторов, пишущих о сексуальности, являются белыми) до сих 
пор мыслят категориями простого включения, и потому квир-тео-
рия по большей части продолжает отделять сексуальность от дру-
гих формирующих ее факторов. Может ли эта теория охватить 
динамическую констелляцию взаимосвязанных проблем более 
осмысленным и, осмелимся сказать, более систематическим об-
разом? Когда следует обращать внимание на  расовую и  этниче-
скую принадлежность, а  когда  — на  классовую? Когда надо учи-
тывать политику контроля за  болезнями (disease politics) или 
экологию, а когда — секс и сексизм, религию или другие конфи-
гурации культурных значений? Существуют ли какие-то приори-
тетные теоретические идеи, которые определяли бы исследова-
ния, посвященные геям и лесбиянкам или квирности? [...]7

Включение в  квир-теорию феминистской рефлексии (а  имен-
но, такого феминизма, который обращает внимание на  поро-
ждаемые гендером различия) приводит к утверждению, что люди, 
не  соответствующие гетеросексуальной норме, не  просто живут 
по-другому; они вообще  — другие, воспринимают мир по-друго-
му и  обнаруживают такое различие, которое как поддерживает, 
так и подрывает норму как данность. Иными словами, постоянное 
конструирование гомосексуализма — буквально усилиями самих 
гетеросексуалов — обнаруживает не сущностное, а произвольное, 
сконструированное измерение самой гетеросексуальности (и, воз-
можно, гомосексуальности), которое в то же время поддерживает 
нормативность гетеросексуальности через постоянное напомина-
ние о том, чем гетеросексуальность не является.

Много лет назад Розмари Рэдфорд Рютер утверждала8, что сек-
сизм опирается на  глубокий культурный дуализм, который фе-

7.	 Более подробное обсуждение существенной связи между феминизмом и квир-тео-
рией см. в полной версии настоящей статьи Schneider, L. (2000) “Homosexuality, 
Queer Theory and Christian Theology”, Religious Studies Review 26/1: 5–6. Для 
Шнайдер важно, чтобы связь с  феминизмом не  игнорировалась учеными, рабо-
тающими с  темой мужчин и  маскулинности, особенно с  точки зрения квир-тео-
рии. См.: Fulkerson, M.M. (1994) Changing the Subject: Women’s Discourses and 
Feminist Theology. Minneapolis: Fortress. (Прим. редактора англ. оригинала.)

8.	 Ruether, R.R. (1975) New Woman / New Earth: Sexist Ideologies and Human Libera‑
tion. Boston: Beacon.



Л о р е л  Ш н а й д е р

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 6 5

минизирует зло и потому требует подчинения женщины ради со-
хранения ценности маскулинного добра. Также и  Ева Кософски 
Седжвик считает, что нормативная гетеросексуальность нужда‑
ется в  гомосексуальности для сохранения своего нормоопреде-
ляющего статуса. В этом смысле скрытый гомосексуализм (closet), 
собственно, и  определяет гетеросексуальность как норму9. Квир-
теория расширяет и критически заостряет феминизм; вместе они 
представляют собой серьезный вызов для религии именно потому, 
что обращают внимание на  те самые исключения, которые опре-
деляют религиозные идеи и от которых эти идеи зависят. Эти де-
баты создают интеллектуальную рамку для восприятия гомосексу-
альности как пространства различия и проливают свет на религию 
и религиозные идеи, что может быть полезным, хотя иногда и вы-
бивающим из  колеи. Здесь, пожалуй, наибольшее напряжение 
существует между квир-теорией, дестабилизирующей гомосексу-
альную идентичность, и теологией геев и лесбиянок, которая, на-
оборот, стремится создать для них определенное пространство. 
В то же время эта напряженность создает возможность для более 
глубокого критического мышления в исследованиях религии.

Квир-мышление и религия

[...] В целом квир-теоретики, озабоченные культурным производ-
ством нормативной гетеросексуальности и  тем самым культур-
ным производством (и  подавлением) гомосексуальности, выяв-
ляют, говоря философски, акцидентальные (случайные) качества 
всех социальных формаций, значений и идентичностей. Это вновь 
и вновь порождает напряжение между квир-теорией и освободи-
тельными стратегиями геев и лесбиянок. Авторы, занимающиеся 
соотношением гомосексуальности и  религии, до  сих пор с  боль-
шой осторожностью касаются историчности, социальной обуслов-
ленности и  перформативности соответствующих представлений, 
стараясь поддержать тех христиан — геев и лесбиянок — которые 
борются за  место под солнцем, апеллируя к  некоей стабильной 
гомосексуальной идентификации.

Когда квир-мышление сталкивается с  религией, как это проис-
ходит в антологии Que(e)rying Religion, результат оказывается не-

9.	 Abelove, H., Barale, M.A., Halperin, D.M. (eds) The Lesbian and Gay Studies Reader, 
pp. 45–61; Sedgwick, E.K. (1990) Epistemology of the Closet. Berkeley: University of 
California Press.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 6 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

однозначным. Совсем не  всегда в  исследованиях положения геев 
и  лесбиянок в  религиозном пространстве присутствуют утвержде-
ния гомосексуальной идентичности в том смысле, о котором гово-
рит Мэри МакКлинток Фулкерсон, называя их «терапевтическими 
и научными дискурсами современности»10, однако лишь немногие 
из авторов этой антологии занимают такую критическую или исто-
рицистскую позицию. Некоторые, как Босвелл, понимают и прини-
мают историцизм и  идеи социального конструирования гомосек-
суальности, но при этом тот же Босвелл отмежевывается от более 
радикальных выводов, касающихся присутствия гомосексуальности 
в истории11. Однако в целом нельзя сказать, что авторы этой антоло-
гии используют квир-теорию для исследования религии. Напротив, 
в ней звучат разные голоса, которые по большей части документи-
руют своего рода историю гомосексуальности внутри религий, опи-
сывая присутствие гомосексуальности в религиозных общинах или 
выступая за включение гомосексуалов в эти общины.

Возможно, именно потому, что западные религиозные инсти-
туции в настоящее время охвачены истерией по поводу гомосексу-
альности, трудно развивать и поддерживать теоретическую дискус-
сию о тонкостях отношения квир-теории к религии. Действительно, 
когда речь заходит о гомосексуальности, споры о добре и зле, грехе 
и искуплении, а также о том, что значит быть христианином, пре-
вращаются из довольно спокойных, иногда кулуарных и часто ана-
хронических медитаций в истеричные публичные разбирательства. 
Бесчисленное множество клириков и мирян — геев и лесбиянок — 
продолжает подвергаться, как кажется, бесконечному насильствен-
ному исключению в своих собственных деноминациях и общинах, 
хотя громкие церковные суды над гетеросексуальными пасторами 
получают все бóльшую огласку. [...]

Так где же встречаются квирность и христианство? Своего рода 
взрыв, который произвела недавняя монография, посвященная 
соотношению религии и гомосексуальности, указывает на то, что 
религия, наконец, становится предметом анализа с точки зрения 
квир-теории. [...] Речь идет о  скрупулезной исторической работе 
Марка Джордана «Изобретение содомии в христианском богосло-
вии»12. В ней автор прослеживает изобретение и развитие понятия 

10.	 Comstock, G.D., Henking, S. (eds) Que(e)rying Religion: A Critical Anthology, p. 189.

11.	 Ibid., pp. 116–129.

12.	 Jordan, M.D. (1997) The Invention of Sodomy in Christian Theology. Chicago: Univer-
sity of Chicago Press.



Л о р е л  Ш н а й д е р

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 6 7

«содомии» в христианской теологии начиная с жесткой полемики 
Петра Дамиани и до системного подхода Фомы Аквинского, для ко-
торого содомия — это «Порок, который не может быть назван»13. 
Работа Джордана показывает, как гомосексуальность конструи-
ровалась в  процессе эволюции христианской гетеронормативной 
этики. То, что поражает в  этом проекте, так это его собственная 
«квирность». Джордан выяснил, что термины «содомия» и «содо-
мит»  — это средневековое изобретение Петра Дамиани, который 
затем приписал мужчинам, совершающим гомосексуальные акты, 
относительно устойчивую криминальную идентичность. У  «содо-
митов» их  гомосексуальное желание и  поведение в  корне дефор-
мируют личность. Джордан убедительно доказывает, что Дамиани 
устанавливает связь между актом и  сущностью, тем самым впер-
вые обозначая гомосексуальную идентичность, которую помеща-
ет в свой список зверей и демонов. «Этот переход от акта к лично-
сти, — пишет Джордан, — удобнее всего осуществляется с помощью 
понятия некой сущности. Измыслив абстрактный термин [содо-
мия] для того, чтобы объединить серию актов, Петр Дамиани сде-
лал переход от акта к агенту почти автоматическим. Деяния обна-
руживают сущность — сущность содомии»14.

История содомии, изложенная Джорданом, является провока-
тивной для квир-теории и  для религиоведения, поскольку в  ней 
измышленные идентичности исследуются через отрицание. В  от-
личие от Босвелла15, Джордан отчетливо видит гомосексуальность 
через призму полемического изобретения «содомита». Он не пыта-
ется доказывать существование гомосексуалов, которые понимали 
бы себя в качестве таковых в средневековой Европе, а документи-
рует развитие логики идентичности и сущности в ходе полемики 
по  поводу соответствующего запрета и  в  контексте систематиче-
ского богословского конструирования. Именно поэтому его выво-
ды выглядят столь провокативными на фоне сегодняшних дебатов 
об истории утверждения гомосексуальной идентичности!

Вывод Джордана о  том, что содомия является средневековым 
изобретением, не удивляет квир-теоретиков и не оказывает влия-
ния на тех авторов, которые работают над переформулированием 

13.	 Ibid., p. 150.

14.	 Ibid., p. 44.

15.	 Boswell, J. (1981) Christianity, Social Tolerance, and Homosexuality: Gay People in 
Western Europe from the Beginning of the Christian Era to the fourteenth Century. 
Chicago: University of Chicago Press; Boswell, J. (1994) Same-Sex Unions in Premod‑
ern Europe. New York: Vintage.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 6 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

традиционных христианских запретов в отношении гомосексуаль-
ности. Его критический анализ этого аспекта исторического раз-
вития христианской мысли как раз легко укладывается в эту рабо-
ту, ибо он приводит соотвествующие свидетельства и рассуждения. 
Возможность того, что домодерное приписывание гомосексуаль-
ности сущности может быть выведено из  развития содомитской 
идентичности (хотя Джордан и указывает, что концепты идентич-
ности у Петра Дамиани и у нас не тождественны), представляет со-
бой интересный поворот в теме о социальном конструировании го-
мосексуальности. [...]

Отважные сторонники квир-теории, стремящиеся искоре-
нить гомофобию на  самых глубинных ее уровнях, должны в  ка-
кой-то  момент обратиться к  религии, но  из-за  настойчивого 
сопротивления со  стороны самой религии они вынуждены тща-
тельно выбирать свои политические инструменты. Гомосексуа-
лы, которые хотят подтвердить свою принадлежность к  религи-
озным традициям и ныне существующим христианским общинам, 
должны доказать, что опыт лесбиянок и геев является законным 
с  христианской точки зрения. Последнее, как правило, означа-
ет переосмысление представлений о  человеческой природе с  це-
лью включения в  него гомосексуального желания, чтобы таким 
образом гомосексуальность оказалась под защитой благой боже-
ственной воли. Сама эта задача создает методологическую напря-
женность с квир-теорией, которая с подозрением относится к лю-
бым представлениям о некоей «естественной» идентичности. [...]

Авторы, занимающиеся формулированием теологии и  этики, 
которые начинают с предположения, что гомосексуальность — это 
хорошо, все же должны обосновать это предположение, учитывая 
противоречащие ему традиционные тексты и практики. Такие тео-
логи-лесбиянки, как Картер Хейвард16, Мэри Хант17 и Вирджиния 
Рэйми Молленкотт18, а также такие геи-теологи, как Гэри Комсток19, 

16.	 Heyward, C. (1984) Our Passion for Justice: Images of Power, Sexuality, and Libera‑
tion. Cleveland: Pilgrim; H.C. (1989) Speaking of Christ: A Lesbian Feminist Voice. 
Cleveland: Pilgrim.

17.	 Hunt, M.E. (1991) Fierce Tenderness: A Feminist Theology of Friendship. New York: 
Crossroad.

18.	 Mollenkot, V.R. (1992) Sensuous Spirituality: Out from Fundamentalism. New York: 
Crossroad.

19.	 Comstock, G.D. (1996) Unrepentant, Self-Affirming, Practicing: Lesbian/Bisexual/Gay 
People Within Organized Religion. New York: Continuum.



Л о р е л  Ш н а й д е р

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 6 9

Дж. Майкл Кларк20 и Джон Макнил21, работают в этом направлении 
уже больше десятилетия. Их усилия в немалой степени подстегива-
ла эпидемия СПИДа, порождавшая параллели с библейской прока-
зой, жертв которой, как хорошо известно, Иисус принимал в свои 
объятия. Учитывая всю историю запретов и демонизации в отноше-
нии гомосексуальности, по крайней мере, с начала Нового времени, 
задача создания христианского теологического богословского про-
странства для гомосексуальности была немаловажной.

В  целом, однако, диапазон богословских исследований, по-
священных гомосексуализму и квир-теории, пока довольно узок. 
Как указывает Л. Дж. Тессье22, это преимущественно апологети-
ка. Большинство авторов выступают за реформирование взгляда 
на идентичности геев и лесбиянок и за понимание этих идентич-
ностей как естественных и богоданных. Так, гей-теология Джона 
МакНила, изложенная в его трилогии, которая завершается кни-
гой Freedom, Glorious Freedom (1995), является развернутым ар-
гументом в  пользу включения геев и  лесбиянок в  христианское 
духовное сообщество на том основании, что церковная (в особен-
ности католическая) доктрина ошибочна в своем отношении к го-
мосексуалам. МакНил предлагает терапевтический подход, рас-
сматривая включение лесбиянок и геев в христианское общение 
как реабилитацию христианства, его превращение в  более жиз-
неутверждающую, в  конечном счете, более христианскую рели-
гию. С  его точки зрения, геи и  лесбиянки  — христиане не  нару-
шают логику христианства, а являются его неотъемлемой частью.

По  мнению МакНила, гомосексуальность  — это активная, 
а  не  культурно обусловленная идентичность (productive but not 
a culturally produced identity). Он утверждает, что «Бог с  нача-
ла времен видел, что наша лесбийская или гейская реальность 
хороша, и  через уникальный акт любви пожелал, чтобы мы су-
ществовали»23. Гомосексуальность в данном случае не относится 

20.	Clark, J.M. (1996) Beyond Our Ghettos: Gay Theology in Ecological Perspective, Cleve-
land: Pilgrim; Clark, J.M. (1997) Defying the Darkness: Gay Theology in the Shadows. 
Cleveland: Pilgrim.

21.	 McNeill, J.J. (1988) Taking a Chance on God: Liberating Theology for Gays, Lesbians, 
and Their Lovers, Families, and Friends. Boston: Beacon; McNeill, J.J. (1993) The 
Church and the Homosexual Boston: Beacon; McNeill, J.J. (1995) Freedom, Glorious 
Freedom: The Spiritual Journey to the Fullness of Life for Gays, Lesbians, and Eve‑
rybody Else. Boston: Beacon.

22.	 Tessier, L.J. (1997) Dancing after the Whirlwind: Feminist Reflections on Sex, Denial, 
and Spiritual Transformation, p. 165. Boston: Beacon.

23.	 McNeill, J.J. Freedom, Glorious Freedom, p. 147.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 7 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

к квирности и даже не порождена исторически. Она не наруша-
ет естественный закон, поскольку является частью божественно 
определенного естественного закона. Таким образом, богослов-
ская задача, стоящая перед МакНилом, остается той же, какой 
была со  времен Фомы Аквинского: выводить из  естественного 
порядка знание о  путях Божиих, а  также нормативные требова-
ния к людям, которые стремятся жить и действовать, повинуясь 
воле Божьей о них. Гомосексуальность — это одна из форм Божь-
ей воли, и  потому она входит в  сферу нормативного. Подобно 
Роберту Госсу, который связывает квир-личностей с  радикаль-
ным служением Иисуса24, МакНил рассматривает гомосексуа-
лов как истинных субъектов христианского богословия именно 
из-за  их  статуса аутсайдеров, но  при этом делающих особый ак-
цент на  любви. С  этой точки зрения, быть хорошим геем хри-
стианином или лесбиянкой христианкой — это почти то же или 
даже совсем то же самое, что быть хорошим христианином гете-
росексуалом. Здесь нет никакого проявления квирности, если 
только сама сердцевина христианского богословия не  является 
«квирной» — и такая возможность становится весьма отчетливой. 

Подобная аргументация в  пользу включения гей/лесбийской 
идентичности в церковные общины характерна и для Гэри Ком-
стока25. Проведенное им широкое социологическое исследование 
о  гомосексуалах в  организованных религиозных общинах США 
фиксирует их  присутствие, активность и  вклад в  американскую 
религиозную жизнь. Если учитывать открытую враждебность 
столь многих современных религиозных традиций к  гомосексу-
альной практике и  жизни, то  поразительно, что в  столь многих 
религиозных общинах так много геев, лесбиянок или бисексуалов. 
Исследование Комстока подтверждает старое «клозетное» выра-
жение о том, что геи и лесбиянки являются членами хора. Неред-
ко они в буквальном смысле слова составляют хор, но также бы-
вают членами номинационных комитетов, управляющих советов, 
диаконических служб и всех других административных подразде-
лений религиозных организаций (и  даже клириками). «Очевид-
но, что гомосексуалы принимают активное участие в жизни своих 
религиозных организаций и служат людям с их нуждами в более 

24.	 Goss, R. (1993) Jesus Acted Up: A Gay and Lesbian Manifesto. San Francisco: Harp-
er San Francisco.

25.	 Comstock, G.D. Unrepentant, Self-Affirming, Practicing: Lesbian/Bisexual/Gay Peo‑
ple Within Organized Religion.



Л о р е л  Ш н а й д е р

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 7 1

широких сообществах. Однако... факт их участия и служение ча-
сто не признается и отвергается»26.

Результаты исследования Комстока, однако, говорят о том, что 
все же большинство американских геев, лесбиянок и бисексуалов 
покинули религиозные организации. Активное участие в  руко-
водстве таких организаций тех, кто остался, может быть резуль-
татом естественного отбора. Для того чтобы для квир-персон во-
обще был смысл остаться в столь турбулентной среде, необходим 
высокий уровень их вовлеченности в общину. Неудивительно, что 
наибольшее число геев и  лесбиянок являются членами церков-
ных общин в тех деноминациях (таких как United Church of Christ 
и Metropolitan Community Church), в которых гомосексуальность 
воспринимается как допустимая христианская идентичность. Для 
тех же, кто является членами более конфликтных религиозных 
сообществ (таких как United Methodist Church или Presbyterian 
Church) и чья вовлеченность в жизнь общин меньше, есть гораз-
до больше оснований покинуть их. [...]

Дэниел Спенсер предлагает связать этическую основу духовно-
сти геев и  лесбиянок с  религиозными аргументами в  пользу эко-
логической реформы27. Он считает, что духовное здоровье должно 
быть глобальным, а  не  только антропоцентрическим. Опираясь 
в  основном на  работы лесбиянок (Картер Хейвард, Мэри Хант), 
Спенсер берет на вооружение аргументы соотносимости (arguments 
for relationality), чтобы переосмыслить плотскость (embodiment) 
и  эротизм в  экологических и  освободительных терминах. По  его 
мнению, признание гомосексуальности может произойти только 
в рамках более масштабного видения экологической, эротической, 
воплощенной целостности. Следует делать акцент не на том, чтобы 
как-то вписать геев и лесбиянок в существующие структуры мыш-
ления, а на том, чтобы изменить сами структуры мышления (это 
он называет «основами» — groundings), для того чтобы включить 
в них жизненный опыт геев, лесбиянок и бисексуалов.

Спенсер вполне согласен с аргументами, выдвигаемыми феми-
нистками и  сторонниками квир-теории относительно сконструи-
рованного характера гендера, и  поэтому не  утверждает, как это 
делает МакНил, что Бог с начала времен определил место для та-

26.	 Ibid., p. 95.

27.	 Spencer, D. (1996) Gay and Gaia: Ethics, Ecology, and the Erotic. Cleveland: Pilgrim. 
См. также: Say, E.A., Kowalewski, M.R. (1998) Gay, Lesbian, and Family Values. 
Cleveland: Pilgrim.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 7 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

кой гомосексуальности, какую мы знаем сегодня. Вместо этого 
он выступает за  некую процессуальную соотносительность (rela‑
tionality), которая предполагает исторические изменения и соци-
альное конструирование, касающиеся всех форм идентичности — 
от  бинарных гомосексуальных и  гетеросексуальных оппозиций 
до  квир-множественности в  отношениях, имеющих место в  жи-
вотном, человеческом и планетарном масштабах. Его идея состоит 
в том, что гомосексуальность не является одной из аутсайдерских 
идентичностей, противостоящих статус-кво. Он хочет понять раз-
ные возможные сексуальности как неотъемлемые выражения пол-
ноты жизни как таковой, той целостности, которая не исключает 
каких-либо проявлений телесности. Гомосексуальность или квир-
ность всегда будут принижены, всегда будут оставаться вне до-
минирующей нормы, пока восприимчивость квирности не станет 
частью более широкой экологической чувствительности. [...] Спен-
сер ставит под вопрос те виды гомосексуальности, которые служат 
укреплению гетеронормативности, то есть те устойчивые гомосек-
суальности, которые зеркально, от противного, являются отраже-
нием гетеросексуальности и  тем самым обосновывают ее доми-
нирование. Отход Спенсера от вопросов идентичности и переход 
к экологическому видению (вполне в духе квир-теории) может со-
здать более жизнеспособное пространство для геев, лесбиянок, би-
сексуалов, трансгендеров и гетеросексуалов, а потому и более пло-
дотворное, хотя и проблемное, пространство для квир-религии.

Пространство для квир-теологии?

В каком-то смысле все эти теологические идеи и теории, незави-
симо от намерений их создателей, могут быть обозначены терми-
ном «квир». То  есть соотношение «гомосексуальностей», пред-
ставляемых то  как акт, то  как идентичность, то  как публичное 
заявление, то  как инакомыслие, остается неясным и  во  многом 
неразрешимым. Пресловутая нестабильность сексуальных иден-
тичностей становится проблемой только тогда, когда их не удает-
ся определить и зафиксировать. О чем же идет речь? С одной сто-
роны — об определении гетеросексуальности. Но также, конечно, 
и об определении гомосексуальности. На карту поставлено и ме-
сто бисексуальности  — и  понимание того, как тело соотносится 
с  полом и  гендером. Далее речь идет о  понятиях творения и  бо-
жественной воли. Кроме того, есть и более интимные вещи, такие 



Л о р е л  Ш н а й д е р

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 7 3

как стремление к  любви, эротическому общению, дружбе, нако-
нец, политическому действию.

Мы не можем избежать того напряжения, которое лежит в ос-
нове всей этой дискуссии. В  академическом смысле это  — как 
я  уже отмечала  — напряжение между стратегиями освобожде-
ния лесбиянок и геев, с одной стороны, и переосмыслением мира 
в духе квир-теории, с другой. На совершенно другом, более непо-
средственном, «грубом» уровне освобождение лесбиянок и  геев 
может быть связано с  насущными и  глубинными потребностя-
ми  — потребности во  включенности, признании, идентичности, 
ради удовлетворения которых можно отчасти пожертвовать гете-
ронормативностью. Квир-теология может означать попытку твор-
чески вообразить такие возможности, при которых мы не можем 
быть узнаваемы, но при этом и не просим о признании (we are no 
longer recognizable, but no longer beg for recognition either). Цена 
свободы и целостности велика, но, с другой стороны, риск утраты 
тоже весьма реален и неприемлем.

Это  — мощное, творческое и  динамичное напряжение, 
но в то же время оно обладает большим разрушительным потен-
циалом. Потребность в  том, чтобы быть человеком в  самом вы-
соком и одновременно подлинно социальном смысле, втягивает 
нас в консервативные стратегии, которые смягчили бы вызов ге-
теронормативности в  случае нормализации гомосексуальности 
(тем самым мы успокоили бы наши семьи, соседей, работодате-
лей, ученых и потенциальных убийц). Как тут поступить? Мы так 
мало знаем о себе и вокруг столько домыслов, что реальная квир-
ность, возможно, только еще начинает заявлять о себе. [...]

Освободительные попытки геев и  лесбиянок бросить вызов 
христианской вере, ее реформировать и  переориентировать, что-
бы она позволяла ценить, благословлять и  включать опыт квир-
людей, просто смехотворны с  точки зрения более радикальной 
квир-теории. Позиции освободителей геев и  лесбиянок, с  одной 
стороны, и квир-теоретиков, с другой, определяются совершенно 
разными ключевыми представлениями о христианской вере и ее 
содержании. Для «либерационистов» христианская вера — это не-
что принципиально истинное и  реальное, хотя она, может быть, 
(и  была) искажена. Объектом веры, освобождающей геев, явля-
ется Иисус как возмутитель спокойствия (Act-Up), который про-
поведовал сверхрадикальную доброту и нарушал все возможные 
правила, касающиеся включения и  исключения. В  рамках таких 
представлений религиозная реформа имеет определенный смысл. 



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 7 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

С этой точки зрения, Богочеловек христианской веры скорее всего 
будет ассоциироваться с «пидорами» и «дайками». Он может даже 
называть их своей «семьей» (не так ли было с его любимым учени-
ком?). Такой взгляд придает объекту христианской веры статус ис-
тины, которая требует переосмысления в современных терминах.

Однако в перспективе квир-теории, по существу, порожденной 
постмодернистской литературной критикой, с объектами религи-
озной веры никоим образом нельзя разобраться усилиями самих 
субъектов веры. Религия и ее содержание указывают на механиз-
мы культурной формации и принудительной гетеросексуальности, 
потому что сама религия является локусом этого принуждения. 
Развитие новых теологий, которые включают и даже защищают 
гомосексуальность, может дать возможность некоторым христиа-
нам гомосексуалам почувствовать себя лучше, но  принудитель-
ный аспект религии останется неизменным, и потому квирность 
всегда будет исключаться  — даже после того, как гомосексуалы 
будут приняты в своем собственном качестве. [...]

Битвы по поводу гомосексуальности сегодня наиболее ожесто-
ченно и  публично ведутся на  религиозных площадках, хотя ме-
стами сражений оказываются также общежития колледжей, оди-
нокие заборы Вайоминга, маленькие городки Алабамы, а  также 
некоторые законодательные собрания. Христианские деномина-
ции и общины политически поляризованы и разыгрывают спек-
такль для забавы остального общества. По  иронии судьбы, по-
пытки штатов и федеральных властей принять законодательные 
меры против дискриминации освобождают религиозные органи-
зации от  ответственности. Законы, защищающие геев и  лесбия-
нок от  дискриминации в  общественной сфере, не  распространя-
ются на  органы, принимающие решения о  рукоположении для 
церковного служения, на  церковные колледжи или приходские 
учреждения. Освободительная литература, посвященная защи-
те геев и лесбиянок, имеет важнейшее значение в ходе этих сра-
жений, поскольку битвы, в первую очередь, касаются прав и при-
вилегий, основанных на  модернистской логике идентичности 
и  общности. Если геи и  лесбиянки в  качестве ученых, занимаю-
щихся вопросами религии, смогут показать, что существуют яс-
ные моральные основания для понимания гомосексуальности как 
блага, тогда можно будет утверждать, что они проделали боль-
шую работу, подрывающую позиции их противников.

Теология геев и лесбиянок, связанная с представлением о про-
фетическом аутсайдерском служении Иисуса, утверждает леги-



Л о р е л  Ш н а й д е р

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 7 5

тимность гомосексуальности в  рамках христианского учения, 
но  она также предлагает особый тип христианского богословия, 
в  котором акцент переносится с  традиции и  заповедей на  спра-
ведливость и  инклюзивность. Эта теология подчеркивает не  чи-
стоту как основу христианской жизни, а  общение и  милосердие. 
И  это не  просто квир-теология; это особый вид этической тео-
логии. Квир-теория как интеллектуальная акробатика различия 
и  перформанса не  может сделать такого шага, не  может даже 
и  начать приближаться к  нему. Но  теология, которая делает ак-
цент на «Иисусе Act-Up», Иисусе-бросающим-вызов, Иисусе опас-
но-добром, — такая теология, безусловно, является именно квир-
теологией, которая не нуждается в исправлении или ограничении 
(cannot be fixed, in any sense of that word).

Поэтому квир-теология все еще ждет, чтобы ее сформулировали. 
[...] В той мере, в какой религия порождает и узаконивает нормы 
принуждения, квир-теология должна ее критиковать и  держать-
ся от нее в стороне. В той мере, в какой религия трансформирует 
страх в жизнь, а отрицание — в риск, квир-теология должна ее ар-
тикулировать и поддерживать. В качестве критической и ангажи-
рованной теории и своего рода пророчества квир-теология должна 
быть готова и к поражению, и к победе, не ожидая при этом, что 
в  самом скором времени для квир-мышления откроется свобод-
ное пространство. Гомосексуалы, вовлеченные в  жизнь религиоз-
ных общин, воюют за место под солнцем и потому не могут уделять 
много сил чему-либо, кроме самого противостояния и  попыток 
укрепления своей идентичности, как это бывает в условиях боевых 
действий. Перед квир-теоретиками в области религии стоит зада-
ча показать сложность противоборствующих позиций, не упуская 
при этом из виду ставки, сделанные теми, кому они могут помочь. 
Используя метафору с хлебом, можно сказать, что когда люди го-
лодают, проповедь и выпечка хлеба — это одно и то же. Квир-тео-
логии нужна и критическая установка, которую предлагает общая 
квир-теория, но  и  профетическая идея инклюзии, на  которой де-
лают акцент либерационисты. В конце концов, полное включение 
может означать, что ни  гомосексуальность, ни  гетеросексуальная 
норма не  останутся незатронутыми. Действительно, вполне воз-
можно, что христианство не для квир-людей, хотя, может быть, для 
них есть квир-Иисус. Как призывает Л. Тессье, подчинитесь, разой-
дитесь и танцуйте.

Перевод с английского Александра Кырлежева



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 7 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Библиография / References

Abelove, H., Barale, M.A. and David M. Halperin (eds). 1993. The Lesbian and Gay Stud‑
ies Reader: New York: Routledge.

Boswell, J. (1981) Christianity, Social Tolerance, and Homosexuality: Gay People in West‑
ern Europe from the Beginning of the Christian Era to the fourteenth Century. 
Chicago: University of Chicago Press.

Boswell, J. (1994) Same-Sex Unions in Premodern Europe. New York: Vintage.

Clark, J.M. (1996) Beyond Our Ghettos: Gay Theology in Ecological Perspective, Cleve-
land: Pilgrim.

Clark, J.M. (1997) Defying the Darkness: Gay Theology in the Shadows. Cleveland: Pilgrim.

Comstock, G.D. (1996) Unrepentant, Self-Affirming, Practicing: Lesbian/Bisexual/ Gay 
People Within Organized Religion. New York: Continuum.

Comstock, G.D., Henking, S. (eds) (1997) Que(e)rying Religion: A Critical Anthology. New 
York: Continuum.

Fulkerson, M.M. (1994) Changing the Subject: Women’s Discourses and Feminist Theolo‑
gy. Minneapolis: Fortress.

Goss, R. (1993) Jesus Acted Up: A Gay and Lesbian Manifesto. San Francisco: Harper San 
Francisco.

Halperin, D.M. (1989) One Hundred Years of Homosexuality: And Other Essays on Greek 
Love (The New Ancient World Series). New York: Routledge.

Halperin, D.M. (1991) Before Sexuality: The Construction of Erotic Experience in the An‑
cient Greek World. Princeton: Princeton University Press.

Heyward, C. (1984) Our Passion for Justice: Images of Power, Sexuality, and Liberation. 
Cleveland: Pilgrim.

Heyward, C. (1989) Speaking of Christ: A Lesbian Feminist Voice. Cleveland: Pilgrim.

Hunt, M.E. (1991) Fierce Tenderness: A Feminist Theology of Friendship. New York: Cross-
road.

Jordan, M.D. (1997) The Invention of Sodomy in Christian Theology. Chicago: University 
of Chicago Press.

McNeill, J.J. (1988) Taking a Chance on God: Liberating Theology for Gays, Lesbians, 
and Their Lovers, Families, and Friends. Boston: Beacon.

McNeill, J.J. (1993) The Church and the Homosexual Boston: Beacon.

McNeill, J.J. (1995) Freedom, Glorious Freedom: The Spiritual Journey to the Fullness of 
Life for Gays, Lesbians, and Everybody Else. Boston: Beacon.

Mollenkot, V.R. (1992) Sensuous Spirituality: Out from Fundamentalism. New York: Cross-
road.

Ruether, R.R. (1975) New Woman/New Earth: Sexist Ideologies and Human Liberation. 
Boston: Beacon.

Say, E.A., Kowalewski, M.R. (1998) Gay, Lesbian, and Family Values. Cleveland: Pilgrim.

Sedgwick, E.K. (1990) Epistemology of the Closet. Berkeley: University of California Press.

Spencer, D. (1996) Gay and Gaia: Ethics, Ecology, and the Erotic. Cleveland: Pilgrim.

Tessier, L.J. (1997) Dancing after the Whirlwind: Feminist Reflections on Sex, Denial, and 
Spiritual Transformation. Boston: Beacon.

Weed, E., Schor, N. (eds) (1997) Feminism Meets Queer Theory. Bloomington: University 
of Indiana Press.



� 1 7 7

Гильермо Кербер

Экологическая проблематика 
в контекстуальной и межконтекстуальной 
политической теологии

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-177-200

Guillermo Kerber

The Case of Ecology in Contextual and Inter-Contextual Po-
litical Theology

Guillermo Kerber  — Atelier Oecuménique de Théologie (Genève, 
Switzerland). guillermo.kerber@cath-ge.ch 

Although some theologians have been advocating for a thorough con‑
sideration of ecological issues for more than twenty years, it is only 
recently that it has become an important matter for some churches 
and for political theology. In a 1995 book, “Cry of the earth, cry of 
the poor,” Leonardo Boff argued that together with social and justice 
concerns for the poor, the church and the society should look and re‑
spond to the destruction of the environment. Boff echoed the “Justice, 
Peace and Integrity of Creation” project led by the World Council of 
Churches. The climate crisis later became a locus theologicus but also 
a topic for national and international advocacy. It became an ecu‑
menical and interfaith concern expressed through various initiatives. 
Pope Francis’ encyclical Laudato si’, 2015, catalyzed these reflections 
and actions and constituted a turning point in the social doctrine of 
the Catholic Church. The COVID-19 pandemic raised new ecologi‑
cal concerns. However, despite all these developments, most of the 
churches have not yet mainstreamed ecology in their discourse and 
their pastoral action.

Keywords: ecology, political theology, ecumenism, ethics, justice, cli-
mate change, advocacy. 

	 Статья прислана в редакцию автором. 

Кербер Г. Экологическая проблематика в контекстуальной и межконтекстуальной политической теологии // Государ-
ство, религия, церковь в России и за рубежом. 2021. № 39(2). С. 177–200. 

Kerber, Guillermo (2021) “The Case of Ecology in Contextual and Inter–Contextual Political Theology”, Gosudarstvo, religiia, 
tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(2): 177–200. 

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-XX-XX
mailto:guillermo.kerber@cath-ge.ch


С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 7 8 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Введение

ВПОСЛЕДНИЕ годы во многих регионах мира такие эко-
логические проблемы, как сокращение биологического 
разнообразия, загрязнение воздуха, почвы и воды и изме-

нение климата, стали «горячими» и  даже «модными». В  то же 
время такие определения технологий, как «зеленые» (green), 
«экологичные» (environmentally friendly), «ресурсосберегающие» 
(sustainable), воспринимаются как политкорректные выражения, 
применяемые по отношению к самым разным вещам, например, 
когда речь идет об энергии, одежде, автомобилях или продуктах 
питания. Экологическая тематика обсуждается на международ-
ных конференциях, а на улицах многих городов мира молодежь 
митингует по поводу климатических проблем. 

Экологические проблемы ставятся и решаются во многих кни-
гах, посвященных разным направлениям христианской теологии. 
Различные труды по догматической или систематической теологии 
посвящены переосмыслению учения о Боге как творце Вселенной, 
а в антропологической перспективе — переосмыслению представ-
ления о месте человека в творении и пересмотру двух историй тво-
рения из Книги Бытие с позиций новой библейской герменевтики. 
Теологическая этика, находящаяся в тесной связи с этими направ-
лениями, поставила вопросы о том, что из себя представляют (но-
вые) ценности и императивы, которые должны руководить поведе-
нием людей в их отношении к другим созданиям.

В этой статье я предлагаю свои размышления о развитии теоло-
гических дискуссий на эти темы с позиций политической или пуб-
личной теологии. Некоторые авторы проводят различие между эти-
ми двумя теологическими дискурсами, но я буду использовать их оба 
для обозначения теологии, которая, будучи основанной на библей-
ских и догматических исследованиях, обращается не к внутрицер-
ковным вопросам (например, о  смысле Евхаристии или о  руко-
положении женщин), а к проблемам, обсуждаемым в публичном 
пространстве с целью изменить общество. Тем самым теологи стре-
мятся содействовать установлению более справедливой политиче-
ской системы и более справедливого общества для всех. Я покажу, 
что поиск справедливости, и особенно справедливости для наиболее 
уязвимых категорий (как людей, так и других биологических видов), 
имеет решающее значение для цитируемых мною авторов.

Я начну свое исследование с  контекстного анализа событий, 
произошедших тридцать лет назад. В 1990-х гг. представитель ла-



Гильермо  Кербер

№2(39 )  ·  2 0 2 1  � 1 7 9

тиноамериканской теологии освобождения Леонардо Бофф напи-
сал несколько книг по экологии и проблемам окружающей среды. 
Сосредоточившись преимущественно на одной из этих проблем, 
я  выделю некоторые аспекты, недавно затронутые в  межкон-
текстуальном экологическом манифесте, а  именно, в  энцикли-
ке папы римского Франциска Laudato si’ — «Хвала Тебе! Забота 
о нашем общем доме». Энциклика, будучи органической частью 
социальной доктрины Католической церкви, цитирует авторов 
со всего мира и тем самым оказывается открытым приглашением 
к диалогу со всеми людьми и особенно с представителями других 
христианских церквей. Так, в  ней особенным образом упомина-
ется Патриарх Константинопольский Варфоломей. Через четыре 
года после публикации энциклики Синод католических еписко-
пов Амазонии в Латинской Америке использовал «интегральную 
экологию» (integral ecology), предложенную папой Франциском, 
в качестве ключевой концепции для анализа ситуации в этом ре-
гионе и определения соответствующей стратегии. 

Далее в  статье я  выйду за  рамки Католической церкви, что-
бы рассмотреть подходы к  экологической проблематике веду-
щей экуменической организации — Всемирного совета церквей 
(ВСЦ), который объединяет англиканские, православные и про-
тестантские церкви. Обсуждение экологической темы насчиты-
вает уже несколько десятилетий — после объявления программы 
«Справедливость, мир и  целостность творения». Особое внима-
ние я уделю деятельности по защите окружающей среды, прово-
димой ВСЦ на уровне ООН и связанной с изменениями климата, 
в  рамках понятия «климатическая справедливость» (climate jus‑
tice). В заключение я суммирую ключевые моменты статьи, опи-
шу некоторые уроки, полученные в ходе обращения христианских 
церквей к обсуждаемой теме, а также выскажу некоторые крити-
ческие замечания по этому поводу.

1. «Раннее предупреждение»: слушайте бедных, внимайте 
голосу Земли! Экология в латиноамериканской теологии 
освобождения

1.1. Немного истории

Может показаться, что теологический интерес к  вопросам эколо-
гии и проблемам окружающей среды возник лишь в последнее 
время и в основном это касается Европы и Северной Америки. Дей-



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 8 0 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

ствительно, за последнее время в этих регионах опубликовано зна-
чительное количество теологических исследований по экологиче-
ской тематике. Однако уже более тридцати лет в южных теологиях, 
в частности в Латинской Америке, происходит осмысление эколо-
гического кризиса, что я покажу в следующих параграфах. 

Например, в  1989 г. в Монтевидео (Уругвай) прошла первая 
встреча, посвященная культуре, этике и религии, на которой под-
нимались экологические проблемы. За первой встречей последо-
вали две другие — в Буэнос-Айресе (Аргентина) в 1990 г. и в Пор-
ту-Алегри (Бразилия) в  1992 г. Эти встречи были посвящены 
проблемам социальной экологии, экологическому и социальному 
кризису и в особенности оценке этого кризиса с точки зрения спра-
ведливости. Серия конференций была организована Францискан-
ским центром в Монтевидео (Centro de Investigación y Promoción 
Franciscano y Ecológico, CIPFE)1. Первая из этих конференций про-
водилась в рамках Первого латиноамериканского экологического 
конгресса, собравшего более тысячи участников со всего мира. Две 
другие встречи были самостоятельными мероприятиями, органи-
зованными в сотрудничестве со многими партнерами2.

Эти инициативы следует рассматривать в рамках того, что при-
нято называть теологией освобождения — теологического движе-
ния, развивавшегося в Латинской Америке в  1970-е гг., а  затем 
распространившегося в  других регионах глобального Юга. Дви-
жение было сосредоточено на  теме угнетения народов конти-
нента и  борьбы за их  освобождение. С  самого начала эта теоло-
гия была в  высшей степени практической, даже политической. 
Она разработала свою действенную методологию, использовав-
шую общественные науки, библейскую герменевтику и  теологи-
ческую традицию. 

Теология освобождения активно развивалась в начале 1970-х 
и в 1980-х гг. в русле рецепции решений II Ватиканского собора 
(1962–1965) и Конференции католических епископов в Медельи-
не (Колумбия, 1968). С середины 1980-х гг. представители теоло-
гии освобождения и движение в целом подвергались преследова-
ниям со стороны Ватикана в период понтификата папы Иоанна 
Павла II и  пребывания кардинала Йозефа Ратцингера во  гла-
ве ватиканской Конгрегации доктрины веры. Эта Конгрегация 

1.	 Cultura, ética y religión frente al desafío ecológico (1989) Montevideo: CIPFE. 

2.	 Crisis, ecología y justicia social (1991) Montevideo-Buenos Aires: CIPFE — Fundación 
del Sur.



№2(39 )  ·  2 0 2 1  � 1 8 1

Гильермо  Кербер

в 1984 г.3 и в 1986 г.4 обнародовала две «инструкции», осуждаю-
щие теологию освобождения. Несмотря на  критику со  стороны 
Ватикана и многих епископов в Латинской Америке, теология 
освобождения продолжила свое существование, распространя-
ясь в последующие годы и до сего дня в регионе и по всему миру.

1.2. Экологические взгляды Леонардо Боффа

Одним из  главных представителей теологии освобождения яв-
ляется Леонардо Бофф, бразильский теолог, в  1995 г. опублико-
вавший книгу под названием «Крик Земли, крик бедных» (Cry of 
the Earth, Cry of the Poor)5, переведенную в 1997 г. на английский 
язык. Уже во введении Бофф пишет: «Цель этой книги — сделать 
крик угнетенных созвучным крику Земли. Крик угнетенных вы-
звал мощный поток размышлений, рожденных освободительной 
практикой солидарности. Именно из  этих практик и  возникла 
теология освобождения… Земля тоже взывает к нам»6.

Внимание к  проблемам бедных является выражением прин-
ципа, который Католическая церковь в Латинской Америке на-
зывает «выбором в  пользу бедных». По  словам Боффа, «выбор 
в  пользу бедных, направленный на  преодоление их  бедности 
и на их освобождение, составлял и продолжает составлять серд-
цевину теологии освобождения»7.

В своей книге Бофф использует понятие экологии в трех смыс-
лах. Во-первых, экология знаменует собой один из основных эле-
ментов новой возникающей парадигмы. Во-вторых, это наука 
и  практика. Наконец, в  продолжение вышесказанного, эколо-
гия — это зародыш новой духовности и нового мистицизма. Рас-
смотрим эти три смысла экологии подробнее.

Автор утверждает, что экологический кризис, который пережи-
вает мир, свидетельствует о кризисе современной парадигмы в раз-
витии нашей цивилизации. Парадигма модерна использует науку 
и  технологии как важнейшее орудие для господства над народа-

3.	 Congregation for the Doctrine of the Faith (1984) Instruction on Certain Aspects of the 
“Theology of Liberation”. Vatican: Libreria Editrice Vaticana.

4.	 Congregation for the Doctrine of the Faith (1986) Instruction on Christian Freedom 
and Liberation. Vatican: Libreria Editrice Vaticana.

5.	 Boff, L. (1997) Cry of the Earth, Cry of the Poor. New York: Orbis Books.

6.	 Ibid., p. xi.

7.	 Ibid., p. 107.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 8 2 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

ми и природой. Эта парадигма власти следует трем принципам со-
временной глобализированной культуры: умаление человеческой 
личности и общества, подавление женского начала и недостаток 
уважения к людям, которые отличаются от нас, а также к природе.

Бофф использует понятие «парадигмы» в том значении, кото-
рое ему придал Томас Кун, то есть как организованного, система-
тического и актуального способа отношения к себе и ко всему, что 
нас окружает. Парадигма — это модель и образец оценки и объ-
яснения окружающей нас реальности и действия в ней8. В  этом 
смысле, с точки зрения Боффа, мы должны вступить в новую па-
радигму и в новый способ ведения диалога со всеми живыми су-
ществами. В этой вновь возникающей парадигме экология игра-
ет центральную роль. Как следствие, становится необходимым 
«экологизировать» все, что мы делаем и  о  чем думаем, то  есть 
отвергать идеи, замкнутые на  самих себя, не  доверять выводам, 
опирающимся только на одну причину, стремиться быть инклю-
зивным перед лицом всех исключений, придерживаться холисти-
ческого подхода в  ответ на  всяческие редукционизмы и ценить 
сложность вопреки всем упрощениям.

Говоря об экологии как о науке и практике, Бофф обращается 
к введенному Феликсом Гваттари различию между «тремя эколо-
гиями»9. Это экология окружающей среды (environmental ecolo‑
gy), связанная с природой и  с отношениями, которые историче-
ски выстраивали с ней разные общества. Далее, это социальная 
экология (social ecology), согласно которой социальные отноше-
ния — это часть экологических отношений. Наконец, это менталь-
ная экология (mental ecology), которая начинается с признания 
того, что природа находится не вне людей, но внутри них, в их со-
знании, в форме психических энергий, символов, архетипов и об-
разцов поведения, которые воплощают либо агрессивное отноше-
ние к ней, либо уважение и принятие. Согласно Гваттари, эти три 
различных типа экологии имеют научный характер, связанный 
с  происхождением экологии из  биологии. Но  в  них также есть 
практический аспект, который можно проследить в рассуждениях 
Боффа об экологической демократии, о чем я скажу ниже.

Новая парадигма, новый способ понимания науки и призыв 
к действию являются для Боффа источником третьего смысла эко-

8.	 См.: Kuhn, T. (1962) The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: University of Chica-
go Press [русск. пер.: Кун Т. Структура научных революция. М.: АСТ МОСКВА, 2009].

9.	 Guattari, F. (1989) Les trois écologies. Paris: Galilée.



№2(39 )  ·  2 0 2 1  � 1 8 3

логии — новой духовности и нового (космического) мистицизма. 
Все это не  уводит человека от повседневности; напротив, забота 
об окружающей среде и особенно нынешнее космологическое по-
нимание мира опирается на интеграционную духовность, которая 
требует чуткого и серьезного отношения к проблемам, с которыми 
мы сталкиваемся в жизни и которые побуждают нас к действию. 

Как уже отмечалось, Бофф видит связь между экологией и тео-
логией освобождения. Они пересекаются в  контексте мирового 
порядка, которым правит капитал, и  в  условиях глобализации 
и  неолиберализма, которые привели к  удивительному матери-
альному прогрессу в сфере компьютерных и коммуникационных 
технологий как продуктов третьей научной революции. Однако 
с другой стороны, этот прогресс сопровождался негативными со-
циальными последствиями: многие работающие люди и целые 
регионы мира остаются «за бортом». По мнению Боффа, в этом 
контексте в самой большой опасности находятся не киты10, а бед-
ные, которые обречены на  преждевременную смерть. Эта че-
ловеческая трагедия является исходной точкой в  рассмотрении 
экологических проблем с  позиций теологии освобождения. От-
талкиваясь от  этого, христианская теология углубляет понима-
ние того, как люди — самые сложные из сотворенных существ — 
относятся друг к другу, а также к другим природным существам.

Далее Бофф утверждает: 

Мы сталкиваемся с криком угнетенных и отринутых. Мы остро ну-
ждаемся в минимуме социальной справедливости, гарантирующей 
жизнь и связанное с ней достоинство. Как только этот базовый уро-
вень социальной справедливости (в социальных отношениях между 
людьми) будет достигнут, можно будет поставить вопрос об эколо-
гической справедливости (в отношениях людей с природой)11.

Таким образом, для Боффа экологическая справедливость до-
полняет социальную, поскольку она влечет за  собой «новый за-
вет между людьми и другими существами», новое трепетное отно-
шение к творению, формирование этики и мистики родственных 
связей со всем космическим сообществом. «Земля тоже стонет», 
истязаемая смертоносными механизмами нашего общества. 

10.	 В экологической теологии часто и много говорится о необходимости защиты ки-
тов, прекращении китобойного промысла и т.д. — Примеч. ред. 

11.	 Boff, L. (1997) Cry of the Earth, Cry of the Poor, p. 112.

Гильермо  Кербер



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 8 4 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Услышать эти два взаимосвязанных крика и  увидеть, что их по-
рождает одна и та же причина, — значит добиться «интегрально-
го освобождения»12.

Итак, Бофф призывает внимать крику бедных и крику Земли. 
Теология должна выйти за рамки только социального и полити-
ческого освобождения как своей цели и  включить в  себя новую 
космологию, выраженную в экологическом дискурсе, которая по-
нимает Землю как живой сверхорганизм, связанный со всей Все-
ленной в космогенезе, и рассматривает миссию людей — мужчин 
и женщин — как требование самой Земли и  как проявление су-
ществующего во Вселенной принципа интеллигибельности [man-
ifestations of the principle of intelligibility existing in the universe]. 

Проблемы, о которых идет речь, касаются как глобального Се-
вера, так и Юга. Для новой парадигмы «связанности» (re-ligation) 
всего со  всем взаимодействие теологии с  экологией не  только 
возможно, но и необходимо. Другими словами, «все взаимосвя-
зано» — именно эта идея станет лейтмотивом энциклики папы 
Франциска Laudato si’, которую я прокомментирую ниже.

Учитывая глобальный характер экологического кризиса, Бофф 
выступает за  «планетарную экологическую и  социальную демо-
кратию»13. Нас не должны удивлять эти требования, если принять 
во  внимание опыт диктатур в Бразилии и  в  большинстве стран 
Латинской Америки в  1970-е и  1980-е гг. Экологические требо-
вания для построения экологической и  социальной демократии 
выходят за  пределы антропоцентрической точки зрения; они 
означают принятие инаковости всего существующего в творении 
и акцент на взаимосвязи и взаимодополняемости всех существ.

Бофф подчеркивает важность межпоколенческой солидарно-
сти для экологической и  социальной демократии, поскольку бу-
дущие поколения имеют право унаследовать сохраненную Зем-
лю и здоровую биосферу. Люди и все существа, которые придут 
на смену нынешнему поколению, имеют право на будущее. Таким 
образом, для Боффа существует связь между социальной и  эко-
логической справедливостью, которая касается не только людей: 

В такой экологической и социальной демократии гражданами явля-
ются не только люди, но и все существа, образующие мир человече-
ской социальности… Все существа в природе являются гражданами, 

12.	 Ibid.

13.	 Ibid., p. 131.



Гильермо  Кербер

№2(39 )  ·  2 0 2 1  � 1 8 5

обладают правами и заслуживают уважения и почтения… Соответ-
ственно, на смену традиционно понимаемой демократии приходят 
«биократия» и «космократия»14.

В этой перспективе должен быть пересмотрен и смысл экономики, 
поскольку цель «экологической экономики» состоит в  том, что-
бы привести экономию людей в соответствие с экономией Земли, 
имея в виду устойчивость и качество жизни мира, людей и всех 
других существ в природе. 

Эта политическая перспектива подчинена также и этике. Эко-
логическая этика воплощает в себе два базовых принципа: ответ-
ственность и сострадание. Оба они предполагают признание ина-
ковости. В приведенной выше цитате сказано, что все существа, 
особенно живые, заслуживают того, чтобы их принимали и даже 
уважали в их инаковости.

Если не  только политика, но и  технология подчиняется эти-
ке, то этика, в свою очередь, требует духовности и мистики. Речь 
идет о целостном видении как основе сильных убеждений, кото-
рые придают людям энергию и внутренний энтузиазм для того, 
чтобы найти смысл жизни, понять значимость всей Вселенной 
и действовать соответствующим образом.

Прислушиваться к воплю бедных и к воплю Земли, бороться 
за  экологическую и  социальную справедливость, углублять по-
нимание и развивать экологическую и социальную демократию, 
основанную на  этических принципах ответственности и  состра-
дания, продвигать новую духовность и мистицизм — таково пред-
ложение, сформулированное Л. Боффом в  1990-е гг. Оно поста-
вило некоторые вопросы, которые не устарели и по прошествии 
более чем двадцати лет.

1.3. Позднейшее развитие экотеологической темы

Интуиции, размышления и призывы к действиям, высказанные 
Леонардо Боффом, не  были уникальными. Дискуссии подобно-
го рода происходили в  различных формах и  на  различных фо-
румах. Уже в XXI в. два сетевых сообщества в Латинской Амери-
ке продолжили активно обсуждать экологическую проблематику 
с точки зрения теологии: латиноамериканское отделение «Экуме-
нической ассоциации теологов третьего мира» (Ecumenical Asso‑

14.	 Boff, L. Cry of the Earth, Cry of the Poor, pp. 132–133.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 8 6 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

ciation of Third World Theologians — EATWOT) и ее издание Voic‑
es, и  «Всемирный форум по  теологии и  освобождению» (World 
Forum on Theology and Liberation — WFTL)15.

За  последние пятнадцать лет экологической теологии были 
посвящены несколько выпусков журнала Voices. Вот названия 
некоторых тематических выпусков журнала: «Эко-кризис. Тео-
логические видения» (2009), «Экология и религия в момент пла-
нетарного кризиса» (2011), «Глубинная экология, духовность 
и освобождение» (2014), «Laudato si’ и экология» (2016)16. 

На «Всемирном форуме по теологии и освобождению» (WFTL), 
с момента его возникновения в начале 2000-х гг. в  качестве ча-
сти Всемирного социального форума, активно обсуждались эко-
теологические проблемы. Третий форум организации проходил 
в 2009 г. в центре Амазонии — городе Белен (Бразилия) и был по-
священ исключительно экологии. Теологические дебаты на фору-
ме показали, что вера, духовность и сакральные ценности — это 
обоюдоострый меч: они могут способствовать как разрушению, 
так и спасению Земли. С одной стороны, сакрализация человека 
и  его доминирования, присвоения им природных богатств и не-
ограниченного экономического роста разрушает природу. С дру-
гой стороны, духовные традиции несут в себе потенциал особого 
внимания к  святости каждой формы жизни, включая человече-
скую плоть17.

Собрания WFTL в Тунисе в 2013 и 2015 гг. проходили в совер-
шенно ином политическом и культурном контексте, где важней-
шим вопросом повестки была роль религии в обществе, особенно 
христианства и ислама. На  этих собраниях обсуждались, в  част-
ности, экологические проблемы и  в  особенности проблема из-
менения климата. Дискуссии происходили в  рамках семинаров 
по  климату (Climate Space), организованных Всемирным соци-
альным форумом18.

15.	 Kerber, G. (2019) “Recent Latin American and Caribbean eco-theological initiatives — 
a reading guide”, in L. Andrianos et al (eds) Kairos for Creation. Confessing Hope for 
the Earth. Solingen: Foedus.

16.	 “Eco-crisis. Theological visions” (2009), “Ecology and Religion in this hour of plane-
tary emergency” (2011), “Deep Ecology, Spirituality and Liberation”, (2014), “Laudato 
si’ and ecology” (2016). Электронные версии теологического журнала Voices доступ-
ны по адресу http://eatwot.net/VOICES/

17.	 Susin, L.C., Dos Santos, J.M. (2011) Nosso planeta, nossa vida. Ecologia e teologia. 
São Paulo: Paulinas.

18.	 См.: Boodoo, G.M. (2016) Religion, Human Dignity and Liberation. São Leopoldo: 
WFTL — Oikos.

http://eatwot.net/VOICES/


Гильермо  Кербер

№2(39 )  ·  2 0 2 1  � 1 8 7

2. «Все взаимосвязано». Влияние энциклики папы 
Франциска Laudato si’

2.1. Неожиданный «бестселлер»

Опубликованная Ватиканом в 2015 г. энциклика папы Франциска 
Laudato si’ — «Хвала Тебе! Забота о  нашем общем доме»19 при-
влекла беспрецедентное внимание средств массовой информации. 
Энциклику цитировали и  комментировали далеко за  предела-
ми Католической церкви. Среди тех, кто высоко оценил доку-
мент, были главы государств, ученые и  Генеральный секретарь 
ООН. Энциклика появилась в  тот же год, когда международное 
сообщество должно было одобрить «Цели в  области устойчиво-
го развития» (Sustainable Development Goals) и  ожидало приня-
тия амбициозного и  обладающего юридической силой соглаше-
ния на Конференции ООН по изменению климата. (К сожалению, 
принятое в  декабре 2015 г. Парижское соглашение совершенно 
не  оправдало вышеупомянутых ожиданий.) Однако энциклику 
приветствовали не все. Некоторые кардиналы и другие консерва-
тивные католики подвергли ее резкой критике, заявив, что цер-
ковь не должна обсуждать экологические вопросы.

Попробуем суммировать идеи, высказанные в энциклике. Как 
я показал в предыдущем разделе, Леонардо Бофф призывал при-
слушаться к крику бедных и крику Земли. Папа не цитирует Боф-
фа напрямую, но  он тоже подчеркивает, что «подлинный эко-
логический подход всегда является социальным подходом; он 
должен включать тему справедливости в дебаты об окружающей 
среде, чтобы слышать как крик Земли, так и крик бедных»20. 

Действительно, Laudato si’ — это поворотный момент в  соци-
альной доктрине Католической церкви, поскольку экологическая 
проблема рассматривается здесь как основная забота церкви. Эн-
циклика следует методологии «видеть — судить — действовать» 
(See — Judge — Act), рекомендованной папой Иоанном XXIII в его 
энциклике Mater et Magistra21 для социального действия церкви: 

19.	 Pope Francis. (2015) Laudato si’. Encyclical Letter on Care for our Common Home. 
Vatican: Libreria Editrice Vaticana.

20.	LS. 49. Курсив присутствует в тексте энциклики. Для удобства читателя здесь и да-
лее ссылки на этот и другие церковные документы я привожу в виде аббревиатур, 
за которыми следует номер абзаца.

21.	 Pope John XXIII. (1961) Encyclical Mater et Magistra. Vatican: Libreria Editrice Vat-
icana. 



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 8 8 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

В практическом воплощении социальных принципов есть три этапа. 
Во-первых, следует рассмотреть конкретную ситуацию; во-вторых, 
сформировать суждение о ней в свете этих же принципов; в-третьих, 
принять решение по поводу того, что в данных обстоятельствах мож-
но и нужно сделать для реализации этих принципов. Эти три стадии 
обычно описываются тремя терминами: видеть, судить, действовать22.

Методология «видеть — судить — действовать» использовалась 
движением «Католическое действие» еще с  1930-х гг. Она была 
воспринята теологией освобождения, о чем можно судить по док-
торской диссертации Клодовиса Боффа, защищенной им в Лу-
венском католическом университете в 1978 г. и опубликованной 
на английском языке в 1987 г.23 Главы энциклики укладываются 
в следующую схему, учитывающую эту методологию: 

•	 Видеть: «Что происходит с нашим домом» (глава 1);
•	 Судить: «Евангелие творения» (глава 2); «Человеческие 

корни экологического кризиса» (глава 3); «Интегральная 
экология» (глава 4).

•	 Действовать: «Некоторые ориентиры и направления дей-
ствия» (глава 5), «Экологическое воспитание и духовность» 
(глава 6).

В  главе «Что происходит с  нашим домом» рассматривается 
экологический кризис: загрязнение окружающей среды, изме-
нение климата, проблема водоснабжения, сокращение биологи-
ческого разнообразия. Все это неразрывно связано с  бедностью 
и неравенством. Папа Франциск снова и снова говорит о бедных, 
брошенных, отверженных24.

В  главе 2 папа признает сложность экологического кризи-
са и множественность его причин и  утверждает, что нам всем 
следует с  уважением относиться к  различным подходам к  его 
интерпретации. Для этого наука и  религия призваны вступить 
в  интенсивный диалог, плодотворный для обеих сторон25. Хри-
стиане также должны внести вклад в  поиски решений, основы-
ваясь на собственных убеждениях, в которых ключевую роль иг-
рает теология творения26. Эффективный ответ на экологический 

22.	 MM. 236.

23.	 Boff, Cl. (1987) Theology and Praxis. Epistemological Foundations. New York: Orbis.

24.	 LS. 53.

25.	 LS. 62–63.

26.	 LS. 65–100.



Гильермо  Кербер

№2(39 )  ·  2 0 2 1  � 1 8 9

кризис должен быть обращен, в первую очередь, на технократи-
ческую парадигму27, чрезмерный антропоцентризм28 и финансо-
во-экономическую систему29, которые истощают землю и усугуб-
ляют неравенство. 

В  главе 4 в  качестве такого ответа предлагается «интеграль-
ная экология». Она основана на  различных аспектах экологии 
(биологическом, социальном, человеческом), на  принципе об-
щего блага и  особенно на  ответственности перед будущими по-
колениями. Кризисная ситуация требует немедленных действий 
(этап «Действовать»). Последнее подразумевает изменения в на-
шем образе жизни30, а  также в  локальной, национальной и ме-
ждународной политике31. Интересно отметить, что папа признает 
некоторые успехи Базельской конвенции о контроле за перевоз-
кой опасных отходов, Венской конвенции по  защите озонового 
слоя и связанного с ней Монреальского протокола, но, тем не ме-
нее, утверждает, что достижения Конвенции об изменении кли-
мата весьма ограниченны32.

Последняя глава энциклики посвящена образованию и  ду-
ховности. Эти две сферы имеют решающее значение для ради-
кального преобразования, в  котором нуждается мир. Углубляя 
понимание духовности творения, папа цитирует святого Франци-
ска Ассизского, чей «Гимн творений» дал название энциклике, 
но  также обращается к  другим католическим мистикам и  к му-
сульманскому писателю-мистику IX в. Али аль-Хавасу.

В целом, на мой взгляд, энциклика папы Франциска Lauda‑
to Si’ содержит несколько отсылок к идеям латиноамериканской 
теологии освобождения33.

2.2. Применение «интегральной экологии»

Через четыре года после появления энциклики Laudato Si’ Синод 
католических епископов по  проблемам Амазонии в  «Заключи-

27.	 LS. 106.

28.	 LS. 116.

29.	 LS. 189.

30.	 LS. 203.

31.	 LS. 164–181.

32.	 LS. 168–169.

33.	 Я писал об этом в другой работе: Kerber, G. (2018) “Latin American and Ecumeni-
cal Insights in Laudato Si’”, The Ecumenical Review 70(4).



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 9 0 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

тельном документе» (Final Document — FD) сформулировал свои 
соображения по поводу концепции интегральной экологии, пред-
ложенной папой Франциском34. Эта концепция отражена в  на-
звании документа и двадцать два раза упоминается в его тексте, 
где обозначается связь «проявления заботы о природе с заботой 
о  справедливости для самых бедных и  обездоленных на  земле, 
тех, которые всегда являются предпочтительным выбором Бога 
в истории откровения»35. Более того, 

в условиях напряженной экологической ситуации на всей планете 
и в Амазонии в частности, интегральная экология — это не просто 
еще один способ, который церковь выбирает для будущего этой тер-
ритории, но единственно возможный способ, поскольку нет другого 
действенного пути для спасения региона36.

Признавая драматизм ситуации разрушения Амазонии, а  имен-
но сокращение ее территории [из-за эрозии почвы] и исчезнове-
ние жителей, особенно коренных народов, FD подчеркивает, что 
«жертвами кризиса оказываются самые уязвимые слои общества: 
дети, молодежь, женщины и  сестра Мать-Земля»37. Это призна-
ние неизбежно ведет к  действиям как на  уровне локального со-
общества, так и на международном уровне: 

Церковь как часть международного сообщества должна содейство-
вать признанию за природной зоной Амазонки центральной роли 
в  балансе климата на  всей планете, поощрять международное со-
общество к предоставлению новых экономических ресурсов для ее 
защиты и продвижения справедливой модели развития, ориенти-
рованной на поддержку нуждающихся, когда во главу угла ставит-
ся непосредственное участие местных сообществ и коренных наро-
дов на всех этапах — от разработки подхода до реализации плана, 
а также укреплять инструменты, разработанные под эгидой Рамоч-
ной конвенции ООН об изменении климата38.

34.	 Synod on the Amazon. (2019) “The Amazon: New Paths for the Church and for an in-
tegral ecology” [https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2020-02/final-doc-
ument– synod-amazon.html, accessed on 24.05.2021].

35.	 FD. 66.

36.	 FD. 67.

37.	 FD. 10.

38.	 FD. 68.

https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2020-02/final-document-synod-amazon.html
https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2020-02/final-document-synod-amazon.html


Гильермо  Кербер

№2(39 )  ·  2 0 2 1  � 1 9 1

В названия всех глав FD включены такие ключевые понятия, как 
«обращение» (conversion) и «новые пути» (new ways). «Обраще-
ние» — это ключевое понятие христианской теологии, которое 
расширено здесь до  «интегрального обращения»: пастырского, 
культурного, экологического и синодального. Обращение и новые 
пути подразумевают назревшие изменения, в которых нуждается 
не  только этот регион, но и весь мир. Таким образом, Заключи-
тельный документ является важной вехой во  всем синодальном 
процессе, который начался много лет назад и будет продолжать-
ся в будущем. Этот документ, написанный с позиций интеграль-
ной экологии, посвящен рассмотрению жгучих проблем в  кон-
кретном регионе мира.

2.3. За пределами Католической церкви

В  энциклике Laudato Si’ папа Франциск призывает к  диалогу 
между наукой и  религией и между всеми людьми, но  особое 
внимание в  ней уделяется другим христианским церквам и  со-
обществам, которые выразили глубокую озабоченность эколо-
гическим кризисом и выдвинули ценные идеи по этому поводу. 
В  качестве примера папа Франциск цитирует Вселенского Па-
триарха Варфоломея, который на  протяжении десятилетий об-
ращал внимание на этические и духовные корни экологических 
проблем39.

Важной вехой в  участии Константинопольского патриархата 
в решении экологических проблем стал 1989 г., когда покойный 
патриарх Димитрий установил, что 1 сентября — новолетие, или 
начало церковного года в Православной церкви — также будет 
днем, «когда следует возносить молитвы за все Божье творение 
и мольбы за возмещение ущерба, нанесенного окружающей сре-
де». Затем в 2007 г. на III Европейской экуменической ассамблее 
в Сибиу (Румыния) эта инициатива была преобразована во «Вре-
мя творения», длящееся с 1 сентября по 4 октября (до дня памяти 
св. Франциска Ассизского), и подтверждена на глобальном уров-
не Всемирным советом церквей. В настоящее время многие цер-
кви мира используют этот период, чтобы сосредоточиться на за-
боте о Творении посредством молитв, размышлений и действий. 
После кончины патриарха Димитрия его преемник патриарх Вар-
фоломей взял на себя ведущую роль в обсуждении экологическо-

39.	 LS. 7–9.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 9 2 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

го кризиса, так что его даже стали называть «зеленым патриар-
хом» (the Green Patriarch)40.

В  энциклике Laudato si’ папа Франциск цитирует обращение 
патриарха Варфоломея на Симпозиуме по окружающей среде, ко-
торый состоялся в Санта-Барбаре (Калифорния, США) в ноябре 
1997 г.41 Стоит привести эту цитату полностью:

Совершить преступление против природы — это грех. Стать причиной 
вымирания биологических видов и  умалять разнообразие Божьего 
творения, нарушать целостность Земли, вызвав изменения в ее кли-
мате, лишать Землю естественных лесов или осушать ее, стать причи-
ной заражения других людей, загрязнять воды Земли, ее почву, воз-
дух и жизнь ядовитыми веществами — все это человеческие грехи42.

Патриарх Варфоломей также подчеркивал ранее отмеченную 
мною связь между экологией, бедностью и  судьбой будущих по-
колений, особенно в связи с изменением климата:

Изменение климата касается социальной и экономической справедли-
вости. Среди тех, кто непосредственно и серьезно пострадает от измене-
ния климата, будут самые бедные и уязвимые страны… а также моло-
дое поколение и будущие поколения… Существует тесная связь между 
экономией бедных и потеплением на нашей планете43.

Экологический кризис неизбежно влечет за  собой социальные 
и  политические последствия. В  2010 г. патриарх Варфоломей 
заявил:

Таким образом, мы считаем, что в наши дни особенно остра необ-
ходимость сочетать общественные санкции и  политические ини-
циативы ради изменения направления в сторону жизнеспособного 
и устойчивого экологического развития44.

40.	 Chryssavgis, J. (2009) Cosmic Grace, Humble Prayer: The Ecological Vision of the 
Green Patriarch Bartholomew I. Grand Rapids: Eerdmans.

41.	 LS. 8.

42.	 Chryssavgis, J. Cosmic Grace, Humble Prayer, p. 190.

43.	 Ecumenical Patriarch Bartholomew (2006) Statement for the WCC Working Group on 
Climate Change. Geneva: WCC Publications.

44.	 Patriarch Bartholomew (2010) “Message on the Day of the Protection of the Environ-
ment”. [https://tinyurl.com/dh3wmwax, accessed on 24.05.2021]. 



Гильермо  Кербер

№2(39 )  ·  2 0 2 1  � 1 9 3

Наряду с ежегодно выпускаемыми в сентябре энцикликами и дру-
гими заявлениями, патриарх Варфоломей организовал несколько 
международных научных экологических симпозиумов: на о. Пат-
мос (1995), по поводу Черного моря (1997), реки Дунай (1999), Ад-
риатического моря (2002), Балтийского моря (2003), реки Ама-
зонки (2006), Арктики (2007), реки Миссисипи (2009)45. В Греции 
состоялся симпозиум, посвященный «Зеленой Аттике» (2018). 
Созданный в  1991 г. Институт теологии и  экологии при Право-
славной академии на Крите также организовывал многочислен-
ные конференции, что помогло углубить понимание научных, 
этических и теологических аспектов экологического кризиса.

3. Экуменические инициативы, касающиеся экологии 
и бедных: пример Всемирного совета церквей

3.1. Связь экологии с  проблемами справедливости 
и мира

Способность слышать «крик бедных и крик Земли» и видеть угро-
зы экологического кризиса — все это также находилось в центре 
внимания экуменического движения, особенно Всемирного со-
вета церквей, объединяющего более 300 христианских церквей, 
деноминаций и церковных содружеств. Хотя основателями ВСЦ 
были преимущественно европейские и  североамериканские цер-
кви, сегодня большинство составляют церкви-члены из Африки, 
Азии, Карибского бассейна, Латинской Америки, Ближнего Во-
стока и Тихоокеанского региона.

ВСЦ был одной из первых признанных на международной арене 
неправительственных организаций, ее Комиссия по международ-
ным делам получила генеральный консультативный статус в ООН. 
Эта комиссия ВСЦ имеет большой опыт международной деятель-
ности — адвокации [advocacy] в разных областях46. Вопросы защи-
ты окружающей среды и экологии находились в центре внимания 
ВСЦ. В 1970-е гг. ВСЦ организовал серию консультаций на весьма 
необычную для того периода тему «устойчивых сообществ» (sus‑
tainable communities). В 1980-е гг. эти консультации трансформи-

45.	 См.: The Ecumenical Patriarch Bartholomew [http://www.globalthinkersforum.org/
embeds/em_profile_modal/236, accessed on 24.05.2021].

46.	 Nurser, J.S. (2005) For All Peoples and All Nations. The Ecumenical Church and Hu‑
man Rights. Washington: Georgetown University Press.

http://www.globalthinkersforum.org/embeds/em_profile_modal/236
http://www.globalthinkersforum.org/embeds/em_profile_modal/236


С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 9 4 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

ровались в особый процесс под названием «Справедливость, мир 
и целостность творения» (Justice, Peace and the Integrity of Crea‑
tion, JPIC), в рамках которого экологический кризис был напрямую 
связан с  вопросами социальной справедливости и мира. Многие 
христианские группы и организации (даже и не входящие в ВСЦ) 
идентифицируют себя с лежащими в его основе идеями. 

Кульминацией JPIC стала Всемирная конвокация в  Сеуле 
в 1990 г. Ее участники подчеркивали

угрозы, с  которыми сталкивается нынешнее поколение перед ли-
цом новых сложных и взаимосвязанных вызовов, таких как укоре-
нившиеся опасные формы несправедливости, широко распростра-
ненное насилие и  стремительная деградация окружающей среды. 
Подлинная опасность заключается во взаимоналожении этих вы‑
зовов. Вместе они свидетельствуют о глобальном кризисе47.

Эти идеи перекликаются напрямую с тем, чем много раз упоми-
нает энциклика Laudato Si’ — «все взаимосвязано»48. Заключи-
тельный текст также содержал и критику антропоцентризма:

Мы будем сопротивляться утверждению, что все присутствующее в тво-
рении представляет собой лишь ресурс для эксплуатации человеком. 
Мы будем противиться процветанию человечества за счет исчезнове-
ния других видов, потребительству и вредному производству, загрязне-
нию земли, воздуха и воды, всякой человеческой деятельности, которая 
в настоящее время ведет к быстрому изменению климата, а также по-
литике, способствующей утрате творением своей целостности49.

Стоит напомнить, что с  момента публикации знаменитой ста-
тьи Линна Уайта-младшего, в которой христианство обвинялось 
в  провозглашении господства человека над природой, антропо-
центризм стал одним из  основных направлений критики иудео-
христианской традиции. Уайт подчеркивал, что «христианство, 
особенно в его западной форме, является самой антропоцентрич-
ной религией, которую когда-либо видел мир»50.

47.	 Niles, P.D. (1992) Between the Flood and the Rainbow, pp. 164–165. Geneva: WCC 
Publications.

48.	 LS. 70, 92, 117, 120, 137, 142, 240.

49.	 Niles, P.D. Between the Flood and the Rainbow, p. 173.

50.	 White L. Jr. (1967) “The historical roots of our ecologic crisis”, Science 155(3767): 1205.



Гильермо  Кербер

№2(39 )  ·  2 0 2 1  � 1 9 5

3.2. От  теологических размышлений к  практической 
деятельности 

Вдохновленная политической теологией деятельность ВСЦ не огра-
ничивалась лишь теологическими размышлениями. Важной ча-
стью его миссии была практическая деятельность — адвокация, 
особенно на международном уровне. Адвокация разрабатывалась 
в качестве юридического понятия, но постепенно она превратилась 
в особую концепцию, имеющую более широкое значение. Экумени-
ческое движение понимает адвокацию как влияние на социальную, 
экономическую и политическую сферы, связанные с наиболее уяз-
вимыми слоями населения, а также усилия по созданию предпосы-
лок для мира, справедливости, устойчивого развития, соблюдения 
прав человека и уважения человеческого достоинства. 

Адвокация в области экологии имеет долгую историю, связан-
ную с экуменической деятельностью ВСЦ в рамках ООН51. Христи-
анское понимание такой деятельности основывается на  библей-
ской концепции «обращения» (conversion), которая упоминается 
в  «Заключительном документе», разработанном Синодом като-
лических епископов по Амазонии. Обращение (на греческом язы-
ке Нового Завета: μετάνοια) одновременно означает «покаяние» 
и «перемену взглядов». Это понятие было использовано для при-
зыва к изменениям в международном праве и в нынешней моде-
ли развития общества, что, в свою очередь, связано с идеей новой 
парадигмы, высказанной Боффом. 

Важной вехой в  адвокации в  вопросах экологии стало актив-
ное участие представителей разных экуменических и межрели-
гиозных организаций в Конференции ООН по окружающей сре-
де и развитию (UN Conference on Environment and Development, 
UNCED) в 1992 г., на которой были приняты три так называемых 
конвенции Rio UN52: Конвенция о биологическом разнообразии, 
Конвенция по борьбе с  опустыниванием и Рамочная конвенция 
ООН об изменении климата.

В качестве примера соответствующей деятельности ВСЦ посмо-
трим на  заголовки некоторых заявлений, сделанных на  так назы-
ваемых Конференциях сторон (Conference of Parties, COP) в  кон-

51.	 Kerber, G. (2013) “International advocacy for climate justice”, in R.G. Veldman, A. Szasz 
and R. Haluza-DeLay (eds) How the World’s Religions Are Responding to Climate 
Change. Social Scientific Investigations, pp. 278–293. London–New York: Routledge.

52.	 Конференция проходила в Рио-де-Жанейро (Бразилия).



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 9 6 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

тексте Рамочной конвенции ООН об изменении климата53, а также 
на организованные там мероприятия. Заявление ВСЦ, сделанное 
на COP-2 в Женеве в  1996 г., называлось «Серьезный этический 
и духовный вызов» (A Profoundly Ethical and Spiritual Challenge). 
В  следующем году на COP-3 в Киото было сделано межрелигиоз-
ное заявление «Вопрос справедливости» (A Matter of Justice). Через 
несколько лет (2002) заявление, сделанное на COP-8 в Нью-Дели, 
было посвящено жертвам изменения климата, а в 2004 г. заявление 
называлось «Выход за рамки Киотского протокола на основе равен-
ства, справедливости и солидарности» (Moving beyond Kyoto with 
Equity, Justice and Solidarity). В этих заявлениях уделялось внима-
ние этическим и духовным проблемам, связанным с изменением 
климата, а также в связи с более общей идеей справедливости, по-
скольку речь шла о наиболее уязвимых сообществах, которые ока-
зываются жертвами изменения климата. Важнейшая из этой серии 
конференций состоялась в Копенгагене в 2009 г., где была органи-
зована встреча под названием «Обновление лица Земли — подход 
к климатической справедливости на основе веры» (Renew the Face 
of the Earth — Faith-based Approach to Climate Justice). Его ини-
циаторами были ВСЦ и католическая организация «Каритас» при 
поддержке Церкви Швеции, Национального совета церквей Дании, 
Всемирного церковного служения (Church World Service) и Сообще-
ства действий мусульман Азии (Asian Muslim Action Network). 

Всемирная кампания гражданского общества под лозунгом 
«Время для климатической справедливости» (The Time for Cli‑
mate Justice) началась в процессе подготовки конференции в Ко-
пенгагене и  продолжилась в  последующие годы. Участники 
кампании уделяли особое внимание поддержке бедных в  раз-
вивающихся странах, которые в первую очередь страдают от по-
следствий изменения климата, хотя они меньше всего повинны 
в возникновении этих проблем. Лидеры богатых стран обязаны 
предпринять эффективные меры, чтобы остановить катастрофи-
ческие последствия кризиса. Тогда же Межрелигиозная декла-
рация об изменении климата (Interfaith Declaration on Climate 
Change), подготовленная ВСЦ, была одобрена многими религиоз-
ными организациями и лидерами, в том числе Далай-ламой, ар-
хиепископом Десмондом Туту и кардиналом Уилфридом Напье-

53.	 Abramides, E.C., Taffi, J.A. (2012) “WCC participation in UN Conferences on Climate 
Change”, in D.G. Hallman (ed.) Spiritual Values for Earth Community, pp. 153–160. 
Geneva: WCC Publications.



Гильермо  Кербер

№2(39 )  ·  2 0 2 1  � 1 9 7

ром из ЮАР, а также индийским гуру Шри Шри Рави Шанкаром 
из Бангалора (Индия). Декларация провозглашает: 

Сегодня наши религии едины в своем призыве заботиться о Земле 
и  защищать бедных и  страждущих. Необходимость решительных 
действий в борьбе с изменением климата соответствует принципам 
и  традициям нашей веры, коллективному состраданию, мудрости 
и человечности… Помощь уязвимым сообществам и биологическим 
видам в выживании и адаптации к изменениям климата отвечает 
нашему призыву к мудрости, милосердию и высшим человеческим 
моральным и этическим ценностям54.

В 2014 г., на Климатическом саммите в Нью-Йорке было приня-
то Межрелигиозное заявление о климате (Interfaith Climate State‑
ment), которое подтвердило идеи, высказанные в цитированной 
выше Декларации. Заявление подписали тридцать религиозных 
и духовных лидеров буддистов, христиан, индуистов, представите-
лей коренных народов, иудеев, мусульман, сикхов и др. В нем гово-
рилось: «Когда те, кто меньше всего повинен в изменении климата, 
страдают больше всех других, возникает проблема несправедливо-
сти, которая срочно требует принятия соответствующих решений»55. 
Еще одно аналогичное межрелигиозное заявление было сделано 
в 2015 г. на конференции ВЦС в Париже; в нем говорилось: 

Наши религиозные убеждения, социальные нормы и  обычаи тре-
буют от  нас заботы о  тех, кто уязвим. Изменение климата ведет 
к  беспрецедентной экологической катастрофе, которая особенно 
затрудняет жизнь и  поиск средств к  существованию для наибо-
лее уязвимых слоев населения. Неоспоримым моральным долгом 
всех правительств является согласование конкретных и ясных ша-
гов на  пути к  глобальной климатической справедливости, а  так-
же партнерство перед лицом климатических изменений. Поэтому 
[наша конференция] есть самый подходящий момент для обеспе-
чения климатической справедливости56.

54.	 Interfaith Declaration on Climate Change (2009) [http://www.interfaithdeclaration.
org/index.html, accessed on 24.05.2021].

55.	 Interfaith Summit on Climate Change (2014) [https://interfaithclimate.org/the-state-
ment/, accessed on 24.05.2021].

56.	 Statement from Religious Leaders: United Nations Climate Change Conference (2015) 
[https://www.unitingjustice.org.au/news/item/1102-statement-from-religious-leaders-
united-nations-climate-change-conference, accessed on 24.05.2021]. 

http://www.interfaithdeclaration.org/index.html
http://www.interfaithdeclaration.org/index.html
https://interfaithclimate.org/the-statement/
https://interfaithclimate.org/the-statement/
https://www.unitingjustice.org.au/news/item/1102-statement-from-religious-leaders-united-nations-climate-change-conference
https://www.unitingjustice.org.au/news/item/1102-statement-from-religious-leaders-united-nations-climate-change-conference


С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 9 8 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Заключение

Озабоченность состоянием окружающей среды и другими экологи-
ческими проблемами, выраженная через призму политической тео-
логии, имеет уже достаточно долгую традицию. С начала 1990-х гг. 
в  латиноамериканской контекстуальной теологии обозначалась 
связь между экологией и бедностью, на что указывало такое по-
нятие, как «экологическая справедливость» (ecological justice). 
Следуя принципам теологии освобождения, экологическая теоло-
гия вышла за пределы академических кругов и стала частью дис-
курса гражданского общества. Призыв к переменам был поддер-
жан Всемирным советом церквей. Несмотря на отказ от участия 
в этой работе со стороны консервативных христиан, она продол-
жает оставаться частью миссии церквей и религиозных деятелей.

Религиозные лидеры и деятели имеют непосредственный до-
ступ к информации о том, как экологический кризис влияет на те 
или иные сообщества. Очевидно, что некоторым церквам деятель-
ность на международной арене представляется слишком далекой 
от их повседневной жизни. Однако с течением времени многим ста-
новится ясно, что решения, принимаемые (или не принимаемые) 
на международном уровне, а также соответствующие действия мо-
гут повлиять на жизнь местных сообществ. Многие церкви в раз-
личных регионах мира осознают, что необходима эффективная 
поддержка локальных сообществ, пострадавших от экологических 
бедствий, как на национальном, так и на международном уровне. 

Энциклика папы Франциска Laudato si’ стала катализатором 
этого процесса, подтвердив, что в  критике современной циви-
лизации «крик земли» и  «крик бедных» всегда взаимосвязаны. 
Обвинения в  антропоцентризме, выдвинутое Линном Уайтом 
в 1960-е гг., были поддержаны и развиты другими авторами, упо-
мянутыми в этой статье. По другим вопросам между ними также 
обнаружились точки соприкосновения, например, по поводу за-
боты о будущих поколениях. Рассмотрение этой проблемы с эти-
ческой точки зрения приводит к выводу об экологическом изме-
рении межпоколенческой справедливости, которая имеет также 
и множество других последствий57.

В своей энциклике папа Франциск призывает к «экологическо-
му обращению» (ecological conversion). Экуменические усилия та-

57.	 Gosseries, A., Meyer, L.H. (2009) Intergenerational Justice. Oxford: Oxford Universi-
ty Press.



Гильермо  Кербер

№2(39 )  ·  2 0 2 1  � 1 9 9

кого рода следует рассматривать как выражение этого призыва. 
Однако нельзя ограничиваться лишь энцикликами, заявлениями 
и декларациями. Для придания убедительности и последователь-
ности своим посланиям церкви и  другие религиозные сообще-
ства должны демонстрировать проповедуемое ими «обращение» 
с помощью реальных усилий по изменению образа жизни верую-
щих. К  сожалению, подавляющее большинство религиозных со-
обществ по-прежнему воспринимают экологию и экологические 
проблемы как нечто весьма далекое от их религиозной практики.

Сегодня пандемия COVID-19 поставила перед миром немысли-
мые прежде вопросы, во многом схожие с  экологическими про-
блемами. Резкое сокращение авиасообщения и уличного движе-
ния открыло нам чистое небо, а уровень загрязнения в различных 
мегаполисах резко снизился. Уже раздаются голоса в поддержку 
новых форм мобильности и, в более широком смысле, новых спо-
собов производства и использования энергии. 

Но снова, как и в случае экологического кризиса, от тяжелых 
последствий экономического кризиса и проблем в здравоохране-
нии пострадали наиболее уязвимые люди. Извлекут ли прави-
тельства, бизнес и граждане уроки из этого кризиса? Произойдет 
ли (хотя бы частичное) обращение? Мне бы очень хотелось полу-
чить ответы на эти вопросы.

Перевод с английского Яна Моисеенко под редакцией Алексан‑
дра Кырлежева и Елены Степановой

Библиография / References

Abramides, E., Taffi, J.A. (2012) “WCC participation in UN Conferences on Climate Change” 
in D.G. Hallman (ed.) Spiritual Values for Earth Community, pp. 153–160. Gene-
va: WCC Publications. 

Ecumenical Patriarch Bartholomew (2006) Statement for the WCC Working Group on Cli‑
mate Change. Geneva: WCC Publications.

Patriarch Bartholomew (2010) Message of on the Day of the Protection of the Environ‑
ment [https://tinyurl.com/dh3wmwax, accessed on 24.05.2021].

Boff, C. (1987) Theology and Praxis. Epistemological Foundations. New York: Orbis.

Boff, L. (1997) Cry of the Earth, Cry of the Poor. New York: Orbis Books.

Boodoo, G. M. (ed) (2016) Religion, Human Dignity and Liberation. São Leopoldo: WFTL — 
Oikos.

Chryssavgis, J. (ed) (2009). Cosmic Grace, Humble Prayer: The Ecological Vision of the 
Green Patriarch Bartholomew I. Grand Rapids: Eerdmans.

Cultura, ética y religión frente al desafío ecológico (1989) Montevideo: CIPFE.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

2 0 0 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Crisis, ecología y justicia social (1991) Montevideo-Buenos Aires: CIPFE — Fundación del 
Sur.

Congregation for the Doctrine of the Faith (1984) Instruction on Certain Aspects of the 
“Theology of Liberation”. Vatican: Libreria Editrice Vaticana.

Congregation for the Doctrine of the Faith (1986) Instruction on Christian Freedom and 
Liberation. Vatican: Libreria Editrice Vaticana.

Pope Francis (2015) Laudato si’. Encyclical Letter on Care for our Common Home. Vati-
can: Libreria Editrice Vaticana

Gosseries, A., Meyer, L.H. (eds) (2009) Intergenerational Justice. Oxford: Oxford Univer-
sity Press.

Guattari, F. (1989) Les trois écologies. Paris: Galilée.

Pope John XXIII (1961) Encyclical Mater et Magistra. Vatican: Libreria Editrice Vaticana. 

Interfaith Declaration on Climate Change (2009) [http://www.interfaithdeclaration.org/
index.html, accessed on 24.05.2021].

Interfaith Summit on Climate Change (2014) [https://interfaithclimate.org/the-statement/, 
accessed on 24.05.2021].

Kerber, G. (2013) “International advocacy for climate justice”, in R.G. Veldman, A. Szasz, 
R. Haluza-DeLay (eds) How the World’s Religions Are Responding to Climate 
Change. Social Scientific Investigations, pp. 278–293. London–New York: Rout-
ledge. 

Kerber, G. (2018) “Latin American and Ecumenical Insights in Laudato Si’”, The Ecumen‑
ical Review 70(4): 627–636.

Kerber, G. (2019) “Recent Latin American and Caribbean eco-theological initiatives — 
A reading guide”, in L. Andrianos et al (eds) Kairos for Creation. Confessing hope 
for the earth, pp. 271–274. Solingen: Foedus. 

Kuhn, T. (1962) The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: University of Chicago 
Press.

Niles, P.D. (1992) Between the Flood and the Rainbow. Geneva: WCC Publications.

Nurser, J.S. (2005) For All Peoples and All Nations. The Ecumenical Church and Human 
Rights. Washington: Georgetown University Press.

Statement from Religious Leaders: United Nations Climate Change Conference (2015) [htt-
ps://www.unitingjustice.org.au/news/item/1102-statement-from-religious-leaders-
united-nations-climate-change-conference, accessed on 24.05.2021].

Susin, L.C., Dos Santos, J.M. (eds) (2011) Nosso planeta, nossa vida. Ecologia e teologia. 
São Paulo: Paulinas.

Synod on the Amazon (2019) The Amazon: New Paths for the Church and for an Integral 
Ecology [https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2020-02/final-docu-
ment-synod-amazon.html, accessed on 24.05.2021].

White, L., Jr. (1967) “The historical roots of our ecologic crisis”. Science 155(3767): 1203–
1207.

http://www.interfaithdeclaration.org/index.html
http://www.interfaithdeclaration.org/index.html
https://interfaithclimate.org/the-statement/
https://www.unitingjustice.org.au/news/item/1102-statement-from-religious-leaders-united-nations-climate-change-conference
https://www.unitingjustice.org.au/news/item/1102-statement-from-religious-leaders-united-nations-climate-change-conference
https://www.unitingjustice.org.au/news/item/1102-statement-from-religious-leaders-united-nations-climate-change-conference
https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2020-02/final-document-synod-amazon.html
https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2020-02/final-document-synod-amazon.html


2 0 1

Иерей Алексий Волчков 

Скопцы царствия. Интерпретация Мф 19:12 
в раннехристианском движении

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-201-231

Alexey Volchkov

Eunuchs of the Kingdom. Interpretation of Matthew 19:12 in 
the Early Christian Movement

Alexey Volchkov  — St. Petersburg Theological Academy (Russia). 
volchkov.81@gmail.com

Many biblical texts mention eunuchs (εὐνοῦχος, ָסירִס). In the Hebrew 
Bible the term sārîs appears mainly as an element of the administra‑
tive apparatus. In the New Testament the image of the eunuch be‑
comes the subject of theological reflection. In the Gospel of Matthew, 
Christ says that there are “Eunuchs who have made themselves Eu‑
nuchs for the kingdom of heaven” (Matthew 19:12). The article ex‑
amines this verse, its Sitz im Leben, and traces its influence on both 
Christian theology and the religious practice of the followers of Christ. 
For a long time, the eunuchs in Matthew 19:12 have been seen by com‑
mentators as a model of chastity, an ideal member of the Christian 
Church, a prototype of a monk. However, the analysis of ancient texts 
shows how morally ambiguous the image of the eunuch was. In the 
ancient Mediterranean, the eunuch was the epitome of transgression 
of all norms related to family and sexual life. Through this image, ev‑
erything that seemed eternal and reasonable was called into question. 
Hence, the image of eunuch given as a positive ideal denied the trium‑
phant heterosexual binary model in which such things as family, gen‑
der, and gender identity were inscribed.

Keywords: eunuch, castratus, asceticism, monasticism, early Christi-
anity, Bible, Gospel of Matthew, homosexuality, gender, queer theology.

ХРИСТИАНСКОЕ богословие во  все эпохи своего суще-
ствования было ориентировано на  контекст. Этот кон-
текст нередко оказывался тем medium, который оказывал 

Волчков А., иер. Скопцы царствия. Интерпретация Мф.19:12 в раннехристианском движении // Государство, религия, 
церковь в России и за рубежом. 2021. № 39(2). С. 201–231. 

Volchkov, Alexey (2021) “Eunuchs of the Kingdom. Interpretation of Matthew 19:12 in the Early Christian Movement”, 
Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(2): 201–231. 

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-XX-XX


С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

2 0 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

определяющее влияние на  само message, содержание христи-
анской веры. Исследование того, как по-разному понимались 
элементы предания в  разные исторические периоды христи-
анства, может вызвать у  теолога разочарование. Если христи-
анское богословие является настолько «гибким», что в различ-
ных исторических ситуациях оно способно к формулированию 
диаметрально разных позиций по  одному поводу, то  не  свиде-
тельствует ли это об отсутствии серьезного внутреннего стерж-
ня в религии последователей Иисуса Христа. Но данное наблю-
дение можно истолковать и иным образом — подобная гибкость 
являлась важным конкурентным преимуществом историческо-
го христианства. В  отличие от  своих соперников, с  которыми 
христианство сталкивалось в  разные эпохи (иудаизм, гности-
цизм, манихейство, различные формы язычества, новейшие 
формы крипторелигиозных идеологий наподобие марксиз-
ма), христианство одновременно старалось оставаться явлени-
ем консервативным, стремившимся сохранить верность идеям, 
изложенным в своих базовых текстах, но при этом было откры-
то ко  всевозможным модификациям и  инновациям, которые 
облегчали исторической Церкви выживание в  сложных усло-
виях. Исследованию вопроса о  подобной контекстуальной об-
условленности того, как читалось известное место из Евангелия 
от Матфея в разные периоды античного христианства, посвяще-
на настоящая статья. 

Большинству читателей новозаветного текста кажется, что 
с  логией о  скопцах (Мф 19:12) все понятно (см. сам текст и  по-
дробный разбор его ниже). Этими словами Христос устанавливает 
определенную иерархию среди тех, кто желает следовать за ним. 
В этой связи наивысшим достоинством обладают те, кто избрал 
путь воздержания и  всецелого следования за  своим учителем. 
Можно сказать, что таким образом трактовал речение Христа уже 
автор Евангелия от Матфея. Но какова «археология» данного сти-
ха? Что конкретно имел в виду Иисус, когда говорил о «скопцах 
Царства»? 

В  статье мы начнем с  вопроса о  том, как понимается образ 
«евнуха» в Ветхом Завете. Затем перейдем к попытке реконструи-
ровать оригинальный Sitz im Leben речения. В  течение долгого 
времени проповедь Христа сохранялась в  устной форме, ее хра-
нилищем выступала коллективная память общин, связывавших 
себя с персоной Учителя. Естественно, эта память обладала боль-
шой степенью выборочности, а  также творчески интерпретиро-



И е р е й  А л е к с и й  В о л ч к о в 

вала то учение, которое восходило к Иисусу. Эти элементы пре-
дания были собраны и  опубликованы авторами канонических 
Евангелий. К  концу I века н.э. христианская весть утверждает-
ся в  античных полисах Средиземноморья. Члены христианских 
экклесий являлись по  большей части выходцами из  языческо-
го общества. Они едва ли слышали о ветхозаветных sārîsîm (см. 
подробный разбор термина ниже), зато были неплохо знако-
мы с  евнухами, которые в  изобилии населяли города Римской 
империи. В  этих условиях логия о  скопцах зазвучала по-иному, 
вследствие чего большое распространение получила практика са-
мооскоплений. Церковные писатели первоначально относились 
к этому обычаю довольно терпимо или даже с явным одобрени-
ем. Лишь с второй половины III века н.э. кафолическая Церковь 
начинает борьбу за  интерпретацию Мф 19:12 в  аллегорическом 
ключе. В  результате евангельский евнух оказался выразителем 
мужских христианских добродетелей (выдержка, терпение, са-
моконтроль, воздержание), идеальным же евнухом стал не  ка-
страт, а монах. 

История вопроса. Евнухи в библейском мире

Всплеск интереса к данному стиху и, шире, ко всем прочим вопро-
сам, связанным с темой гендера и сексуальной жизни, начинает-
ся со  второй половины XX в. Значительным фактором, обусло-
вившим этот интерес, стали новейшие течения в  богословской 
мысли (деконструктивизм, феминизм, квир-теология)1. Привер-
женцы данной парадигмы видят в  логии о  скопцах манифест, 
свидетельствующий о  преодолении всех бинарных гетеросексу-
альных парадигм2. 

Но  и  помимо этих новых богословских направлений очеви-
ден рост интереса к указанным темам в антиковедении и антро-
пологии. Медицинская литература античности, наставления фи-
лософов-моралистов, изучение популярной литературы — все это 

1.	 Vanhoozer, K.J. (2003) The Cambridge Companion To Postmodern Theology. Cam-
bridge, New York: Cambridge University Press.; Adam, A.K.M. (2000) Handbook Of 
Postmodern Biblical Interpretation. St. Louis, Mo.: Chalice.

2.	 Hester, J.D. (2005) “Eunuchs and the Postgender Jesus: Matthew 19:12 and Transgres-
sive Sexualities”, Journal for the Study of the New Testament 28 (1): 13–40; Moxnes, 
H. (2003) Putting Jesus In His Place: A Radical Vision Of Household And Kingdom. 
Louisville: Westminster John Knox Press.; Talbott, R. (2006) “Imagining the Matthean 
Eunuch Community: Kyriarchy on the Chopping Block”, Journal of Feminist Studies 
in Religion 22(1): 21–43.

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 0 3



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

2 0 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

значительно обогатило наше представление о  гендерных взаи-
моотношениях, представленных в  античном обществе. Выво-
ды исследователей продемонстрировали, насколько непростой 
и противоречивой является «логия о скопцах». В настоящее вре-
мя существует несколько фундаментальных работ, посвященных 
скопцам в  контексте истории гендера и  сексуальности в  антич-
ном мире3. Феномен скопчества всесторонне исследуется в  этих 
работах. 

Еврейское sārîs встречается в  масоретском тексте 45 раз4 
и  в  большинстве случаев означает «чиновник», «придворный», 
«вельможа». Само слово является заимствованием из  аккадско-
го языка (ša rēši), в  котором это был титул придворного (до-
словно  — «одна из  голов (царя)». Подобным титулом обладал 
библейский Потифар (Быт 37:36; 39:1; 40:7), многие из  упомя-
нутых царедворцев израильских и иудейских царей (3 Цар 22:9; 
4 Цар 8:6,15). Был ли этот вельможа Потифар оскоплен? Еврей-
ские авторы, безусловно, знали об  обычае оскоплять лиц, кото-
рые занимали ответственные посты в  царской администрации, 
распространенном в  Ассирии, Вавилонии и  Персии. Но  труд-
но представить, чтобы подобная практика была бы распростра-
нена в  израильском обществе, ведь мужчина-кастрат, согласно 
с нормами Моисеева законодательства, был исключен из  собра-
ния «сыновей Израиля» (Лев 22:24; Втор 23:2). Любопытно, что 
в стихах, где идет речь непосредственно о кастрации (Втор 23:1)5, 
слово sārîs отсутствует. 

Все более близкое знакомство иудеев с привычкой оскоплять 
важных чиновников, распространенной в Месопотамии, привело 
к семантической трансформации этого слова. В текстах, написан-
ных после Вавилонского плена, sārîs означает уже именно скоп-
ца, но не вельможу. Например, говорится о том, что Господь в си-

3.	 Guyot, P. (1980) Eunuchen als Sklaven und Freigelassene in der griechisch-römischen 
Antike. Klett-Cotta.; Scholten, H. (1995) Der Eunuch in Kaisernähe: Zur politischen 
und sozialen Bedeutung des „praepositus sacri cubiculi“ im 4. und 5. Jahrhundert n. 
Chr., Frankfurt am Main: P. Lang.; Tougher, S., Ra’anan A. (2002) Eunuchs in Antiq‑
uity and Beyond. London, Duckworth.; Kuefler, M. (2001) The Manly Eunuch: Mas‑
culinity, Gender Ambiguity, and Christian Ideology in Late Antiquity. Chicago: Uni-
versity of Chicago Press.; Stevenson, W. (1995) “The Rise of Eunuchs in Greco-Roman 
Antiquity”, Journal of the History of Sexuality 5(4): 495–511.

4.	 Cornelius, S. (2009) “Eunuchs? The Ancient Background of Eunouchos in the Septua-
gint”, in J. Cook (ed.) Septuagint and Reception, p. 321. Brill.

5.	 «Мужчина с раздавленными яичками или с отрезанным членом не может войти 
в общину Господа» (перевод РБО).



И е р е й  А л е к с и й  В о л ч к о в 

лах сделать так, что скопцы (в данном случае они уже именуются 
sārîs) перестанут быть «иссохшим деревом» и наряду с иноземца-
ми смогут однажды стать частью общины. 

Пусть евнух не говорит: «Я иссохшее дерево!» / Ибо так говорит Гос-
подь: / «Тем евнухам, что хранят субботы Мои, / Избирают угодное 
Мне / и  держатся договора со  Мной, / я  дарую каждому памятник 
и  имя / в  Храме Моем, в  Моих стенах, / и  это будет лучше, чем сы-
новья с дочерьми. / Каждому их них Я дарую / Вечное имя, которое 
не исчезнет» (Ис 56:3–5)6 (Перевод РБО).

Греческое εὐνοῦχος, которым чаще всего переводится sārîs7, об-
разовано из  двух слов греческого языка: существительного εὐνή 
(кровать, ложе) и глагола ἔχω (иметь). В Новом Завете это суще-
ствительное встречается в  двух различных фрагментах: прежде 
всего, это уже упомянутая логия Иисуса о скопцах (Мф 19:12, сло-
во встречается 3 раза) и рассказ о евнухе из Эфиопии (Деян 8:27–
39, 5 раз).

Непосредственно из этимологии самого слова, как греческого, 
так и  еврейского, не  следует, что человек, именуемый εὐνοῦχος 
и   был скопцом. Скорее, тут содержится указание на то, что ,סירִסָ
тот, кого называли εὐνοῦχος или ָסירִס, обладал какой-то  должно-
стью. «Иметь ложе», вероятнее всего, значило отвечать за  без-
опасность чьих-то  покоев, быть своего рода «постельничим» 
на службе у какого-либо владыки. Постельничий отвечал за без-
опасность ночлега, а  также заботился о  неприкосновенности га-
рема владыки. Впрочем, для безупречной службы иногда счи-
талась уместной та самая операция, которая в  настоящее время 
устойчиво ассоциируется со словом «евнух». В данном случае ев-
нух оказывался скопцом, кастратом. Считалось, что слуга, лишен-
ный возможности оставлять собственное потомство, являлся бо-
лее верным семье своего господина. Заметим еще раз, что далеко 
не все εὐνοῦχοι, о которых мы узнаем из сочинений греков, описы-

6.	 Здесь и  далее Ветхий Завет цитируется по  современному переводу Российского 
библейского общества, Новый Завет — по Синодальному переводу. 

7.	 Слово ָסירִס встречается в Масоретском тексте 45 раз. Статистика перевода этого 
слова в  LXX такова: 30 раз слово переводится при помощи εὐνοῦχος; 2 раза  — 
σπάδων; 2 раза  — δυνάστας; 2 раза  — личные имена без указания должности; 
Иер 45:7  — слово не  было переведено; стих Иер 39:13 отсутствует в  LXX (Ibid., 
p. 321).

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 0 5



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

2 0 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

вающих жизни восточных держав, а также из ветхозаветных тек-
стов, фактически являлись castrati.

Подобная семантическая неопределенность библейского об-
раза sārîs мешает нам понять смысл Иисусовой «логии о  скоп-
цах». О  ком именно, царедворцах или кастратах, говорил Хри-
стос в этом стихе? 

«Логия о скопцах» в Евангелии от Матфея

«Логии о скопцах» предшествует пространное рассуждение о бра-
ке, в котором Христос, полемизируя с фарисеями, отстаивает не-
зыблемость брака и недопустимость развода (Мф 19:3–10). После 
рассуждения о  скопцах Христос благословляет детей, приведен-
ных к нему (Мф 19:13–15). Заканчивается глава историей о бога-
том юноше (Мф 19:16–30).

Характеризуя отрывок в целом, следует заметить, что данное 
речение отсутствует во  всех прочих евангелиях, как канониче-
ских, так и  среди апокрифов. Этот стих не  принадлежит к  тра-
диции Q, его не знает апостол Павел. При этом маловероятным 
является предположение о  том, что эта логия была «изобрете-
на» самим евангелистом. Скандальный образ евнуха, скорее, был 
забыт другими евангелистами, чем выдуман Матфеем. В  отли-
чие от других евангелистов, автор Евангелия от Матфея не счи-
тает допустимым выкинуть неудобное и двусмысленное речение 
о евнухах из текста. Вне всякого сомнения, логия о скопцах при-
надлежит к  числу ipsissimа verbа Иисуса (Масоретский текст). 
В  комментарии Дэйвиса  — Элисона утверждается, что в  аполо-
гии Иустина (1 Apol. 15.48) содержится иная версия стиха. Апо-
логет взял его не из Евангелия от Матфея, но получил благода-
ря отдельной, возможно, устной, традиции9. Причем, по мнению 
Блинцлера, в  версии Иустина логия дошла до  нас в  изначаль-
ном виде. 

Приведем текст логии:

8.	 Εἰσί τινες οἵτινες εὐνουχίσθησαν ὑπὸ τῶν ἀνθρώπων, εἰσὶ δὲ οἳ ἐγεννήθησαν εὐνοῦχοι, 
εἰσὶ δὲ οἳ εὐνούχισαν ἑαυτοὺς διὰ τὴν βασιλείαν τῶν οὐρανῶν· πλὴν οὐ πάντες τοῦτο 
χωροῦσιν («Есть некоторые, которые сделались скопцами от человеков, и есть та-
кие, которые сами себя сделали скопцами, ради царствия небесного, но не все мо-
гут снести это») (1 Apol. 15.4)

9.	 Davies, W.D., Allison, D.C. (2004) A Critical and Exegetical Commentary on The Gos‑
pel According To Saint Matthew. Vol. 3. London, New York: T&T Clark Internation-
al.



И е р е й  А л е к с и й  В о л ч к о в 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1 � 2 0 7

NA 28 Синодальный перевод
  11 ὁ δὲ εἶπεν αὐτοῖς· οὐ πάντες 

χωροῦσιν τὸν λόγον [τοῦτον] 
ἀλλ’ οἷς δέδοται. 12 εἰσὶν γὰρ 

εὐνοῦχοι οἵτινες ἐκ κοιλίας μητρὸς 
ἐγεννήθησαν οὕτως, καὶ εἰσὶν 

εὐνοῦχοι οἵτινες εὐνουχίσθησαν ὑπὸ 
τῶν ἀνθρώπων, καὶ εἰσὶν εὐνοῦχοι 

οἵτινες εὐνούχισαν ἑαυτοὺς διὰ 
τὴν βασιλείαν τῶν οὐρανῶν. ὁ 

δυνάμενος χωρεῖν χωρείτω.

11 Он же сказал им: не все вмеща-
ют слово сие, но кому дано. 12 ибо 
есть скопцы, которые из чрева ма-
тернего родились так; и есть скоп-
цы, которые оскоплены от людей; 

и есть скопцы, которые сделали 
сами себя скопцами для Царства 
Небесного. Кто может вместить, 

да вместит.

Исследуемая логия содержит указание на  скопцов трех 
типов: 

– ἐκ κοιλίας μητρὸς  — евнухи от  чрева матери. Речь шла о  ка-
ких-то  врожденных нарушениях в  репродуктивной системе, де-
лавших половую жизнь невозможной;

– ὑπὸ τῶν ἀνθρώπων — ставшие евнухами по воле прочих людей, 
родителей или хозяев. Имелся в виду распространенный обычай 
скопить детей или взрослых мужчин;

– εὐνοῦχοι οἵτινες εὐνούχισαν ἑαυτοὺς διὰ τὴν βασιλείαν τῶν 
οὐρανῶν  — евнухи, которые оскопили сами себя для Царства 
Небесного.

Первые два типа известны нам и из талмудической традиции. 
В m. Yebam. 8:4; m. Zabim 2:1 содержится указание на sǝrîs ʾādām 
 и (םדָאָ סירִסְ) sǝrîs ḥammâ (ְהמָּחַ סירִס). Третий тип евнухов является 
уникальным и  не  имеющим прецендентов  — совершенно аутен-
тичным элементом проповеди Иисуса. 

Глагол εὐνουχίζω стоит в форме аориста, то есть может обозна-
чать законченное действие в  прошлом. Скорее всего, сам Иисус 
не  предписывал совершать какую-то  хирургическую операцию 
и  заниматься членовредительством. Этот призыв можно понять 
как еще одну гиперболу, наряду с  призывом вырвать глаз (Мф 
5:29–30) или отсечь руку (Мф 18:8–9). 

Предлог διὰ можно понять двояко. Человек скопил самого себя 
«по  причине» наступившего Царства или же «для того чтобы» 
войти в  него. Различный перевод может придать разный отте-
нок этому призыву. В  первом варианте христианин становился 
евнухом, поскольку наступившее Царство делало половую жизнь 
излишней, да  и  неуместной; духовная жизнь исключает поло-
вую. Второе понимание предлога διὰ наделяет стих иным смыс-



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

2 0 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

лом: отказ от  сексуальной жизни был той ценой, которую необ-
ходимо было заплатить, чтобы стать участником христианского 
движения. 

В  данном разделе работы мы сначала попытаемся понять то, 
как интерпретирует дошедший до него материал редактор Еван-
гелия Матфей. Затем мы перейдем к попытке реконструировать 
изначальный смысл слов Христа о «евнухах царства». 

Интерпретация логии Матфеем

Для исследования оригинального смысла логии нам необходимо 
помнить, что канонические Евангелия, дошедшие до нас, появля-
ются спустя несколько десятилетий после описываемых событий. 
Как правило, евангелист имел дело с  отдельными элементами 
предания, связанного со служением Иисуса. Эти элементы могли 
существовать как в устной форме, так и в зафиксированной в виде 
текста (источник Q, собрание логий, рассказы о  чудесах Иисуса, 
ветхозаветные мессианские пророчества и т.д.). Каждый редактор 
евангелия был вынужден располагать отдельные элементы пре-
дания в соответствии со своим пониманием этих элементов. Осо-
бенно ярко эта картина предстает в случае с исследуемой логией 
о  скопцах. По  мнению исследователей, следует четко различать 
непосредственный Sitz im Leben речения и  тот смысл, который 
попытался придать ему автор Евангелия от Матфея. 

Редактор-евангелист связывает Мф 19:12 с  предшествующи-
ми рассуждениями о  непозволительности разводов (Мф 19:3–
10). Считается, что рассуждения о  евнухах служат яркой и  запо-
минающейся иллюстрацией мысли Христа: развод недопустим, 
а  христианин, живущий жизнью вдовца или разведенного, дол-
жен соблюдать целибат. Кроме того, быть подобным евнухам при-
зывается и женатый человек: в данном случае верность одной су-
пруге в  течение всей жизни предлагается в  качестве такого же 
радикального и труднодостижимого идеала, как и добровольное 
оскопление. 

Вероятно, подобным образом трактовал логию уже состави-
тель евангелия (логия начинается с  γάρ  — ибо, потому что). 
Зная из устного предания о существовании логии о скопцах и при 
этом не  осознавая до  конца смысл этой реплики, редактор-со-
ставитель посчитал нужным поместить этот сюжет между рассу-
ждениями Христа о браке и благословением им детей. Вызывает 
уважение работа редактора: его интерпретация касается компози-



И е р е й  А л е к с и й  В о л ч к о в 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 0 9

ции отрывка, но не самого содержания. Редактор оставляет слово 
εὐνοῦχος и  не  заменяет его другими, выражающими мысль Хри-
ста более ясно (например, Матфей не  использует слово ἄγαμος 
(1 Кор 7:32) или παρθένος — в значении безбрачный или девствен-
ник, Откр 14:4). 

Композиционно глава, куда поместил Матфей логию о  скоп-
цах, выглядит следующим образом:

•	 19:3–19:10 — Дискуссия Иисуса с фарисеями о допустимо-
сти разводов 

•	 19:3 — Фарисеи: «По всякой ли причине позволительно че-
ловеку разводиться с женою своею?»

•	 19:4-6 —Иисус: «Не читали ли вы?» (Быт 1:27; 2:24)
•	 19:7 — Фарисеи: «Как же Моисей заповедал давать развод-

ное письмо?»
•	 19:8  — Иисус: «Моисей по  жестокосердию вашему позво-

лил вам»
•	 19:9 — Иисус: Прелюбодействует тот, кто разведется и же-

нится на другой (также и женившийся на разведенной)
•	 19:10-11 — Разговор Иисуса с учениками
•	 19:10  — Ученики: «Если такова обязанность человека 

к жене, то лучше не жениться?» 
•	 19:11 — Иисус: «Не все вмещают слово сие, но кому дано»
•	 19:12 — Иисус: Ибо (γάρ) есть скопцы… (логия о скопцах)
•	 19:13–15 — Тогда приведены были к нему дети….
•	 19:16–26  — История о  богатом юноше («тяжело богатому 

войти в Царство Небесное»)

Что можно сказать об отрывке, исходя из общей композиции гла-
вы? Прежде всего, во всем большом фрагменте евангельского тек-
ста речь идет об  ученичестве. Точнее, говорится о  высоких тре-
бованиях к  ученикам и  о  том, насколько сложно стать таковым 
(детям легко, а богатым почти невозможно). 

Смысл фрагмента, посвященного теме развода, понятен. Иисус 
занимает в этом вопросе радикальную позицию, близкую содер-
жательно к  школе Шаммая: развод позволителен лишь по  при-
чине прелюбодеяния жены, развод по  иной причине приравни-
вается к  прелюбодеянию. В  параллельных местах у  синоптиков 
в  качестве недопустимого указывается также брак на  разведен-
ной (Мк 10:11–12; Лк 16:18). 

Вывод, который делают из этого ученики, состоит в предполо-
жении о том, что в таком случае лучше вообще не вступать в брак 



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

2 1 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

(ст. 10). Но  что означает реакция Иисуса «не  все вмещают сло-
во сие, но кому дано»? Этим он подтверждает правоту учеников 
(«лучше не жениться») или же говорит о сложности жизни в бра-
ке (что не  отменяет необходимости вступать в  брак). Возмож-
но, эти слова служат вступлением к  дальнейшему рассуждению 
о скопцах10. Частица γὰρ показывает, что логия о скопцах служит 
иллюстрацией к этому высказыванию Христа. 

Если Христос разделяет скепсис учеников, то  рассказ о  скоп-
цах, сделавшихся таковыми ради Царства Небесного, является 
призывом к безбрачному житию. Если же речь идет о максималь-
но ответственном отношении к  семейной жизни и  таком пони-
мании брака, который не допускает развода, то логия о скопцах 
касается лишь недопустимости повторного брака после состояв-
шегося развода. 

Одной из  наиболее популярных трактовок «логии о  скоп-
цах» является интерпретация Мф 19:12 как призыва к безбрач-
ному житию. У  подобной экзегезы есть серьезные основания. 
Мы уже говорили о том, что у «логии о скопцах» нет паралле-
лей в текстах других евангелистов. Но если допустить, что рас-
суждения о евнухах действительно были связаны с дискуссией 
о  браке и  разводе, то  можно сделать любопытное наблюдение. 
Дело в том, что «дискурс о браке и разводе» в Мф 19:3–10 все 
же имеет параллельные месту у синоптиков (Мк 12:18–27 и Лк 
20:27–39).

Мк 12: 24 Иисус сказал им в ответ: этим ли приводитесь вы в заблу-
ждение, не зная Писаний, ни силы Божией? 25 Ибо, когда из мерт-
вых воскреснут, [тогда] не будут ни жениться, ни замуж выходить, 
но будут, как Ангелы на небесах (СП).
Лк 20: 34 Иисус сказал им в ответ: чада века сего женятся и выхо-
дят замуж; 35 а сподобившиеся достигнуть того века и воскресения 
из  мертвых ни  женятся, ни  замуж не  выходят, 36 и  умереть уже 
не могут, ибо они равны Ангелам и суть сыны Божии, будучи сына-
ми воскресения (СП).

После этих рассуждений у  Марка и  Луки размещены неболь-
шие рассуждения, которые как бы «резюмируют» сказанное 
прежде. 

10.	 Ibid., p. 20.



И е р е й  А л е к с и й  В о л ч к о в 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 1 1

В этих стихах «сыны века сего» (οἱ υἱοὶ τοῦ αἰῶνος τούτου) ясно 
противопоставляются тем, кто «сподобился достигнуть того века 
и  воскресения» (οἱ δὲ καταξιωθέντες τοῦ αἰῶνος ἐκείνου τυχεῖν). 
В этом случае призыв Христа подразумевал отказ от образа жиз-
ни «сынов века сего», то  есть брака. После того как Христос ка-
тегорически заявляет о  недопустимости разводов, его ученики, 
будучи не  в  силах вынести радикализм учения своего учителя, 
говорят о  том, что «если такова обязанность человека к  жене, 
то лучше не жениться» (Мф 19:10). Логия о скопцах является от-
ветам ученикам  — да, лучше не  жениться, поскольку жениться 
и выходить замуж свойственно «сынам века сего» (Лк 20:34).

В  пользу этой интерпретации говорит и  соседство «логии 
о  скопцах» с  сюжетом благословения детей. О  детях, неспособ-
ных к деторождению и свободных от половой жизни, говорится: 
«таковых есть Царство Небесное» (Мф 19:14). Соседство речения 
о скопцах с сюжетом благословения детей Иисусом может иметь 
еще один смысл. Возможно, здесь мы встречаемся с намеком, как 
следует пополнять общину: вместо деторождения следует избрать 
путь миссионерства и обращения чужих детей. 

К. Квиснел11 не  соглашается с  радикализмом подобной ин-
терпретации и  предлагает следующую реконструкцию: Христос 
не выступает против семьи и семейной жизни, но предписывает 
воздерживаться от второго брака после смерти супруга (или раз-
вода). Вместо заключения второго брака христианину предписы-
вается жизнь евнуха, то есть целибат. Это толкование имеет осно-
вание в рассуждениях Павла — вдовицам и разведенным лучше 
не вступать снова в брак (1 Кор 7:40).

Апостол Павел нигде не  цитирует «логию о  скопцах», но  его 
личный выбор говорит о  знакомстве с  этим элементом в  уче-
нии Христа. В  1 Кор 7:8 Павел пишет: «безбрачным же и  вдо-
вам (ἀγάμοις καὶ ταῖς χήραις) говорю: хорошо им оставаться, как 
я». В седьмой главе послания апостол Павел неоднократно пишет, 
что вступающий в брак «не грешит» (стихи 28, 36), но в его рассу-
ждениях встречаются многократные призывы не вступать в брак12. 

11.	 Quesnell, Q. (1968) ““Made themselves eunuchs for the Kingdom of Heaven” (Mt. 
19,12)”, Catholic Biblical Quarterly 33(4): 335–358.

12.	 «Хорошо человеку не  касаться женщины» (ст. 1); «хорошо человеку оставаться 
так [в девстве]» (ст. 26); «остался ли без жены? не ищи жены» (ст. 27); «таковые 
[вступившие в  брак] буду иметь скорби» (ст. 28); «имеющие жен должны быть, 
как не имеющие» (ст. 30); «неженатый заботится о Господнем, как угодить Гос-
поду, а женатый заботится о мирском, как угодить жене» (ст. 32–33).



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

2 1 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Антибрачная риторика, популярная среди первого поколения 
христиан, корректируется в  более поздних слоях новозаветной 
традиции. В  поздних новозаветных документах встречается роб-
кое напоминание, что «брак честен и  ложе непорочно (τίμιος ὁ 
γάμος καὶ ἡ κοίτη ἀμίαντος)» (Евр 13:4). Однако все же слово κοίτη 
(брачное ложе, брачное сожительство) используется апостолом 
Павлом в Рим 13:13 в негативном значении13:

Ночь прошла, а  день приблизился: итак, отвергнем дела тьмы 
и облечемся в оружия света. Как днем, будем вести себя благочин-
но, не  [предаваясь] ни  пированиям и  пьянству, ни  сладострастию 
и  распутству (μὴ κοίταις καὶ ἀσελγείαις), ни  ссорам и  зависти (Рим 
13:12–13).

В  1 Тим 4:1-3 автор обличает «обольстителей» и  «лжесловесни-
ков», учащих бесовским учениям (διδασκαλίαις δαιμονίων). Запрет 
вступать в брак — важный пункт этого учения.

Да! Мы скопцы!

В  своей проповеди Христос нередко приводит определенные ка-
тегории современного ему общества в качестве идеальных членов 
созидаемого им Божьего Царства. К числу этих групп можно от-
нести «мытарей и блудниц» (Мф 21:31), «язычников» (Мк 7:26), 
«детей» (Мф 19:13). Христос взаимодействует с теми, кто, соглас-
но Закону, был «отлучен» от «общества Господня (qǝhal yhwh)». 
Очевидно, что категория «скопцов» (т.е. кастратов) также отно-
силась к этой же категории людей, неполноценных и находящих-
ся на периферии общества (Лев 22:24; Втор 23:1). 

Из  текстов, написанных иудеями, можно понять, каким от-
талкивающим и  неприемлемым был образ скопца. Иосиф Фла-
вий пишет: «Следует избегать общества кастратов и не сходиться 
с  теми, кто лишил себя признаков мужественности или отрезал 
детородный член свой, который дарован людям Господом Богом 
для приумножения рода их. Их нужно гнать, так как такие люди 
виновны как бы в умерщвлении детей своих. Очевидно, что как 
оскоплено у них тело, так кастрирована и душа. Равным образом 
следует относиться и  ко  всяким так называемым уродствам. Ка-

13.	 Впрочем, в Рим 9:10 Павел рассуждает о браке Исаака и Ревекки и использует сло-
во κοίτη в позитивном ключе.



И е р е й  А л е к с и й  В о л ч к о в 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 1 3

страция как людей, так и всяких животных безусловно воспреще-
на» (Jos. Flav., Ant. 4.8.40).

Отождествляя своих последователей с кастратами (Мф 19:12), 
Христос реабилитировал эти группы, предоставляя им полно-
ценное членство в  том царстве, проповедником которого он 
выступал. 

В  истории обращения эфиопского евнуха (Деян 8:27–39) мы 
также встречаемся с рассказом, который является иллюстрацией 
к подобной трактовке стиха. Евнух является чужеземцем, вероят-
но, он оскоплен. Во время встречи с Филиппом он читает книгу 
пророка Исайи, в которой содержится пророчество об обращении 
язычников и sārîsim. Апостол Филипп охотно крестит эфиопско-
го царедворца, констатируя тем самым условность прежде суще-
ствовавших преград. 

Джозеф Блинцлер предложил любопытную реконструкцию 
происхождения исследуемой логии14. Немецкий исследователь 
утверждает, что во время своего земного служения Христос был 
окружен насмешками и издевками. В частности, оппоненты мог-
ли критиковать Иисуса и его учеников за отказ от семейной жиз-
ни: «Почему у  вас нет жен? Вы что, скопцы?». Традиция сохра-
нила ряд примеров таких оскорбительных насмешек: «любит 
есть и  пить вино, друг мытарям и  грешникам» (Мф 11:19), «са-
марянин», «одержимый» (Ин 8:48) (также см. Мк 2:18; Мк 2:23; 
Мк 7:5). По  мнению Блинцлера, Иисус использует это обвине-
ние в  позитивном ключе: да, действительно, мы «евнухи», «ев-
нухи царства»! Христа обвиняют в  «несоблюдении» очередной 
социальной нормы, но  он наполняет оскорбительный упрек по-
зитивным содержанием. По мнению Блинцлера, логия о скопцах 
изначально не имела никакого отношения к вопросу о разводах. 
Эти пассажи были расположены рядом редактором евангелия, 
который пытался таким образом истолковать неудобную логию 
о скопцах. 

Если в речении Христа имеются в виду никакие не вельможи 
(sārîsîm), но самые натуральные castrati, то за этим отождествле-
нием своих последователей потенциально стоит новая парадиг-
ма взаимоотношения полов. В  этом случае можно истолковать 
Мф 19:12 как призыв выйти за  границы строгой гетеросексуаль-
ной бинарной парадигмы в понимании взаимоотношения полов. 

14.	 Blinzler, J. (1957) “Eἰσὶν εὐνοῦχοι: Zur Auslegung von Mt 19.12”, Zeitschrift für die neu‑
testamentliche Wissenschaft 48: 254–270.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

2 1 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

За призывом «сделать себя скопцом» стоит целая программа, со-
держащая в  себе вызов для традиционной модели, носителем 
власти и авторитета в которой являлся тот, у кого был phallus. По-
добный подход является характерным для сторонников феминиз-
ма и квир-теологии15.

Современное Иисусу общество основывалось на патриархаль-
ных ценностях. Центром общественной морали был мужчина-
иудей, чья «мужественность» выражалась в том, что он являлся 
мужем свой жены и отцом своих детей. Мужчина был призван 
к  исполнению заповедей, изучению Торы, выступал учителем 
своих детей и «господином» для своей жены. Как и в любом па-
триархальном обществе, социальные роли мужчин и  женщин 
были четко прописаны, и  любые попытки деформировать эти 
«сценарии» наталкивались на  резкое противодействие. Разу-
меется, большое количество людей постоянно находилось в  си-
туации, которая диссонировала с  общепризнанными идеала-
ми. «Мужественность» тех, кто не  был женат, не  имел детей, 
имел телесные недостатки в репродуктивной системе, была под 
вопросом. 

В этом свете сообщество Иисуса представляло собой любопыт-
ное явление: группа лиц оставляла свои дома, родителей, добро-
вольно избирала страннический образ жизни. Среди учеников 
Иисуса были как мужчины, так и  женщины. Подобная практи-
ка ставила под сомнение универсальность общепринятых патри-
архальных ценностей. «Скопцы царствия» призваны к тому, что-
бы жить жизнью, которая не  вписывается в  довлеющую модель 
гендерных моделей и  стереотипов. Скопец живет так, как если 
бы мир состоял не из «мужчин» и «женщин», но имел бы гораз-
до более сложное устройство. Если Бог принимает даже скопцов 
(исполняется пророчество Ис 56:3–5), то он определенно прини-
мает и тех, чей статус был гораздо менее двусмысленным (разве-
денных, несемейных, бездетных, имеющих болезни репродуктив-
ной системы). 

Очевидно, что подобная интерпретация «логии о  скопцах» 
бросала вызов общепризнанным представлениям о  мужествен-
ности. В этом случае Христос призывает христианина перестать 
отождествлять себя со  своим полом, понимаемым как совокуп-
ность общепризнанных норм и  стандартов. В  Царстве небес-

15.	 Talbott, R. (2006) “Imagining the Matthean Eunuch Community: Kyriarchy on the 
Chopping Block”, Journal of Feminist Studies in Religion 22(1): 21–43.



И е р е й  А л е к с и й  В о л ч к о в 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 1 5

ном, которое проповедует Иисус, не будет деления человечества 
на «мужчин» и «женщин», равно как статус и функции каждо-
го члена не будут обусловлены биологическим полом. Если жен-
щина перестает быть исключительно объектом мужских притя-
заний (быть потенциальной матерью, женой), то  она получает 
возможность стать ученицей, сестрой и, наконец, свидетелем 
воскресения16.

Вельможи Небесного Царя

Что если в  логии имелись в  виду не  евнухи, а  «вельможи», как 
чаще всего было в древнееврейских текстах? Данное толкование 
исходит из  того, что Матфей в  действительности не  знал изна-
чального смысла логии. Это знание было утеряно в  тот момент, 
когда рассказы о  Христе стали вестись по-гречески, а  не  по-ара-
мейски. Если греческое εὐνοῦχος это почти обязательно castratus, 
то  библейское sārîs имеет такой смысл в  меньшинстве случаев. 
Если бы Христос делал акцент на половой составляющей, если бы 
акцент делался на воздержании и безбрачной жизни, то для этого 
существовало более подходящее слово — ἄγαμος, которое активно 
использует апостол Павел (1 Кор 7:8,11,32,34), или хорошо пред-
ставленное в  новозаветной лексике παρθένος. Но  Матфей остав-
ляет εὐνοῦχος, а значит, смысл всей логии вообще не связан с по-
ловой тематикой. 

В отдельных библейских фрагментах указывается на специфи-
ческую роль евнуха-вельможи — быть посредником между наро-
дом и царем. В книге Есфирь царь Ахашверош приказывает семи 
евнухам, «служившим перед лицом царя», привести к  нему ца-
рицу Вашти (Есф 1:10). Слово царя объявляется «через евнухов» 
(Есф 1:12,15). В книге Даниила царь приказывает Асфеназу, «на-
чальнику евнухов», привести отроков из сынов Израилевых (Дан 
1:3). Подобным образом царь израильский (3 Цар 22:9; 2 Пар 
18:8) просит евнуха привести пророка Михея. В данном случае ев-
нух оказывается персоной, одновременно охраняющей неприкос-
новенность царского дворца (или гарема — Есф 2:14) и обеспечи-
вающей доступ к владыке. 

Когда Иисус сравнивает верующего с  евнухом, кого именно 
он имеет в  виду? Неужели фигура кастрата была такой уж  ча-
стой в  Палестине времен Христа, что могло сделать само срав-

16.	 См. также: Talbott, Op. cit.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

2 1 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

нение понятным аудитории? Предположение о  том, что Хри-
стос имел в  виду языческих жрецов-кастратов (galli), кажется 
маловероятным17. 

Таким образом, оригинальный смысл речения мог состоять 
в  следующем: отозвавшиеся на  мой призыв станут приближен-
ными и  царедворцами самого Бога. Таким образом, они займут 
место фарисеев, которые препятствуют всем желающим оказать-
ся в этом Царстве (Мф 23:13). Избранный остаток, собравшийся 
вокруг Иисуса, получит ключи от Царства, а также возможность 
вершить суд (Мф 16:19; 18:15–18)18. 

Вероятно, исследуемый нами триколон изначально состоял 
лишь из  третьей части и  в  дальнейшем был дополнен первыми 
двумя частями, существовавшими в фарисейской традиции (позд-
нее зафиксировано в Мишне — m.Yebam.8.4). 

Что означало «быть евнухом» в античном обществе?

Ко  времени апостольской проповеди евнухи, скопцы, кастра-
ты были частью античного общества. С  евнухами была знако-
ма еврейская Библия, они составляли большую часть бюро-
кратии восточных держав, были обитателями домов и дворцов, 
кастраты были прослойкой жрецов в  отдельных восточных 
культах (Кибелы, сирийской Матери). При этом точное пони-
мание логии из Матфея было осложнено многозначностью са-
мого слова. 

Образ евнуха (вельможи), который встречался в  еврейской 
Библии, был малознаком христианам античных полисов, выход-
цам из языческого общества. Евнухи, с которыми им приходилось 
иметь дело, представляли собой или отдельный класс домашней 
прислуги, или же жрецов восточных культов. Сложность состоя-
ла в том, что эти евнухи не имели ничего общего ни с воздержа-
нием, ни с безбрачием. 

17.	 Мартин Кёфлер цитирует писателей IV–V вв. н.э., которые пишут о  существова-
нии святилища Таммуза в Вифлееме (Euseb., De vita Const. 3.55; Jeron., Epist. 58.3). 
Но едва ли это святилище существовало там во времена Христа. Скорее, оно по-
явилось уже после всех безуспешных иудейских восстаний (Kuefler, M. The Manly 
Eunuch: Masculinity, Gender Ambiguity, And Christian Ideology In Late Antiquity, 
p. 385).

18.	 Llewelyn, S., Gareth J., Bianca, L. (2012) “Guarding Entry to the Kingdom: The Place 
of Eunuchs in Mt. 19.12”, Journal for the Study of the Historical Jesus 10 (3): 
245.



И е р е й  А л е к с и й  В о л ч к о в 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 1 7

Представление о  том, что евнух воздерживается от  сексуаль-
ных связей и является целибатом, обусловлено долгой историей 
христианской интерпретации «логии о скопцах». Окончательное 
отождествление παρθενία и εὐνουχία (девство и скопчество; впер-
вые явно у  Athenagor., Suppl. 33) стало возможным лишь после 
столетий экзегетической работы христианских интерпретаторов, 
когда евнухи исчезли из европейского общества. 

Мудрецы Талмуда допускают, что у  евнуха может быть жена 
(m.Yeb. 8.4). Античные источники сообщают, что личная, сексу-
альная жизнь у  евнухов не  только существовала, но  носила осо-
бые изощренные формы, которые одновременно и притягивали, 
и вызывали отторжение. 

А  я  слыхала, евнухи до  женщин все охотники, / Да  силы нет. 
Но на беду тогда мне не пришло на ум! / А знать бы — запереть его, 
не доверять бы девушки! (Terrent., Eun., 665)

Для античных авторов евнух представлял собой монструозное яв-
ление, сочетавшее в себе признаки мужчины и женщины: 

скопец — не мужчина и не женщина, но нечто составное, смешан-
ное и  чудовищное, вне человеческой природы стоящее (Luc., Eu-
nuch. 6); 

с самого начала изувечен и являет собой существо двусмысленное, 
подобное галке: не знаешь, куда его причислить — к  голубям или 
к воронам (Ibid., 8)

Получив возможность исполнять функции мужчины и женщины, 
евнух постоянно привлекал внимание, становился героем рома-
нов и эпиграмм и при этом вызывал отвращение и брезгливость. 
Последнее неудивительно: само существование скопца стави-
ло под вопрос общепринятые представления о  норме в  обще-
ственной жизни. Болезненный интерес к интимной жизни евну-
хов делал их в общественном сознании настоящими монстрами19. 
Народная молва и  бойкие писатели обвиняли евнухов в  самых 
разных пороках (склонность к пассивным гомосексуальным отно-

19.	 Подробно об интересе к интимной жизни евнухов со стороны римского общества 
см.: Guyot, P. Eunuchen als Sklaven und Freigelassene in der griechisch-römischen 
Antike, pp.121-129.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

2 1 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

шениям, fellatio, развратным действиям по отношению к замуж-
ним дамам)20. Марциал, Ювенал и  Феофраст пишут, что евнухи 
нравились женщинам и те даже нередко официально выступали 
в брак с ними: сексуальная жизнь была возможна, а риск забере-
менеть и понести все тяготы материнства был исключен21. Высо-
кий статус евнухов-жрецов постоянно соседствовал с брезгливым 
и  пренебрежительным отношением к  ним со  стороны общества. 
Евнух, приснившийся во сне или встретившийся на дороге, вызы-
вал презрение и  обозначал грядущую неудачу22. Общество, с  од-
ной стороны, было восхищено размером той жертвы, которую 
принес gallus (жрец) во имя религиозных целей, но при этом су-
ществовало серьезное сомнение в  самой возможности занимать-
ся евнуху чем-то возвышенным и серьезным. Любопытно свиде-
тельство Лукиана:

...в  корне непозволительно Багою даже приступать к  философии 
и  добродетелям, ею даруемым, ибо он  — скопец, а  подобных лю-
дей он, Диокл, почитает нужным не  только от  таких занятий от-
странить, но  и  от  святилищ самих, от  кропильниц очистительных 
и  от  всех общественных сборищ, утверждая, что зловещей являет-
ся и тяжелой встреча, когда, выйдя утром из дому, увидишь этакое 
существо (Luc., Eunuch. 6). 

Следует сказать, что подобная сторона облика евнуха оказывается 
ко времени рубежа эр известной и евреям. О том, что феминизи-
рованный образ кастрированного мужчины является угрозой для 
общественной морали, пишет Сирах (Сир 20:3: Что  — пожела-
ние евнуха растлить девицу, то — производящий суд с натяжкою, 
СП)23, на это указывает и Филон (Philo., De spec.leg., I, 324–325). 
Свидетельства книги Сираха любопытны тем, что в них образ ев-
нуха оказывается метафорой непреодолимого и порочного сексу-
ального желания. 

20.	Petronius, Satyricon; graffiti из  Помпей (CIL IV. 1825–1827) содержат обвинения 
в принадлежности к классу евнухов и fellatores.

21.	 Martial, Epigram iii.81; Martial, Epigram iv.67, iii.81; vi.2, 21, 39, 67; x.91; xi.81. См. 
также: Hieronymus, Adversus Iovinianum i.47; Tertullian, Ad Uxorem ii.8.4

22.	 Olson, C. (2008) Celibacy and Religious Traditions, p. 29. New York: Oxford Univer-
sity Press.

23.	 Также см.: Сир 30:21: «Какая польза идолу от  жертвы? Он ни  есть, ни  обонять 
не может: так преследуемый от Господа, смотря глазами и стеная, подобен евну-
ху, который обнимает девицу и вздыхает» (СП).



И е р е й  А л е к с и й  В о л ч к о в 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 1 9

Среди сообществ евнухов, живших в полисах, особую категорию 
занимали скопцы, ставшие таковыми по  религиозным мотивам. 
Вероятнее всего, именно этот пример повлиял на  закрепившееся 
буквальное восприятие Мф 19:12. Скопцами были жрецы культов, 
пришедших с Востока (Малая Азия, Фригия, Сирия) и связанных 
с почитанием божеств женского пола, отвечавших за плодородие. 
Отсеченный phallus являлся подношением почитаемой богине (по-
дробно у Пруденция (Prud., Peristeph., X. 1069–1071). 

Есть святодейства, в коих сами режетесь, / И боль обетна члены от-
секает вам.
Клинок возносит изувер на  длань свою, / Мышц иссеченьем Мать 
богов он чествует;
Законом таинств мнит кружиться яростно; / Секущу скупо мнит он 
нечестивой длань;
Стяжать он небо мыслит ран жестокостью. / А сей на жертву хочет 
пол свой выкосить,
Богов смиряя уда отсечением; / Богине срам свой полумуж прино-
сит в дар,
Которую он, исторгая мужеска / Побега жилу, кровью кормит 
льющейся.
Ни тот, ни этот пол для божества не мил; / Меж обоими жрец сре-
дины держится:
Преставши мужем быть, женой не сделался. / Слуг безбородых Мать 
богов счастливая
Себе промыслить властна нежной бритвою.
(пер. Р. Шмаракова)

Жрец богини сознательно отказывался от участия в продолжении 
жизни во имя того, чтобы порождающая мощь богини была еще 
сильнее24. Оскопивший себя gallus нередко начинал носить жен-
скую одежду, что означало всю радикальность его посвящения, 
а также связь с богиней-покровительницей. 

Для кастрированного жреца, несмотря на  его негативный об-
раз, открывались двери домов, он оказывался выше многих со-
циальных условностей и  стереотипов. Лукиан пишет, что «жен-
щины страстно влюбляются в  галлов, которые, в  свою очередь, 
безумно к ним стремятся; такая любовь не вызывает ничьей рев-
ности и почитается даже священною» (Luc., De de Syr. 22). Царь, 

24.	 Nock, A.D. (1925) Eunuchs in Ancient Religion, Teubner., p. 25.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

2 2 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

узнав о  том, что его слуга Комбаб является скопцом, говорит: 
«Входи ко мне без доклада, никто тебе не запретит видеть меня, 
даже когда я возлежу с женой» (Ibid., 25)25.

Как читали Мф 19:12 христиане II–III вв. н.э.

Речение о  скопцах, определенно принадлежащее к  классу ip‑
sissima verba Иисуса, было сохранено последующей традицией 
и  вскоре оказалось несколько раз переистолкованным. Первый 
из  обнаруженных нами актов интерпретации принадлежит са-
мому Матфею. Составитель Евангелия расположил логию возле 
рассуждений о  недопустимости разводов, рассматривая фигуру 
евнуха в качестве воплощения идей целомудрия и воздержания. 
Второй значительный «перевод» этого стиха состоялся на рубеже 
I–II вв. н.э., когда молодое христианское движение получило наи-
большее развитие в  городах Римской империи. Новый контекст 
обусловил изменение смысла самой логии. Члены грекоязыч-
ных христианских экклесий, вероятно, воспринимали рассказ 
о евнухах иначе, чем аудитория самого Иисуса, а также отлично 
от иудеохристианского контекста, в котором было написано Еван-
гелие от Матфея. 

Удивительно, но  во  II–III вв. н.э. буквальное толкование ло-
гии являлось вполне корректным не только для еретических ав-
торов, но и вполне ортодоксальных. Многие христиане решались 
на  самооскопление, желая тем самым угодить Богу и  оказаться 
совершенным. Этот буквализм был вполне объясним сразу по не-
скольким причинам, многие из которых нами уже были изложе-
ны выше:

(1) Сам текст логии давал основания для буквальной интер-
претации. Если два первых типа скопчества являлись вполне кон-
кретными, отмеченными на теле человека, то с какой стати тре-
тий тип следует понимать духовно, метафорически?

(2) Обычай самооскопления вполне вписывался в  общий 
радикализм античного христианства, представители кото-
рого шли на  добровольное мученичество, а  также нередко 
были инициаторами гонений. Эрик Доддс пишет, что «им-
пульс самоагресии», приводивший к  самооскоплению, был 

25.	 «Оскопление отняло у них способность к любострастию, вот их и допускают в те-
рема, даже если в  действительности они не  прочь переспать с  женщиной» 
(Philostr., Apoll. I.33).



И е р е й  А л е к с и й  В о л ч к о в 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 2 1

общей природы с  многочисленными случаями добровольно-
го мученичества26. 

(3) Для античного христианства было характерно критиче-
ское отношение к браку и супружеской жизни. Тема сексуально-
сти воспринималась довольно болезненно, в  церковной структу-
ре возникают целые служения, главной чертой которых был отказ 
от  половой жизни (вдовицы, девственницы, монашество). Ради-
кальное решение полового вопроса было вполне созвучно обще-
му недоверию к  семейственности, свойственному молодому хри-
стианскому движению. 

(4) Римское общество было хорошо знакомо с традицией само-
оскопления во имя религиозных целей: кастратами были служи-
тели культа (galli sacerdotes) Кибелы, Гекаты и Сирийской боги-
ни (Catullus, Attis; Lucian, De dea Syria, 19,50). 

(5) В свидетельствах самих христиан-евнухов эта практика по-
чти всегда объясняется попыткой избежать подозрений в  амо-
ральном поведении со  стороны язычников. Кастрация делала 
возможным взаимодействие с  женщинами-христианками в  кон-
тексте церковной жизни. Евнух мог посещать женщин дома, оста-
ваться с  ними наедине, быть их  наставником27. В  IV в. большое 
распространение приобретает экзотический обычай совместно-
го жития двух христиан разного пола, давших Богу обет девства28. 
Многочисленные злоупотребления приводили к  беременности 
духовной спутницы, в связи с чем кастрация аскета могла видеть-
ся прекрасным способом избежать искушений. 

(6) При инициации в отдельные античные культы адепт не-
редко испытывал острые переживания. Обряды могли серьезно 
воздействовать на  психику участника церемонии, как, напри-
мер, в  случае с  тавроболиями29. Иногда инициат сталкивал-

26.	 Доддс Э.Р. Язычник и христианин в смутное время: некоторые аспекты религиоз-
ных практик в  период от  Марка Аврелия до  Константина. СПб.: Гуманитарная 
Академия, 2003. С. 65.

27.	 Иероним пишет, что женщины-аристократки были окружены «толпами», «армия-
ми», «полками» евнухов (Hieron., Epist. 22.16; 54.13; 56.13; 108.7).

28.	 Волчков А. Женские служения в раннем христианстве // Богомыслие. 2016. № 18. 
С. 62–77.

29.	 Тавроболий (лат. taurobolium)  — обряд жертвоприношения быков, связанный 
с  культами сирийских и  персидских божеств (Митра, Кибела). Главный момент 
таинства заключался в крещении кровью убитого быка или барана, которой при-
писывалась сила возрождать окропленных. На  многочисленных античных рель-
ефах, сохранившихся до  нашего времени, существуют изображения этого таин-
ства. Участник обряда находился под помостом, на котором животное приносилось 



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

2 2 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ся с  довольно болезненными переживаниями, как, например, 
в  случае с  обращением взрослого мужчины в  иудаизм. Мож-
но заметить, что в христианстве этот элемент был представлен 
недостаточно: крещение проходило совершенно «безболезнен-
но». Некоторые экзальтированно настроенные христиане мог-
ли ощущать дефицит подобных переживаний. Апостол Павел 
в  Гал 5:12 полемизирует со  сторонниками обрезания новооб-
ращенных христиан и рекомендует им, если им так хочется ко-
го-то  обрезать, оскопить самих себя!30 То, что казалось Павлу 
ироничным выпадом против оппонентов, могло воспринимать-
ся иначе сто лет спустя. Радикальное обращение нуждалось 
в наличии маркера этого обращения. Оскопление прекрасно со-
ответствовало этой роли. 

Можно сказать, что ко  времени активного распространения 
христианства в  римском обществе сформировался устойчивый 
идеологический комплекс представлений, связанный с  образом 
евнуха-жреца. Также в обществе имелись готовые социальные мо-
дели для восприятия скопцов и общения с ними. Наконец, суще-
ствовал необходимый набор практических навыков для того, что-
бы операция по оскоплению была достаточно безопасной и даже 
не очень болезненной31. Все это обусловило скорое появление мно-
гочисленных «христианских евнухов». 

Лишь с середины III в. н.э. лидеры кафолической Церкви на-
чали борьбу с самооскоплением среди христиан, настаивая на ал-
легорическом толковании Мф 19:1232. Как показывают постанов-
ления церковных соборов, практика самооскопления была, тем 
не  менее, довольно распространенной и  в  более позднее вре-
мя. Отдельные всплески интереса к Мф 19:12 и попытка букваль-
но исполнить призыв Христа характерны и  для Средневековья, 
и для более поздней эпохи33. 

в  жертву. Кровь жертвенного животного стекала на  участника инициации (Du-
thoy, R. The Taurobolium: Its Evolution and Terminology).

30.	 «О, если бы подвергли себя отсечению возмущающие вас (ὄφελον καὶ ἀποκόψονται 
οἱ ἀναστατοῦντες ὑμᾶς)» (перевод еп. Кассиана). Синодальный перевод данного сти-
ха является неверным. 

31.	 В  отдельных работах показано, насколько несложной и  рутинной для римского 
общества являлась эта операция (Rousselle, A. (1983) Porneia: De la maitrise du 
corps à la privation sensorielle, IIe-IVe siècles de l’ère chrétienne, pp. 158–164. Paris: 
Presses Universitaires de France).

32.	 Напр.: Apost. Canones 22-24; Basil. Magn. De virgin. 61; Conc. Nic. I)

33.	 Энгельштейн Л. Скопцы и царство небесное. М.: Новое литературное обозрение, 
2002.



И е р е й  А л е к с и й  В о л ч к о в 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 2 3

Самое раннее свидетельство о том, что христиане по религиоз-
ным соображениям становились скопцами, принадлежит Иусти-
ну Философу. В  своей Апологии Иуcтин рассказывает о  юноше 
из  Александрии, который «подал александрийскому префекту 
Феликсу прошение, чтоб он дозволил врачу оскопить его, ибо та-
мошние врачи говорили, что без позволения префекта им нельзя 
это делать». После ожидаемого отказа «молодой человек остался 
девственником и довольствовался своим собственным сознанием» 
(Iust., Apol., I.29). Своим поступком юноша хотел опровергнуть 
домыслы, порочащие собрания христиан. Заметим, что в глазах 
христианина-интеллигента, философа и апологета Иуcтина в же-
лании юноши нет ничего предосудительного, его поступок вы-
текает из  принципов исповедуемого учения. Также заслуживает 
внимание то, что философ-христианин отправляет свой труд им-
ператору-философу Марку Аврелию, ожидая с его стороны тако-
го же одобрения намерения молодого человека. 

В  апокрифическом сочинении «Деяния Иоанна», написан-
ном во второй половине II в. н.э., рассказывается о юноше, кото-
рый был виновен в грехе прелюбодеяния и отцеубийства. Обще-
ние с апостолом Иоанном приводит его к раскаянию, в результате 
чего он собственноручно кастрирует себя (Acta Ioannis, 53–54). 
Узнав об  этом, апостол укоряет его за  поспешность в  совершен-
ном членовредительстве, но при этом хвалит за раскаяние («кто 
вложил в  сердце твое, юноша, желание убить отца твоего и  сде-
латься прелюбодеем чужой жены, тот же сделал тебе доброе дело, 
отняв и непокорные члены»). Оскопивший себя юноша становит-
ся частью странствующей общины Иоанна. 

Мелитон Сардийский, известный церковный писатель II в. н.э., 
принадлежавший к  совершенно ортодоксальному направлению, 
именуется Поликарпом и  цитирующем его Евсевием «Мелитон 
евнух» (Euseb., Hist. Eccl., V.24.5).

Из  «Церковной истории» Евсевия мы узнаем о  том, что Ори-
ген оскопил себя, (Euseb., Hist. Eccl. VI.8). Эпизод произошел 
во время пребывания Оригена в Александрии, примерно два по-
коления спустя после инцидента, описанного Иустином в его апо-
логии (Iust., Apol., I.29). К  подобному поступку Оригена привел 
исследуемый нами стих Мф 19:12. Евсевий пишет, что Ориген 
понял слова Иисуса «буквально и  по-юношески» (ἁπλούστερον 
καὶ νεανικώτερον), и  говорит, что подобная операция была не-
обходима, чтобы избежать сплетен и  подозрений («прекратить 
грязную клевету язычников»), поскольку среди учениц Оригена 



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

2 2 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

были женщины. Иероним пишет, что Ориген «так бегал похотей, 
что по  Божественной ревности (но, однако, не  при помощи зна-
ния) — обрезал железным орудием родотворные члены» (Jerom., 
Ep. 84.8 — Письмо 77). Епифаний приводит несколько версий это-
го самооскопления: 

Впрочем, и  об  этом Оригене рассказывают, что он умыслил не-
что против своего тела. Одни говорят, что он оскопил себя, чтобы 
не  волноваться сладострастием, не  разжигаться и  не  распаляться 
плотскими движениями; иные же говорят не  так, а  что он приду-
мал прикладывать к  известным членам какое-то  лекарство и  ис-
сушать их. Другие отваживаются взносить на  него и  нечто другое, 
напр., будто он отыскал какую-то траву, целительно действующую 
на память (Epiph., Panar., 64.3.9–13)

Любопытно, как оценили поступок Оригена его современники, 
епископы соседних городов. Выясняется, что и  Дионисий Алек-
сандрийский, и  палестинские епископы, Кесарийский и  Иеруса-
лимский, увидели в данном поступке проявление отваги и усердия 
к  вере. Оскопленный Ориген добивается небывалой популярно-
сти в Александрии, а палестинские епископы «сочли Оригена до-
стойным высшей чести и рукоположили его в пресвитеры». Евсе-
вий, пишущий свою «Церковную историю» в начале IV в. н.э., так 
оценивает его поступок: «Поступок, свидетельствующий о  душе 
юной, незрелой и в то же время глубоко верующей и стремящей‑
ся к самообузданию». 

Решение оскопить себя в  пылу религиозного рвения облегча-
лось и  тем, что само слово «евнух» в  христианском обиходе на-
делялось всецело положительным содержанием. Можно пред-
ставить, насколько часто в проповедях за богослужением звучали 
призывы к целомудрию и воздержанию, в которых цитировалось 
именно речение о  евнухах. Например, Тертуллиан именует евну-
хом Христа («сам Господь открыл небеса евнухам, ведь сам был та-
ковым» (ipso domino spadonibus aperiente regna caelorum ut et ipso 
spadone) (Tertul., De monog., 3.1)». Апостол Павел именуется Тер-
туллианом более однозначно — кастратом (et ipse castratus) (Ibid).

Евнух-аскет в имперской Церкви поздней античности

Ортодоксальная церковь IV в. н.э. объявляет войну распростра-
ненной христианской традиции самооскопления. Евнухи-хри-



И е р е й  А л е к с и й  В о л ч к о в 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 2 5

стиане становились все более скандальным и  неуместным эле-
ментом в  жизни становившейся все более респектабельной 
церкви. У  этой войны были свои причины, метод и  поле боя. 
Главным трофеем была логия о  скопцах, истолкованная в нуж-
ном ключе, не  допускавшем дальнейших оскоплений. Метод, 
использовавшийся церковными авторами,  — аллегорическая 
экзегеза.

Парадоксально, но  именно Ориген, самый известный хри-
стианин-евнух, сделал больше всех для преодоления практи-
ки христианского самооскопления34. В  произведении, напи-
санном уже в  зрелый период своей жизни, Ориген замечает, 
что слова апостола Павла «буква убивает, а  дух животворит» 
(2 Кор 3:6) хорошо подходят для понимания Мф 19:12 (Orig., 
Comm. Matt. 15.1). Разочарование в  совершенном поступке, 
осознание, что кастрация не  решает проблему самого полово-
го влечения, — все это серьезно скомпрометировало практику 
оскопления в  среде церковного истеблишмента. Кроме того, 
Ориген преуспел в  популяризации аллегорического подхода 
в герменевтике. 

Аллегорический подход зародился в античной культуре рабо-
ты с текстом. Античных философов и моралистов смущал образ 
безнравственных и своенравных богов, с которыми они сталки-
вались в поэмах Гомера или в мифологических рассказах. Алле-
горически истолкованный миф о том, что бог Кронос пожирает 
своих детей, превращается в философскую сентенцию о стреми-
тельном и невозвратном потоке времени. Аллегорический метод 
позволял сохранить священный статус комментируемого текста 
и  при этом сделать трудные страницы произведения «безопас-
ными». В  случае с  интересующей нас логией о  скопцах аллего-
рический подход давал возможности читать в этом тексте не то, 
что там написано. Первым писателем, предпринявшим попыт-
ку аллегорического истолкования образа евнуха, является Фи-
лон (Philo, De spec. leg. I.325). Александрийский иудей видит 
в  образе евнуха, для которого закрыт доступ в  сообщество Из-
раиля, образ человека, отсеченного от мудрости Божией (Philo, 
De spec. leg. I.325). Климент Александрийский, рассуждая о нра-
вах язычников и христиан, очень верно описывает разрушитель-
ную для общественной морали деятельность евнухов («заняты 

34.	 Stevenson, W. “The Rise of Eunuchs in Greco-Roman Antiquity”, p. 124.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

2 2 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

сводничеством», «другим в  делах сомнительной нравственно-
сти услуги оказывают»  — Clem. Alex., Paed., 3.4.26). Но  даль-
ше он вводит идеальный образ «истинного евнуха (εὐνοῦχος 
δὲ ἀληθὴς)», который на  самом деле может прелюбодейство-
вать (поскольку фактически евнухом не является), но «не хочет 
давать воли своим желаниям». Киприан Карфагенский видит 
в евангельских евнухах символ девства и целомудрия (Cypr., De 
habitu virg., 23). Иоанн Златоуст трактует образ евнуха как при-
зыв к «истреблению злых помыслов» (Chrys., Hom. Matt. 62.3). 
Император Юлиан также не  остался в  стороне от  этого тренда 
на аллегоризацию: обычай самооскопления, практикуемый жре-
цами Матери богов, он трактует как необходимость отвлечься 
от  телесного и  обратиться к  постижению высших материй (Ju-
lian, Orat. 5.165B-166A)

Обилие канонических постановлений, запрещающих кастра-
цию, указывает на масштаб проблемы, с которой пришлось столк-
нуться церкви в IV в. Изучение источников показывает, что даже 
в это время соответствующая практика не была ни свойственной 
исключительно еретическим сообществам, ни редкими выходка-
ми отдельных экзальтированных юношей35.

Собрание канонов Никейского собора начинается с  прави-
ла, посвященного евнухам36. Читатель канона сталкивается 
с  обществом, в  котором присутствует немало разнообразных 
типов евнухов: кастрированные врачами по  причине болез-
ни, оскопленные варварами или своими хозяевами (если ско-
пец  — раб) и, наконец, оскопившие себя сами. Правило за-
прещает нахождение в  клире лишь последней категории лиц. 
Текст постановления, замечает Генри Чедвик37, никак не каса-
ется практики оскопления себя мирянами. Канон одновремен-
но запрещает становиться клириками тем, кто оскопил себя 
сам, и  при этом легитимирует клерикальный статус всех про-
чив типов евнухов. 

Церковный историк Феодорит Кирский рассказывает, как 
в  нарушение этого канона епископом Антиохийским стал пре-

35.	 Caner, D. (1997) “The Practice and Prohibition of Self-Castration in Early Christianity”, 
Vigiliae Christianae 51(4): 396–415.

36.	 Никодим Святогорец. Пидалион: Правила Православной Церкви с  толкования-
ми. В 4-х т. Екатеринбург: Издательство Александро-Невского Ново-Тихвинского 
женского монастыря, 2019.

37.	 Chadwick H. (2003) The Sentences of Sextus. Cambridge: Cambridge University Press.



И е р е й  А л е к с и й  В о л ч к о в 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 2 7

свитер Леонтий (Theodoret., Hist. eccl. II, 24). Мотивы, побудив-
шие Леонтия стать скопцом, являются стереотипными: монах 
Леонтий жил вместе с  молодой женщиной по  имени Евстолия. 
Чтобы пресечь порочащие слухи и при этом остаться с ней и да-
лее, Леонтий оскопил себя. Впрочем, этот поступок не  избавил 
его от  подозрений. Вероятно, они были вполне обоснованны, 
вследствие чего пресвитер Леонтий был низложен. Афанасий 
Великий враждовал с  антиохийским владыкой и  распускал слу-
хи о  его неблаговидном прошлом. В  частности, в  своих сочине-
ниях он называет Леонтия ὁ ἀπόκοπος (кастрированный, созвуч-
но с ἐπίσκοπος) (Athanas. Alex., Hist.arian. 28)

Собрание канонических постановлений, известных как «Апо-
стольские правила» (Const. Ap. VIII,47,21–24), были предполо-
жительно составлены в Антиохии около 380 г. Сразу три прави-
ла этого сборника из 85 канонов посвящены вопросу о скопцах. 
Канон 21 дублирует первое правило Никейского собора, разре-
шая становиться епископом тому, кто оказался скопцом вопреки 
своей воле. В правиле 22 запрещается добровольно оскопившим 
себя становиться клириками. Канон 23 угрожает извержением 
из  сана оскопившему себя клирику. В  правилах имеются крас-
норечивая характеристика человека, становящегося скопцом 
по  своей воле: «самоубийца и  враг творения Божия» (прави-
ло 22).

К  началу V в. кастрация превращается в  обычай, свойствен-
ный исключительно еретическим сообществам. Иоанн Златоуст 
обвиняет евнухов-христиан в  склонности к  манихейству (Chrys-
ost., In cap. V Ep. ad Galat. comm. 3,717). Епифаний описывает 
жуткие обычаи секты скопцов-валисин, обманом или настойчи-
выми уговорами заставлявших мужчин оскоплять себя и присо-
единяться к их сообществу (Epiph., Panar. LVIII). 

Иоанн Златоуст уделяет большое внимание в  своем коммен-
тарии на Евангелие от Матфея речению о скопцах (Chrys., Hom. 
Matt. 62.3). В  сочинении Златоуста присутствует очень важный 
элемент, повлиявший на  трактовку образа евангельского скоп-
ца в  дальнейшем. Парадоксально, но  для Иоанна Златоуста ев-
нух оказывается идеалом мужественности! Истинный евнух 
занимается «не отсечением членов», «но истреблением злых по-
мыслов». Настоящая добродетель возможна лишь в  ходе про-
тивостояния тем порочным желаниям, которые могут быть реа-
лизованы на  практике; в  случае же со  скопцами такая модель 
невозможна. 



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

2 2 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Евнух становится воплощением высших социальных добро-
детелей, в  его жизни выражаются важнейшие принципы нео-
платонической философии и, что самое главное, евнух оказыва-
ется носителем мужественности! Это переход подробно описан 
в работе М. Кёфлера38. Исследователь указывает, что подобная 
трактовка способствовала более активному обращению в  хри-
стианство римской аристократии. Римский классический иде-
ал мужчины требовал постоянных побед над врагами в  ходе 
различных сражений. Христианским моралистам удается «ин-
тернализировать» эти сражения, сделав их  частью внутренней 
жизни человека. Победа над собой, а  не  над противником ста-
ла восприниматься как высшее проявление христианской му-
жественности. Нетрудно догадаться, что лучшими носителями 
этого качества оказываются монахи (manly eunuch в терминоло-
гии М. Кёфлера), идеальные христиане-евнухи. С конца IV в. н.э. 
лучшим выразителем добродетелей евангельского евнуха явля-
ется монах. 

Заключение

Наше исследование показало, что в  каждом отдельном случае 
смысл библейских стихов о  евнухах определялся контекстом. 
Контекст не  просто обладал такой силой, что определял экзеге-
зу и практическое применение этих стихов, но и влиял на значе-
ние самого слова. Встречающиеся на  страницах Библии sārîsîm 
и  εὐνοῦχοι в  отдельных случаях могли означать и  вельмож, 
и  оскопленных людей. Подобная контекстуальная обусловлен-
ность самого слова создавала неопределенность и в самом значе-
нии библейского стиха. 

В этой статье мы предложили две возможные реконструкции 
оригинального смысла «логии о скопцах». Христос мог опирать-
ся на тот смысл еврейского слова sārîs, который обозначал вель-
мож и царедворцев. Тогда в устах Иисуса логия содержала в себе 
призыв войти в  Царство Бога и  стать приближенными небесно-
го Царя, сместив при этом священников и  книжников. Альтер-
нативная реконструкция предполагает существование насмешек 
над Христом и его учениками, обусловленных их отказом от бра-

38.	 Kuefler, M. The Manly Eunuch: Masculinity, Gender Ambiguity, and Christian Ideol‑
ogy in Late Antiquity.



И е р е й  А л е к с и й  В о л ч к о в 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 2 9

ка и  семейной жизни. В  этом случае Христос наполняет оскор-
бительное прозвище «скопец» позитивным содержанием: мы 
воздерживаемся от брака во имя свободы от патриархальных уз 
и социальных условностей. 

Образ, использованный Иисусом, был довольно двусмыслен-
ным, и, возможно, по  этой причине логия отсутствует в  боль-
шинстве литературных традиций зарождающегося христианско-
го движения. Автор Евангелия от Матфея помещает логию в текст 
своего сочинения, но интерпретирует речение как призыв к цело-
мудрию и супружеской верности. 

Призыв оскопить себя ради Царства звучал по-разному 
в  иудеохристианских общинах и  в  тех, которые в  основном со-
стояли из жителей античных полисов, мало знакомых с  библей-
ским контекстом логии о  скопцах. Римские города наполняли 
галлы, оскопленные жрецы восточных богинь плодородия. Так-
же евнухи занимали важное место в общественной и социально-
бытовой жизни жителей античных городов. Скопцы могли быть 
доверенными лицами состоятельных людей, были вхожи в  жен-
ские половины домов. В результате начиная с середины II в. н.э. 
мы встречаемся с  настоящим расцветом практики самооскопле-
ния среди членов христианских общин. 

Активное развитие монашества, а  также упадок языческих 
культов, приведший к  исчезновению из  городов жрецов-кастра-
тов, имели своим результатом падение к  V в. популярности са-
мооскопления по религиозным соображениям. Впрочем, евнухи 
не  исчезают из  средиземноморского региона, еще долгие столе-
тия они будут важной частью общественной жизни в  Византии, 
Османской империи, Италии и  прочих областях христианского 
Запада.

Библиография / References

Волчков А. Женские служения в  раннем христианстве // Богомыслие. 2016. № 18. 
С. 62–77.

Доддс Э.Р. Язычник и христианин в смутное время: некоторые аспекты религиозных 
практик в период от Марка Аврелия до Константина. СПб.: Гуманитарная Ака-
демия, 2003.

Никодим Святогорец. Пидалион: Правила Православной Церкви с  толкованиями 
в 4-х томах. Екатеринбург.: Издательство Александро-Невского Ново-Тихвин-
ского женского монастыря, 2019.

Энгельштейн Л. Скопцы и царство небесное. М.: Новое литературное обозрение, 2002. 



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

2 3 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Adam, A.K.M. (2000) Handbook of Postmodern Biblical Interpretation. St. Louis, Mo.: 
Chalice.

Blinzler, J. (1957) “Eἰσὶν εὐνοῦχοι: Zur Auslegung von Mt 19.12”, Zeitschrift für die neutes‑
tamentliche Wissenschaft 48: 254–270.

Brown, P. (2008) The Body and Society: Men, Women, And Sexual Renunciation in Ear‑
ly Christianity. New York, Chichester: Columbia University Press.

Caner, D. (1997) “The Practice and Prohibition of Self-Castration in Early Christianity”, Vi‑
giliae Christianae 51(4): 396–415.

Chadwick H. (2003) The Sentences of Sextus. Cambridge: Cambridge University Press.

Cornelius, S. (2009) “Eunuchs? The Ancient Background Of Eunouchos In The Septuagint”, 
in J. Cook (ed.) Septuagint and Reception, pp. 321–333. Brill. 

Davies, W.D., Allison, D.C. (2004) A Critical and Exegetical Commentary on the Gospel 
According to Saint Matthew. Vol. 3. London, New York: T&T Clark Internation-
al.

Dodds, J.R. (2003) Iazychnik i khristianin v smutnoe vremia: nekotorye aspekty religi‑
oznykh praktik v period ot Marka Avreliia do Konstantina: [Pagan and Christian 
in Time of Troubles: Some Aspects of Religious Practices from Marcus Aurelius to 
Constantine]. Sankt Petersburg: Gumanitarnaia akademija.

Duthoy, R. (1969) The Taurobolium: Its Evolution and Terminology. Boston: Brill.

Engel’shtejn, L. (2002) Skoptsy i tsarstvo nebesnoe [Skoptsy and the kingdom of heaven]. 
Moscow: Novoe Literaturnoe obozrenie. 

Guyot, P. (1980) Eunuchen als Sklaven und Freigelassene in der griechisch-römischen An‑
tike. Klett-Cotta.

Hester, J. David (2005) “Eunuchs and the Postgender Jesus: Matthew 19.12 and Transgres-
sive Sexualities”, Journal for the Study of the New Testament 28(1): 13–40.

Kuefler, M. (2001) The Manly Eunuch: Masculinity, Gender Ambiguity, and Christian Ide‑
ology in Late Antiquity. Chicago: University of Chicago Press.

Llewelyn, S., Gareth J., Bianca, L. (2012) “Guarding Entry to the Kingdom: The Place of 
Eunuchs in Mt. 19.12”, Journal for the Study of the Historical Jesus 10(3): 228–
246.

Moxnes, H. (2003) Putting Jesus in His Place: A Radical Vision of Household and King‑
dom. Louisville: Westminster John Knox Press.

Nikodim Svjatogorec (2019) Pidalion: Pravila Pravoslavnoi Tserkvi s tolkovaniiami v 4-h 
tomakh [Pidalion: The Rules of the Orthodox Church with Interpretations in 4 Vol-
umes]. Yekaterinburg: Publishing house of the Alexander Nevsky Novo-Tikhvinsky 
monastery.

Nock, A. D. (1925) Eunuchs in Ancient Religion, Teubner.

Olson, C. (2008) Celibacy and Religious Traditions. New York: Oxford University Press.

Quesnell, Q. (1968) ““Made themselves eunuchs for the Kingdom of Heaven” (Mt. 19,12)”, 
Catholic Biblical Quarterly 33(4): 335–358.

Rousselle, A. (1983) Porneia: De la maitrise du corps à la privation sensorielle, IIe-IVe 
siècles de l’ère chrétienne.Paris: Presses Universitaires de France.

Scholten, H. (1995) Der Eunuch in Kaisernähe: Zur politischen und sozialen Bedeutung 
des „praepositus sacri cubiculi“ im 4. und 5. Jahrhundert n. Chr. Frankfurt am 
Main: P. Lang.

Stevenson, W. (1995) “The Rise of Eunuchs in Greco-Roman Antiquity”, Journal of the His‑
tory of Sexuality 5(4): 495–511.



И е р е й  А л е к с и й  В о л ч к о в 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 3 1

Talbott, R. (2006) “Imagining the Matthean Eunuch Community: Kyriarchy on the Chop-
ping Block”, Journal of Feminist Studies in Religion 22(1): 21–43.

Tougher, S., Ra’anan A. (2002) Eunuchs in Antiquity and Beyond. London, Duckworth.

Vanhoozer, Kevin J. (2003) The Cambridge Companion to Postmodern Theology. Cam-
bridge, New York: Cambridge University Press.

Volchkov A. (2016) “Zhenskie sluzheniia v rannem khristianstve [Women’s ministries in 
early Christianity]”, Bogomyslie 18: 62–77.



2 3 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Николай Николаевич Селезнев, 1971–20211 

ВНАЧАЛЕ мая этого года в  моем телефоне раздался зво-
нок. Не успел распознать номер, ответил. Услышал в труб-
ке совершенно незнакомый, хриплый, приглушенный, 

какой-то мучительный голос, дозирующий слова короткими фра-
зами: «Александр Сергеевич, добрый день. Это Селезнев. Нико-
лай Селезнев. Я из больницы. Я в реанимации. Я в реанимации 

1.	 Фотография взята с сайта Высшей школы экономики.

Varia



№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 3 3

V a r i a

с ковидом. Моя статья. Я хотел бы спросить о моей статье. Она го-
това. Она будет?» Я ответил механически, что да, статья давно го-
това и должна выйти в ближайшем номере. Я говорил намерен-
но деловым тоном, как и положено отвечать на деловой вопрос, 
и только позже понял, что это была некая тактика защиты с моей 
стороны — защиты от эстраординарности момента, требовавшей 
какой-то  другой интонации; защиты даже от  просвечивающего 
в этом разговоре — при всей его повседневной тривиальности — 
какого-то трагического абсурда. Конечно, наихудший исход я ав-
томатически исключал в  этот момент, да  и  после; но  голос Ни-
колая был не просто такой, которого я никогда не слышал, но и… 
совсем другой. Он сказал: «Спасибо. Мне трудно говорить. Про-
стите». И повесил трубку. 

Он умер через несколько дней. 
У нас было много разговоров, особенно в бытность его в РГГУ; 

позже много общались по поводу его работ в нашем журнале. Хотя 
разговоры все более профессиональные и деловые, но и личность, 
конечно, проявлялась. Он был (…неужели в  прошедшем време-
ни…) суперпрофессионалом, образцом академической культуры. 
Он был пропорционален и систематичен, аккуратен и обязателен, 
безукоризненно точен. Настоящий филолог и историк классиче-
ского замеса. Центральная фигура — на мировом уровне — в об-
ласти ближневосточной медиевистики: начиная с  истории си-
рийской христианской культуры, он двигался и вглубь, и вширь, 
в  последние годы работая над культурными перекрестками  — 
глубинными взаимодействиями между исламом, христианством 
и буддизмом; стал частью востоковедной классики. Он был веж-
ливо доброжелателен, чуть старомодно обходителен и  компли-
ментарен, при этом немного закрыт и  сдержан, но  всегда готов 
сострить и  рассмеяться (и  да, улыбка почти всегда на  лице, как 
я  запомнил!). Его компанией были сирийские, арабские и  ин-
дийские философы, богословы, книжники — они потеряли в нем 
доброго и проницательного собеседника. Но вот еще одно: клас-
сик-книжник, да, но  — никакой архаики: он столь же органич-
но ощущал себя внутри современной цифровой культуры, как 
и в хитросплетениях старых текстов.

В этом номере журнала — та самая статья, о которой шла речь 
в последнем нашем разговоре. Образец его метода и авторитета. 
Образец все той же безупречной академической культуры. Оче-
редная статья…



V a r i a

А. Агаджанян 

Кратко о Николае Селезневе: 

Специалитет: религиоведение (2005, Центр изучения религий, 
Российский государственный гуманитарный университет); кан-
дидат исторических наук (РГГУ, 2006); доктор филологических 
наук (НИУ Высшая школа экономики, 2020).

Книги: «Ассирийская Церковь Востока. Исторический очерк» 
(2001); «Христология Ассирийской Церкви Востока» (2002); «Не-
сторий и Церковь Востока» (2005), «Pax Christiana et Pax Islam‑
ica: Из истории межконфессиональных связей на средневековом 
Ближнем Востоке» (2014); «Йоханнан Бар Зо’би и его “Истолко-
вание тайн”: Критический текст, перевод, исследование» (2016); 
«Книга собеседований Илии, митрополита Нисивина, c везиром 
Абу-л-Касимом ал-Хусайном ибн ‘Али ал-Магриби и  Послание 
митрополита Илии везиру Абу-л-Касиму» (2018), «„Книга общ-
ности веры“  — средневековый восточнохристианский экумени-
ческий трактат» (2018). 

2 3 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь



2 3 5

Николай Селезнев

Islamobuddhica: Что если буддизм — религия 
Писания? «Писание Шакьямуни» в арабском 
«Сборнике летописей» Рашид ад-Дина

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-235-246

Nikolai Seleznyov

Islamobuddhica: What If Buddhism Is a Scriptural Religion? 
“The Scriptures of Shakyamuni” in the Arabic Compendium 
of Chronicles of Rashīd al-Dīn

Nikolai Seleznyov (1971–2021) — Institute for Oriental and Classi-
cal Studies, HSE University (Moscow, Russia). 

In the “History of India” of Rashīd al-Dīn (1249/50–1318), which is 
a part of his “Compendium of Chronicles”, the author mentions “The 
Scriptures of Shakyamuni”. Rashīd al-Dīn’s informant was the Bud‑
dhist monk Kamālashrī from Kashmir. These references are found in 
several passages of the “History of India”: at the beginning and the end 
of this book as well as at the beginning of the section about Buddhism. 
The Buddha is presented in that part as the latest “Prophet” in a series 
of other “Prophets” (past Buddhas of earlier ages) who established the 

“Sunna” for his followers, and his words constituted the “Scriptures”— 
the Abhidharma. Karl Jahn and Johan Elverskog interpreted this as Is‑
lamization of the discourse, and Johan Elverskog explicitly denied that 
the Abhidharma could be called the “Scriptures of the Buddha” or his 

“revelation”. The present article shows this to be wrong. It is well known 
that Buddhist sources claim that the Fourth Buddhist Council was held 
in Kashmir in the reign of King Kanishka, and the Sarvāstivādins de‑
clared the Abhidharma-piṭaka as “the words of the Buddha” (buddha-
vacana) in polemics with the Sūtravādins (Sautrāntika). A similar ven‑
eration of the third part of the Buddhist Canon (Abhidhamma) is also 
witnessed to in Pali sources. 

Keywords: Buddhism, Islam, Abhidharma, Scriptures, Rashid al-
Din, Kamalashri.

Селезнев Н. Islamobuddhica: Что если буддизм – религия Писания? «Писание Шакьямуни» в арабском «Сборнике 
летописей» Рашид ад–Дина // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2021. № 39(2). С. 235–246. 

Seleznyov, Nikolai (2021) “Islamobuddhica: What If Buddhism Is a Scriptural Religion? “The Scriptures of Shakyamuni” in 
the Arabic Compendium of Chronicles of Rashīd al–Dīn”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(2): 235–
246. 

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-XX-XX


V a r i a

2 3 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

В«ИСТОРИИ Индии», входящей в известный «Сборник ле-
тописей» Рашӣд ад-Дӣна (1249/50–1318), не раз упомина-
ется «Писание (или Книга  — al-kitāb) Шакьямуни». Эти 

упоминания находятся в  композиционно значимых местах «Ис-
тории Индии»: в  начале и  в  конце этой книги, а  также в  нача-
ле части, посвященной буддизму. Открывается «История Индии» 
предисловием, в  котором Рашӣд ад-Дӣн сообщает, что его труд 
основан на знаменитой книге об Индии Абӯ Рей╝āна ал-Бӣрӯнӣ 
(973–1048)1, историях «султанов Дели» и  «султанов Кашмира»2 
и  сообщениях кашмирского буддийского монаха Камāлашрӣ3. 
Благодаря содействию этого информанта в  «Истории Индии» 
были изложены, как пишет Рашӣд ад-Дӣн,

обстоятельства Шакьямуни, который по  их  убеждениям пророк 
и путеводитель индусов и китайцев, со слов ба╟шӣ4 Камāлашрӣ, ме-
сто рождения и  воспитания которого  — страна Кашмир, и  он зна-
ющ и сведущ в содержании и темных местах Писания, называемо-
го «ном»5 — сочинении Шакьямуни6.

1.	 Бируни, Абу Рейхан. Индия. М.: Ладомир, 1995 (репр. с издания 1963 г.).

2.	 Ogura, S. (2019) “Jāmi‘ al-tawārīḫ”, in F. Speziale, C. W. Ernst (eds) Perso-Indica: An 
Analytical Survey of Persian Works on Indian Learned Traditions, pp. [1]–[16]. Paris: 
Sorbonne Nouvelle. Online edition: http://www.perso-indica.net/work/jami_al-tawar-
ih

3.	 См. о нем: Yoeli-Tlalim, R. (2013) “Rashīd al-Dīn’s Life of the Buddha: Some Tibetan 
Perspectives”, in A.  Akasoy, Ch.  Burnett, R.  Yoeli-Tlalim (eds) Rashīd al-Dīn as an 
Agent and Mediator of Cultural Exchanges in Ilkhanid Iran, pp.  201–204. London: 
The Warburg Institute, Turin: Nino Aragno.

4.	 Санскр. bhikṣu (монах); тюркск. bağşı (религ. учитель). Clauson, G. (1972) An Ety‑
mological Dictionary of Pre-Thirteenth-Century Turkish, p.  321. Oxford: Clarendon 
Press.

5.	 Как напоминает Н.Н. Поппе, слово «ном», пришедшее в монгольский язык из гре-
ческого (νόμος) посредством согдийского и уйгурского, использовалось в средние 
века для обозначения буддийской Дхармы. Poppe, N. (1964) Grammar of Written 
Mongolian, p. 3. Wiesbaden: Harrassowitz. Термин «ном» в этом смысле встречает-
ся и в других произведениях арабских и персидских авторов. См., напр.: Molé, M. 
(1961) “Les Kubrawiya entre le Sunnisme et Shiisme aux huitième et neuvième siècles 
de l’Hégire”, Revue des Études Islamiques 29: 81; DeWeese, D. (2014) “‘Alā’ al-Dawla 
Simnānī’s Religious Encounters at the Mongol Court near Tabriz”, in J. Pfeiffer (ed.) 
Politics, Patronage and the Transmission of Knowledge in 13th–15th Century Tabriz. 
(Iran Studies, 8), p. 51, fn. 37; 68. Leiden/Boston: Brill; Martini, G.M. (2018) ‘Alā’ al-
Dawla al-Simnānī between Spiritual Authority and Political Power: A Persian Lord 
and Intellectual in the Heart of the Ilkhanate (Islamicate Intellectual History, 4), p. 50. 
Leiden/Boston: Brill.

6.	 Blair, Sh. S. (1995) A Compendium of Chronicles: Rashid al-Din’s Illustrated History 
of the World, f. 259b. Oxford [etc.]: Oxford University Press; Jahn, K. (1965) Rashīd 



Н и к о л а й  С е л е з н е в

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 3 7

Изложение этих «обстоятельств» жизни и  учения Будды состав-
ляет значительную по  объему вторую часть «Истории Индии», 
и в предисловии к ней Рашӣд ад-Дӣн уделяет внимание предше-
ствовавшим Шакьямуни «пророкам», т.  е. в  данном случае буд-
дам прежних эпох7, и отмечает:

У  Шакьямуни есть Писание, название которого Абхидхарма 
(’bdarm), и  значение этого слова  — «первая из  книг и  последняя 
из них» <...> и, как передает о Шакьямуни ба╟шӣ Камāлашрӣ, все 
пророки по смыслу — одно, они приходят во всякое время и обнов-
ляют их религию, и речи всех их пророков — одно, и смысл всего 
этого — в книге Абхидхарма, так что если мы будем говорить о ре-
лигии Шакьямуни, это то же, что говорить обо всех8.

Будда — «позднейший пророк», — приводит Рашӣд ад-Дӣн слова 
Камāлашрӣ, — и потому «сейчас нам надлежит следовать за Ша-
кьямуни» и «усердствовать в его сунне», т.е. образе действий9. 

В  заключение раздела о  буддизме, написанном при помощи 
своего кашмирского информанта, после рассказа о кончине Буд-
ды Рашӣд ад-Дӣн вновь упоминает буддийское Писание:

И  собрали из  речей Шакьямуни и  его полезных наставлений Пи-
сание и  назвали его [Абхидхарма]кошавритти (qšwrdī)10. Затем  — 

al-Dīn’s History of India. (Central Asiatic Studies, X), f.  2059r. London, The Hague, 
Paris: Mouton & Co.; Jahn, K. (1980) Die Indiengeschichte des Rašīd ad-Dīn, f. 2059r 
(Tafel 43). Wien: Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften. В обоих 
изданиях К.  Яна здесь и  далее стороны листов указаны ошибочно: recto вместо 
verso и наоборот. 

7.	 О перечислениях предшествоваших Шакьямуни будд см.: Александрова Н.В., Ру‑
санов М.А., Комиссаров Д.А. Лалитавистара: Сутра о  жизни Будды: Рождение. 
(Orientalia et Classica, 68) М.: РГГУ, 2017. С. 117–118.

8.	 fol. 272b по изданию Blair, fol. 2072r по изданиям Jahn 1965 и 1980 (Tafel 69), и fol. 
273a по изданию Blair; fol. 2072v по изданиям Jahn 1965 и 1980 (Tab. 70).

9.	 fol. 272b по изданию Blair, fol. 2072r по изданиям Jahn 1965 и 1980 (Tafel 69). Ср. 
перс. текст по рукописи Istanbul, Topkapı Sarayı, Hazine 1654 (A.D. 1317), fol. 345v 
= Tafel 35 по изданию Jahn 1980. См. также: Akasoy, A. (2013) “The Buddha and the 
Straight Path. Rashīd al-Dīn’s Life of the Buddha: Islamic Perspectives”, in A. Akasoy, 
Ch. Burnett, R. Yoeli-Tlalim (eds) Rashīd al-Dīn as an Agent and Mediator of Cultur‑
al Exchanges in Ilkhanid Iran, p.  195. London: The Warburg Institute, Turin: Nino 
Aragno.

10.	 Röhrborn, K. (1989) «Die islamische Weltgeschichte des Rašīduddīn als Quelle für den 
zentralasiatischen Buddhismus?», Journal of Turkish Studies 13: 130, Anm. 16; Barat, 
K. (1992) “The Uighur Xuanzang Biography III”, Journal of Turkish Studies 16: 5–65, 
§ 0826 (21). 

Н и к о л а й  С е л е з н е в



V a r i a

2 3 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

историю Шакьямуни от  времени его рождения и  до  времени его 
кончины в  соответствии с  тем, что исповедуют обитатели Индии 
и Кашмира11.

Итак, Будда  — «пророк» (nabī), позднейший (muta’aḫḫir) в  че-
реде «пророков», установивший «сунну» своим последователям, 
и  его речи составили «Писание». Такая образность производит 
впечатление исламской, а  получившееся представление буддиз-
ма  — исламизированным, что вполне соответствует контексту: 
буддийский монах представляет свою религию везиру  — высо-
копоставленному представителю мусульманской власти. Именно 
такое впечатление создалось у исследователей «Истории Индии» 
Карла Яна и  Йохана Элверскога. Карл Ян, издатель факсимиль-
ных снимков рукописной «Истории Индии», замечает:

Это помещает Шакьямуни среди пророков с  Писанием! Его кни-
гой, «первой и  последней всех книг», как она там названа, запро-
сто представлена Абхидхарма  — буддийская метафизическая тео-
рия. По словам Камāлашрӣ, она содержит откровение Шакьямуни, 
квинтэссенцию всего истинного и высшего знания12.

Подобным образом высказывается Йохан Элверског, исследова-
тель истории контакта «буддизма и ислама на Шелковом пути»: 

Печатью пророков в индийской традиции оказывается, таким обра-
зом, Будда, который обладает Писанием, именуемым Абхидхарма. 
Абхидхарма, однако, не  Писание. Не  является она и  учением Буд-
ды. Фактически из  трех частей традиционного буддийского кано-
на — учений Будды (Сутра), монашеского кодекса (Виная) и высших 
учений (Абхидхарма) — последняя является единственной частью, 
которая как раз не  считается словом Будды. Напротив, Абхидхар-
ма  — это собрание сочинений буддийских экзегетов, которые пы-
тались разобраться в учении Будды. Таким образом, очень странно, 
что Абхидхарма представлена как «Священное Писание» проро-
ка Шакьямуни. На самом деле, было бы более разумным объявить 
Писанием, содержащим откровение Будды, Сутры. Однако, как бы 

11.	 fol. 277b–278a по изданию Blair, fol. 2077r–2077v по изданиям Jahn 1965 и 1980 
(Tafel 79–80).

12.	 Jahn, K. (1965), Rashīd al-Dīn’s History of India. (Central Asiatic Studies, X), p. xcix. 
London, The Hague, Paris: Mouton & Co. 



№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 3 9

то ни было, вопрос Абхидхармы или Сутры был явно второстепен-
ным; более важной была попытка провести параллели и связи ме-
жду буддизмом и  исламом, что было сделано в  высшей степени 
изобретательно в переосмыслении Рашид ад-Дином индийской ре-
лигиозной истории в рамках ислама13.

Как мы видим, оба исследователя сочли интерпретацию буддизма 
в «Истории Индии» мотивированной лишь желанием «провести 
параллели и связи между буддизмом и исламом», «в высшей сте-
пени изобретательно» (most ingeniously) представить буддизм как 
своего рода индийский аналог ислама, проявление той же тради-
ции откровения14. Оба исследователя удивлены тем, что Писани-
ем Будды названа Абхидхарма, и  Элверског прямо отрицает об-
основанность такого взгляда. Однако подобное удивление и тем 
более отрицание сами представляются нам удивительными и за-
служивающими отрицания. 

Общеизвестны утверждения буддийских источников, что 
в  Кашмире  — по  преданиям, в  период правления царя Каниш-
ки15 — состоялся четвертый буддийский собор, на котором значи-
тельное число ученых монахов сарвастивады приняли санскрит-
скую форму учения этой школы. В противовес саутрантикам, т. е. 
приверженцам именно Сӯтр, сарвастивадины провозгласили сан-
скритскую Абхидхарма-пи╙аку «словами Будды» (buddha-vaca‑
na). Благодаря этому школа сарвастивадинов Кашмира приобре-
ла известность как «абхидхармика»16. Не  менее авторитетными 
объявлялись ими и трактаты-комментарии (vibhāṣā) к Абхидхар-
ме, что послужило основанием для еще одного именования каш-
мирских сарвастивадинов — «вайбхашика», т.е. приверженцами 

13.	 Elverskog, J. (2010) Buddhism and Islam on the Silk Road, p. 156. Philadelphia: Uni-
versity of Pennsylvania Press.

14.	 Сопоставление, или противопоставление, парадигмы откровения, данного свыше, 
в «авраамических» религиях и парадигмы безграничного знания, открытого Буд-
дой, заслуживает отдельного исследования. Для настоящей работы важно отме-
тить, что комментарии К. Яна и Й. Элверскога в данном случае сосредоточены ис-
ключительно на  мусульманской интерпретации сведений о  буддизме, 
представленной в  «Истории Индии», а  засвидетельствованным там же сведени-
ям о буддийской традиции, которые предоставил Камāлашрӣ, ими должного вни-
мания уделено не было. 

15.	 Датировка царствования Канишки остается предметом дискуссий. См.: Basham, 
A.L. (ed.) (1968) Papers on the Date of Kaniṣka. Leiden: Brill.

16.	 Dutt, N. (1985) Buddhism in Kashmir, p. 63. Delhi: Eastern Book Linkers.

Н и к о л а й  С е л е з н е в



V a r i a

2 4 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

трактатов-комментариев17. В «Абхидхарма-махāвибхāшā», одном 
из древнейших трактатов такого рода, говорится:

Абхидхарма — это изначально слова Будды. Только собрание их — 
почтенного [Кāть╫янӣпутры]. К тому же, будь это слова Будды или 
учеников, они не  противоречат dharmatā, Бхагават дозволил под-
держивать все их  монахам-бхикшу. Так что почтенный сделал со-
брание того, что он слышал в русле предания или через постижение 
посредством силы его проникновенного знания (praṇidhi-jñāna)18.

Позднее Васубандху (IV  в.), уроженец Гандхары, сделал перера-
ботку «Махāвибхāши» в  своем известном труде «Абхидхарма-
коша», упомянутом, как мы видели выше, в  «Истории Индии» 
со слов Камāлашрӣ. До изучения трактатов вайбхашиков в Каш-
мире Васубандху исследовал сочинения саутрантиков, взгляды 
которых нашли отражение в  его автокомментарии к  «Абхидхар-
макоше». Сангхабхадра, автор школы вайбхашиков, выступив-
ший с критикой этих взглядов, писал:

Будда сначала изложил Абхидхарму сам. Без изложения ее Буд-
дой великие ученики, Шāрипутра и  другие, были бы не  в  силах 
должным образом исследовать свойства дхарм. ... [Собрание от-
дельных изложений Буддой Абхидхармы] почтенным Кāть╫янӣпут-
рой и  другими… было подобно собраниям (saṃgīti) Виная и  Сӯтр 
почтенным Махāкāшьяпой и другими. Две пи╙аки, Сӯтра и Виная 
были составлены в соответствии со сказанным, и только Абхидхар-
ма-пи╙ака была составлена в соответствии со смыслами. ... Состав-
ление Абхидхармы в  соответствии с  благородными поучениями 
Будды было дозволено Буддой и  потому может быть названо сло-
вами Будды19.

Итак, мы видим, что школа кашмирских сарвастивадинов-вайб-
хашиков провозглашала Абхидхарму «словом Будды», упоря-
доченным и  изложенным его последователями в  виде треть-
ей части санскритского буддийского канона. Иными словами, 

17.	 Лысенко В.Г. Буддизм и философия // Философия буддизма: энциклопедия / отв. 
ред. М.Т. Степанянц. М.: Восточная литература, 2011. С. 22. 

18.	 Цит. по: Dhammajoti, KL, Bhikkhu (法光) (2007) Sarvāstivāda Abhidharma, p.  2. 
Hong Kong: Centre of Buddhist Studies, The University of Hong Kong.

19.	 Цит. по: Dhammajoti, Sarvāstivāda Abhidharma, p. 3.



№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 4 1

Н и к о л а й  С е л е з н е в

Камāлашрӣ — кашмирский ученый монах (baḫšī), неоднократно 
упомянутый Рашӣд ад-Дӣном в его «Истории Индии» по имени, 
в том числе по нисбе, т.е. по имени, указывающем на происхожде-
ние из  того или иного места20,  — выразил то  понимание «Писа-
ния Будды», которое издавна сложилось в «месте его рождения 
и воспитания — стране Кашмир»21. 

Но  дело отнюдь не  только в  Кашмире. В  приведенной цита-
те Сангхабхадры мы видим упоминание Шāрипутры. С  его име-
нем связано придание высшего статуса палийской Абхидхамме 
в традиции тхеравады. В трактате Буддагхосы (V в.) «Аттхасали-
ни» — комментарии к «Дхаммасангани», первой части Абхидхам-
ма-пи╙аки палийского канона  — повествуется о  том, что Будда 
проповедовал Абхидхамму небожителям — на небесах Тāватимса. 
Ежедневно прерывая свою проповедь небесным сонмам и возвра-
щаясь в человеческий мир, Будда преподавал Шāрипутре (Сари-
путте) метод (naya) той части Абхидхаммы, которая в тот день со-
ставляла его проповедь. Затем Шāрипутра передал воспринятое 
от Будды своим ученикам22. 

Упоминание метода (naya)23 здесь неслучайно: усвоив метод, 
Шāрипутра оказывался способным воспринять и передать другим 
безграничное, «океаническое» знание, открытое Буддой. Этим 
и  объясняется приоритет, отданный Абхидхамме в  составе буд-
дийского канона. Мария Хейм, исследующая наследие Буддагхо-
сы, поясняет:

Содержание Суттанты [т.  е. собрания сутр] диалогично и  контек-
стуально, оно обычно преподносится людям в общепринятых и до-
ступных выражениях и в соответствии с их различными и конкрет-
ными склонностями. Как мы видим, сутта [сутра] всегда включена 
в  повествовательный контекст, необходимый, как рассуждал Буд-
дагхоса, для понимания доктринальных учений. Буддагхоса прово-

20.	 fol. 272a по изданию Blair, fol. 2071v по изданиям Jahn 1965 и 1980 (Tafel 68).

21.	 fol. 259b по изданию Blair, fol. 2059r по изданиям Jahn 1965 и 1980 (Tafel 43).

22.	 Müller, E. (ed.) (1897) The Atthasālinī: Buddhaghosa’a Commentary on the 
Dhammasaṅgaṇi, p.  16. London: Pali Text Society; Davids, Rh. (ed.) (1958) The Ex‑
positor (Atthasālinī). Buddhaghośa’s Commentary on the Dhammasangaṇī, the First 
Book of the Abhidhamma Piṭaka. Vol. 1. / Tr. by Maung Tin, p. 20. London: Pali Text 
Society.

23.	 K. M. (1961–1965) “Abhidhamma: XII. The method of study adopted by the Abhidham-
ma”, in G.P. Malalasekera (ed.) Encyclopaedia of Buddhism. Vol. 1, pp. 46–48. [Colom-
bo]: Government of Ceylon Press. 



V a r i a

2 4 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

дит различие между нарративным дискурсом Суттанты и дискурсом 
Абхидхаммы, который он считал абстрагированным и  техничным, 
с  собственными специализированными идиомами и  использова-
нием языка в  его «наиболее продвинутом смысле»… Потенциал 
Дхаммы  — то, что она может экспоненциально и  бесконечно рас-
крываться, ветвясь из исходной точки (mātikā) — определенно име-
ет решающее значение для понимания того, что Буддагхоса видел 
в Абхидхамме24. 

Кеннет Рой  Норман, известный исследователь пракритов, пали 
и  корпуса текстов на  этих языках, отмечает, что само слово ab‑
hidhamma претерпело изменения в  семантике. Первоначально 
означавшее «относящееся к Дхамме», оно затем приобрело смысл 
«высшая Дхамма», тем самым указывая на  превосходство этого 
собрания текстов25. Далее он пишет:

Предупреждая обвинения в  том, что [передача через Шāрипутру] 
означала бы, что Абхидхамма не является buddha-vacana [словами 
Будды], Буддагхоса настойчиво утверждает, что Сарипутта [Шāри-
путра] был не первым, кто воспринял Абхидхамму, поскольку пер-
вым ābhidhammika был сам Будда26.

Таким образом, мы видим, что не позднее, чем к V в. н.э. эволюция 
взглядов на  приоритеты в  составе канонических текстов и  в  «се-
верном», и  в  «южном» буддизме произошла по  одной и  той же 
логике, при том что третья часть канона, вышедшая на  первый 

24.	 Heim, M. (2018) Voice of the Buddha. Buddhaghosa on the Immesurable Words, 
pp. 6–7, 42–43. New York: Oxford University Press. О.О. Розенберг (1888–1919/1921) 
призывал учитывать в буддологических исследованиях сложившийся в традиции 
приоритет Абхидхармы: «…изучение древнего буддизма должно начинаться с си‑
стематических трактатов, заключенных в сборник абхидхармы <…> ключ к по-
ниманию буддийской догматики и истории буддийских сект заключается именно 
в ней, как дающей нам авторитетные указания относительно тех мыслей, которые 
действительно господствовали среди руководящих буддистов, а не те, которые мы 
склонны предположить на основании более или менее произвольного толкования 
сутр, где мы встречаемся с лаконическими формулами, которые без знания абхид-
хармы могут подвергаться искусственной группировке». (курсив в оригинале; Ро‑
зенберг О.О. Проблемы буддийской философии // Розенберг О.О. Труды по буддиз-
му. М.: Наука. Главная редакция восточной литературы, 1991. С. 46–47.

25.	 Norman, K.R. (1983) Pāli Literature, Including the Canonical Literature in Prakrit 
and Sanskrit of All the Hīnayāna Schools of Buddhism, p. 97–98. (A History of Indi-
an Literature, VII:2). Wiesbaden: Otto Harrassowitz. 

26.	 Norman, K.R. Pāli Literature, Including the Canonical Literature in Prakrit and San‑
skrit of All the Hīnayāna Schools of Buddhism, p. 98.



Н и к о л а й  С е л е з н е в

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 4 3

план,  — санскритская Абхидхарма или палийская Абхидхамма  — 
у каждой из этих традиций, как известно, была в собственной вер-
сии27. Это позволяет нам заключить, что к указанному времени, т.е. 
задолго до появления ислама на исторической сцене, в буддизме 
в целом и в кашмирском буддийском сообществе в частности было 
вполне сложившееся представление о записанных «словах Будды», 
и притом эта запись, особенно в палийской версии, понималась как 
особым образом вдохновленная и содержащая своего рода ключи 
к буддийскому знанию в виде «метода» и «порождающих» струк-
турных блоков-перечней (mātikā)28. 

В заключение отметим, что в «Истории Индии» не обнаружи-
вается ничего, что опровергало бы слова Камāлашрӣ, утверждав-
шего, что «у Шакьямуни есть Писание»; напротив, как было от-
мечено в  начале, эти слова были помещены Рашӣд ад-Дӣном 
в композиционно значимых местах его сочинения. Этому можно 
найти объяснение. Вопрос о том, кто в исламской системе мысли 
относится к  «людям Писания» (ahl al-kitāb), противопоставлен-
ным «многобожникам» (mušrikūn или allaḏīna ’ašrakū), — это во-
прос коранической экзегезы и как таковой он связан с более об-
щим вопросом, кто будет в  итоге вознагражден, а  кто осужден. 
Достаточно сопоставить коранический текст 2:62/59 и 22:17, что-
бы увидеть неоднозначность в этих суждениях:

Воистину, тем, кто уверо-
вал, и которые иудействовали, 
и христианам, и сабиям — тем, 

кто уверовал в Бога и в по-
следний день и творил доб-
ро, им награда у Господа их, 
у них нет страха, и пусть они 

не печалятся (2:62/59).

Воистину, те, которые уве-
ровали, и те, которые иудей-

ствовали, и сабии, и хри-
стиане, и маги, и те, которые 
многобожничали, — Бог раз-

делит между ними в день вос-
кресения (22:17).

27.	 Анашина М.В., Шохин В.К. Абхидхармы тексты // Философия буддизма: энцикло-
педия / отв. ред. М.Т. Степанянц. М.: Восточная литература, 2011. С. 69–75. 

28.	 Heim, M. Voice of the Buddha. Buddhaghosa on the Immesurable Words, p. 43. Умест-
но отметить, что в традиции махаяны значение Абхидхармы приобрело дальней-
шее переосмысление: «Из всех сутр махаяны “Ратнакута” выделяется тем, что она 
на всем протяжении первого тысячелетия н.э. пользовалась огромным авторите-
том <…> Именно в “Ратнакута-сутре” получил письменную фиксацию начальный 
период переосмысления и развития абхидхармических матрик». Воробьева-Деся‑
товская М.И. К истории сложения буддийского канона: проблема языкового раз-
нообразия и  авторства буддийских канонических текстов // Письменные памят-
ники Востока. 2004. № 1. С. 214–215.



V a r i a

2 4 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Помимо иудеев и христиан, которых толкователи Корана тра-
диционно считали основными сообществами «людей Писания»29, 
среди противопоставленных «тем, которые многобожничали», 
обнаруживаются «сабии»30, причем во втором случае они упомя-
нуты даже прежде «христиан», и к приведенному перечню добав-
лены «маги», т.е. зороастрийцы31. К  «сабиям» буддистов в  араб-
ской классической литературе относили многократно32, зачастую 
не  отличая их  от  последователей древних индоиранских рели-
гий33. Рашӣд ад-Дӣн, следовательно, обращая внимание своих чи-
тателей на  свидетельства Камāлашрӣ о  «Писании Шакьямуни», 
лишь подтверждал обоснованность коранического отнесения «са-
биев» к тем, у кого «нет страха, и пусть они не печалятся». 

Библиография / References

Александрова Н.В., Русанов М.А., Комиссаров Д.А. Лалитавистара: Сутра о жизни Буд-
ды: Рождение. (Orientalia et Classica, 68) М.: РГГУ, 2017. 

Анашина М.В., Шохин В.К. Абхидхармы тексты // Философия буддизма: энциклопе-
дия / отв. ред. М.Т. Степанянц. М.: Восточная литература, 2011. С. 69–75.

Воробьева-Десятовская  М.И. К  истории сложения буддийского канона: проблема 
языкового разнообразия и  авторства буддийских канонических тек-
стов // Письменные памятники Востока. 2004. № 1. С. 214–215.

Бируни, Абу Рейхан (1995) Индия. М.: Ладомир (репр. с издания 1963 г.).

Лысенко В.Г. Буддизм и философия // Философия буддизма: энциклопедия / отв. ред. 
М.Т. Степанянц. М.: Восточная литература, 2011. С. 19–45. 

Розенберг О.О. Проблемы буддийской философии // Розенберг О.О. Труды по буддиз-
му. М.: Наука. Главная редакция восточной литературы, 1991. С. 43–254.

Akasoy, A. (2013) “The Buddha and the Straight Path. Rashīd al-Dīn’s Life of the Buddha: 
Islamic Perspectives”, in A. Akasoy, Ch. Burnett, R. Yoeli-Tlalim (eds) Rashīd al-

29.	 См., напр., в Толковании на Коран Абӯ Джа‘фара а╙-Ṭабарӣ: «Пища тех, кому дано 
Писание, дозволена вам, и жертвоприношения людей Писания из иудеев и хри-
стиан; это они  — те, которым дано Писание, то  есть Тора и  Евангелие, им дано 
то и другое или одно из двух, [и от них принимать жертвенную] пищу дозволено 
вам». Tafsīr aṭ-Ṭabarī на 5:5/7.

30.	 De Blois, F. (1995) “The ‘Sabians’ (Ṣābi’ūn) in Pre-Islamic Arabia”, in: Acta Orientalia 
56: 39–40. 

31.	 Vajda,  G. (1986) “Ahl al-Kitāb”, in The Encyclopaedia of Islam. New edition. Vol.  I, 
p. 264. Leiden: Brill.

32.	 Gimaret, D. (1969) “Bouddha et les Bouddhistes dans la tradition musulmane”, Jour‑
nal asiatique 257: 279.

33.	 Crone, P. (2016) “Buddhism as Ancient Iranian Paganism”, in Crone, P. The Iranian 
Reception of Islam: The Non-Traditionalist Strands. Collected Studies in Three Vol-
umes. Vol. 2, pp. 212–232. Leiden/Boston: Brill.



Н и к о л а й  С е л е з н е в

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 4 5

Dīn as an Agent and Mediator of Cultural Exchanges in Ilkhanid Iran, pp.  173–
196. London: The Warburg Institute, Turin: Nino Aragno.

Alexandrova, N.V., Rusanov, M.A., Komissarov, D.A. (2017) Lalitavistara: Sutra o zhizni 
Buddy: Rozhdenie [Lalitavistara: Sutra on the Buddha’s Life. The Birth]. (Orienta-
lia et Classica, 68) Moscow: Russian State University for the Humanities.

Anashina, M.V., Shokhin, V.K. (2011) “Abkhidkharmy teksty” [Abhidharma Texts], in 
M.T. Stepaniants (ed.) Filosofiia buddizma: entsiklopediia, pp.  69–75. Moscow: 
Vostochnaia literatura.

Barat, K. (1992) “The Uighur Xuanzang Biography III”, Journal of Turkish Studies 16: 5–65.

Biruni, Abu Rayhan (1995) Indiia [India]. Moscow: Ladomir (repr. 1963). 

Blair, Sh. S. (1995) A Compendium of Chronicles: Rashid al-Din’s Illustrated History of 
the World. Oxford [etc.]: Oxford University Press.

Clauson, G. (1972) An Etymological Dictionary of Pre-Thirteenth-Century Turkish. Ox-
ford: Clarendon Press.

Crone, P. (2016) “Buddhism as Ancient Iranian Paganism”, in Crone, P. The Iranian Re-
ception of Islam: The Non-Traditionalist Strands. Collected Studies in Three Vol-
umes. Vol. 2, pp. 212–232. Leiden/Boston: Brill.

De Blois, F. (1995) “The ‘Sabians’ (Ṣābi’ūn) in Pre-Islamic Arabia”, in: Acta Orientalia 56: 
39–61.

Dhammajoti, KL, Bhikkhu (法光) (2007), Sarvāstivāda Abhidharma. Hong Kong: Centre 
of Buddhist Studies, The University of Hong Kong.

DeWeese, D. (2014) “‘Alā’ al-Dawla Simnānī’s Religious Encounters at the Mongol Court 
near Tabriz”, in J. Pfeiffer (ed.) Politics, Patronage and the Transmission of Knowl-
edge in 13th–15th Century Tabriz (Iran Studies, 8), pp. 35–76. Leiden/Boston: Brill.

Dutt, N. (1985) Buddhism in Kashmir. Delhi: Eastern Book Linkers. 

Elverskog,  J. (2010) Buddhism and Islam on the Silk Road. Philadelphia: University of 
Pennsylvania Press.

Gimaret,  D. (1969) “Bouddha et les Bouddhistes dans la tradition musulmane”, Journal 
asiatique 257: 273–316.

Heim, M. (2018) Voice of the Buddha. Buddhaghosa on the Immesurable Words. New York: 
Oxford University Press.

Jahn, K. (1965), Rashīd al-Dīn’s History of India. (Central Asiatic Studies, X). London, The 
Hague, Paris: Mouton & Co.

Jahn, K. (1980) Die Indiengeschichte des Rašīd ad-Dīn. Wien: Verlag der Österreichischen 
Akademie der Wissenschaften. 

K. M. (1961–1965) “Abhidhamma: XII. The method of study adopted by the Abhidhamma”, 
in G. P. Malalasekera (ed.) Encyclopaedia of Buddhism. Vol. 1, pp. 46–48. [Colom-
bo]: Government of Ceylon Press.

Lysenko, V.G. (2011) “Buddizm i filosofiia” [Buddhism and Philosophy], in M.T. Stepaniants 
(ed.) Filosofiia buddizma: entsiklopediia, pp. 19–45. Moscow: Vostochnaya literatura.

Martini, G.M. (2018) ‘Alā’ al-Dawla al-Simnānī between Spiritual Authority and Political 
Power: A Persian Lord and Intellectual in the Heart of the Ilkhanate. (Islamicate 
Intellectual History, 4). Leiden/Boston: Brill. 

Molé, M. (1961) “Les Kubrawiya entre le Sunnisme et Shiisme aux huitième et neuvième 
siècles de l’Hégire”, Revue des Études Islamiques 29: 61–142.

Norman, K.R. (1983) Pāli Literature, Including the Canonical Literature in Prakrit and 
Sanskrit of All the Hīnayāna Schools of Buddhism. (A History of Indian Literature, 
VII:2). Wiesbaden: Otto Harrassowitz.



V a r i a

2 4 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Ogura, S. (2019) “Jāmi‘ al-tawārīḫ”, in F. Speziale, C. W. Ernst (eds) Perso-Indica: An An‑
alytical Survey of Persian Works on Indian Learned Traditions, pp. [1]–[16]. Par-
is: Sorbonne Nouvelle. Online edition: http://www.perso-indica.net/work/jami_al-
tawarih

Basham, A.L. (ed.) (1968) Papers on the Date of Kaniṣka. Leiden: Brill.

Poppe, N. (1964) Grammar of Written Mongolian. Wiesbaden: Harrassowitz.

Röhrborn, K. (1989) “Die islamische Weltgeschichte des Rašīduddīn als Quelle für den zen-
tralasiatischen Buddhismus?”, Journal of Turkish Studies 13: 129–133.

Rosenberg, O.O. (1991) “Problemy buddiyskoi filosofii” [Issues of Buddhist Philosophy], in 
Rosenberg, O.O. Trudy po buddizmu, pp. 43–254. M.: Nauka.

[Ṭabarī, aṭ-] (2001) Tafsīr aṭ-Ṭabarī, ǧāmi‘ al-bayān ‘an ta’wīl ’ay al-Qur’ān, li-Abī Ǧa‘far 
Muḥammad b. Ǧarīr aṭ-Ṭabarī / taḥqīq ‘Abd Allāh b. ‘Abd al-Muḥsin at-Turkī. 26 
ǧ. al-Qāhira: Haǧar. 

Müller, E. (ed.) (1897) The Atthasālinī: Buddhaghosa’a Commentary on the 
Dhammasaṅgaṇi. London: Pali Text Society. 

Davids, Rh. (1958) The Expositor (Atthasālinī). Buddhaghośa’s Commentary on the 
Dhammasangaṇī, the First Book of the Abhidhamma Piṭaka. Vol. 1. / Tr. by Maung 
Tin. London: Pali Text Society.

Vajda,  G. (1986) “Ahl al-Kitāb”, in: The Encyclopaedia of Islam. New edition. Vol.  I, 
pp. 264–266. Leiden: Brill.

Vorobyоva-Desyatovskayа, M.I. (2004) “K istorii slozheniia buddiiskogo kanona: problema 
iazykovogo raznoobraziia i avtorstva buddiiskikh kanonicheskikh tekstov” [Regard-
ing the History of Buddhist Canon: The Problem of the Language Variety and the 
Authorship], Pis’mennyye pamiatniki Vostoka 1: 214–215.

Yoeli-Tlalim, R. (2013) “Rashīd al-Dīn’s Life of the Buddha: Some Tibetan Perspectives”, in 
A. Akasoy, Ch. Burnett, R. Yoeli-Tlalim (eds) Rashīd al-Dīn as an Agent and Me‑
diator of Cultural Exchanges in Ilkhanid Iran, pp. 197–211. London: The Warburg 
Institute, Turin: Nino Aragno.



2 4 7

Сергей Горюнов

Между полемикой и толерантностью: 
конструирование «религиозного другого» 
через призму николаевской цензуры

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-247-276

Sergey Goryunov

Between Polemics and Tolerance: Constructing the Religious 
Other Through the Censorship of Nicholas I

Sergey Goryunov — Institute of Scientific Information on Social Sci-
ences, Russian Academy of Sciences (Moscow, Russia). amenokal@
yandex.ru

This paper discusses the construction of the “religious other” and the 
notion of tolerance by the Russian censorship. By using the methods 
of Cambridge Methodological School, the paper explores the case at 
the highest censorship committee of the Russian Empire, the so-called 

“Committee of the April 2nd, 1848”, devoted to define admissibility and 
limits of religious controversy and polemical theology, in particular, 
between the Orthodox, the Lutherans and other confessional groups. 
The author is trying to unpack the content of such terms as “hetero‑
dox” and “orthodox” in their evolving correlation, and the specific un‑
derstanding of tolerance in Russia under Nicolas I.

Keywords: religious polemic, toleration and tolerance, norm 
and anomaly, Russian censorship, religious other, orthodoxy and 
heterodoxy. 

Введение: проблема, источники, метод

ПРЕЖДЕ чем обратиться к конкретному цензурному делу, 
изложим общие концептуальные рамки нашего подхода — 
проблематику «религиозного другого», «межрелигиозной 

полемики» и границ терпимости как ключевых параметров, в ко-
торых может быть осмыслена история монотеистических религи-
озных традиций. Что такое полемическое богословие и  религи-
озная полемика (от  др. гр. πολέμιος  — вражеский, враждебный) 

Горюнов С. Между полемикой и толерантностью: конструирование «религиозного другого» через призму николаевской 
цензуры // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2021. № 39(2). С. 247–276. 

Goryunov, Sergey (2021) “Between Polemics and Tolerance: Constructing the Religious Other through the Censorship of 
Nicholas I.”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(2): 247–276. 

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-XX-XX


V a r i a

2 4 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

вообще? Пожалуй, наиболее характерной чертой этой фор-
мы коммуникации является противопоставление другому, или 
«иному» (us vs them)1. Между тем само религиозное мышление 
(по  крайней мере, в  феноменологическом прочтении и  в  авраа-
мических традициях) подразумевает противопоставленность мир-
скому в  своей ориентированности на  «абсолютно другое» (иной 
уровень бытия) или, пользуясь терминологией Рудольфа Отто, 
ganz andere (лат. aliud valde — совершенно инаковое)2. 

Кроме того, религиозные доктрины (особенно монотеистиче-
ские) часто формируются/оформляются в  религиозной полеми-
ке, в  утверждении собственной инаковости и  оппозиционности 
другим («ложным», «еретическим») учениям. Веротерпимость, 
призывающая к неполемичности и диалогу, как это ни парадок-
сально, становится формой религиозного притеснения, так как 
бросает вызов основаниям религиозной идентичности, форми-
рующимся посредством противопоставленности иному/другому. 

Нередко «ожидаемым поведением» для «современных» ре-
лигий является участие в  процессе примирения (peacebuilding) 
и укрепления «универсальных прав человека» (в том числе и ре-
лигиозной толерантности). Такие сущностные и  «собственные» 
интересы религий, как распространение своего учения (миссия/
прозелитизм), спор с другими религиозными доктринами (поле-
мика/обличение) и  проч., должны, в  этой логике, уступить ме-
сто просвещенческим идеологическим установкам на  укрепле-
ние универсальных прав. Ключевым здесь становится требование 
к  религиям занимать позицию с  прицелом на  преодоление кон-
фликтов и  противостояний3, требование привести религиозные 
учения в  соответствие (по  сути, изменить) с  принципами «свет-
ского общества»4. Собственно, и  само понятие «религии», как 
и  понятие светского (секулярного), было заново сконструирова-

1.	 «Другой, поскольку он другой, — не просто alter ego; он есть то, что я не есмь». 
Левинас Э. Время и Другой. Гуманизм другого человека. С-Пб.: Высшая религи-
озно-философская школа, 1998. С. 90.

2.	 Отто Р. Священное: об иррациональном в идее божественного и его соотноше-
нии с рациональным. СПб.: Изд-во Cанкт-Петербургского ун-та, 2008. С. 44.

3.	 Scott Appleby, R. (2000) The Ambivalence of the Sacred: Religion, Violence, and Rec-
onciliation, p. 245. Boston: Rowman & Littlefield Publishers, Inc. 

4.	 В  сущности, категории «светское» и  «религиозное» могут пониматься как навя-
занные и как форма притеснения: «Те религиозные традиции, которые столкну-
лись с новым проектом Модерна, оказались не просто вытесненными в некую ис-
кусственно синтезированную область, называемую «религия», но  еще и  встали 
перед необходимостью принять новую теологию «светского», навязываемую им 



С е р г е й  Г о р ю н о в

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 4 9

но и подверстано под требования просвещенческой парадигмы 
рациональной терпимости5. 

Мы обратимся к  России начала XIX в.  — к  одной из  первых 
попыток решить вопрос о  допустимой норме религиозной поле-
мики. Норма, в самом широком смысле, регламентировалась то-
гда цензурой. Разумеется, цензура — далеко не единственный ма-
териал, на  котором можно анализировать норму толерантности. 
Так, в  работах Пола Верта6 принципы религиозной терпимости 
и  конфессиональной политики анализируются в  значительной 
степени на материале регламентации перехода из одной конфес-
сии в другую. В фокусе внимания Михаила Долбилова — автора 
одной из  самых объемных и  детальных монографий, посвящен-
ных истории религиозного плюрализма и конфессиональной по-
литики7 — также находятся материалы (в том числе и огромный 
корпус архивных документов), посвященные теме регламентации 
миссионерской активности иностранных исповеданий, случаям 
массового перехода в православие, намерениям постепенного об-
ращения в  православие иноверцев. Кроме того, значимыми для 
понимания религиозной политики могут быть и  материалы, ка-
сающиеся темы межконфессиональных браков, норм в  отноше-
нии религиозной принадлежности детей в  межконфессиональ-
ных браках, образовательных норм в отношении иноверцев и т.п. 

Подобного рода исследования (помогающие понять общий 
ландшафт конфессиональной политики) являются весьма зна-
чимыми для «навигации» в  этой теме, но  в  них нередко оказы-
вается за скобками то, как само государство осмысляло свою ре-
лигиозную политику, как выглядел «бюрократический разговор» 
на тему терпимости, каковы были взгляды бюрократии на права 
иноверцев. Поэтому цензура кажется нам столь же (если не  бо-
лее) показательным материалом, так как регламентация нормы 

под угрозой уничтожения». Узланер Д.А. Расколдовывание дискурса: «религиоз-
ное» и «светское» в языке Нового времени // Логос. 2008. № 4. С. 153.

5.	 См.: Asad, T. (2003) Formations of the Secular: Christianity, Islam, Modernity. Stan-
ford: Stanford University Press (русск. пер.: Асад Т. Возникновение секулярного: 
христианство, ислам, модерность. М.: НЛО, 2020).

6.	 См.: Werth, P. (2014) The Tsar’s Foreign Faiths: Toleration and the Fate of Religious 
Freedom in Imperial Russia. Oxford; N.Y.: Oxford University Press; Верт П. Право-
славие, инославие, иноверие: Очерки по истории религиозного разнообразия Рос-
сийской империи. М.: Новое литературное обозрение, 2012.

7.	 Долбилов М.Д. Русский край, чужая вера: Этноконфессиональная политика им-
перии в Литве и Белоруссии при Александре II. М.: Новое литературное обозре-
ние, 2010.



V a r i a

2 5 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

мысли первична по отношению к регламентации нормы практи-
ки. Любые идеи о смещении границ, не только в государственной 
конфессиональной политике, но  и  в  общественной мысли отно-
сительно темы веротерпимости, просто не могли прозвучать без 
цензурного одобрения.

В этой работе мы не ставим задачи раскрыть всю историю во-
проса — эволюцию имперской религиозной политики в два пер-
вых царствования XIX века; становление и  функционирование 
цензурной системы (включая «духовную цензуру»); сложную кар-
тину идеологических и  культурных векторов эпохи. Наша цель 
другая: попытаться использовать конкретный исторический при-
мер, чтобы проиллюстрировать осмысление границ религиозной 
толерантности на  перекрестке наиболее значимых культурных 
дискурсов николаевской эпохи; понять, как в исполнении ключе-
вых социальных и политических акторов формировался сам язык 
описания толерантности через «проговаривание» природы рели-
гиозной инаковости и посредством выстраивания иерархии рели-
гиозного многообразия. 

Цензурное дело, которое находится в центре статьи, относится 
к  работе секретного «Комитета 2-го апреля 1848 г.» (т.н. Бутур-
линского комитета). В «эпоху цензурного террора» 1848–1855 гг.8 

это был высший цензурный институт в  Империи. Рассматривае-
мое нами дело посвящено попытке решения вопроса о  допусти-
мости/недопустимости межконфессиональной полемики в  Рос-
сии в первой половине XIX в. Материалов рассматриваемого нами 
дела касается в своей монографии по истории духовной цензуры 
А.Н. Котович9. Данное дело представлено у него в виде простран-
ных цитат (практически без комментариев) и  журнала Комите-
та, и «отношения» обер-прокурора Синода Н.А. Протасова, и не-
коего «2-го доклада» Н.А. Протасова, по содержанию во многом 
совпадающего, но  и  существенно отличающегося10 от  представ-

8.	 Лемке М.К. Очерки по  истории русской цензуры и  журналистики XIX столетия 
СПб.: тип. «Труд», 1904 (см. раздел с соответствующим названием).

9.	 Котович А.Н. Духовная цензура в России (1799–1855 гг.). СПб.: Типография Род-
ник, 1909.

10.	 Например, в справочной записке отсутствует следующий отрывок, которые при-
водит А.Н. Котович: «Чем более знакомства с  Европою, тем неизбежнее срав‑
нение чужих мнений с нашими и тем легче, по врожденной человеку слабости, 
дается предпочтение тому учению, в правилах коего менее строгости и более 
свободы для жизни». И напротив, слово в слово повторяются другие отрывки, на-
пример: «От  неутверждения в  догматах православия происходили все совра‑
щения в латинство, кои, однакож, никогда не были столь опасны, как безраз‑



№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 5 1

С е р г е й  Г о р ю н о в

ленной в данной статье особой11 записки12. Однако, в его рассмо-
трении данное дело, в  ряду других, предстает как пример меж-
ведомственной борьбы. С исторической точки зрения, это очень 
важный аспект, но, на наш взгляд, не меньшего внимания заслу-
живает и  сам предмет данного дела13. Даже если Котович прав 
и вопрос полемики послужил лишь поводом для выяснения меж-
ведомственных отношений, выбор темы свидетельствует об акту-
альности дискурса.

Нам представляется, что именно цензурные кабинеты оказы-
вались тем местом, где граница нормы/допустимого и аномалии/
недопустимого прочерчивалась в ежедневном режиме и букваль-
но «на ходу». Эта мысль весьма емко сформулирована Робертом 
Дарнтоном: анализ цензурных дел  — «это взгляд изнутри, ведь 
расследование приводит в  закрытые кабинеты и  на  секретные 
заседания, в  ходе которых государственные служащие распоря-
жались судьбой чужих высказываний»14. К  слову, отмеченный 
Дарнтоном конфиденциальный характер цензурных докумен-
тов придает этому виду источников дополнительную надежность. 
Никаких внешних читателей, помимо непосредственного адреса-
та, не предполагалось, и содержащиеся в такого рода документах 
высказывания обладают большей прозрачностью (можно сказать, 
что в них было гораздо меньше самоцензуры). 

личный образ мыслей, внушаемый духом протестантизма» (с отличием всего 
в нескольких словах вы встретите его ниже по тексту). К сожалению, у нас нет воз-
можности провести подробный анализ сходств и различий двух документов, но, 
опираясь на  процитированные А.Н. Котовичем отрывки, можно сказать, что об-
щая интенция документов в  целом совпадает. См.: Котович А.Н. Духовная цен-
зура в России (1799–1855 гг.). СПб.: Типография Родник, 1909. С. 503–504.

11.	 Точное название согласно реестру бумаг, входящих в  дело: «список с  особой за-
писки» (факт того, что речь идет о «копии», нами осознанно игнорируется в свя-
зи с тем, что в делопроизводстве, и особенно на таком уровне, никакой разницы 
между копией и оригиналом нет, ни в плане содержания, ни в плане статуса до-
кумента). 

12.	 Причина различий, вероятно, в том, что Котович анализирует дело по архивным 
документам Синода, а мы по архиву «Комитета 2-го апреля». По всей видимости, 
либо особая справочная записка была подготовлена на основании этого «2-го до-
клада» Протасова, либо речь идет о разных версиях одного документа (в послед-
нем случае окончательным вариантом является, вероятно, рассматриваемый нами, 
так как именно он в итоге был направлен в «Комитет 2-го апреля 1848 г.»).

13.	 См. раздел, посвященный взаимоотношению светской и  духовной цензур (VII). 
Котович А.Н. Духовная цензура в России (1799–1855 гг.). СПб.: Типография Род-
ник, 1909.

14.	 Дарнтон Р. Цензоры за работой. Как государство формирует литературу. М.: Но-
вое литературное обозрение, 2017. С. 8.



V a r i a

2 5 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Кроме того, законодательство не  давало цензорам рецеп-
тов в  каждом конкретном случае, а  скорее определяло некую 
рамку работы института цензуры (подведомственность, полно-
мочия, обязанности, ответственность цензоров и  т.д.). Ключе-
вой была именно роль частного и прецедентного, а не общего 
и  декларативного. В  Российской империи это положение уси-
ливалось и  специфическим статусом цензора. Цензоры дей-
ствовали монаршим именем15 (подобно тому, как современные 
судьи именем Российской Федерации). Эта практика приводи-
ла к  своего рода эффекту «высокой проводимости» всего цен-
зурного аппарата  — от  местного цензора к  Его Императорско-
му Величеству16. 

В  резолюциях и  даже рассуждениях цензоров содержится то, 
что Квентин Скиннер обозначает как иллокутивная сила «наме-
рения, выражающегося в каком-то действии (an intention in do‑
ing something)»17. Высказывания цензора носили учредительный 
характер (служили «перформативным высказыванием», в терми-
нах Дж. Остина18). То  есть в  замечаниях на  полях, зачеркивани-
ях и других отметках цензора (в силу статуса и действия именем 
Е.И.В.) содержится и  намерение легитимации, и  сама легити‑
мация нормы. 

Следует сказать несколько дополнительных слов о  самом Ко-
митете 2-го апреля 1848 г. Лучше всего значение Комитета харак-
теризуют напутственные слова Николая I: «Я не могу читать все, 
что у нас печатается, потому за меня будете читать вы: вы будете 
моими глазами»19. Не обладая де-юре никакими полномочиями, 
де-факто новый Комитет стал высшим цензурным органом стра-
ны. На тот момент это был уникальной пример двойной цензуры 

15.	 Энгельгардт Н.А. Очерк истории русской цензуры в  связи с  развитием печати 
(1703–1903). СПб.: А.С. Суворин, 1904. С. 11.

16.	 Комиссия «по делам книгопечатания» отмечала ненормальность этой практики: 
«Нет ни одного государства, в котором бы распоряжения по цензуре объявлялись 
от имени верховной власти». Цит. по: Энгельгардт Н.А. Там же.

17.	 Скиннер Кв. Значение и понимание в истории идей // Кембриджская школа: тео-
рия и  практика интеллектуальной истории. М.: Новое литературное обозрение, 
2018. C. 35–81.

18.	 См.: Austin, J.L. (1965) How to Do Things with Words. London: Oxford University 
Press (Русск. изд.: Остин Д. Как производить действия при помощи слов // Остин 
Д. Избранное. М.: Идея-пресс, 1999. С. 13–135).

19.	 Эльяшевич Д.А. Правительственная политика и еврейская печать в России, 1797–
1917 гг. СПб; Иерусалим: Изд-во Гешарим, 1999. С. 223.



№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 5 3

(цензуры над цензурой). Комитет возник в горячее время разгара 
европейских революций, по-видимому, в качестве ответа на «вес-
ну народов» 1848 г. Задача Комитета состояла в том (согласно его 
собственному регламенту), чтобы отслеживать «дух и  направле-
ние» печатного слова20. Это была попытка осуществить ревизию 
цензурной нормы.

 Комитет работал только с опубликованной литературой21. Де-
лопроизводство заводилось в случае пограничных дел, выпадаю-
щих в  некую серую зону между дозволенным и  недозволенным 
(исключение здесь выступает критерием выборки — очевидно не-
допустимое не попадало в поле зрения комитета, а очевидно до-
пустимое не привлекало его внимания). Можно сказать и иначе: 
эта серая зона обнаруживает себя на  стыке старой и  новой нор-
мы (последнюю, собственно, и  вырабатывал Комитет22). Однако 
важны еще и непрямые следствия работы Комитета (прежде все-
го эффект самоцензуры23). 

Прежде чем перейти к анализу конкретного цензурного дела, 
добавим несколько слов об оптике, через которую оно будет рас-
смотрено. Мы выступаем с  методологических позиций Джона 

20.	РГИА Ф. 1611. Оп. 1. Ед. хр. 1. Л. 5.

21.	 «Со  времени учреждения Комитета до  начала 1853 г. было рассмотрено книг 
и  брошюр  — 3004 экз.; журналов  — 1801 и  газет  — 12 920 номеров; с  1 января 
1853 г. по 1 января 1855 г. соответственно 3332 экз., 952 и 17 100 номеров». Гри‑
ченко Н.А. Комитет 2 апреля 1848 года и  Императорская Публичная библиоте-
ка // Современные проблемы книжной культуры: основные тенденции и перспек-
тивы развития: материалы VI Международного научного семинара (Москва, 
9 ноября 2016). Минск: Центр. Науч. Библ. НАН Беларуси; М.: ФГБУ науки Науч-
ный и изд. центр «Наука» РАН, 2016. С. 32. 

22.	 «Энергичная деятельность “Комитета 2-го апреля” по  выполнению высочайше 
возложенных на  него задач ощущалась уже в  потоке циркуляров, предписаний, 
распоряжений по вопросам цензуры, подменявших Закон. Только за 7 лет, начи-
ная с 1848 года, появилось 125 подобных актов, что почти в два раза больше, чем 
за предшествующий 20-летний период». Горбачев И.Г. Институт цензуры в Рос-
сийском законодательстве XVI –XIX веков (Историко-правовое исследование). Ка-
зань: изд-во «Юниверсум», 2010. С. 104.

23.	 Цензор Никитенко (на тот момент уже бывший) приводит любопытный пример 
общего духа, воцарившегося в  цензуре в  связи с  работой Комитета: «Я  заходил 
в цензурный комитет. Чудные дела делаются там. Например, цензор Мехелин вы-
марывает из  древней истории имена всех великих людей, которые сражались 
за свободу отечества или были республиканского образа мыслей — в республиках 
Греции и Рима. Вымарываются не рассуждения, а просто имена и факты. Такой 
ужас навел на цензоров Бутурлин с братией, т.е. с Корфом и Дегаем». Никитен‑
ко А.В. Моя повесть о  самом себе и  о  том, “чему свидетель в  жизни был”: Зап. 
и дневник (1804–1877 гг.). СПб.: М.В. Пирожков, 1905. С. 388.

С е р г е й  Г о р ю н о в



V a r i a

2 5 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Покока, согласно которому главный интерес для исследователя 
представляют континуумы интерпретаций  — «действия и  ре-
акции на них, инновации и события, изменения и процессы, ко-
торыми образована история дискурса»24. Процедура цензурного 
делопроизводства по интересующему нас делу может осмыслять-
ся не только через тему языковой игры (по тому же Джону Поко-
ку), где каждое ведомство «делает ход» (легитимируя нечто или 
лишая легитимности), но и через образ «театра» (действие). И то-
гда значимым для понимания представляется переход от анали-
за отдельных фактов/высказываний к анализу всего цензурного 
делопроизводства в его последовательности (от событий — к про-
цессу25). Пошаговое следование за этапами цензурного документо-
оборота не просто добавляет нашему тексту определенную сюжет-
ность, но и выражает некоторую театральность, присущую всему 
процессу — процедурам, регламенту, «церемониалу» в коммуни-
кациях ведомств как коллективных акторов крепнущей в  XIX в. 
бюрократии. 

Уже в веберовской концепции бюрократии, пусть и в неявной 
форме, можно обнаружить элемент игрового и церемониального. 
Власть здесь становится элементом игры, частью «бюрократиче-
ского высказывания», создающего эффект управления монарха 
вместо реального управления: «Монарху льстят и… показывают 
романтический ареол власти»26. Именно поэтому метафора теа-
тра и  ритуала (как инсценировки), подразумевающая некую по-
становочность и определенный «код» коммуникации, позволяет 
яснее раскрыть механизмы работы ведомств. Или, по Ю. Лотма-
ну, в  бюрократической коммуникации формируется семиотиче-
ская структура: бюрократический язык ко  времени Николая I  — 
это вполне выверенная система знаков и  ритуализированных 
обращений27.

24.	 Покок, Дж. Г.А. The state of the art // Кембриджская школа: теория и практика ин-
теллектуальной истории. М.: Новое литературное обозрение, 2018. С. 178.

25.	 «Решающим значением обладает специфическая связь речи и действия: …эффект, 
производимый языковыми высказываниями, связывается с  их  (пока еще точно 
не определенными) церемониальными или ритуальными рамками». Бахманн-Ме‑
дик Д. Культурные повороты. Новые ориентиры в  науках о  культуре. М.: Новое 
литературное обозрение, 2017. С. 126.

26.	 Вебер М. Политические работы, 1895–1919. М.: Праксис, 2003. 

27.	 «Бюрократическое государство создавало огромную лестницу человеческих взаи-
моотношений, нам сейчас совершенно непонятных. … В реальном быту это про-
являлось в установленных формах обращения к особам разных чинов в соответ-
ствии с  их  классом»; и  далее: «Чин пишущего и  того, к  кому он обращался, 



С е р г е й  Г о р ю н о в

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 5 5

Цензурный Комитет против полемической книги 
архиепископа Игнатия

В  1849 г. «Комитет 2-го апреля» направляет Николаю I журнал 
заседания, на  котором его членами была рассмотрена книга Ар-
хиепископа Игнатия28 «О  таинствах Единой, Святой, Соборной 
и  Апостольской церкви», построенная во  многом на  основе рез-
кой полемики с  лютеранством. В  журнале сообщается об  «опе-
чаленности» Комитета «резким» и «едва ли приличным» тоном 
автора: «Со словами, “подивитесь”, сочинитель приводит целый 
ряд учений Лютера и потом… перемешивает все это следующими 
выражениями: “сохрани Боже; ужасно помыслить; удивительное, 
непостижимое забвение, не Евангельское учение называющихся 
Евангеликов”»29. Комитет заключает: 

«Не  входя в  вопрос30: необходимо ли к  подтверждению истин свя-
той нашей веры привлекать полемику, допускающую возможность 
сравнений и критического разбора в том, что должно быть превыше 
всяких сравнений и разборов. Комитет смеет думать, что приведен-
ные выражения сами по себе несвойственны важности предмета 
и духу кротости и терпимости, всегда отличавших православную 
церковь»31 [курсив мой. — С.Г.].

В  первую очередь бросается в  глаза тот факт, что Комитет вы-
ступает в  этом деле на  стороне лютеран, а  не  на  стороне «гос-
подствующего исповедания». Возможно, это связано с  более 
широким контекстом массового перехода 110 222 лютеран в пра-
вославие в  1845–1848 гг., после которого из  опасений недоволь-

определял ритуал и  форму письма». Лотман Ю.М. Беседы о  русской культуре: 
Быт и традиции русского дворянства (XVIII — нач. XIX в.). СПб: Искусство-СПб., 
1994. С. 29–31.

28.	 Архиепископ Воронежский и  Задонский Игнатий (в  миру Семенов Матвей Афа-
насьевич; 1791–1850). Помимо рассматриваемой комитетом книги писал сочине-
ния о  староверах («старообрядцах») и  др. «раскольниках». См.: Игнатий, архи‑
еп. Беседы о  мнимом старообрядстве. СПб.: Тип. Имп. Акад. наук, 1844; Он же. 
История о расколах в Церкви российской. СПб.: Тип. Е. Фишера, 1849.

29.	 РГИА Ф. 1611. Оп. 1. Ед. хр. 71. Л. 2.

30.	 Формулировка «не  входя в  вопрос» в  данном случае оказывается тем, что Квен-
тин Скиннер обозначает как языковые «затемняющие стратегии», «непрямые так-
тики» или «осознанная уклончивость», так как вопрос тем не  менее ставится. 
Скиннер Кв. Значение и понимание истории идей. С. 89.

31.	 РГИА. Ф. 1611. Оп. 1. Ед. хр. 71. Л. 3.



V a r i a

2 5 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ства32 политика Николая I в  отношении лютеран могла суще-
ственно смягчиться. 

Так, в другом деле (от 9 сентября 1848 г.) Комитет обрушился 
с  критикой на  некоего профессора богословия Фридриха Адоль-
фа Филиппи, в  проповеди которого содержались «возбудитель-
ные намеки на какое-то страдание и гонение Евангелическо-Лю-
теранской церкви в Отстзейском крае»33. В этих словах Комитет 
усмотрел, помимо прочего, и  «ропот на  образ действий прави-
тельства», полагая, по-видимому, что речь идет о массовом пере-
ходе лютеран в православие. 

От  Николая I последовала весьма неожиданная реакция. 
На журнале Комитета мы читаем следующую резолюцию: 

Можно секретно спросить, но мне кажется, зная положение Люте-
ранской Церкви вообще, что все эти слова относятся к жалкому ее 
положению в собственном ее составе, ибо ныне все их старое веро-
вание совершенно потрясено; беспрестанно рождаются новые секты 
и кончаются без Божием, и в Лифляндии есть тому подобное, хотя 
и  в  весьма малом числе; но  Гернгутеры34 там очень сильны и  по-
трясли состав Лютеранской Церкви35.

Николай совершенно игнорирует предложение Комитета под-
вергнуть и проповедника, и пропустившую эту проповедь цензу-
ру «строгой, по  законам и  по  мере вины их, ответственности»36, 
предлагая вместо этого просто уточнить, что имелось в  виду. 
Из  объяснения профессора Филиппи становится понятным, что 
под «карой Божией» он имел в виду бедственное положение лю-
теран вообще, которое характеризуется «в чужих краях восстани-
ем против учения и уставов церкви, а у нас переходом в другую 

32.	 «Как и в 1841 г., чиновники из прибалтийских немцев, землевладельцы и пасто-
ры обвиняли православное духовенство в  поощрении крестьян к  обращению 
в  православие, зачастую сопровождавшемуся обещаниями земли и  расселения 
вплоть до освобождения от долговых обязательств». Фриз Гр. Религиозная поли-
тика Российской империи в Прибалтике // Вестник СПбГУ. История. 2017. Т. 62. 
Вып. 4. С. 789.

33.	 РГИА. Ф. 1611. Оп. 1. Ед. хр. 71. Л. 3.

34.	 Протестантское движение, проповедующее «религию сердца» (индивидуальную 
религиозность).

35.	 РГИА. Ф. 1611. Оп. 1. Ед. хр. 31. Л. 1.

36.	 РГИА. Ф. 1611. Оп. 1. Ед. хр. 31. Л. 3.



С е р г е й  Г о р ю н о в

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 5 7

церковь»37. Впрочем, уловив, по-видимому, снисходительное на-
строение Николая к этому делу, Комитет заключает:

Хотя выраженное в  объяснении Профессора Филиппи воззрение 
на  переход из  Евангелической в  Православную Церковь, как до-
казательство гнева Божия и  представляется не  совсем уместным 
и по духу и понятиям нашего исповедания; но как поучениями сво-
ими он не  предполагал изъявить неудовольствия против образа 
действий правительства касательно Евангельской церкви в Остзей-
ском крае, то  Комитет полагал бы это дело оставить без дальней-
ших последствий38.

Получается, что профессор Филиппи оказался невиновен, потому 
что не увязывал массовый переход лютеран в православие с дей-
ствиями правительства39, в то время как для Комитета эта связь 
казалась очевидной и  напрашивающейся (по-видимому, не  слу-
чайно). В  итоге мы видим, что в  деле о  проповеди профессора 
Филиппи (1848 г.) Николай демонстрирует некоторую снисхо-
дительность и  мягкость. В  этом смысле оказывается понятным 
и заступничество за лютеран в центральном для нас деле о кни-
ге архиепископа Игнатия «О таинствах…» — настроение Николая 
было подхвачено Комитетом. 

Ставя под сомнение допустимость полемики, Комитет предла-
гает определенную модель православной церкви, в которую зало-
жено некое «ожидаемое поведение»: полемика (несоответствую-
щая «духу кротости и терпимости» и «несвойственная важности 
предмета») в  эту картину не  вписывается. По-видимому, речь 
идет о  наметившейся парадигме новой религиозной политики, 
где православной церкви отводится некая новая роль в многокон-
фессиональном государстве. 

Об  этом, в  частности, свидетельствует то, что тезисы Коми-
тета совершенно не  соответствуют глубокой исторической тра-
диции. Даже беглого исторического обзора хватает, чтобы за-
ключить, что «дух кротости и терпимости» не распространяется 
в  христианстве на  вероучительные вопросы. Первые века хри-
стианства прошли под знаком полемики, начиная с  апологе-

37.	 РГИА. Ф. 1611. Оп. 1. Ед. хр. 31. Л. 13.

38.	 РГИА. Ф. 1611. Оп. 1. Ед. хр. 31. Л. 13.

39.	 На данном журнале стоит весьма краткая резолюция Николая I: «справедливо». 
РГИА. Ф. 1611. Оп. 1. Ед. хр. 31. Л. 12.



V a r i a

2 5 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

тических текстов и  заканчивая мученичеством40. После обрете-
ния христианством статуса государственной религии полемика, 
как форма борьбы с  «ложными» или «еретическими» учения-
ми, сопровождала христианство на  всем протяжении его исто-
рии. Именно в  споре с  религиозными Другими оформлялась 
и  получала свою «огранку» доктрина, как и  утверждалась ре-
альная власть церкви.

Новая парадигма, которая, как нам кажется, отражена в  рас-
суждениях членов «Комитета 2-го апреля», требовала охраны 
интересов и  других конфессий. Эту линию можно проследить 
от «Наказа» Екатерины41 (а возможно, и раньше), но мы говорим 
прежде всего о  XIX веке. Отличительным является то, что, на-
чиная с Александра I, речь идет не столько об отдельных указах, 
сколько о  формировании бюрократических институтов и  едино-
го регламента (составление всеобщего законодательства), пусть 
и  с  учетом упомянутого «Наказа»42. XIX век  — важный период 
в  процессе становления бюрократии. Именно тогда происходит 
переход от  событий к  процессам (в  исторической оптике Ве-
домство — это прежде всего процесс делопроизводства). Появле-
ние уставов задает другой тон правительственной работе43. Част-
ным случаем этой тенденции становится и  первый цензурный 
Устав (1804 г.). Именно с  Александра I, на  наш взгляд, следует 
вести отсчет новой религиозной политики, а  в  деле формирова-
ния бюрократических институтов Николай и  Александр  — зве-
нья одной цепи44.

40.	 Христианами первых веков мученичество воспринималось как активное действие, 
борьба за свои убеждения — использовалось слово «борцы» (αθληται) веры. Боло‑
тов В.В. Лекции по истории древней церкви. Т. 2. С-Пб.: Тип. М. Меркушева, 1910. 
С. 3.

41.	 «В столь великом государстве… весьма бы вредный для спокойства и безопасно-
сти своих граждан был порок, — запрещение или недозволение их различных вер» 
Цит. по.: Васильев А. Веротерпимость в  законодательстве и  жизни в  царствова-
ние императора Александра 1-го (1801–1825 г.). С-Пб.: [б.и.], 1886. С. 41.

42.	 «Правительство задумало несколько общих мер для преобразования всего зако-
нодательства, чтобы дать в нем перевес тем идеям, которым оно само следовало. 
Так, комиссии составления законов было повелено высочайшим указом руковод-
ствоваться идеями “Наказа”». Там же. С. 38.

43.	 С точки зрения исследователя можно сказать, что акцент смещается от «роли лич-
ности в истории» к роли должности. 

44.	 О наличии замысла продолжить дело Александра I может свидетельствовать, на-
пример, учрежденный в  самом начале правления «Комитет 6 декабря 1826 г.»: 
«Особый секретный комитет… для рассмотрения найденных в  бумагах Алексан-
дра I законодательных предположений, обозрения общего состояния государ-



С е р г е й  Г о р ю н о в

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 5 9

В  уставы и  регламенты XIX в. уже встроена установка на  ре-
лигиозную терпимость. В принятом при Николае I уставе об ино-
странных исповеданиях провозглашается: «В  российском го-
сударстве свобода веры присвояется не  только Христианам 
иностранных исповеданий, но  и  Евреям, Магометанам и  языч-
никам»45. Под эти установки подверстывалась и  определенная 
идеология, выраженная в негативном отношении правительства 
к  полемическим текстам, и, например, уже в  уставе 1826 г.46 за-
прещаются сочинения, в  которых «под предлогом защиты или 
оправдания одного из  Христианских исповеданий, порицается 
другое»47 (то  есть сочинения полемического характера). Имен-
но так закладывается логика веротерпимости, идеалом которой 
(в видах имперского прагматизма — raison d’Etat) является отсут-
ствие любой полемики. 

О том, что речь идет об имперской прагматике, а не о привер-
женности философии Локка или тем более Вольтера48, говорит 
последующая аргументация Комитета, который обращает вни-
мание Николая I на то, что полемические высказывания «не мо-
гут не быть огорчительны для многочисленного населения, испо-
ведывающего у нас Лютерово учение»49. А ввиду того, что право 
«порицать» закреплено лишь за православной церковью (как гос-
подствующей), невозможность ответить полемикой на полемику 
«усилило бы еще более меру…огорчения»50 лютеранского населе-
ния. Речь идет о более или менее целостной позиции или модели 
«толерантности». Исключительное право православной церкви 
«порицать» лишает (в глазах Комитета) ее этого права с мораль-

ственного управления, подготовки и обсуждения проектов преобразований госу-
дарственных учреждений и государственного управления». Высшие и центральные 
государственные учреждения России, 1801–1917: Т. 1 [Отв. сост. Д. И. Раскин]. 
СПб.: Наука, 1998. С. 33.

45.	 Уставы духовных дел иностранных исповеданий. Свод законов Российской импе-
рии, повелением государя императора Николая Первого составленный. Т. 11, ч. 1. 
СПб.: Государственная Тип., 1896. С. 9.

46.	 Комитет руководствовался другим уставом (устав о цензуре 1828 г.), но приведен-
ный пример демонстрирует наличие некой «общей логики» правительства.

47.	 Сборник постановлений и  распоряжений по  цензуре. С  1720 по  1862 год. СПб.: 
Тип. Морского Министерства, 1862. С. 165.

48.	 См.: Локк Дж. Опыт о веротерпимости // Локк Дж. Сочинения: В 3-х т. Т. 3. М.: 
Мысль, 1988. С. 66–90; Вольтер, Франсуа-Мари Аруэ. Трактат о терпимости. Мо-
сква: Издательство «Э», 2016.

49.	 РГИА. Ф. 1611. Оп. 1. Ед. хр. 71. Л. 3.

50.	 РГИА. Ф. 1611. Оп. 1. Ед. хр. 71. Л. 3.



V a r i a

2 6 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ной точки зрения. Любая полемика понимается как аномалия, 
нежелательный или даже опасный для правительства фактор 
(в строго политическом смысле).

Ответ Синода на критику

Члены Комитета, естественно, ожидали от  «Ведомства право-
славного исповедания» враждебной реакции. Фактически «не-
весомые»51 меры, предложенные Комитетом, могут косвенно 
свидетельствовать о  том, что главной целью было «протащить» 
прецедент или навязать «свой дискурс». Возможно, так бы и про-
изошло, однако Николай I потребовал комментария от обер-про-
курора Св. Синода: «Совершенно справедливо, Г. Протасову мне 
донести зачем Духовная цензура подобное пропускает?»52. 

Как же ответило Ведомство православного исповедания53? От-
вет состоит из двух частей: (1) Отношение обер-прокурора Прота-
сова и (2) некая «особая записка» о полемике, носящая справоч-
ный характер. Аргументация Протасова начинается с  указания 
процедуры цензурирования книги. «Как догматическая» она 
сперва была рассмотрена цензором, потом духовно-цензурным 
комитетом, затем Синодом и  «конфиренциею С.-Петербургской 
Духовной Академии»54. Эти детали, помимо того, что они проли-
вают свет на сложную процедуру цензуры текстов догматического 
(вероучительного) содержания, демонстрируют намерение обер-
прокурора подчеркнуть, что адресатом критики Комитета являет-
ся само «Ведомство православного исповедания», которое на всех 
возможных уровнях одобрило текст, а «цензор, коего имя выстав-
лено на  книге, был только исполнителем распоряжений всего 
высшего Духовного Начальства»55. Таким образом, как бы урав-
новешиваются противоборствующие стороны  — Комитет vs Си-
нод (оба ведомства подчиняются исключительно Е.И.В.). 

51.	 Комитет не  предлагает ни  циркулярных постановлений, ни  наказаний цензору, 
но лишь «поставить на вид» автору «негласным образом» предложенные Коми-
тетом соображения.

52.	 РГИА. Ф. 1611. Оп. 1. Ед. хр. 71. Л. 2.

53.	 В ответах обер-прокурора важно и то, что иллокутивное преобразуется в перло‑
кутивное. То, «что намеревался сделать» Комитет, преобразуется в  то, «что он 
сделал»  — какую реакцию вызвал / как был понят, воспринят, и  в  то, что «цель 
контрхода восстановить конвенцию». Покок Дж. Г. А. The state of the art. С. 167.

54.	 РГИА. Ф. 1611. Оп. 1. Ед. хр. 71. Л. 10.

55.	 РГИА. Ф. 1611. Оп. 1. Ед. хр. 71. Л. 10.



С е р г е й  Г о р ю н о в

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 6 1

Что же противопоставлено позиции Комитета в «Отношении» 
графа Протасова? С одной стороны, плохо скрываемое раздраже-
ние. Суть ответа обер-прокурора сводится к тому, что, во-первых, 
все отрывки с  замечаниями Комитета «находятся только на  че-
тырех страницах»; во-вторых, «они Комитетом выписаны отры-
вочно, имеют же настоящий смысл только в связи с речью, откуда 
взяты»; и «вообще вся книга написана в умеренном тоне, и есть 
труд ученый, чисто-Богословский, предназначенный не  для Лю-
теран, а для Православного Духовного юношества»56.

Но что еще важнее, Протасов предлагает иной взгляд на тему 
полемики как таковой. Сочинения Лютера, имеющие статус сим-
волических книг (вероучительных документов), сами носят обли-
чительный характер и потому требуют полемического же ответа57. 
Особенно важно то, что Протасов обращает внимание и на уклон-
чиво сформулированный Комитетом главный вопрос о допусти‑
мости полемики как таковой, подкрепляя к  своему «отноше-
нию» справочную записку, целиком посвященную этому вопросу:

В подносимой при сем на Высочайшее благоусмотрение особой за-
писке изложены с  некоторою подробностию причины существен-
ной необходимости книг в  защиту Православия от  иноверных 
учений, отовсюду стремящихся ныне поколебать оное, и  вообще 
необходимости (в  чем Комитет изъявил сомнение) Полемическо-
го Богословия, которое никогда у нас не запрещалось даже иновер‑
цам в их духовных учебных курсах и которое запретить им было бы 
несправедливо и  невозможно без очевидного стеснения их  вер»58 
[курсив мой. — С.Г.].

Заключительный тезис цитаты как раз свидетельствует о  том, 
что мы имеем дело не  просто с  защитой отдельного сочинения, 
но  с  иным взглядом на  веротерпимость. Не  полемика наруша-
ет принципы толерантности, а  ее запрет, так как он становит-
ся «стеснением веры» для всех христианских конфессий, и — как 

56.	 РГИА. Ф. 1611. Оп. 1. Ед. хр. 71. Л. 11.

57.	 Обер-прокурор обращает внимание на то, что сам текст Лютера полемичен и в нем, 
в  частности, «Литургия именуется “крайнею и  ужасною мерзостию”, “идолослу-
жением”, “опасным изобретением человеческим”, и проч. После сего даже могла 
ли Духовная Цензура посягнуть на  исключение слов Православного Пастыря?». 
РГИА. Ф. 1611. Оп. 1. Ед. хр. 71. Л. 11.

58.	 РГИА. Ф. 1611. Оп. 1. Ед. хр. 71. Л. 12.



V a r i a

2 6 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

здесь, несомненно, подразумевается — прежде всего господствую-
щей церкви. 

Это последнее становится очевидно, когда обер-прокурор 
апеллирует к  самому наименованию конфессии  — православие, 
указывая, что противопоставленность религиозному другому 
(православие/иноверие59) заложена в  самом названии вероис-
поведания: «А  в  вере господствующей самое имя “Православие” 
было бы тщетным, если бы не позволяло доказывать, что она дей-
ствительно Православна»60. Логика Протасова кажется гораздо 
более обоснованной и  согласной с  реальной религиозной прак-
тикой, в  полной мере осознаваемой церковью и  в  XXI в.61 Аргу-
ментация Протасова базируется на изначальной причине и цели 
соборного утверждения тех или иных богословских формул, яв-
ляющихся границей или водоразделом оппозиции православие/
иноверие (ortodoxia/heterodoxia). В  этой оппозиции заложена 
полемичность и  оценочные, коннотативные смысловые нагруз-
ки (истинное/ложное), подразумевающие полемику как жанр 
доказательства. 

Наконец, мы переходим к особой записке, которую обер-проку-
рор прикрепляет к  своему «Отношению», направленному Нико-
лаю I. О чем же эта записка? Она полностью посвящена все тому 
же главному вопросу, в  который Комитет так надеялся «не  вхо-
дить», но посчитал нужным обозначить, — вопросу о допустимо‑
сти полемики как таковой. Записка начинается с краткого исто-
рического экскурса:

Отцы Церкви, не ограничиваясь изложением святых догматов веры, 
вменяли себе в непременный и священный долг — опровергать все 
современные лжеучения… издревле существует Полемическая часть 
Богословия, столь важная и столь необходимая, что без нее и Дог‑
матическая теряет силу, когда учащиеся не снабжены доводами 
против иноверных заблуждений... Не иметь ей права защищать 

59.	 В то время термин инославие не использовался и можно дополнительно обратить 
внимание на  то, что другие христианские конфессии обозначаются термином 
«иноверие» наряду с другими религиями.

60.	РГИА. Ф. 1611. Оп. 1. Ед. хр. 71. Л. 12.

61.	 «По какой причине появляются догматы? Прежде всего, из-за возникновения ере-
сей. Цель догматов  — защитить церковное учение от  еретических искажений. 
Само слово, которым в эпоху Вселенских соборов обозначали соборные вероопре-
деления — греческое “орос” (ὅρος), буквально означает “граница”, “предел”» Да‑
выденков О. прот. Догматическое богословие: Учебное пособие.  — М.: 
Изд-во ПСТГУ, 2013. С. 36.



С е р г е й  Г о р ю н о в

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 6 3

свое древнее Апостольское и Соборное учение, значило бы не иметь 
права людям убеждаться в том или другом образе мыслей и веро-
ваний…62 [курсив мой. — С.Г.].

Отметим, что в записке речь идет о праве. Контекст многоконфес-
сиональной среды требует права отстаивать свое учение в проти-
вопоставлении с конкурирующими доктринами.

Два подхода в  отношении терпимости к  религиозному 
(и культурному) другому

Итак, если брать столкнувшиеся концепции в  чистом виде, то, 
с одной стороны, перед нами просвещенческая логика мышления 
(Комитет), в которой толерантное государство призвано миними-
зировать нападки одной религиозной группы на другую — запре‑
тить полемику всем. С другой стороны (Синод), мы видим «ре-
лигиозную» позицию: то, что понимается под просвещенческой 
«толерантностью», оказывается формой религиозного притес-
нения, а истинная веротерпимость — дозволить полемику всем. 
И хотя важно отметить, что в обеих позициях толерантность как 
таковая не  ставится под сомнение, мы видим два не  просто раз-
ных, а полярных понимания толерантности. 

Мы должны сразу оговориться, что назвать акторов данно-
го дела носителями этих концепций было бы, по меньшей мере, 
преувеличением. Можно говорить только об использовании ими 
определенных и устойчивых «политических языков» или дискур-
сов. Считать позицию Комитета примером внедрения в  практи-
ку просвещенческих идей веротерпимости было бы семантиче-
ским смещением — во главе угла здесь «имперская прагматика». 
Цель — понятное и прогнозируемое поведение всех законодатель-
но допускаемых исповеданий в  Империи, а не абстрактные уни-
версальные права верующих.

Журнал дел Комитета был адресован Николаю I и ориентиро-
ван на  него, а  Николая I крайне трудно заподозрить в  симпати-
ях к Просвещению. В дневнике современника Николая, цензора 
А.В.  Никитенко, мы находим следующую характеристику: «До-
вольно упомянуть о  цензурном уставе, который есть самый вер-
ный отпечаток духа и  намерений нашего царя. Он решает или, 
по  крайней мере, старается решить в  нем вопрос, который с  ко-

62.	 РГИА. Ф. 1611. Оп. 1. Ед. хр. 71. Л. 14.



V a r i a

2 6 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

варным двусмыслием предлагали фанатики и  поборники ста-
рых предрассудков: полезно ли России просвещение? И  решает 
это в  смысле положительном63: конечно, это в  теории, а  как бу-
дет на  практике  — увидим»64. О  том, как было на  практике, до-
статочно определенно говорит историк дореволюционной цензу-
ры К.М. Лемке: «По воцарении Николая просвещение перестало 
быть заслугою, стало преступлением в глазах правительства; уни-
верситеты подверглись опале; Россия предана была в жертву пре-
торианцам»65. Собственно, в этом и специфика николаевской Рос-
сии. При внешнем декларировании просвещенческих ориентиров 
практика была целиком подчинена имперской прагматике. 

Это в  полной мере осознавалось и  Комитетом, и  Синодом. 
В  обоих случаях важнейшим аргументом становится апелляция 
к прагматике (политическим последствиям). Эта линия отчетли-
во прочитывается в  рассматриваемой нами особой записке, ко-
торая представляет собой, помимо прочего, яркий пример «мен-
тального картирования». В записке признается, что «иноверцам» 
действительно запрещено публиковать полемические тексты про-
тив православия, но им разрешено полемизировать с православ-
ным учением в своих учебных заведениях. Кроме того, подобны-
ми текстами наполнена периодика «чужих краев», «а  известно, 
как все сие, при существующей у нас охоте к иностранной литера-
туре, с жадностию читается и Русскими. Но где в них найдут Рус-
ские голос в пользу Церкви своей?»66. 

Это очень меткий аргумент с учетом того, что речь идет о сле-
дующем годе (1849) после года «весны народов», именуемого в оте-
чественной печати того периода как «бешеный год»67. На волне 
страха перед «опасным» влиянием Запада и угрозой революции 

63.	 По  всей видимости, Никитенко имеет ввиду преамбулу устава: «…желая всегда 
и всеми мерами способствовать успеху истинного просвещения, вмещающего не‑
зыблемым основанием приверженность к  Вере и  Престолу, охранение добрых 
нравов и личной чести каждого, Мы Повелели составить на таковых началах пол-
ный Устав о Цензуре». Полное собрание законов Российской Империи. Собрание 
второе. Т. III. 1828. От № 1677 до 2574. СПб.: Тип. II Отд. Собств. Е.И.В. Канцеля-
рии, 1830. С. 460.

64.	 Никитенко А.В. Записки и дневник: (1826–1877). Т. 1 из 3-х. С-Пб.: Тип. А.С. Су-
ворина, 1893. С. 266–267.

65.	 Лемке М.К. Николаевские жандармы и  литература 1826–1855 гг. С-Пб.: Тип. 
А.В. Орлова, 1909. С. 2.

66.	 РГИА. Ф. 1611. Оп. 1. Ед. хр. 71. Л. 14.

67.	 Нифонтов А.С. 1848 год в  России. Очерки по  истории 40-х годов. М.: Гос.-соц.-
эконом. изд., 1931. С. 5.



С е р г е й  Г о р ю н о в

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 6 5

на  поверхность поднялись консервативные силы, и  уваровский 
лозунг «Православие, Самодержавие, Народность», сформулиро-
ванный в 1830-е гг. как антитеза западному Liberté, Égalité, Fra‑
ternité, приобрел новую актуальность68. С 1848 г., после несколь-
ких записок на  тему крамолы в  русской периодике, поданных 
императору С.Г. Строгановым и  бароном М.А.  Корфом69, Нико-
лай I берет курс на борьбу с любого рода вольнодумством и ина-
комыслием, не в последнюю очередь — с религиозным. Главной 
мишенью в борьбе с инакомыслием стала литература, а главным 
орудием — цензура. Именно в рамках этого курса Николай I спер-
ва создает временный «Меншиковский комитет», а затем и «Ко-
митет 2-го апреля 1848 г.».

Таким образом, аргумент, указывающий на опасность предло-
жений Комитета в политическом смысле, фактически обнаружи-
вает, что Комитет, созданный для борьбы с вольнодумством, сам 
же его и  насаждает. Ведь «от  неутверждения в  догматах Право-
славия случались все совращения в  Латинство, кои однакож ни-
когда не  были столь опасны, как безразличный образ мыслей 
(indifference), внушаемый духом Протестантизма»; и  несколько 
далее:

Дав полную свободу уму в  изъяснении смысла Св. Писания, ре-
формация самым естественным образом не  могла не  довести сво-
их последователей до отрицания наконец всякого положительного 
догмата; и ныне уже почти по всей Европе, учение Лютера переро-
дилось в Рационализм, который грозит уничтожением самому Хри-
стианству в возникающих там мнимо-религиозных обществах. Дух 
сего вольнодумства обратясь к  полемике, приготовил нынешнее 
общее в Европе брожение умов и распадение Государственных свя-
зей70 [курсив мой. — С.Г.].

Здесь дискурс религиозного Другого тесно переплетается с  дис-
курсом культурного Другого, так хорошо знакомым Николаю 

68.	«Для того, чтобы отрезаться от Европы, от просвещения, от революции, пугавшей 
его с 14 декабря, Николай, со своей стороны, поднял хоругвь православия, само-
державия и народности, отделанную на манер прусского штандарта и поддержи-
ваемую чем ни попало». Герцен А.И. Былое и Думы. Т. 1. М.; Л.: Государственное 
изд-во, 1931. С. 431.

69.	 Старкова Л.К. Цензурный террор 1848–1855 гг. Саратов: Изд-во  Сарат. педаг. 
ин-та, 2000. С. 5. 

70.	 РГИА. Ф. 1611. Оп. 1. Ед. хр. 71. Л. 15–16.



V a r i a

2 6 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

I по  спорам западников и  славянофилов. Кроме того, выстраи-
вается смысловая цепочка от  религиозного к  политическому: 
«латинство»  — «протестантизм»  — «рационализм» / «вольно-
думство» — «брожение умов». Это любопытная попытка указать 
на  процесс секуляризации, а  также пример пошагового перено-
са религиозного в  культурное и  политическое измерения. Даль-
нейшие рассуждения в  записке уже целиком помещены в  рам-
ку, в которой православие выступает как скрепляющая империю 
и трон идеология, так как оно «создало ту дивную силу Самодер-
жавия, на которую с изумлением взирают иноплеменники, и при-
готовило Россию к нынешнему состоянию могущества»71. 

Культурный другой выступает здесь не  только в  роли на-
блюдающего («изумленно взирающего»), но  и  агента влияния. 
Происходит конструирование образа врага, культура которого 
не  просто чужда, но  деструктивна и  приводит к  расшатыванию 
устоев, а  главной мишенью оказывается внутренний религиоз-
ный другой — раскольники-старообрядцы:

Не  меньшей опасности ожидать должно, когда… при недостатке 
противодействия Протестантизму, разные отдельные секты Рас-
кола ознакомятся с  иноземным свободомыслием, встретятся с  по-
добными им сектами других вер, от учения коих, в Россию занесен-
ного, многие косвенно происходят (Духоборцы, Перекрещиванцы 
и  проч.) и, хотя с  ними не  сольются, но  займут от  них отвагу дей-
ствий, которой еще не имеют72.

Фактически мы видим репрезентацию уже окрепшей системы ко-
ординат Россия/Запад, в которой присутствует идея постоянной 
культурной экспансии, войны или столкновения культур73. Цель 
записки — восстановить status quo: указывая на опасность запад-
ных просвещенческих идей, (якобы) продвигаемых «Комитетом 
2-го апреля»74, записка попадет точно в  цель, так как николаев-

71.	 РГИА. Ф. 1611. Оп. 1. Ед. хр. 71. Л. 16.

72.	 РГИА. Ф. 1611. Оп. 1. Ед. хр. 71. Л. 17.

73.	 Этим в существенной мере обусловлено и культуральное (histoire culturelle, по Пи-
теру Бёрку) рассмотрение исторического материала, осуществляемое в данной ста-
тье — с помощью Кембриджской методологической программы. Подробнее см.: 
Никифорова Н.В. Научная традиция истории понятий и ее культурологический 
потенциал. [https://cyberleninka.ru/article/n/14609338, доступ от 30.05.2021].

74.	 «Вместе с лишением ею главного оружия к своей защите, такое ограничение пра-
ва, коим она всегда невозбранно пользовалась (ныне совершенно неожиданное 

https://cyberleninka.ru/article/n/14609338


С е р г е й  Г о р ю н о в

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 6 7

ская Россия — это время обратного хода маятника (по А. Ахиезе-
ру), эпоха реакции75. От религии до идеологии здесь один шаг.

Приведем максимально сжато дело Комитета о  речи ректора 
могилевской семинарии, некоего архимандрита Серафима, кото-
рое служит хорошим примером ситуации конфликта религиозно-
го и политического «языков» (дискурсов) в эпоху реакции:

В речи этой [замечает Комитет. — С.Г.] говорится не о свободе по-
литической, но  о  духовной свободе человека или о  том внутрен-
нем свободном произволении (le Libre arbitre), посредством коего 
он или соблюдает или нарушает данный ему Богом нравственный 
закон… Комитет не мог, однако же, не усомниться, нужно ли и по-
лезно ли печатание подобных отвлеченностей в губернских наших 
ведомостях, предназначенных для всех классов и  в  том числе для 
таких, которые вовсе не приготовлены к восприятию и правильно-
му уразумению таких Богословских тезисов76.

Вводя некоего абстрактного адресата  — «читателя губернских 
ведомостей», Комитет вводит и  другой язык (иной способ про-
чтения), где свобода понимается в  социальном смысле, а  это 
уже модерный политический язык, и от богословского дискурса 
не остается и следа. Тема переносится в совершенно иную систе-
му координат, где главные ориентиры — стабильность, порядок, 
контроль (в  этой системе свобода уже не  le Libre arbitre, а  опас-
ное liberté). 

Но вернемся вновь к делу «о полемике». В споре Синода с Ко-
митетом Николай занял позицию первого. Бюрократическим 
решением Николая стало требование, чтобы на  заседаниях Ко-
митета, посвященных духовной литературе, присутствовало ком-
петентное лицо от Синода (им стал сам обер-прокурор), а в более 
отдаленной перспективе  — создание 4-го апреля 1851 г. ново-
го «секретного высшего комитета», только уже синодального77. 

и противоположное всем прежним распоряжениям, особенно же в нынешнее цар-
ствование) противоречило бы самому названию ее “господствующею”». РГИА. 
Ф. 1611. Оп. 1. Ед. хр. 71. Л. 17.

75.	 См.: Ильин В.В., Панарин А.С., Ахиезер А.С. Реформы и контрреформы в России: 
Циклы модернизации процесса. М.: Изд-во Моск. Университета, 1996.

76.	 РГИА. Ф. 1611. Оп. 1. Ед. хр. 106. Л. 3–4.

77.	 «Об учреждении при Святейшем Синоде особого Секретного Комитета для наблю-
дения за произведениями книгопечатания по части литературы Духовной». РГИА. 
Ф. 1611. Оп. 1. Ед. хр. 150.



V a r i a

2 6 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

По  аналогии с  «Комитетом 2-го апреля» он был назван датой 
своего основания (аналогичными были и  полномочия). После 
его создания в  нем рассматривалась вся литература, пропущен-
ная духовной цензурой78. «Комитету 2-го апреля» осталась лите-
ратура, пропущенная светской цензурой, в которой встречаются 
отрывки «относительно предметов богословских, Православно-
го учения о  вере и  нравственности, также Церковной истории 
и  Церковных установлений». И  «в  случае сомнения»79 «Бутур-
линский комитет» должен был переслать дело в  новый «Сино-
дальный комитет». 

Выводы: дискурс толерантности и иерархия религиозной 
инаковости

Что касается выводов относительно содержательной части дела 
(темы толерантности), то  невольно встает вопрос: о  какой то-
лерантности, в  итоге, там шла речь? Из  обозначенного в  жур-
нале Комитета (не  позволять полемику никому) и  в  «отноше-
нии» обер-прокурора (дозволить полемику всем) — пожалуй что 
не  о  первой и  не  о  второй80. Представленные Комитетом и  Про-
тасовым концепции толерантности и  места полемики оказыва-
ются значимыми лишь в  качестве доводов или высказываний 
в  «полемике» политического и  религиозного языков, тогда как 
в  итоге предлагается и  одобряется третья толерантность  — им-
перская: скорее toleration, чем tolerance. В ней религиозные дру‑
гие встраиваются в иерархическую структуру степеней чуждости 
и опасности. 

Именно в  этом, по-видимому, состоит итог всего дела. Про-
свещенческая толерантность, как и  позиция Протасова, основа-
ны на  принципе универсальности81. Имперская веротерпимость, 
скорее всего, имеет противоположную природу, и вместо универ-
сальности в нее заложен принцип иерархичности, оттеночности, 
некоей классификации чуждости. Больше всего прав оказывает-
ся у «господствующей церкви». Другим христианским конфесси-

78.	 РГИА. Ф. 1611. Оп. 1. Ед. хр. 150. Л. 2–3.

79.	 РГИА. Ф. 1611. Оп. 1. Ед. хр. 150. Л. 4.

80.	Но то, что это проговорено, — несомненно важно.

81.	 Например, Джон Локк мог испытывать личную неприязнь к  католикам, но  это 
не нашло отражения в конституции, написанной им для Северной Каролины, где 
декларируется терпимость ко всем верующим (ущемлены в правах были только 
атеисты).



С е р г е й  Г о р ю н о в

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 6 9

ям дозволяется намного меньше. Например, в случае католиков 
и  протестантов миссионерская деятельность (не  полемика, а  во-
обще прозелитизм) в  адрес православного оказывалась «совра-
щением от веры» — это караемое уголовное преступление82. Еще 
суровее было наказание за «отвлечение» «через подговоры, обо-
льщения или иными средствами» в «веру магометанскую, еврей-
скую или иную нехристианскую». Виновникам грозила каторга 
от 8 до 10 лет83. В империи, где основой идентичности выступает 
исповедание веры (православный = русский), инаковость оказы-
вается угрозой и допускается лишь как вынужденная мера и, что 
даже важнее, в  разной степени. В  имперской парадигме и  идео-
логическом измерении толерантность тесно сопряжена с  иерар-
хией чуждости. 

Такое положение дел, судя по всему, с незначительными изме-
нениями сохранялось до  конца существования империи84. Важ-
ной вехой здесь был «Указ об укреплении начал веротерпимости» 
(17 апреля 1905 г.), который ввел некоторые преобразования в са-
мой классификации религиозной инаковости/чуждости. Произо-
шло отступление от  старых терминов, маркирующих чуждость. 
Вместо «раскола» теперь старообрядчество, которое делится 
на  «согласия», «толки» и  «секты». Вместо привычного деления 
на православие/иноверие (например, в нашем деле протестанты 
называются иноверцами), введено понятие инославия85, и теперь 
перед нами уже трехъярусная конструкция: православие  — ино-
славие — иноверие. Однако при всей значимости этих подвижек 

82.	«За совращение из Православного в иное Христианское вероисповедание, винов-
ный приговаривается: к лишению всех особенных лично и по состоянию присво-
енных ему прав и преимуществ и к ссылке на житье в губернии Тобольскую или 
Томскую, или, буде он по  закону не  изъят от  наказаний телесных, к  наказанию 
розгами в  мере, определенной статьею 35 сего Уложения для пятой степени на-
казаний сего рода и к отдаче в исправительные арестантские роты гражданского 
ведомства на время от одного года до двух лет». Уложение о наказаниях уголов-
ных и исправительных. С.-Пб.: Тип. Втор. От. Собст. Его Имп. Вел. Канц., 1845 г. 
Ст. 195. С. 68.

83.	Там же. С. 66.

84.	«До самого своего падения в 1917 году режим упорно поддерживал не только пре-
восходство православия над так называемыми иностранными исповеданиями, 
а  христианства над иноверием, но  и  веры над безверием и  нигилизмом». 
Верт П. Православие, инославие, иноверие: Очерки по  истории религиозного 
разнообразия Российской империи. — М.: Новое литературное обозрение, 2012. 
С. 43.

85.	 На наш взгляд, заслуживает вопрос о том, когда именно категория «инославие» 
начинает использоваться в  официальных документах. Как минимум  — в  указе 
«об укреплении начал веротерпимости» (но, возможно, и раньше).



V a r i a

2 7 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

принцип иерархии (когда в  основе веротерпимости не  универ-
сальное правило, а  классификация чуждости) сохранился до  са-
мого конца86. 

В качестве некоторых финальных штрихов отметим, что клас-
сификация чуждости имеет определенные переклички с  со-
временностью. Например, преамбула закона «О  свободе сове-
сти и  о  религиозных объединениях» 1997 г. признает «особую 
роль православия в  истории России» и  перечисляет христиан-
ство, ислам, буддизм и  иудаизм как религии, имеющие истори-
ческое значение. Конечно, преамбула правовой нормой не  явля-
ется и правовых последствий не имеет, но здесь важен сам факт 
имплицитной классификации. 

Похоже, что и здесь можно говорить об идеологическом изме-
рении религии, которое предполагает, с одной стороны, прагма-
тическую толерантность, а с другой, и некоторую иерархию пре-
ференций, в особенности — отдельной, идеологически наиболее 
близкой доктрине. Так, А.С. Агаджанян, вводя понятие «иерар-
хического плюрализма религий», заложенного в  закон «О  сво-
боде совести» 1997 г., также отмечает сходство данной модели 
с  дореволюционной. Из  любопытных отличий в  предложенной 
им классификации следует отметить изменившееся положение 
инославных христианских исповеданий (римо-католиков и  про-
тестантов), которые (несмотря на  присутствие в  России со  вре-
мен Ивана Грозного) сегодня «кажутся уже не-вполне-русскими, 
им уже приходится доказывать свою релевантность новой “фор-
муле идентичности” на  фоне весьма отрицательной публичной 
риторики»87. Конечно, современная и  дореволюционная моде-
ли «иерархии инаковости» сильно различаются. Однако, на наш 
взгляд, некоторые рассуждения кажутся здесь уместными. Ком-
плекс современных инструментов религиозной политики, в  ча-
сти общего идеологического вектора и  некоторых практиче-
ских форм, имеет схожие черты — не только с соответствующим 
советским опытом (что кажется очевидным), но  и  с  дорево-

86.	Подробный обзор положения дел в первой четверти XIX в., с переходом из одно-
го вероисповедания в другое см.: раздел «Арбитры свободной совести: конфессио-
нальная идентификация и смена веры в России (1905–1917). Верт, Пол. Там же. 
С. 43–64.

87.	 Агаджанян А. С. Религиозный плюрализм и  национальная идентичность в  Рос-
сии // Международный журнал по  Мультикультурным Обществам. Вып. 2, No 2, 
2000. С. 16–19. [https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000138820.page=4 до-
ступ от 30.05.2021]

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000138820.page=4


С е р г е й  Г о р ю н о в

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 7 1

люционным имперским. Речь не  идет о  том, что современная 
религиозная политика государства вплетается корнями в  доре-
волюционную практику, однако определенные «заимствования» 
(или ненамеренное воспроизводство) методов и приемов вполне 
можно допустить.

Библиография / References

Архивные материалы
Российский государственный исторический архив (РГИА)

Ф. 1611 — Комитет 2 апреля 1848 года. Оп. 1.

Ед. хр. 150. Дело «Об учреждении при Святейшем Синоде особого Секретного Коми-
тета для наблюдения за произведениями книгопечатания по части литерату-
ры Духовной». 

Ед. хр. 71. Дело «По  замечаниям Комитета о  книге архиепископа воронежского Иг-
натия под заглавием: О таинствах единой, святой, соборной и апостольской 
церкви». 

Ед. хр. 1. Дело «По учреждению Комитета 2-го Апреля 1848 г. для высшего надзора 
за произведениями Русского книгопечатания». 

Ед. хр. 106. Дело «О помещенной в Пензенских Губернских ведомостях речи, произ-
несенной ректором Могилевской Семинарии Архимандритом Серафимом 
на публичном испытании воспитанников оной 11-го июля 1849 г.». 

Ед. хр. 31. Дело «О напечатанной в Дерпте и говоренной там же проповеди Доктором 
и Профессором Богословия Филиппи». 

Литература
Агаджанян А.С. Религиозный плюрализм и национальная идентичность в России // Ме-

ждународный журнал по  Мультикультурным Обществам. 2000. Вып. 2. 
No 2 [https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000138820.page=4, доступ 
от 30.05.2021].

Ахиезер А.С. Россия. Критика исторического опыта: (социокультурная динамика Рос-
сии). М.: Новый хронограф, 2008.

Бахманн-Медик, Д. Культурные повороты. Новые ориентиры в науках о культуре. М.: 
НЛО, 2017. 

Болотов В.В. Лекции по  истории древней церкви. Т. 2. С.-Пб: Тип. М. Меркушева, 
1910. 

Васильев А. Веротерпимость в законодательстве и жизни в царствование императора 
Александра 1-го. (1801–1825). СПб.: [б.и.]. 1886. 

Вебер М. Политические работы, 1895–1919. М.: Праксис, 2003. 

Верт П. Православие, инославие, иноверие: Очерки по истории религиозного разно-
образия Российской империи. М.: Новое литературное обозрение, 2012. 

Вишленкова Е.В. Религиозная политика в  России (первая четверть XIX века). Дис. 
д.и.н. Казань: Казанский гос. Ун., 1998. 

Вольтер, Франсуа-Мари Аруэ. Трактат о терпимости. Москва: Издательство «Э», 2016. 

Высшие и центральные государственные учреждения России, 1801–1917: 1 т. [Отв. сост. 
Д. И. Раскин]. СПб.: Наука, 1998

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000138820.page=4


V a r i a

2 7 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Герцен А.И. Былое и Думы. т. 1. М.-Л.: Государственное издательство, 1931. 

Горбачев И.Г. Институт цензуры в Российском законодательстве XVI–XIX веков (Ис-
торико-правовое исследование). Казань: изд-во «Юниверсум», 2010. 

Гриченко Н.А. Комитет 2 апреля 1848 года и Императорская Публичная библиотека//
Современные проблемы книжной культуры: основные тенденции и перспек-
тивы развития: материалы VI Международного научного семинара (Москва, 
9 ноября 2016). Минск: Центр. Науч. Библ. НАН Беларуси; М.: ФГБУ науки 
Научный и изд. Центр «Наука» РАН, 2016. 

Узланер Д.А. Расколдовывание дискурса: «религиозное» и «светское» в языке Ново-
го времени // Логос. 2008. № 4. 

Давыденков О. прот. Догматическое богословие: Учебное пособие. М.: Изд-во ПСТГУ, 
2013. 

Дарнтон Р. Цензоры за  работой. Как государство формирует литературу. М.: НЛО, 
2017. 

Ильин В.В., Панарин А.С., Ахиезер А.С. Реформы и контрреформы в России: Циклы 
модернизации процесса. М.: Изд-во Моск. Университета, 1996 г.

Котович А.Н. Духовная цензура в России. (1799–1855 гг.). СПб.: Типография Родник, 
1909.

Левинас Э. Время и Другой. Гуманизм другого человека. СПб.: Высшая религиозно-
философская школа, 1998. 

Лемке М.К. Николаевские жандармы и литература 1826–1855 гг. СПб.: Тип. А.В. Ор-
лова, 1909. 

Лемке М.К. Очерки по истории русской цензуры и журналистики XIX столетия. СПб.: 
тип. «Труд», 1904.

Локк Дж. Опыт о  веротерпимости // Локк Дж. Сочинения: В  3-х т. Т. 3. М.: Мысль, 
1988. 

Лотман Ю.М. Беседы о  русской культуре: Быт и  традиции рус. дворянства (XVIII–
нач. XIX в.). СПб: Искусство-СПб., 1994. 

Мордовцева Т.В. Культурологические предпосылки определения правового статуса 
традиционной религии в  России. [https://cyberleninka.ru/article/n/14542793 
доступ от 30.05.2021].

Никитенко А.В. Записки и дневник: (1826–1877). Т. 1 из 3. С-Пб.: тип. А.С. Суворина, 
1893. 

Никитенко А.В. Моя повесть о самом себе и о том, «чему свидетель в жизни был»: 
Зап. и дневник (1804–1877 гг.). СПб.: М.В. Пирожков, 1905. 

Никифорова Н.В. Научная традиция истории понятий и  ее культурологический по-
тенциал. [https://cyberleninka.ru/article/n/14609338, доступ от 30.05.2021].

Нифонтов А.С. 1848 год в  России. Очерки по  истории 40-х годов. М.: Гос.Соц.-эко-
ном. Изд. 1931 г. 

Отто, Рудольф. Священное: об иррациональном в идее божественного и его соотно-
шении с  рациональным. СПб.: Изд-во  Cанкт-Петербургского ун-та, 
2008. 

Покок Дж. Г. А. The state of the art. // Кембриджская школа: теория и  практика ин-
теллектуальной истории. М.: Новое литературное обозрение, 2018. 

Полное собрание законов Российской Империи. Собрание второе. Т.III. 1828. 
От № 1677 до 2574. СПб.: Тип. II Отд. Собств. Е.И.В. Канцелярии. 1830.

Сборник постановлений и распоряжений по цензуре. С 1720 по 1862 год. СПб.: Тип. 
Морского Министерства, 1862. 

https://cyberleninka.ru/article/n/14542793
https://cyberleninka.ru/article/n/14609338


С е р г е й  Г о р ю н о в

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 7 3

Скиннер Кв. Значение и понимание в истории идей. // Кембриджская школа: теория 
и  практика интеллектуальной истории. М.: Новое литературное обозрение, 
2018. 

Старкова Л.К. Цензурный террор 1848–1855 гг. Саратов: Изд-во Сарат. Педаг. Ин-та, 
2000. 

Уложение о наказаниях уголовных и исправительных. СПб.: Тип. Втор. От. Собст. Его 
Имп. Вел. Канц., 1845.

Уставы духовных дел иностранных исповеданий. Свод законов Российской империи, 
повелением государя императора Николая Первого составленный. Т. 11, ч. 1. 
СПб.: Государственная Тип, 1896. 

Эльяшевич Д.А. Правительственная политика и еврейская печать в России, 1797–1917 гг. 
СПб.; Иерусалим: Изд-во Гешарим, 1999. 

Энгельгардт Н.А. Очерк истории русской цензуры в связи с развитием печати. (1703–
1903). СПб.: А.С. Суворин, 1904. 

Archival materials
RGIA — Russian State Historical Archive

F. 1611 — Komitet 2 aprelia 1848 goda [Committee of April 2, 1848]. Op. 1.

Ed. khr. 150. Delo “Ob uchrezhdenii pri Sviateishem Sinode osobogo Sekretnogo Komiteta 
dlia nabliudeniia za proizvedeniiami knigopechataniia po chasti literatury Dukhov-
noi’” [The Case “On the Establishment of a Special Secret Committee under the 
Holy Synod for the Supervision of Works of Book Publishing in Relation to Spirit-
ual Literature”].

Ed. khr. 71. Delo “Po zamechaniiam Komiteta o knige arkhiepiskopa voronezhskogo Ignati-
ia pod zaglaviem: O tainstvakh edinoi, sviatoi, sobornoi i apostol’skoi tserkvi”. [The 
Case “On the remarks of the Committee on the book of Archbishop Ignatius of Vo-
ronezh entitled: On the sacraments of the United, Holy, Catholic and Apostolic 
Church”].

Ed. khr. 1. Delo “Po uchrezhdeniiu Komiteta 2-go Aprelia 1848 g., dlia vysshego nadzora 
za proizvedeniiami Russkogo knigopechataniia”. [The Case “On the establishment 
of the Committee of April 2, 1848, for the highest supervision of Russian publish-
ing”.].

Ed. khr. 106. Delo “O pomeshchennoi v Penzenskikh Gubernskikh vedomostiakh rechi, 
proiznesennoi rektorom Mogilevskoi Seminarii Arkhimandritom Serafimom na 
publichnom ispytanii vospitannikov onoi 11-go iiulia 1849”. [The Case “On the 
speech placed in the Penza Provincial Gazette, delivered by the rector of the Mog-
ilev Seminary, Archimandrite Seraphim at the public examination of the students 
thereof on July 11, 1849.”].

Ed. khr. 31. Delo “O napechatannoi v Derpte i govorennoi tam zhe propovedi Doktorom i 
Professorom Bogosloviia Filippi”. [The Case “About the sermon published and de-
livered in Dorpat by the Doctor and Professor of Theology Philippy.”].

Literature
Agadzhanian, A.S. (2000) “Religioznyi pliuralizm i natsional’naia identichnost’ v Rossii” 

[Religious Pluralism and National Identity in Russia], Mezhdunarodnyi zhurnal 
po Mul’tikul’turnym Obshchestvam 2(2) [https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/
pf0000138820.page=4, accessed on 30.05.2021].

Akhiezer, A.S. (2008) Rossiia. Kritika istoricheskogo opyta: (sotsiokul’turnaia dinamika 
Rossii) [A Critique of Historical Experience: (The Sociocultural Dynamics of Rus-
sia)]. M.: Novyi khronograf.



V a r i a

2 7 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Asad, T. (2003) Formations of the secular: Christianity, Islam, modernity. Stanford: Stan-
ford University Press.

Austin J.L. (1965) How to do things with words. London: Oxford University Press.

Bakhmann-Medik, D. (2017) Kul’turnye povoroty. Novye orientiry v naukakh o kul’ture. 
[Cultural turns. New reference points in the cultural sciences.]. M.: NLO.

Bolotov, V.V. (1910) Lektsii po istorii drevnei tserkvi. T. 2. [Lectures on the history of the 
ancient church. Vol. 2]. SPb: Tip. M. Merkusheva.

Darnton, R. (2017) Tsenzory za rabotoi. Kak gosudarstvo formiruet literaturu [Censors at 
work. How the state shapes literature.]. M.: NLO. 

Davydenkov, O. prot. (2013) Dogmaticheskoe bogoslovie: Uchebnoe posobie [Dogmatic 
Theology: handbook]. M.: Izd-vo PSTGU.

El’iashevich, D.A. (1999) Pravitel’stvennaia politika i evreiskaia pechat’ v Rossii, 1797–
1917 gg. [Government policy and the Jewish press in Russia, 1797–1917.]. SPb; Ieru-
salim: Izd-vo Gesharim.

Engel’gardt, N.A. (1904) Ocherk istorii russkoi tsenzury v sviazi s razvitiem pechati. (1703–
1903) [Essay on the history of Russian censorship in the development of the press. 
(1703–1903).]. SPb.: A.S. Suvorin.

Gertsen, A.I. (1931) Byloe i Dumy. T. 1. [My Past and My Thoughts. Vol. 1.]. M.-L.: Gosu-
darstvennoe izdatel’stvo.

Gorbachev, I.G. (2010) Institut tsenzury v Rossiiskom zakonodatel’stve XVI-XIX vekov (Is‑
toriko-pravovoe issledovanie) [Institute of Censorship in Russian Legislation of 
the 16th–19th Centuries (Historical and Law Research).]. Kazan’: izd-vo “Iuniver-
sum’.

Grichenko, N.A. (2016) “Komitet 2 aprelia 1848 goda i Imperatorskaia Publichnaia bibli-
oteka” [Committee on April 2, 1848 and the Imperial Public Library], in Sovremen-
nye problemy knizhnoi kul’tury: osnovnye tendentsii i perspektivy razvitiia: mate-
rialy VI Mezhdunarodnogo nauchnogo seminara (Moskva, 9 noiabria 2016. Minsk: 
Tsentr. Nauch. Bibl. NAN Belarusi; M.: FGBU nauki Nauchnyi i izd. Tsentr “Nau-
ka’ RAN.

Il’in, V.V., Panarin, A.S., Akhiezer, A.S. (1996) Reformy i kontrreformy v Rossii: Tsikly 
modernizatsii protsessa [Reforms and Counterreforms in Russia: Cycles of Process 
Modernization.]. M.: Izd-vo Mosk. Universiteta.

Kotovich, A.N. (1909) Dukhovnaia tsenzura v Rossii. (1799–1855 gg.) [Spiritual (religious) 
censorship in Russia. (1799–1855).]. SPb.: Tipografiia Rodnik.

Lemke, M.K. (1909) Nikolaevskie zhandarmy i literatura 1826–1855 gg. [Nikolay’s gen-
darmes and literature 1826–1855.]. SPb.: Tip. A.V. Orlova.

Lemke, M.K. (1904) Ocherki po istorii russkoi tsenzury i zhurnalistiki XIX stoletiia [Es-
says on the history of Russian censorship and journalism of the 19th century.]. SPb.: 
tip. “Trud”.

Levinas, E. (1998) Vremia i Drugoi. Gumanizm drugogo cheloveka [The Time and the 
other; Humanism of the other person]. SPb.: Vysshaia religiozno-filosofskaia shko-
la.

Lokk, Dzh. (1988) “Opyt o veroterpimosti” [Essay on Religious Tolerance], Lokk Dzh. 
Sochineniia: v 3-kh t. T. 3. M.: Mysl’, 1988.

Lotman, Iu.M. (1994) Besedy o russkoi kul’ture: Byt i traditsii rus. dvorianstva (XVIII-
nach. XIX v.) [Conversations about Russian culture: Life and traditions of Russian 
nobility (18th — early 19th centuries).]. SPb: Iskusstvo-SPb.

Mordovtseva, T.V. Kul’turologicheskie predposylki opredeleniia pravovogo statusa tradit‑
sionnoi religii v Rossii [Culturology backgrounds for determining the legal status 



С е р г е й  Г о р ю н о в

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 7 5

of traditional religion in Russia] [https://cyberleninka.ru/article/n/14542793, ac-
cessed on 03.06.2021]. 

Nifontov, A.S. (1931) 1848 god v Rossii. Ocherki po istorii 40-kh godov [1848 in Russia. 
Essays on the history of the 40s.]. M.: Gos. Sots. — ekonom. Izd.

Nikiforova, N.V. Nauchnaia traditsiia istorii poniatii i ee kul’turologicheskii potentsial 
[Scientific tradition of the history of concepts and its cultural potential.]. [https://
cyberleninka.ru/article/n/14609338, accessed on 30.05.2021].

Nikitenko, A.V. (1905) Moia povest’ o samom sebe i o tom, “chemu svidetel’ v zhizni byl”: 
Zap. i dnevnik (1804–1877 gg.) [My story about myself and about “what in my life 
I was a witness”: Notes and diary (1804–1877)]. SPb.: M.V. Pirozhkov.

Nikitenko, A.V. (1893) Zapiski i dnevnik: (1826–1877). T. 1 iz 3 [Notes and Diary: (1826–
1877).]. SPb.: tip. A.S. Suvorina.

Otto, R. (2008) Sviashchennoe: ob irratsional’nom v idee bozhestvennogo i ego sootnoshe‑
nii s ratsional’nym [The Idea of the Sacred: about Non-Rational Factor in the Idea 
of the Divine and its correlation to the Rational.]. SPb.: Izd-vo Sankt-Peterburg-
skogo un-ta.

Pokok, Dzh. G.A. (2018) “The state of the art” [The state of the art], in Kembridzhskaia 
shkola: teoriia i praktika intellektual’noi istorii. M.: Novoe literaturnoe obozrenie.

Polnoe sobranie zakonov Rossiiskoi Imperii. Sobranie vtoroe. T. III. 1828. Ot № 1677 do 
2574. [Complete Collection of Laws of the Russian Empire] (1830). SPb.: Tip. II 
Otd. Sobstv. E.I.V. Kantseliarii.

Raskin, D.I. (ed.) (1998) Vysshie i tsentral’nye gosudarstvennye uchrezhdeniia Rossii, 
1801–1917: 1 t. [Supreme and central state institutions of Russia, 1801–1917: Vol. 
1. SPb.: Nauka.

Sbornik postanovlenii i rasporiazhenii po tsenzure. S 1720 po 1862 god. [Collection of res-
olutions and orders on censorship. From 1720 to 1862] (1862). SPb.: Tip. Morsko-
go Ministerstva.

Skinner, Kv. (2018) “Znachenie i ponimanie v istorii idei” [Meaning and understanding in 
the history of ideas], Kembridzhskaia shkola: teoriia i praktika intellektual’noi is-
torii. M.: Novoe literaturnoe obozrenie.

Scott Appleby, R. (2000) The Ambivalence of the Sacred: Religion, Violence, and Recon‑
ciliation. Boston: Rowman & Littlefield Publishers, Inc. 

Starkova, L.K. (2000) Tsenzurnyi terror 1848–1855 gg. [The terror of censorship in 1848–
1855]. Saratov: Izd-vo Sarat. Pedag. In-ta.

Ulozhenie o nakazaniiakh ugolovnykh i ispravitel’nykh. [The Code of Criminal and Correc-
tional Punishments.] (1845). SPb.: Tip. Vtor. Ot. Sobst. Ego Imp. Vel. Kants.

Ustavy dukhovnykh del inostrannykh ispovedanii. Svod zakonov Rossiiskoi imperii, pov-
eleniem gosudaria imperatora Nikolaia Pervogo sostavlennyi. T.11, ch.1. [Regula-
tions of spiritual (religious) affairs of foreign confessions. The Code of Laws of the 
Russian Empire, compiled by the order of the Emperor Nicholas I. Vol. 11, part 1.] 
(1896). SPb.: Gosudarstvennaia Tip. 

Uzlaner, D.A. (2008) “Raskoldovyvanie diskursa: ‘religioznoe’ i ‘svetskoe’ v iazyke Novogo 
vremeni” [Disenchanting discourse: “religious” and “secular” in the language of 
Modern times.], Logos 4.

Vasil’ev, A. (1886) Veroterpimost’ v zakonodatel’stve i zhizni v tsarstvovanie imperatora 
Aleksandra 1-go. (1801–1825 g.) [Tolerance in legislation and life during the reign 
of Emperor Alexander I. (1801–1825 g.).]. SPb.: [b.i.].

Weber, M. (2003) Politicheskie raboty, 1895–1919 [Political Writings, 1895–1919]. M.: 
Praksis.

https://cyberleninka.ru/article/n/14542793


V a r i a

2 7 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Vert, P. (2012) Pravoslavie, inoslavie, inoverie: Ocherki po istorii religioznogo raznoo‑
braziia Rossiiskoi imperii [Orthodoxy, heterodoxy, disbelief: Essays on the histo-
ry of the religious multiplicity of the Russian Empire.]. M.: Novoe literaturnoe 
obozrenie.

Vishlenkova, E.V. (1998) Religioznaia politika v Rossii (pervaia chetvert’ XIX veka). Dis. 
d.i.n [Religious policy in Russia (first quarter of the 19th century). Dis. Doctor of 
History]. Kazan’: Kazanskii gos. Un.

Vol’ter, F.-M.A. (2016) Traktat o terpimosti [Treatise on religious tolerance]. Moskva: 
Izdatel’stvo “E’.



� 2 7 7

Борис Кнорре, Александра Засядько

Православный антиэкуменизм 2.0: 
мобилизационная модель, 
секьюритизация и реваншизм

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-277-317

Boris Knorre, Alexandra Zasyad’ko

Orthodox Anti-Ecumenism 2.0: Mobilization Model, Secu-
ritization and Revanchism

Boris Knorre — National Research University Higher School of Eco-
nomics (Moscow, Russia). knorre@mail.ru

Alexandra Zasyad’ko — National Research University Higher School 
of Economics (Moscow, Russia). zas-saha@yandex.ru

This article deals with the anti-ecumenical movement in Russian Or‑
thodoxy, representing aspects of religious separation and isolation‑
ism. The authors analyze sociocultural and political premises, upon 
which  this Orthodox isolationist ideology is based, including such el‑
ements as defensiveness, obsessive securitization, intertwined with 
revanchism, geopolitical resentment, and idealization of the Sovi‑
et past. The authors emphasize the “mobilization consciousness” — a 
psychological conviction that any positive transformation process in 
Russia might happen only in circumstances of extreme stress and the 
feeling of threat. The article further presents a comparison of Ortho‑
dox fundamentalists and radical right movements.

Кнорре Б., Засядько А. Православный антиэкуменизм 2.0: мобилизационная модель, секьюритизация и реваншизм // 
Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2021. № 39(2). С. 277–317. 

Knorre, Boris, Zasyad’ko, Alexandra (2021) “Orthodox Anti-Ecumenism 2.0: Mobilization Model, Securitization and 
Revanchism”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(2): 277–317. 

	 Публикация подготовлена при поддержке гранта European Research Council (ERC) 
в рамках исследовательской и инновационной программы European Union’s Ho‑
rizon 2020 (POSEC, grant agreement no. ERC-STG-2015-676804). В данной научной 
работе использованы результаты исследования, выполненного в рамках Програм-
мы фундаментальных исследований НИУ ВШЭ в  2021 году. Авторы благодарят 
Кристину Штёкль и Андрея Шишкова за консультации и рекомендации по рабо-
те над текстом статьи.

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-XX-XX
mailto:knorre@mail.ru
mailto:zas-saha@yandex.ru


V a r i a

2 7 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Keywords: Orthodox anti-ecumenism, ecumenical movement, Ortho-
doxy, fundamentalism, mobilization model, militarization, securitiza-
tion, Soviet values. 

Введение

МОЖЕТ показаться, что на  фоне глобализации и  разви-
тия отношений между церквами идеология религиозно-
го обособления лишена рационального ядра. Идеи обще-

ственного прогресса, ведущего ко взаимопониманию как разных 
религий, так и культур на основе Всеобщей декларации ООН, слу-
жат существенным фактором в определении межконфессиональ-
ных отношений, порой не  менее серьезным, чем догматические 
богословские доктрины1. Тем не менее, антиэкуменические груп-
пы и идеология религиозного изоляционизма в православии и се-
годня дают о  себе знать, играя активную роль в  борьбе против 
развития межконфессиональных контактов.

За  феноменом религиозного обособления стоит немало соци-
ально-политических, экономических и культурных факторов. На-
пример, Джордж Демакопулос видит в  антиэкуменизме полити-
ческие причины, он считает, что антиэкуменисты в  ряде стран 
действуют в  рамках постколониальной логики, выстраивая свое 
отношение к  Западу и  по  преимуществу западным протестант-
ским деноминациям и  католицизму так, как зависимые в  коло-
ниальном отношении страны выстраивают свое отношение к ме-
трополии. Антиэкуменизм, по мнению Демакопулоса, выступает 
в  функции разделителя, демаркатора идентичности восточного 
христианства, то  есть проявляет себя как часть политики иден-
тичности2. С  мнением Демакопулоса в  целом соглашается Уилл 
Коэн3. В  качестве православного ригоризма антиэкуменистиче-
ское сознание характеризует Василиос Макридес4.

1.	 Аналитики сегодня сравнивают обращение людей к  идеологии общественного раз-
вития с обращением язычников в христиан в более ранние времена — см.: Caldwell, M. 
(2016) Living Faithfully in an Unjust World, pp. 146–147. University of California Press.

2.	 Demacopoulos, G. (2017) “‘Traditional Orthodoxy’ as a Postcolonial Movement”, The 
Journal of Religion 97(4): 477.

3.	 Коэн У. Экуменизм, антиэкуменизм и консервативный экуменизм в политической 
богословской перспектике: взгляд из  Соединенных Штатов // Государство. Рели-
гия. Церковь в России и за рубежом. 2018. № 4. С. 30–57. 

4.	 Makrides, V. (2016) “Orthodox Christian Rigorism: A Multifaceted Phenomenon”, Post-
ed September 6 [https://publicorthodoxy.org/2016/09/06/orthodox-christian-rigor-
ism-a-multifaceted-phenomenon/, accessed on 05.10.2016].



Б о р и с  К н о р р е ,  А л е к с а н д р а  З а с я д ь к о

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 7 9

Богослов Пол Ладусёр, называющий это явление «экумено-
клазмом» (экуменоборчеством) наподобие того, как в свое время 
в Церкви стали называть борцов против почитания икон — «ико-
ноборцев»5, видит в  нем проявление неотрадиционализма в  со-
временном богословии. Но  и  он предлагает анализировать это 
явление отнюдь не только с позиций теологии, но и религиоведе-
ния, психологии, а также взаимосвязи между геополитикой и рос-
сийской внешней политикой6.

Мы тоже попробуем проанализировать идеологию противников 
экуменизма с  социокультурных позиций, то  есть на  предмет того, 
какие социокультурные и политические предпосылки стоят за этим 
движением, насколько его принципы могут меняться по ходу изме-
нения социально-политического контекста, в котором это движение 
себя в тот или иной момент конституирует. Социокультурную подо-
плеку антиэкуменических протестов мы проанализируем, в частно-
сти, сквозь призму концепции мобилизации. Суть данной концеп-
ции в  определении определенного типа общественного развития 
общества как мобилизационной модели, что отражено, в частности, 
в работе Питера Неттла7. Под такой моделью понимается тип обще-
ственно-политических установок, завязанный на  достижение об-
щественного развития через «крайнее напряжение», здесь чрезвы-
чайные меры становятся нормой жизни. В данном случае мы будем 
опираться также на определение Р.А. Лубского, согласно которому, 

мобилизационный тип развития представляет собой один из  спо-
собов адаптации социально-экономической системы к реальностям 
изменяющегося мира и заключается в систематизации обращения 
в условиях стагнации или кризиса к чрезвычайным мерам8. 

Также мы принимаем в  расчет теоретические наработки, касаю-
щиеся мобилизационной модели, сделанные О. Гаман-Голутвиной9.

5.	 Ladouceur, P. (2017) “On Ecumenoclasm: Anti-Ecumenical Theology in Orthodoxy”, 
St. Vladimir’s Theological Quarterly 61 (3): 323–355.

6.	 Ibid; Ladouceur, P. (2019) “Neo-Traditionalism in Contemporary Orthodoxy”, Scottish 
Journal of Theology 72(4): 398–413.

7.	 Nettl, P. (1967) Political Mobilization: A Sociological Analysis of Methods and Con‑
cepts. Faber; 1st UK Edition. 

8.	 Лубский Р.А. Мобилизационный социотип развития России: методология трансдис-
циплинарного исследования и  социальная реальность // Социально-гуманитарные 
знания. 2012. С. 37–42. Гаман-Голутвина О.В. Политические элиты России. М., 2006.

9.	 Гаман-Голутвина О.В. Политические элиты России. М., 2006. 



V a r i a

2 8 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Общие сведения об антиэкуменическом движении и его 
классические аргументы

Православное антиэкуменичское движение возникло в начале XX 
века в ответ на экуменические инициативы христианских церквей. 
Ладусёр выделяет среди антиэкуменистов три группы. Первая 
представлена богословскими традициями и  идеологией Русской 
Православной Церкви за  рубежом (РПЦЗ), вторая  — греческие 
старостильники, протестующие против перехода с  юлианского 
на григорианский календарь («новый стиль»), третья — афонские 
монахи. Всех остальных антиэкуменистов, которые в эти группы 
не вписываются, Ладусёр специально не классифицирует10. 

Развернутая антиэкуменическая позиция была представлена 
в Русской Православной Церкви за рубежом как реакция на про-
цесс формирования Всемирного Совета Церквей в  1938 году. 
Один из самых влиятельных голосов антиэкуменического проте-
ста принадлежал архиепископу Богучарскому Серафиму (Собо-
леву), управлявшему русскими православными общинами в Бол-
гарии с  1921 по  1950 годы и  канонизированному РПЦ в  лике 
святителя в 2016 году. В своем докладе «Надо ли Русской Право-
славной Церкви участвовать в экуменическом движении?»11, про-
читанном на Московском Всеправославном совещании в 1948 г., 
православный иерарх обличает экуменическое движение как про-
тестантско-масонский проект построения экуменической церкви 
Антихриста с  целью разрушения истинной Церкви Христовой 
на Земле. Его претензия к экуменизму сводится к тому, что эку-
менизм способствует не православной миссии среди протестантов, 
а наоборот, расширению миссионерской деятельности протестан-
тов среди православного населения12, что можно обозначить как 
первый аргумент антиэкуменической критики.

В 1960-х годах жупелом антиэкуменистов становится завоевав-
шая в  мировом православии популярность «теория ветвей»13, за-

10.	 Ladouceur, P. “On Ecumenoclasm: Anti-Ecumenical Theology in Orthodoxy”, p. 324.

11.	 Соболев С. Надо ли Русской Православной Церкви участвовать в экуменическом 
движении? // Деяния Совещания Глав и  Представителей автокефальных Право-
славных Церквей. М., Т. II., С. 364–368.

12.	 Там же. 

13.	 Теория ветвей (англ. Branch theory) — теория, согласно которой несмотря на  то, 
что Церковь могла расколоться на несколько архиепископий или групп архиепи-
скопий, находящихся вне общения друг с другом, каждая из них может все еще 
быть ветвью единой Церкви Христовой, при условии, что она продолжает дер-



Б о р и с  К н о р р е ,  А л е к с а н д р а  З а с я д ь к о

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 8 1

ключающаяся в релятивистской идее о том, что истина или святость 
не сосредоточена лишь в единой Православной вере, но распреде-
лена между разными конфессиями. Один из  лидеров антиэкуме-
нической идеологии РПЦЗ, ее первоиерарх с 1964 по 1985 гг., митр. 
Филарет (Вознесенский) решительно выступает против данной 
теории14. Согласно Филарету, экуменизм представляет собой ос-
нованное на  секулярных основаниях единство на  пути смешения 
добра и  зла, истины и  заблуждения, что разрушает церковь, за-
ставляя людей становиться индифферентными к вере и Богу. По-
хожую точку зрения отстаивал архимандрит Иустин (Попович) 
(канонизированный в Сербской церкви в 2010 году и почитающий-
ся святым в некоторых других поместных церквах) в своей работе 
«Православная Церковь и экуменизм»15. Для него экуменизм был 
неприемлем, т.к. его подоплекой он видел гуманистическое миро-
воззрение — специфическое понимание прогресса, культуры, про-
свещения, внушающее людям, по  мнению Поповича, идею о  воз-
можности существования без Бога, исключительно за  счет своих 
сил16. Таким образом, в  качестве второго программного аргумен-
та в  антиэкуменической полемике мы выделяем представление 
об  экуменизме как явлении, неразрывно связанном с  гуманисти-
ческой идеологией, подменяющей веру в Бога верой в человека. 

Подвидом критики «теории ветвей» со стороны антиэкумени-
стов является критика участия РПЦ МП в  богословском диало-
ге с Древними Восточными Церквами в течение 1964–1985 годов 
и  с  2005 года по  наши дни, в  рамках которого рассматривалось 
взаимное снятие всех анафем и осуждений17. Примечательно, что 
стороны диалога именуются «семьями православных церквей» 
(“families of churches”), что оказывается даже более смелой заяв-
кой на сближение, чем «теория ветвей». В том же ряду стоит при-

жаться веры неразделенной Церкви, чтобы сохранять апостольское преемство ее 
епископов. (Cross, F.L., Livingstone, E.A. (1997) The Oxford dictionary of the Chris‑
tian Church. New York: Oxford University Press).

14.	 См.: Филарет (Вознесенский), митр. Православие, инославие, экуменизм // Азбука 
веры [https://azbyka.ru/otechnik/Filaret_Voznesenskij/pravoslavie-inoslavie-ekumenizm/, 
доступ от 26.07.2020]; Филарет (Вознесенский), митр. «Лучъ свѣта». Ученіе въ за-
щиту Православной вѣры, въ обличеніе атеизма и въ опроверженіе доктринъ невѣрія. 
Часть вторая. Jordanville: Изданіе Свято-Троицкаго Монастыря, 1970. С. 348–359.

15.	 Попович И. Православная Церковь и экуменизм. М.: Паломник, 2006.

16.	 Там же.

17.	 Шайо К. Богословский диалог между Православной церковью и Восточными пра-
вославными церквами. М: Библейско-богословский институт св. апостола Андрея, 
2013.



V a r i a

2 8 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

знание Римско-Католической церкви «церковью-сестрой» в рам-
ках Баламандского соглашения18.

Сближение с  другими церквами рассматривается не  только 
как явление, связанное с  догматическими спорами и  перегово-
рами, но  и  как сближение с  другими культурами, угрожающее 
традиционному укладу. Таким образом, третий программный 
аргумент в  антиэкуменическом дискурсе направлен против раз-
мывания культурных традиций, традиционных устоев. В этой свя-
зи, например,  со стороны членов РПЦЗ звучат голоса, соотнося-
щие экуменизм не только с идеей прогресса и гуманизма, о чем 
мы говорили применительно к  аргументам Иустина Поповича, 
но  и  с  процессом революционных преобразований, направлен-
ных на разрушение традиционного уклада. Так, один из церков-
ных писателей РПЦЗ  — православный историк Владимир Мосс 
стал в конце XX века прямо указывать на то, что экуменизм про-
должает дело, начатое Октябрьской революцией, на  церковном 
фронте. Он, кроме прочего, в своих работах пытается соотносить 
идеи экуменизма с идеями коммунизма, отмечая, что эти два яв-
ления суть аспекты одной глобальной ереси, которую можно обо-
значить единым термином «экукоммунизм» или «экукоммуни-
стическая ересь»19. 

Мосс обосновывает свою мысль тем, что и  экуменический, 
и  коммунистический аспекты действуют как революционные 
факторы, разрушающие традиционные сложившиеся устои. Эку-
менизм, по  его словам, «усиливается разрушить значение Цер-
кви как столпа и утверждения Истины (I Тим. 3:15) проповедью 
о том, что якобы не существует одной единственной Церкви»20, а 

коммунистический аспект экукоммунистической ереси усиливает-
ся разрушить нравственное, социальное и  эсхатологическое уче-
ние Церкви проповедью новой «революционной морали», цель ко-

18.	 Баламандское соглашение — документ, принятый в июне 1993 г. римско-католи-
ческой и  православной церквами, в  котором стороны отвергли унию как метод 
поиска единства, утвердили запрет на миссионерскую деятельность и обращение 
верующих из одной Церкви в другую ради их спасения, а также укрепили тезис 
о взаимном признании таинств Православной и Католической Церквей как «Цер-
квей-сестер». См. Сперанская Е.С. Диалоги Богословские Русской Православной 
Церкви. // Православная энциклопедия. Т. XIV. M.: ЦНЦ «Православная энцикло-
педия», 2012. С. 604–618.

19.	  См. Мосс В. Православная Церковь на перепутье (1917–1999). СПб: Алетейя, 2001.

20.	  Там же.

http://portal-credo.ru/site/index.php?act=lib&id=92


Б о р и с  К н о р р е ,  А л е к с а н д р а  З а с я д ь к о

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 8 3

торой  — не  Царство Небесное, а  коммунистический рай на  земле. 
Вместо Церкви мы здесь видим Партию, вместо Бога — Историю21. 

Также в  качестве аргумента, сближающего экуменизм и  комму-
низм, Мосс указывает на фонетическую созвучность двух терминов. 

Общей практически для всех антиэкуменистов является эсхато-
логическая позиция и апелляция к конспирологическим теориям, 
то  есть то, что Баркун называет «культурой заговора» (“a  culture 
of conspiracy”22) или то, что может быть названо теориями загово-
ра (“conspiracy theories”) по Бразертону23. Процесс экуменического 
сближения понимается как процесс, являющийся плодом заговора 
тайных сил ради создания некоего «единого мирового государства» 
Антихриста, частью которого будет и единая «Всецерковь». В соот-
ветствии с данной позицией оказывается характерным представле-
ние о том, что любое объединение церквей обусловлено внешней 
сверхзадачей, поставленной некими тайными силами, строящими 
всемирное государство Антихриста. Здесь антиэкуменисты, в  осо-
бенности инспирируемые РПЦЗ, опираются также на книгу иеро-
монаха Серафима (Роуза) «Православие и религия будущего»24.

Постсоветская эпоха. Движение непоминающих vs 
лоялисты

В  период Советской власти духовенство РПЦ игнорировало во-
прос экуменизма. С одной стороны, это можно объяснить тем, что 
в условиях гонений со стороны государства вопросы чистоты веры 
и религиозной жизни отошли на задний план, более того, запад-
ные инославные, также как и православные, подвергались гонени-
ям, поэтому воспринимали друг друга в какой-то мере как «друзья 
по  несчастью». С  другой стороны, степень контроля со  стороны 
уполномоченных по  делам религии не  давала церкви возможно-
сти ставить на повестку дня вопросы внешнецерковного характера.

Однако ситуация резко изменилась с наступлением религиозной 
свободы. По словам о. Александра Борисова, «для ортодоксальной 

21.	 Там же.

22.	 Barkun, M. (2003) A Culture of Conspiracy. Apocaliptic Visions in Contemporary 
America. Berkeley and Los Angeles: University of California Press.

23.	 Brotherton, R. (2015) Suspicious Minds: Why We Believe Conspiracy Theories. Blooms-
bury Sigma.

24.	 Серафим (Роуз). Православие и религия будущего. Платина, 1975



V a r i a

2 8 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

части» духовенства проблема экуменизма нередко стала оказывать-
ся «вопросом номер один»25. Наиболее ярким выразителем борьбы 
за чистоту веру в 90-е стало «движение непоминающих», возрожден-
ное как реакция на исключительно комплиментарную речь Патриар-
ха Алексия II, произнесенную им 13 ноября 1991 года в г. Нью-Йорке 
на встрече с раввинами. Немногие из верующих знали, что Патриарх 
воспроизвел текст архиеп. Никанора (Бровковича), опубликованный 
в работе В.С. Соловьева «Тайна Израиля», проповедующий единство 
между христианами и  иудеями26, но  как следствие после публика-
ции данной речи часть православных священников перестали счи-
тать Алексия II Патриархом и прекратили поминать его имя за бо-
гослужением, а также имена экуменически настроенных епископов27. 

Непоминающие 1990-х опирались отчасти на  опыт катакомб-
ников, отвергнувших в  1927 году декларацию Сергия (Страго-
родского) и переставших поминать за богослужением архиереев, 
полностью подчиняющихся советской власти28. Но в большей сте-
пени для своего институционального неподчинения священнона-
чалию РПЦ МП непоминающие черпали каноническо-правовое 
основание в факте существования Зарубежной церкви как автори-
тетной части русского православия, но при этом не находящейся 
в каноническом общении с РПЦ МП. 

Напомним, что экуменизм представлял одну их трех претензий, 
которые карловчане29 выдвигали к Московской Патриархии наряду 
с «сергианством» и непризнанием новомучеников XX века, постра-
давших от советской власти. Причем «сергианство» — лояльность 
безбожным властям, а в более широком смысле — пресмыкатель-

25.	 Борисов А. Побелевшие Нивы: Размышления о Русской Православной церкви. М.: 
Путь, 1994. С. 155.

26.	 Шмаков А.С. Речь патриарха Алексия II к раввинам г. Нью-Йорка и ересь жидов-
ствующих. Нью-Йорк, 1993. Ср. Соловьев В.С. Еврейство и  христианский во-
прос // Тайна Израиля. «Еврейский вопрос» в русской религиозной мысли конца 
XIX — первой половины XX вв. СПб.: София, 1993. С. 34.

27.	 Поляков Е. Хроника церковной жизни в  январе–феврале 1992 года (Самиздат); 
Интервью Б. Кнорре с игуменом Арсением Медниковым. Погост Витожетка Твер-
ской области. 16.08.1992; Интервью Б. Кнорре с редактором журнала Вертоград-
Информ Александром Солдатовым. 21.01.1994.

28.	 Регельсон Л.Л. Трагедия Русской церкви. 1917–1953 гг: история крушения христи-
анства в годы советской власти. М.: Центрполиграф, 2017. 

29.	 Наименование «карловчане» закрепилось за членами РПЦЗ из-за того, что 3 де-
кабря 1921 года в Сремских Карловцах в Сербии состоялось Всезаграничное рус-
ское церковное собрание, впоследствии переименованное в Собор, где были при-
няты основные установочные положения и документы для РПЦЗ, образована ее 
управленческая структура.



Б о р и с  К н о р р е ,  А л е к с а н д р а  З а с я д ь к о

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 8 5

ство перед светской властью, сервилизм, зарубежники рассматри-
вали как основу двух остальных неправд РПЦ МП, и соответствен-
но экуменизм — как явление, обусловленное «сергианством»30. 

Безусловно, епископат не мог игнорировать угрозу расширения 
движения непоминающих, поэтому для примирения с непоминаю-
щими он подбирал ревнителей веры среди лоялистов, то есть тех, 
кто, несмотря на свой антиэкуменизм, демонстрировал лояльность 
к священноначалию РПЦ МП и был против выхода из подчинения. 
Например, такими оказались авторитетные для фундаменталистов 
митрополит Санкт-Петербуржский и Ладожский Иоанн (Снычев)31 
и известный российский духовник из Псково-Печерской Лавры ар-
химандрит Иоанн (Крестьянкин)32, они по факту выполняли роль 
посредников в  примирении многих непоминающих групп с  выс-
шим священноначалием, привлекая ревнителей веры одновре-
менно своим критическим взглядом на политику, проводимую па-
триархом Алексием II, и лояльностью институту церкви в целом33. 
Со  стороны истеблишмента РПЦ МП антиэкуменические заявле-
ния также делал епископ Уфимский и  Стерлитамакский Никон 
(Васюков), епископ Барнаульский и  Алтайский Антоний (Масен-
дич) и епископ Владивостокский и Приморский Вениамин (Пуш-
ков), который в 2000 году даже проголосовал на Юбилейном Собо-
ре против документа «Об основных принципах отношения Русской 
Православной Церкви к инославию»34. 

Поскольку антиэкуменическая критика звучала в  90-е годы 
со стороны «низов»  — разного рода православных братств, Цер-
ковное руководство, для того чтобы иметь над ними хотя бы ча-
стичный контроль, сформировало в начале 90-х Союз православ-
ных братств (СПБ). Первое время сам СПБ действовал достаточно 
независимо, но  со  временем СПБ прочно встал на  лоялистские 
позиции. 

30.	 Филатов С.Б., Кнорре Б.К. Российская православная церковь заграницей 
(РПЦЗ) // Современная религиозная жизнь России. Опыт систематического опи-
сания. Т.I. М.: Логос, 2004. С. 62. 

31.	  Шнирельман В. Колено Даново: эсхатология и антисемитизм в современной Рос-
сии. М.: Издательство ББИ, 2017. С. 280.

32.	 Интервью архим. Иоанна (Крестьянкина) Борису Кнорре. Псково-Печерская лав-
ра, 11.05.1992.

33.	 История одного письма Памяти митрополита Иоанна (Снычева). К  двадцатиле-
тию кончины († 2.11. 1995) // Русская народная линия. 01.11.15 [https://ruskline.ru/
analitika/2015/12/02/istoriya_odnogo_pisma, доступ от 26.07.2020].

34.	 «Всякий архиерей, переступающий порог здания Всемирного Совета Церквей, 
предает Церковь» // Радонеж. 2000. № 15–16 (105). С. 9.

https://ruskline.ru/analitika/2015/12/02/istoriya_odnogo_pisma
https://ruskline.ru/analitika/2015/12/02/istoriya_odnogo_pisma


V a r i a

2 8 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Другими лоялистскими организациями, наиболее громко за-
являющими о  своей резко антиэкуменической позиции, оказы-
ваются Союз православных граждан, поставивший своей целью 
воцерковление и привлечение к церковным интересам политиче-
ской элиты35, радиостанция «Радонеж», учрежденная одноимен-
ным обществом, церковная группа «Благодатный огонь». 

Заметим, что данные организации, а также другие, возникшие 
на рубеже тысячелетий, обнаруживают принципиально отличную 
позицию от движения непоминающих. Характерной особенностью 
для них оказывается то, что, с одной стороны, они критикуют цер-
ковное руководство за экуменизм, с другой — стараются «не пере-
ходить черту» в  своей критике и  напоминают о  том, что остают-
ся лояльными руководству, церковному Синоду и структуре РПЦ 
МП в целом. То есть, по сути, они стоят на лоялистских позициях. 

Также заметим, что на  рубеже тысячелетий и  в  первые годы 
после миллениума критика экуменизма развивается в фундамен-
талистских кругах наряду с массовыми протестами против ИНН, 
штрихкодов и  разных электронных средств учета. То  есть пра-
вославное зилотство все больше и больше предстает именно как 
часть критики глобализма как такового. Спикеры, критикующие 
экуменизм, указывают на  опасность разрушения национальных 
связей и  основ государства в  угоду транснациональным между-
народным корпорациям и  надгосударственным институтам. По-
доплекой данного вида протестов против экуменизма в достаточ-
но сильной степени являются национально-имперские амбиции.

Например, вышеупомянутый критик экуменизма епископ 
Иоанн (Снычев) возглавил весьма заметное политическое течение, 
идеи которого касались не только экуменизма, но и в не меньшей 
мере этнонационализма, русского империализма, православной 
монархии36. Антиэкуменизм для этого течения  — вспомогатель-
ный элемент, приплюсовывающийся к  национально-имперским 
симпатиям. В своей статье «Смотрите, не ужасайтесь...»37 епископ 

35.	 В повестке дня Союза православных братств (СПБ) была прописана борьба «с влия-
нием Запада, сионизмом, экуменизмом, масонством, иудейским влиянием внутри 
Русской Православной Церкви». Об СПБ и других церковно-политических органи-
зациях см.: См. Верховский А. Политическое православие: Русские православные 
националисты и фундаменталисты, 1995–2001 гг. М.: Центр «Сова», 2003. С. 16–18.

36.	 Верховский А. Политическое православие в  российской публичной политике. 
Подъем антисекулярного национализма. // Информационно-аналитический центр 
«Сова». 21.05.2005 [https://www.sova-center.ru/religion/publications/2005/05/
d4678/#__utmzi__1__=1, доступ от 26.07.2020]

37.	 Смотрите, не ужасайтесь... // Советская Россия. 1995. № 118 (11248).



Б о р и с  К н о р р е ,  А л е к с а н д р а  З а с я д ь к о

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 8 7

Иоанн (Снычев) отмечает «антигосударственную, антинациональ-
ную сущность экуменизма». Он указывает, что конечной целью 
всех усилий экуменизма является «идеологическое основание мон-
диализма, мировоззренческий фундамент нового мирового поряд-
ка». Экуменизм, по его мнению, должен «духовно обосновать не-
обходимость разрушения суверенных национальных государств 
в  угоду планетарной диктатуре Запада во  главе с  Соединенными 
Штатами». Таким образом в одной связке с экуменизмом для Сны-
чева оказываются такие события как «разгром Ирака, удушение 
Югославии, варварские бомбардировки православных сербов»38. 

Еще больше внимания развитию подобных идей уделял ак-
тивный участник кампании против ИНН Константин Душенов, 
бывший при жизни митр. Иоанна (Снычева) его референтом. Он 
отмечает не религиозную, а именно политическую подоплеку эку-
менизма, предлагая видеть в экуменизме завуалированную фор-
му либерализма, размывающего национальные устои и  государ-
ственный суверенитет39. 

Один из  лидеров антиглобалистов, организовавший в  2000 
году движение «За  право жить без ИНН, личных кодов и  ми-
крочипов», Валерий Филимонов также связывает пагубность 
экуменизма с  разрушением государств, наций и  религий в  уго-
ду созданию Мирового Правительства на  базе экуменизма. Он 
ставит экуменизм в  один ряд с  атакой на  патриотизм, нацио-
нальную идентичность, которая [атака], по  его мнению, заклю-
чается в  устранении из  паспортов граждан РФ графы «нацио-
нальность». Тот факт, что многие антиглобалисты, выступающие 
против цифровых кодов и ИНН, одновременно являются и анти-
экуменистами, представляется неудивительным. Как экуменизм, 
так и внедрение цифровых личных кодов и глобализация в целом 
представляют для них угрозу размывания национальной иден-
тичности и суверенности государства. 

На фоне возрастающего среди фундаменталистов интереса к ар-
хаике, попыток возвращения «к корням» в том или ином их пони-
мании антиэкуменисты начала 2000-х часто подчеркивают силу 
и насилие как ценность40. Антиглобалистски и имперски ориенти-

38.	 Там же. 

39.	 Современные проблемы РПЦ // Вестник Русской линии. 01.01.2001 [https://rusk.
ru/st.php?idar=6022, доступ от 26.07.2020]

40.	 См. Малер А. Боголюбово: симптом глобального кризиса // Молодежный интер-
нет-журнал МГУ Татьянин День. 03.11.2010. [https://taday.ru/text/712171.html, до-
ступ от 26.07.2020]



V a r i a

2 8 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

рованные противники экуменизма — это, как правило, монархисты, 
выступающие за самодержавную монархию или за ее более расши-
рительное понимание как просто сильной центральной власти.

В этой связи протесты против какого-либо экуменического взаи-
модействия между церквами порой коррелируют с  царебожниче-
скими идеями, связанными с сакрализацией и почитанием Ивана 
Грозного и  Григория Распутина. Фигура Ивана Грозного оказыва-
ется в  особенности привлекательной для части антиэкуменистов, 
потому что в  рамках их  мифологических представлений он оли-
цетворяет такую силу национальной мощи, которая должна по-
мочь России обособиться от внешнего мира, или, по крайней мере, 
предотвратить вредоносное влияние Запада, грозящее размыванию 
национальной идентичности. Так, в  частности, считает Констан-
тин Душенов41. То  есть Иван Грозный так или иначе легитимиру-
ет отчетливую изоляционистскую, отчасти реваншистскую пози-
цию, направленную на охранительство и отторжение тех западных 
социальных институтов, которые проникли в российское общество 
в  1990-е годы42. Неслучайно в  молитве царю Ивану Грозному, со-
ставленной царебожниками, отдельное место отводится роли тира-
на в борьбе именно за чистоту веры, противодействии ересям и раз-
ного рода угрозам влияния со стороны инославных и иноверцев:

Ты, Дом Пресвятой Богородицы и Веру православную сохранивый 
и укрепивый; Русь Святую объединивый; ересь жидовствующих по-
разивый; бесов во-плоти — жидов изгнавый; измену искоренивый; 
агарян, латинян, язычников победивый и ко Христу обративый; на-
род русский просветивый и ко спасению наставивый.

Единственный епископ, решивший в  2007 году открыто выдви-
нуть обвинение священноначалию РПЦ в экуменизме, — епископ 
Анадырский и  Чукотский Диомид (Дзюбан)  — оказался привер-
женцем царебожия, доказательством чего оказались обнаружен-
ные в  его епархиальном доме на  Чукотке «иконы» царя Ивана 
Грозного, после того как епископ вынужден был покинуть ка-
федру в силу лишения сана. Напомним, что в 2007 году Диомид 

41.	 Дух дышит, где хочет... // Советская Россия N 51 (12394) 15.05.2003 [http://www.
sovross.ru/old/2003/051/051_5_4.htm, доступ от 26.07.2020]

42.	 Кнорре Б. Эстетика современного царебожничество: богословские социально-поли-
тические дискурсы // Aesthetics as a Religious Factor in Eastern and Western Christi-
anity. Selected Papers of the Internationsl Conference held at the University of Utrecht, 
the Netherlands in June 2004. Leuven; Paris; Dudley, MA: Peeters, 2005. С. 341–371.



Б о р и с  К н о р р е ,  А л е к с а н д р а  З а с я д ь к о

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 8 9

выступил с  открытым обращением ко  всем епископам и  клири-
кам, а также лично к патриарху Алексию II, в котором содержа-
лись обвинения в  экуменизме43. В  2008 году Священный синод 
РПЦ за это изверг его из священного сана. Стоит отметить, одна-
ко, что Диомид — единственный пример епископа РПЦ, перешед-
шего в стан «непоминающих».

По  времени обращение Дзюбана совпало с  событием, силь-
но сузившим идейную базу антиэкуменистов. В 2007 году РПЦЗ 
подписала с  РПЦ МП «Акт о  каноническом общении», отказав-
шись от  своих претензий к  РПЦ МП. Подписание акта лишило 
антиэкуменистов РПЦ МП существеннейшей институциональной 
церковной поддержки в  лице зарубежной церкви. Конечно, вто-
рая и третья группа антиэкуменистов, о которых говорит Ладусёр 
(старостильные греческие синоды и особая община афонских мо-
нахов) остались верны своему антиэкуменизму, однако отноше-
ния русских православных ультраконсерваторов с  этими двумя 
группами никогда не были столь близкими, как с карловчанами. 
Экуменические протесты РПЦ становятся во второй половине ну-
левых менее заметными, чем в начале. Решение Собора Диомид 
не признал и стал формировать свою отдельную от РПЦ МП не-
большую церковную группу единомышленников в поле альтерна-
тивного православия, которая получила название «Русская Пра-
вославная Церковь. Святейший Правительствующий Синод»44. 

Новые защитники веры «советского калибра»

В поздний постсоветский период всплеск протестов против экуме-
низма произошел в связи с подписанием Гаванской декларации 
Патриархом Кириллом и  Папой Римским Франциском и  подго-
товкой к  Всеправославному Собору, который состоялся 20 фев-
раля 2016 г. в формате Собора на Крите без участия четырех По-
местных церквей. 

Наиболее многочисленным и заметным социальным актором, 
инициировавшим антиэкуменические протесты и объединившим 
несколько антиэкуменических групп, оказалось политическое на-

43.	 Обращение ко всем архипастырям, пастырям, клирикам, монашествующим и всем 
верным чадам Святой Православной Церкви // Русская идея 21.02.2007 [https://
rusidea.org/130043, доступ от 26.07.2020].

44.	 См. Русская Православная Церковь — Святейший Правительствующий Синод // hi-
erarchy.religare.ru [http://www.hierarchy.religare.ru/h-orthod-rpcsps.html, доступ 
от 26.07.2020].

http://www.hierarchy.religare.ru/h-orthod-rpcsps.html


V a r i a

2 9 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ционалистическое объединение «Народный Собор» (НС), воз-
главляемое империалистически настроенным публицистом Вла-
димиром Хомяковым45. На  организованных им конференциях 
можно было видеть, что часть организаторов одеты в камуфляж-
ную военную форму  — они как будто бы нарочито стремились 
продемонстрировать свои милитантные пристрастия.

Более того, Народный собор стал организовывать антиэкуме-
нические мероприятия совместно с добровольцами, побывавшими 
в горячих точках во время боевых действий на Донбассе в рамках 
российско-украинского конфликта 2014–2015 годов. В  частности, 
активное участие принял Союз Добровольцев Донбасса и  идей-
но связанная с  ним военизированная политическая организация 
«E.N.O.T. Corp», состоящая по большей части из бывших участни-
ков вооруженного конфликта в  Донбассе46. Сам Народный собор, 
как общественная организация, сформировался в  тесном сотруд-
ничестве с военными, имеет тесную связь с отставными десантни-
ками. В частности, среди руководителей Народного собора числит-
ся несколько генералов. Сопредседатель Народного собора Олег 
Кассин  — бывший активист военизированной организации «Рус-
ское Национальное Единство», которая в  90-е годы была одной 
из самых известных ультраправых политических группировок. 

Характерной чертой этих антиэкуменистов, помимо полити-
ческой ангажированности, выступает милитаризм. Для членов 
Народного собора политические мотивы не просто значимы для 
их деятельности, они являются определяющими. Главными для 
деятельности Народного Собора оказались откровенно политиче-
ские цели: защита традиционной семьи, противодействие ЛГБТ-
пропаганде и  сексуальной свободе, защита общественной мора-
ли47. Здесь мы видим дальнейшее смещение акцентов в  сторону 
политических задач как основных. По сравнению с этими задача-
ми забота о чистоте церкви выступает придатком к общему курсу 
на  изоляционизм (раз нужно противостоять западным институ-

45.	 Народный собор  — общероссийское движение, основанное в  2005 году и  вклю-
чающее в себя несколько националистических, империалистических и в основном 
православных организаций. 

46.	 См.: Патриотизм — последнее прибежище «Е.Н.О.Т.ов» // Коммерсантъ. 28.11.2019 
[https://www.kommersant.ru/doc/4172878, доступ от 26.07.2020].

47.	 Справка о деятельности Общероссийского общественного движения «Народный 
Собор» // Официальный сайт движения «Народный Собор». 16.10.20 [https://
narodsobor.ru/2020/10/16/spravka-o-deyatelnosti-obshherossijskogo-obshhestvenno-
go-dvizheniya-narodnyj-sobor/, доступ от 26.07.2020].



Б о р и с  К н о р р е ,  А л е к с а н д р а  З а с я д ь к о

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 9 1

там и  ценностям, то  значит любая форма экуменизма тоже не-
допустима). Религиозная составляющая деятельности НС идет 
исключительно в  фарватере «политического православия»: НС 
выступает за расширение функций православия в публичной сфе-
ре, в особенности за введение в образовательную систему уроков 
православия и защиту чувств верующих против кощунства48.

С Народным собором солидаризировались такие группы, как ин-
формационное агентство «Амин.Су», возглавляемое известным уль-
траконсерватором Владимиром Семенко (о нем речь пойдет ниже), 
информационный портал «Вестник Верных» и  Аналитический 
центр Василия Великого при лидирующей роли старшего аналити-
ка центра диакона Ильи Маслова, во многом близкого по взглядам 
и пользовавшегося покровительством и  прот.  Всеволода Чаплина 
вплоть до смерти последнего. Диакона Иоанна Маслова в этой свя-
зи даже иногда называют учеником Чаплина. Стоит заметить уди-
вительное физиогномическое и даже жестикулярное сходство диа-
кона Иоанна Маслова с Чаплиным, включая манеру заикания.

В отношении руководства РПЦ МП представители этих групп 
заняли лоялистскую позицию, они высказываются принципиаль-
но против того, чтобы прекращать поминовение Патриарха за бо-
гослужением, против какого-либо дистанцирования от церковно-
го начальства. Критикуя Гаванскую декларацию и  любые шаги 
к  интеграции с  западными христианами, активисты Народно-
го собора высказывались за сохранение литургического общения 
с  Патриархом Кириллом и  за  сохранение административной су-
бординации по отношению к нему. Народный собор стал настаи-
вать на  том, что по  отношению к  Патриарху должна сохранять-
ся неизменная лояльность, чтобы усилить давление на него, дабы 
не дать ему еще больше впасть в «ересь экуменизма» и заставить 
в итоге отказаться от признания Гаванской декларации.

Превалирование лояльных церковному начальству представи-
телей в среде критиков экуменизма свидетельствует о процессе ре-
спектабилизации и усиления фундаменталистского крыла именно 
внутри РПЦ МП в десятые годы XXI века, а не за ее рамками. Тем 
не  менее, Гаванская декларация все же дала некоторый импульс 
и  для движения непоминающих, хотя его роль в  церковной жиз-
ни все равно оказалась меньше, чем в  90-е. Одна из таких групп 
была организована ультраправым и  ультраконсервативным свя-
щенником РПЦ МП Алексеем Морозом — претендующим ни мно-

48.	 Там же.



V a r i a

2 9 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

го ни мало на духовное лидерство в России, что выражается в его 
стремлении называть организуемые им группы громкими име-
нами, как, например, «Собор православной интеллигенции» или 
«Собор православных священников РПЦ в  святоотеческом преда-
нии стоящих»49. В резолюции последней организации, объединив-
шей 15 священников, в сентябре 2017 года было заявлено о разрыве 
канонического общения с «еретиками, захватившими власть в МП 
РПЦ»50. Сначала Мороз клялся и божился, что никогда не покинет 
«мать-церковь», то есть РПЦ МП, а лишь только не будет поминать 
«еретиков», но уже летом 2019 года он тем не менее присоединил-
ся к одному из осколков РПЦЗ — к Синоду митр. Филарета (Семов-
ских) и полностью порвал с Московской Патриархией. 

Однако общей чертой как для ревнителей из числа лоялистов, 
так и из числа представителей движения непоминающих поздне-
го постсоветского периода оказались возросшие милитаристские 
симпатии. Так, среди лидеров непоминающих 2016–2017 гг. особо 
авторитетным оказался бывший сотрудник Главного разведыва-
тельного управления РФ иеромонах Димитрий Прохин-Христов, 
организовавший ряд крупных антиэкуменических мероприятий 
в 2017 году совместно с группой афонских монахов во главе с из-
вестным среди антиэкуменистов монахом Рафаилом (Бересто-
вым) и  иеросхимонахом Онуфрием (Стебелевым-Веласкесом). 
При их духовном одобрении состоялся Синаксис (Собор) в Крас-
нодаре 5 октября 2017 года, в котором приняли участие около 70 
священнослужителей. Также среди непоминающих выделяет-
ся духовник парамилитаристских групп московского казачества, 
сотник (младший офицер) Районного казачьего общества в  Мо-
скве «Юго-Восток» священник Димитрий Ненароков, известный 
как организатор «православных военно-патриотических клубов» 
и ряда акций устрашения против художников-акционистов51. 

Таким образом мы видим, что в  антиэкуменическом движе-
нии 2010-х годов превалируют профессиональные военные или 
священники с особыми милитантными симпатиями. Свои мили-
таристские установки они формируют в рамках дуалистического 

49.	 Через 2 года Мороз занял еще более радикальную позицию — в 2018 году он по-
кинул РПЦ МП и присоединился к одному из церковных осколков РПЦЗ.

50.	 Резолюция собрания Собора православных священников РПЦ, в святоотеческом 
предании стоящих // Vk.com. 12-14.09.2017 [https://vk.com/doc194584622_451493
012?hash=0a1578c73712bb8be6&dl=46a570accf4a695ba7, доступ от 26.07.2020].

51.	 «Казак  — это не  национальность, это рыцарь православия» // Коммерсантъ. 
19.11.12 [https://www.kommersant.ru/doc/2067798, доступ от 26.07.2020].

https://www.kommersant.ru/doc/2067798#_blank


Б о р и с  К н о р р е ,  А л е к с а н д р а  З а с я д ь к о

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 9 3

мировоззрения на мир, который представляется как арена битвы 
между добром и злом. Если в политической плоскости фундамен-
талисты формулируют идею принципиального противостояния, 
«священной битвы» в  контексте хантингтоновского конфликта 
ценностей «русской цивилизации» и западного мира, то в рели-
гиозном поле это противостояние воспринимается в  традиции 
блоковой системы координат. Постсоветские антиэкуменисты на-
следуют ценностную картину мира «ялтинско-потсдамской систе-
мы», закрепившей раздел Европы на «сферы интересов» между 
СССР и  западными державами. Несмотря на  то, что роль РПЦ 
в  этой системе заключалась в  осуществлении внешней полити-
ки СССР через наращивание влияния за  рубежом, современные 
постсоветские антиэкуменисты переворачивают восприятие роли 
церкви в этой идеологеме с исключительно служебной и зависи-
мой от государства роли на бенефициарную для развития церкви 
и  государства как единого целого. Произошел поворот от  пози-
ции церкви как примирителя на  международной арене во  вре-
мена угрозы глобальной ядерной войны к  ультраправым нацио-
налистическим и  имперским настроениям, сопровождающимся 
освящением оружия и знамен воинских частей и соединений52.

Итак, можно констатировать, что мы имеем дело с достаточно 
заметной группой, которая, однако, не обозначена в классифика-
ции Ладусёра, включающей зарубежников, греческих старостиль-
ников и  группу афонских монахов. Российские антиэкуменисты 
позднего постсоветского периода отличаются от каждой из этих 
трех групп, хотя в отдельных взглядах могут пересекаться с ними 
и даже сотрудничать.

Очевидно, что антиэкуменизм становится все более политиче-
ским. Протесты против общения с инославными для них в боль-
шей степени следствие неприятия западного менталитета, чем 
забота о  доктринальной чистоте православия. Наряду с  этим 
в  российском антиэкуменическом движении сильнее начинает 
проявляться националистическая компонента. Протесты многих 
православных консерваторов продемонстрировали боязнь утраты 
национальной идентичности, размывание православия как при-
сущей русскому человеку веры. Это выявляет значительное рас-
хождение между постсоветским антиэкуменизмом, ультракон-

52.	 Красиков А. Религия и глобализация на просторах Евразии // Глобализация и пра-
вославие: сборник. 2-е изд. М.: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН); 
Моск. Центр Карнеги, 2009.



V a r i a

2 9 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

серваторами и  фундаменталистами Московского Патриархата 
и  антиэкуменической критикой собрания в  Карловцах, которая 
была направлена скорее на догматические аргументы. 

Принципиальная особенность современных православных ан-
тиэкуменистов в постсоветской России, в отличие от РПЦЗ и со-
ветских катакомбников, заключается в  очевидных симпатиях 
к  советскому наследию и  идеологии, усвоении отдельных ха-
рактерных для советского человека взглядов на  внешнюю по-
литику России, которые они транслируют на  религиозном язы-
ке в  форме антиэкуменических протестов, милитаризма. Для 
лоялистов здесь добавляется еще и  особый пиетет перед госу-
дарством и  стремление опереться на  него как на  своеобразный 
гарант чистоты веры в  вышеописанном зилотском понимании. 
Последнее многими карловчанами характеризовалось как «сер-
гианство», и  постсоветские лоялисты здесь от  карловчан прин-
ципиально отличаются.

Язык спецслужб на защите веры

Как следствие, еще одной отличительной чертой постсоветских 
антиэкуменистов становится преобладание в  их  аргументации 
специфической спецслужбистской риторики. Протестуя против 
межрелигиозного диалога, они демонстрируют склонность рас-
сматривать контакты с западными религиозными организациями 
не в религиозной, а в чисто политической плоскости, как угрозу 
национальной и государственной безопасности России. 

Так, по  словам Ненарокова, межрелигиозный диалог  — это 
«попытка ввести РПЦ в  орбиту влияния Ватикана», это не  что 
иное, как «подрывная деятельность против России, часть ин-
формационной войны, перешедшей в  агрессивную фазу борьбы 
с  Россией, с  ее основой государственной и  духовной безопасно-
сти, основой духовного суверенитета нации»53. То есть он ставит 
понятия «государственная безопасность», духовная безопасность, 
«суверенитет нации», «чистота веры» и «борьба за православие» 
в  один ряд. Государственная безопасность и  правильное испове-
дание для него — вещи одного и того же порядка54. 

53.	 Священник Дмитрий Ненароков: Сотник, передача 2. Угроза суверенитету Рос-
сии // Youtube. 24.02.2016 [https://www.youtube.com/watch?v=C_2-2AJF36k, доступ 
от 26.07.2020].

54.	 Там же. 

https://www.youtube.com/watch?v=C_2-2AJF36k


Б о р и с  К н о р р е ,  А л е к с а н д р а  З а с я д ь к о

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 9 5

Схожую позицию выражает сопредседатель Народного собо-
ра Владимир Хомяков, который призывал во время организуемых 
им протестных мероприятий обратиться к Президенту РФ В.В. Пу-
тину для принуждения Патриарха отказаться от Гаванской декла-
рации55. То  есть Президент РФ для Хомякова  — инстанция, стоя-
щая над Патриархом не только в светских, но и в церковных делах.

По словам еще одного лидера современных антиэкуменических 
протестов, доцента МГИМО Ольги Четвериковой, на Ватикан нуж-
но смотреть не  как на  религиозную организацию, а  как на  «тео-
кратическое государство, которое обладает хорошо разветвленны-
ми финансово-административными ресурсами и самыми лучшими 
спецслужбами, работающими в тесной связке с западными разве-
дывательными сообществами»56. Она считает, что Запад использу-
ет католицизм, чтоб придать идее Евросоюза и  глобализации ре-
лигиозное измерение57, а экуменический межрелигиозный диалог 
нужен, чтобы «перевести всех на глобальный стандарт мышления 
и в итоге организовать систему мирового управления»58.

То  есть вышеупомянутые антиэкуменисты смотрят на  экумени-
ческие контакты сквозь призму секьюритизации. Такой подход 
принципиально отличает современных антиэкуменистов от  рев-
нителей веры XX века, которые не только не оперировали поня-
тием государственной безопасности, но, наоборот, критиковали 
экуменистов за контакты с инославными в целях реализации го-
сударственных интересов и связи с КГБ. В частности, исследова-
тель взаимоотношений РПЦ МП и РПЦЗ диакон Андрей Псарёв 
делает вывод, что «экуменическая деятельность РПЦ в  период 
холодной войны в большей степени зависела от целей советской 
внешней политики».59 Публицист Владимир Мосс в своей книге 

55.	 Владимир Хомяков о  встрече Патриарха с  Папой-иезуитом (ВИДЕО) // Youtube. 
06.03.2016 [https://www.youtube.com/watch?v=kt_TWtyX0hU, доступ от 26.07.2020].

56.	 Четверикова О. О  встрече Патриарха и  иезуита Франциска // Институт высокого 
коммунитаризма. 13.02.2016. [http://communitarian.ru/publikacii/interviu/o_vstreche_
patriarha_i_iezuita_franciska_olga_chetverikova_11022016/, доступ от 26.07.2020].

57.	 Там же.

58.	 Четверикова О. РПЦ и Гаванская декларация — победа и поражение // Видеома-
териалы Круглого стола «Русская православная церковь и Гаванская декларация», 
состоявшегося 6 марта 2016 года в Санкт-Петербурге. [ https://www.youtube.com/
watch?v=PbE_q6bN0-0, доступ от 26.07.2020].

59.	 Псарев Д., Киценко Н.Б. Русская Зарубежная Церковь, Московский Патриархат 
и их участие в экуменических собраниях в годы холодной войны (1948–1964 гг.) //
Богослов. RU. 20.02.2020 [https://bogoslov.ru/article/5998370, доступ от 26.07.2020].

https://www.youtube.com/watch?v=kt_TWtyX0hU
http://communitarian.ru/publikacii/interviu/o_vstreche_patriarha_i_iezuita_franciska_olga_chetverikova_11022016/
http://communitarian.ru/publikacii/interviu/o_vstreche_patriarha_i_iezuita_franciska_olga_chetverikova_11022016/
https://www.youtube.com/watch?v=PbE_q6bN0-0
https://www.youtube.com/watch?v=PbE_q6bN0-0
https://bogoslov.ru/article/5998370


V a r i a

2 9 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

«Православная Церковь на  перепутье» детально развивает тему 
использования ВСЦ как платформы КГБ для распространения 
своего влияния за железным занавесом60.

Наконец, яркий выразитель идеологии РПЦЗ на  постсовет-
ском пространстве протоиерей Лев Лебедев критиковал лидера 
позднесоветского экуменического движения митрополита  Нико-
дима (Ротова) в том, что он и его церковные соратники «во всей 
своей деятельности имели мощную поддержку КГБ, МИД и Сове-
та по делам религий»61. То есть порочность экуменизма со сторо-
ны РПЦЗ объяснялась в том числе и тем, что церковные лидеры-
экуменисты руководствовались политическими стратегическими 
соображениями российских спецслужб и тем самым доказывали 
свою «сергианскую» подчиненность государству,

На  сегодняшний день мы видим обратную картину  — про-
советски настроенные ревнители веры пытаются обвинить эку-
менистов в  пренебрежении интересами государственной без-
опасности, а  не  наоборот. Антиэкуменисты ратуют за  то, чтобы 
церковные лидеры соразмеряли свои действия с указаниями ФСБ 
из военно-стратегических соображений. То есть язык спецслужб, 
дискурс госбезопасности оказался родным для многих современ-
ных церковных фундаменталистов. 

Склонность к  спецслужбистской риторике дополнительно де-
монстрирует приверженность антиэкуменистов позднего пост-
советского периода к  советскому прошлому как к  более «пра-
вильной» идейно-политической традиции. Ревнители веры 
«советского калибра» даже противопоставляют советскую эпоху 
постсоветской как гораздо более выигрышную с духовной точки 
зрения, несмотря на  гонения на  церковь, потому что советская 
эпоха, по их мнению, несла на себе гораздо меньшую печать гло-
бализационных процессов, чем современная.

Однако склонность к  спецслужбистской риторике на  самом 
деле  — нечто большее, чем просто симпатии к  советскому про-
шлому. Это проявление процесса секьюритизации духовно-нрав-
ственных ценностей в России, как его обозначает Джардар Остбо, 
доказывающий, что «духовно-нравственные ценности» стали се-
кьюритизироваться или определяться как вопрос национальной 
безопасности в  России на  самых высоких уровнях государствен-

60.	Мосс В. Православная церковь на перепутье (1917–1999).

61.	 Лебедев Л. Великороссия. Жизненный путь. М., 1999.



Б о р и с  К н о р р е ,  А л е к с а н д р а  З а с я д ь к о

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 9 7

ной политики и политического дискурса62. Узкая концепция «ду-
ховной безопасности», по его словам, возникла как оружие в ру-
ках «антикультового движения» в середине 1990-х годов, которое 
представлено в России главным образом православными, и была 
первоначально направлена против приходивших с Запада новых 
религиозных движений, сект и нетрадиционных культов. Но поз-
же она была расширена до  признания духовно-нравственных 
ценностей вопросом национальной безопасности страны, и  та-
кое признание уже давало основание для негативного отноше-
ния к Западу и западным ценностям в целом, включая не только 
секты, но  и  более серьезные западные вероисповедания63. Фун-
даменталисты, однако, не  просто подхватывают эту тенденцию, 
а пытаются ее усилить и всячески заострить, так как сам милита-
ристский настрой фундаменталистов и их склонность акцентиро-
вать рассмотрение мира как арены битвы добра и зла способству-
ют усилению дискурса безопасности в их речевых актах.

В  контексте мобилизационной модели общественного 
устройства

Взгляды постсоветских антиэкуменистов, описанные нами 
в  предыдущих двух разделах, позволяют соотнести их  социаль-
но-культурные предпочтения с мобилизационной моделью раз-
вития общества. В частности, для них характерно представление 
о том, что любые свершения в России, правильная организация 
жизни возможна лишь только в  условиях крайнего напряже-
ния, режима чрезвычайного или военного положения, иначе 
сказать, крайней мобилизации сил. При этом свойственно под-
черкивать значение сильной централизованной власти, имею-
щей достаточно политической воли, чтобы заставить общество 
«мобилизоваться», в том числе и с помощью войны. А надежды 
на  национальный подъем связываются преимущественно с  по-
литическими и военными конфликтами. В частности, идеологи 
центра Василия Великого отмечают позитивный результат шо-
кового эффекта от событий «Русской весны» 2014 г., актуализи-
ровавшего значение сильной государственной власти и  импер-
ского прошлого:

62.	 Østbø, J. (2017) “Securitizing ‘spiritual-moral values’ in Russia”, Post-Soviet Affairs 
33(3): 200–216.

63.	 Там же.



V a r i a

2 9 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Вместе с  тем «майдан» разбудил самосознание большого количе-
ства русских людей, причем не  только на  Украине, но  и  в  России. 
«Русская весна» — возвращение Крыма, героическое сопротивление 
укрофашистскому режиму со стороны ДНР и ЛНР — заставила мно-
гих наших соотечественников, многие из которых до того мыслили 
исключительно категориями «хлеба и зрелищ», задаться вопросом — 
кто мы? В чем основа и стержень нашей «русскости»? В чем истори-
ческий смысл бытия России? Правильные ответы на поставленные 
вопросы являются залогом нашей выживаемости и  искать их  нуж-
но в  нашем имперском прошлом. Самодержавие, сильная государ-
ственная власть и Православие являются цивилизационном кодом 
России. Только в таком смысле «Русская весна» обладает потенциа-
лом восстановления единого цивилизационного пространства Руси64.

В том же обращении к президенту РФ В.В. Путину Илья Маслов 
добавляет: «У  нас экономика может быть национальной только 
во  время войны, в  мирное время американский гамбургер поче-
му-то  слаще...»65 Таким образом милитаризация рассматривает-
ся не только как фактор полезный для противостояния внешним 
угрозам, но и как фактор подъема национальной экономики.

Наиболее ярким и  известным популяризатором этой идео-
логии среди духовенства являлся протоиерей Всеволод Чаплин, 
скончавшийся в  январе 2020 года. Чаплин неоднократно выра-
жал надежду на  скорейшее наступление глобальной мировой 
войны, где Россия — обязательный ее участник, отмечая, что 

Мир долгим не бывает, мир сейчас долгим, слава богу, не будет. По-
чему я говорю «слава богу» — общество, в котором слишком много 
сытой и спокойной, беспроблемной, комфортной жизни, это обще-
ство, оставленное Богом, это общество долго не живет66.

Таким образом, важной компонентой мобилизационной ритори-
ки новых ревнителей веры является фактор политической угро-
зы национальной безопасности. 

64.	 Закончилась ли революция? — русская идентичность в 1917–2017 гг. // Сайт Ана-
литического центра святителя Василия Великого 01.06.2017 [https://stbasil.cent-
er/2017/06/01/zakonchilas-li-revoljucija/, доступ от 11.10.2019].

65.	 Маслов И. Поздравление Верховному Главнокомандующему.

66.	 Соблюден ли в России баланс светского и религиозного? // Эхо Москвы. 17.06.2015 
[http://echo.msk.ru/programs/klinch/1567024-echo/, доступ от 26.07.2020].

http://echo.msk.ru/programs/klinch/1567024-echo/


Б о р и с  К н о р р е ,  А л е к с а н д р а  З а с я д ь к о

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 9 9

Сакралитет и пассионарный вопрос 

В  лексиконе антиэкуменистов есть своеобразные понятия, терми-
ны, отражающие их мобилизационый настрой и воззрения на мир, 
в частности, такое понятие, как «сакралитет», которое активно ис-
пользует один из  лидеров антиэкуменического движения Влади-
мир Семенко. Под «сакралитетом» Владимир Семенко понимает 
интенсивность ощущения людьми сакральных аспектов бытия, глу-
бину или степень включенности человеческого сознания в религи-
озные смыслы. Высокая степень сакралитета или «накаленный са-
кралитет», в  понимании Семенко, означает готовность поставить 
свою веру в качестве высшей ценности, вплоть до готовности защи-
щать ее ценой риска для жизни. То есть «накаленный сакралитет» 
делает религиозные смыслы определяющими мотивацию человека.

Возьмите старообрядцев. Кто там был прав в споре с Никоном — от-
дельный вопрос. Я, положим, считаю, что в большей степени прав 
был Никон. Но  сейчас для нас важно другое: достаточно много-
численные массы русских православных людей настолько уверен-
но ставили свою веру, как ценность, выше своей земной жизни, что 
готовы были на  самосожжение во  имя этой веры. Вот это называ-
ется накаленный сакралитет!67

По  словам Семенко, «если сакралитет достаточно накален, 
то и действие бывает такое, что остаться равнодушным невозмож-
но, даже если ты принадлежишь к  другой вере»68. То  есть «на-
каленный сакралитет» способен произвести серьезный миссио-
нерский эффект, и поэтому важен в деле распространении веры. 
Таким образом, разговоры о  сакралитете связаны также и  с  экс-
пансионистскими перспективами.

При этом «накаленный сакралитет» можно также поставить 
на службу защиты национальных интересов. Семенко считает, что 
высокая степень накаленности сакралитета у той или иной нации 
обеспечивает ей сильную жизнеспособность, самобытность, неза-
висимость от  сторонних влияний и  посягательств69. То  есть там, 

67.	 Там же.

68.	Семенко В. О духовном состоянии современных христиан и задачах православной 
прессы // Русская народная линия. 21.02.2007. [https://ruskline.ru/
analitika/2007/02/21/o_duhovnom_sostoyanii_sovremennyh_hristian_i_zadachah_
pravoslavnoj_pressy/, доступ от 26.07.2020].

69.	 Там же.

https://ruskline.ru/analitika/2007/02/21/o_duhovnom_sostoyanii_sovremennyh_hristian_i_zadachah_pravoslavnoj_pressy/
https://ruskline.ru/analitika/2007/02/21/o_duhovnom_sostoyanii_sovremennyh_hristian_i_zadachah_pravoslavnoj_pressy/
https://ruskline.ru/analitika/2007/02/21/o_duhovnom_sostoyanii_sovremennyh_hristian_i_zadachah_pravoslavnoj_pressy/


V a r i a

3 0 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

где сакралитет, там и государственный суверенитет. Часто в сво-
их рассуждениях Семенко показывает политическую значимость 
сакралитета, например, говорит о  «сакралитете» как о  сакраль-
ном ядре народа. Благодаря сильному сакралитету народ стано-
вится способен отвергнуть чуждые иноземные традиции и влия-
ния, то есть обеспечить свой суверенитет:

Возьмите историю Руси, те времена, когда православный сакрали-
тет был еще достаточно накален. Дмитрий Самозванец пользовал-
ся поначалу немалой популярностью в народе. Но все знают, какая 
печальная судьба его постигла, когда нашим русским предкам ста-
ло ясно, что товарищ не уважает древних обычаев народа и, самое 
главное  — явно заигрывает с  папистами. «Проклятый русский во-
прос»: где та пушка, из которой должны выстрелить пеплом от со-
жженного тела г-на Швыдкого??! (Шучу)70

Очевидно, что данная ироническая фраза Семенко отражает его 
негативное отношение к  деятельности бывшего министра куль-
туры Михаила Швыдкого (2000–2004), как человека, ориенти-
ровавшего культурную политику в России на «чуждые» русскому 
самосознанию западные ценности. 

Нельзя не заметить, что понятие «сакралитет» у Семенко схоже 
по своему значению с употреблением понятия «пассионарность»/
«пассионарии» в  церковной среде. Заметим, что это понятие 
из актива теории Льва Гумилева71 стало широко использоваться 
именно в  постсоветском православии, прежде всего фундамен-
талистами, которые стали называть пассионариями социально 
активных православных верующих, готовых добиваться у  госу-
дарства закрепления тех или иных православных норм на законо-
дательном уровне, защищать интересы церкви в обществе. 

Понятие «пассионарность», однако, стали употреблять и в цер-
ковном руководстве. Так, например, даже Патриарх Кирилл в од-
нозначно позитивном ключе отмечал наличие качества «пас-
сионарности» у  представителей общественных и  молодежных 
организаций, когда благодарил их  в  2014 году за  «способность 

70.	 Там же.

71.	 Гумилев определяет «пассионарность» как «избыток биохимической энергии жи-
вого вещества, обратный вектору инстинкта и определяющий способность к сверх-
напряжению» или «эффект избытка биохимической энергии живого вещества, 
порождающий жертвенность ради иллюзорной цели». См. Гумилёв Л. Древняя 
Русь и Великая степь. М., 2018. С. 726. 



Б о р и с  К н о р р е ,  А л е к с а н д р а  З а с я д ь к о

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 0 1

отстаивать интересы Церкви»72. Для Патриарха Кирилла «пас-
сионарность» — это «внутренняя сила», «заложенная, в том чис-
ле и  Православием, на  протяжении веков в  душу нашего чело-
века способность сопротивляться внешним неблагоприятным 
обстоятельствам»73.

Но в не меньшей мере «пассионарность» употребляется в кон-
тексте обозначения необходимости быть готовыми к  подвигу, 
жертве, чему-то, требующему от  человека чрезвычайных уси-
лий. То  есть мы снова видим здесь проявление вышеупомяну-
той мобилизационной установки или мобилизационного взгля-
да на мир.

На самом деле идея подвига должна быть в центре внимания, пото-
му что с подвигом связано подлинное развитие личности, общества 
и государства. В противном случае жиром зарастает мозг, в против-
ном случае человек и  народ теряют пассионарность. Это замеча-
тельное понятие, которое определяет способность нации совершать 
подвиг; а если пассионарность теряется, то у цивилизации сокраща-
ется потенциал для выживания…74. 

Патриарх здесь приводит в качестве примеров подвигов героизм 
во время военных действий, но также указывает в качестве при-
меров деятельность апостолов, семейное сожительство, спорт, на-
уку и держание поста. Все это, по его мнению, неотделимо от пас-
сионарности и подвига. Заметим, что к пассионарности в том же 
контексте апеллируют и  некоторые другие высшие иерархи, на-
пример, митрополит Тихон (Шевкунов)75. 

Таким образом понятие пассионарности используется не толь-
ко в  среде антиэкуменически настроенных фундаменталистов, 
но и среди официальных высокопоставленных церковных деяте-
лей — таких как Патриарх Кирилл и митрополит Тихон. Это по-

72.	 Соколов М. Боговолец // Известия. 17.08.2015 [https://iz.ru/news/590031#ixzz3jiL 
QnUee, доступ от 26.07.2020].

73.	 Кирилл (Гундяев), патр. Интервью корреспонденту программы «Вести недели» 
канала РТР, 8. 02. 2009 // Odinblago.ru.  [http://www.odinblago.ru/sobranie_trudov_
s4_t1/5 , доступ от 02.07.2021].

74.	 Выступление Святейшего Патриарха Кирилла на  II Международном православ-
ном студенческом форуме // Patriarchia.Ru. 14.10.2016 [http://www.patriarchia.ru/
db/text/4640021.html, доступ от 26.07.2020].

75.	 Архимандрит Тихон: «Общество, не почитающее своих героев, обречено» // Лите-
ратурная газета. № 9 (6406). 06.03.2013.

https://iz.ru/news/590031#ixzz3jiLQnUee
https://iz.ru/news/590031#ixzz3jiLQnUee
http://www.patriarchia.ru/db/text/4640021.html
http://www.patriarchia.ru/db/text/4640021.html


V a r i a

3 0 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

зволяет отнести также и их взгляд на человеческую жизнь к мо-
билизационной модели развития общества. В рамках этой модели 
война, монашеский аскетизм, идеология страдания и  лишений 
оказываются в одной связке, так как и то и другое требует подви-
га или предельного напряжения сил. 

Очевидно, что как для понятия «сакралитет», так и для поня-
тия «пассионарность» совершенно неприемлемым является прин-
цип приватизации религии, ограничение поля религиозной жизни 
рамками собственного сообщества и отказ от претензии влияния 
на общество в целом. Неприемлемы перспективы адаптации соб-
ственных культурных и религиозных традиций к взаимодействию 
с  иными традициями и  культурами, то  есть, по  сути, неприемле-
мы требования религиозной и  в  целом культурной толерантно-
сти, принятые в условиях глобализации и имеющие по большей 
части ориентацию на ценности современного западного мира. Са-
кралитет и пассионарность — нечто такое, что прямо противопо-
ложно принципу толерантности. В этой связи неудивительно, что 
тенденции тех антиэкуменистов, которые просоветски настроены, 
более успешно развиваются в  условиях консервативного полити-
ческого поворота десятых годов XXI в. в России, чем в 90-е годы. 

Также вышеуказанными установками на пассионарность и «са-
кралитет» можно объяснить тот факт, что многие выражающие 
энтиэкуменические протесты православные фундаменталисты, 
несмотря на весь свой ригоризм, гораздо легче готовы принять 
факт сосуществования с мусульманами, чем с католиками или ка-
кими-либо западными христианскими инославными. Этот ин-
тересный факт может показаться парадоксальным, но он стано-
вится понятным именно через призму мобилизационной модели. 
Согласно пониманию православных фундаменталистов, ислам до-
статочно пассионарен, у мусульман «сакралитет» накален, что до-
казывается готовностью многих мусульман отстаивать свою прав-
ду вплоть до смерти за свои религиозные принципы, в то время 
как в западном христианстве все гораздо спокойнее, не видно, что-
бы кто-либо из католиков или протестантов был бы «готов пойти 
на все», чтобы воспрепятствовать, например, карикатурам или на-
смешкам над христианскими символами.

Правые или левые?

Многие черты рассмотренных нами современных православных 
антиэкуменистов побуждают задаться вопросом, не имеем ли мы 



Б о р и с  К н о р р е ,  А л е к с а н д р а  З а с я д ь к о

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 0 3

дело в  их  лице с  неким аналогом ультраправых радикальных 
объединений? 

В  попытке выявления исключительных «правых» черт у  ан-
тиэкуменистов мы сталкиваемся с проблемой отсутствия четкого 
и  единого определения понятия «политических правых» в  Рос-
сии. Напомним, что первоначально понятия «левые» и «правые» 
возникли в политическом дискурсе во времена Французской рево-
люции и изначально обозначали якобинцев — сторонников рево-
люционных перемен, находившихся слева от короля в Законода-
тельном собрании, и фельянов — конституционных монархистов, 
находившихся справа. Таким образом, за «левыми» закрепилась 
репутация прогрессистов и модернистов, а за «правыми» репута-
ция консерваторов, монархистов, убежденных, что не  только от-
дельные индивиды не равны по природе, но и отдельные нации 
и государства не являются равными76. Данная позиция в отноше-
нии равенства является принципиальной для определения всех 
вытекающих черт правого движения. Также стоит отметить бо-
лее современное различие левых и правых с точки зрения их эко-
номических программ: левые  — сторонники плановой экономи-
ки и  коллективной формы хозяйственного устройства, правые 
же выступают за  рынок и  частную собственность77. Однако в  со-
временных реалиях мы сталкиваемся с  тем, что правые партии 
в  России тяготеют к  плановой экономике при сильной государ-
ственной власти, что заставляет нас задуматься о критериях опре-
деления «правости» современных политических движений78.

В дальнейшем нам хотелось бы обратить внимание на сходство 
дискурса современных православных фундаменталистов анти-
экуменистов с  дискурсом ультраправых радикальных движений, 
где под радикализмом мы понимаем стремление осуществить ко-

76.	 Лебедев С.В. Левые и  правые в  истории русской политической мысли // Россия: 
прошлое, настоящее, будущее. Материалы Всероссийской научно-практической 
конференции. Санкт-Петербург, 16–19 декабря 1996 г. / Отв. ред. М.С. Уваров. 
СПб.: Издательство БГТУ, 1996. C. 72.

77.	 Многие исследователи отмечают, что классическое разделение «левых» и  «пра-
вых» XVIII века в  современном контексте требует все больше оговорок и  позво-
ляет описывать лишь наиболее общие черты политических программ, в то время 
как в  частных аспектах традиционные черты «правых» и  «левых» могут комби-
нироваться. См. Giddens, A. (1994) Beyond Left and Right: The Future of Radical Pol‑
itics. Cambridge: Polity Press.

78.	 См. подробнее: Berlin, I., Lukes, S. (1988) “Isaiah Berlin: in conversation with Steven 
Lukes”, Salmagundi 120: 124.

http://anthropology.ru/ru/person/lebedev-sv
http://anthropology.ru/ru/text/lebedev-sv/levye-i-pravye-v-istorii-russkoy-politicheskoy-mysli
http://anthropology.ru/ru/edition/rossiya-proshloe-nastoyashchee-budushchee
http://anthropology.ru/ru/edition/rossiya-proshloe-nastoyashchee-budushchee
http://anthropology.ru/ru/person/uvarov-ms-0
http://anthropology.ru/ru/city/saint-petersburg
http://anthropology.ru/ru/publishing/izdatelstvo-bgtu


V a r i a

3 0 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ренные социально-политические изменения, ориентированные 
не на сохранение и развитие, а на распад существующих систем79. 

Анализируя идеологические установки современных европей-
ских праворадикальных партий А.В. Шеховцов выводит опреде-
ление: «Новый правый радикализм  — это идеология, основан-
ная на идее сохранения, реализации и воспроизводства этнически 
и культурно однородного типа общества в рамках либерально-де-
мократической системы»80. Стоит подчеркнуть, что стремление 
к  воспроизведению единого и  однородного общества в  правора-
дикальных движениях сопровождается нетерпимостью и  призы-
вами к сегрегации в отношении всех остальных групп, если они 
не помогают обеспечить этническую и культурную однородность.

Из  определения Шеховцова также следует, что современный 
правый радикализм существует в  условиях доминирования либе-
рально-демократической системы и является продуктом оппозиции 
ей. Современное возрождение праворадикальных сил и  их  расту-
щая популярность в мире связана именно с разочарованием в либе-
ральных идеях и негативной реакцией на процессы глобализации. 
Православный фундаментализм, как мы видим на примере рассмо-
тренных нами акторов антиэкуменического движения, также чер-
пает свои ресурсы в  разочаровании и  критике либерально-гума-
нистических идей и выстраивает свою идентичность в оппозиции 
современным мировым глобализационным и модернизационным 
процессам. Можно констатировать, что если радикально-правые 
партии выстраивают свою идентичность в  противовес домини-
рующей либерально-демократической системе, то  православный 
фундаментализм противопоставляет христианские ценности за-
хватившему мир гуманизму и следующим за ним процессам глоба-
лизации, вестернизации, модернизации и экуменизма.

Еще одной важной чертой праворадикального дискурса яв-
ляется стремление к  абсолютизации «особенного», социальной 
исключительности, основанной на  национальном самосозна-
нии. Как отмечает С.В. Погорельская, такие категории «особен-
ного», как «национальный характер», «национальная культура», 
«народ», «раса» за  счет своей мистификации становятся ин-
струментами для отмежевания от  других групп и  обоснования 

79.	 Современные ультраправые. Правый радикализм в  Европе: идеология, социаль-
ная база, перспективы / под ред. В. Энгеля. Амстердам, 2018. С. 3.

80.	Шеховцов А.В. Новый правый радикализм: к  вопросу об  определении // Вісник 
СевДТУ: Зб. наук. праць. Вип. 91. Севастополь, 2008. С. 143.



Б о р и с  К н о р р е ,  А л е к с а н д р а  З а с я д ь к о

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 0 5

исключительности81. В  этой ситуации православные антиэкуме-
нисты чувствуют себя избранной группой, а  Православную Цер-
ковь последним оплотом спасения мира. Как отмечает А.В. Ра-
децкая, антиэкуменизм подкрепляется формулой: «Только своя 
вера истинная, только своя Церковь — Единая, Святая, соборная 
и Апостольская».82 Таким образом, пафос современного антиэку-
менизма состоит в  претензии на  уникальность и  исключитель-
ность прав Православной Церкви на спасение людей всего мира 
(при условии обращения в православие), а задача сохранения чи-
стоты веры ставится как задача спасения всего мира, а не тради-
ций и культуры отдельной группы людей.

Из суперматизма, т.е. убеждения в превосходстве одних групп 
над другими, вытекает поддержка иерархического устройства об-
щества. Г.М. Тамаш отмечает, что новый правый радикализм 
«прекрасно уживается с либеральной демократией Анти-Просве-
щения, которая, не встречая никакого серьезного сопротивления, 
реабилитировала понимание гражданства как привилегии, да-
руемой сувереном, вместо прежнего понимания гражданства как 
универсального права человека»83. Таким образом, мы подходим 
к еще одной отличительной черте идеологии правых радикалов — 
этатизму или «культу сильного государства, контролирующего 
все стороны жизни общества, как основного инструмента рево-
люционных изменений»84. В среде православных фундаментали-
стов воплощением сильного государства безусловно является пра-
вославная монархическая империя. 

В  этом контексте стоит упомянуть поздравительное письмо 
старшего аналитика Центра святителя Василия Великого диако-
на Ильи Маслова в связи с избранием В.В. Путина в качестве пре-
зидента РФ в 2018 году:

Ваш избиратель (в том числе и я) шел 18 марта на избирательные 
участки для того, чтобы проголосовать против выборов как поли-

81.	 Погорельская С.В. Введение. Методологические проблемы исследования правого 
радикализма // Правый радикализм в  современной Европе. М.: ИНИОН РАН, 
2004. С. 6–15.

82.	Радецкая В. Антиэкуменизм в  современном православии // Вестник РХГА. 2010. 
№ 3. С. 40.

83.	Тамаш Г.М. О постфашизме // Конституционное право: восточноевропейское обо-
зрение. 2000. № 3 (32). С. 6–14.

84.	Современные ультраправые. Правый радикализм в  Европе: идеология, социаль-
ная база, перспективы. С. 3.



V a r i a

3 0 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

тического шоу, но за избрание Правителя русской земли. За избра-
ние традиционной модели русской власти — власти персонифици-
рованной, единодержавной, ответственной перед Богом и народом 
как исторической совокупности всех поколений прошлого, настоя-
щего и будущего; власти, стоящей на страже, как государственной 
суверенности, так и народной идентичности. На сегодняшнем исто-
рическом отрезке времени Вы олицетворяете эти надежды85.

Стоит отметить, что Российская Империя в проекте современных 
антиэкуменистов несет на себе явный отпечаток советского перио-
да и даже наследует некоторые ее идеологемы. Примером может 
служить ранее упоминаемая блоковая система координат с ее раз-
делением сфер влияния России и Запада или такие частные прояв-
ления, как почитание личности Сталина, управленческая система 
которого также вписывается в  мобилизационную модель разви-
тия общества.

Другой важной чертой праворадикальных идеологий являет-
ся формирование специфических мифологем, связанных с возро-
ждением нации и ее избранности. В западной традиции эти ми-
фологемы были изучены Р. Гриффином на примере фашистских 
идеологических установок и  названы «палингенетическим ми-
фом»86. Среди изучаемых нами антиэкуменистов этот миф про-
является в  риторике о  возрождении нации, народа, государства, 
особенно в форме установки «Третий Рим» или возрождения уте-
рянной империи, восстановления естественного пути развития 
России, прерванного революцией и т.д. 

Однако, по  мнению Гриффина, «палингенетический миф» яв-
ляется мифологическим ядром фашистских идеологий, только ко-
гда мифологема работает на  отрицание либеральных институтов 
и  гуманистической традиции Просвещения87. Для антиэкумени-
стов это выражается в протесте против глобализационных процес-
сов, модернизации, антилиберализме как непринятии западного 
образа мышления. Гриффин отмечает, что «в  основу палингене-
тического политического мифа положена вера в то, что современ-
ники уже переживают или собираются пережить „преображение“, 

„водораздел“ или „поворотный момент“ в историческом процессе». 

85.	 Маслов И. Поздравление Верховному Главнокомандующему.

86.	Griffin, R. (1993) The Nature of Fascism. London: Routledge.

87.	 Поцелуев С.П., Константинов М.С. Современный правый радикализм: пробле-
ма идентификации признаков // Политическая концептология. 2014. № 3. С. 80.



Б о р и с  К н о р р е ,  А л е к с а н д р а  З а с я д ь к о

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 0 7

У  современных антиэкуменистов это выражается в  эсхатологиче-
ском сознании или вере в то, что наступает эпоха Антихриста, кото-
рая повлечет за собой разные катастрофические события, такие как 
всемирная война, глобальный кризис и передел мира, а также явле-
ние нового русского царя самодержца. Таким образом, палингене-
тический миф особенно важен для мобилизационного типа разви-
тия общества, потому что он одновременно актуализирует прошлое 
для современников и предсказывает ясную картину будущего, под-
крепляет веру в  исключительность группы и  ее избранность для 
обеспечения успеха выживаемости и сохранности ее членов. 

Сходный концепт в  отношении главной идеи праворадикаль-
ных идеологий высказывался отечественным исследователем 
А.А. Галкиным и обозначался им как «правоконсервативный ре-
волюционаризм». По его мнению, мифологема, лежащая в осно-
ве праворадикальных движений, сводится к следующим идеям: 

возрождение и  оздоровление в  своей стране «титульной» нации, 
рассматриваемой как этническо-биологическое единство, укорене-
ние в  ней изначальных, исконных ценностей, придание ей един-
ственно эффективной формы общественной организации88. 

Так, например, в  политической программе «Русского имперско-
го движения» (РИД)89, занимающего жесткую антиэкумениче-
скую позицию, прописано «установление русской национальной 
диктатуры» как одного из путей восстановления самодержавной 
монархии, «объявление Православия государственной религией 
России», «защита интересов русского народа», а также «духовная 
и культурная экспансия»90.

Данное определение характеризует парадоксальное сочетание 
консервативных идей с революционными настроениями. Галкин 
также отмечает расширение значения словосочетания «русская 

88.	Галкин А.А. О  фашизме  — его сущности, корнях, признаках и  формах проявле-
ния // Полис. 1995. № 2. С. 12.

89.	В 2020 году власти США признали РИД террористической организацией из-за 
предполагаемой связи с «Северным движением сопротивления», устроившим 
взрывы в шведском Гетеборге в 2016 и 2017 гг. После этого материалы с офици-
ального сайта РИД стали частично недоступны, а многие из них и вовсе были уда-
лены, включая использованные нами. Стоит также отметить, что в условиях пан-
демии Covid-19, помимо жестких антиэкуменических настроений, участников РИД 
и диакона Илью Маслова сблизила их антипрививочная позиция.

90.	Политическая программа Русского Имперского Движения // [http://www.rusimpe-
ria.info/p/rid-program.html, доступ от 26.07.2020].

http://www.rusimperia.info/p/rid-program.html
http://www.rusimperia.info/p/rid-program.html


V a r i a

3 0 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

нация» в  употреблении российских праворадикалов, где оно за-
частую употребляется в культурно-цивилизационном смысле, что 
позволяет сочетать имперские амбиции и  национальную идею, 
включать неславянские народы России в понятие «русского наро-
да» или отрицать территориальную независимость братских сла-
вянских народов.91 

Так, например, в  той же программе РИД прописано объявле-
ние России мононациональным государством Русского народа, 
под которым понимаются три его ветви: великороссы, украинцы 
(малороссы) и белорусы. Они также убеждены, что 

большевики, разделяя на части русский народ, создали фантомные 
нации: украинцев и литвинов (так наз. белорусов), а «украинцы» — 
это коммунистическое порождение (о  чем есть документы, в  част-
ности руководство ВКП(б) принимало решение о создании и наса-
ждении так называемого украинского языка)92.

Таким образом, мы видим включенность современных право-
славных фундаменталистов в правый политический дискурс, что 
позволяет соотносить черты, свойственные им, с чертами право-
радикальных движений. В  то же время на  них виден отпечаток 
левого советского прошлого, проявляющийся в наследовании не-
которых советских идеологем, симпатии блоковой системе коор-
динат и фигуре Сталина.

Заключение

Анализ истории антиэкуменического движения показывает, что 
это движение может время от  времени затихать, казаться не  ак-
туальным и  лишенным реальной основы. Однако полностью оно 
не  исчезает, возобновляясь в  новой форме в  контексте развития 
межконфессиональных контактов на  новых этапах и  требуя еще 
более жесткого, чем это было в  XX веке, обособления правосла-
вия от  религиозного мира. Но  трансформация антиэкумениче-
ского движения заключается не  столько в  интенсивности, сколь-
ко в  качестве самой идеи и  понимании того, что такое «чистота 

91.	 Поцелуев С.П., Константинов М.С. Современный правый радикализм проблема 
идентификации признаков // Политическая концептология. 2014. № 3. С. 86.

92.	 «Deus vult!» или на пороге Новой реконкисты // официальный сайт Русского им-
перского движения. [http://rusimperia.info/catalog/6957.html, доступ 
от 26.07.2020].

http://rusimperia.info/catalog/6957.html


Б о р и с  К н о р р е ,  А л е к с а н д р а  З а с я д ь к о

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 0 9

веры». Если в конце советского периода и начале 1990-х ревнители 
«чистоты веры» ориентировались во многом на идеологию РПЦЗ 
и  обличали использование православия в  качестве политическо-
го инструмента, то по мере оформления постсоветского правосла-
вия в качестве самостоятельной традиции антиэкуменизм начина-
ет все более соотноситься с политической подоплекой и сам по себе 
становится все более политическим. Кроме того, в  постсоветской 
российской ситуации он начинает апеллировать к  советской вне-
шнеполитической системе координат как основе для обособления 
православной культурной традиции от западного влияния.

Антиэкуменизм все более очевидно приводится в движение по-
литическими мотивами, а не религиозными, что доказывает ори-
ентация антиэкуменистов на  внешнюю политику позднего СССР. 
Идеи антиэкуменистов все больше напоминают идеологию позд-
них советских политиков, мыслящих в  системе блокового про-
тивостояния времен холодной войны. Помимо прочего, с  совет-
ским типом умонастроения постсоветских антиэкуменистов роднит 
стремление к мобилизационному типу общественного устройства 
и  развития. Мобилизационизм как характерная черта православ-
ной фундаменталистской культуры может объяснить то, почему 
для фундаменталистов оказывается близко одновременно и обра-
щение к  аскетизму, суровости и  минимализму в  обыденной жиз-
ни, и к советскому стилю мировосприятия. Склонность обращаться 
к подвигу христианских мучеников неплохо коррелирует со склон-
ностью превозносить реалии советского времени, не только подви-
ги во время Великой Отечественной войны, но и в целом тип совет-
ского аскетизма, сопряженного с готовностью обходиться «малым» 
и соглашаться на лишения. И то, и другое созвучно мобилизацион-
ному умонастроению, мобилизационному типу.

В  этой связи не  удивительно, что в  культуре антиэкумени-
стов проявляются такие неотъемлемые для мобилизационизма 
составляющие, как милитаризм, военно-охранительное созна-
ние, конструирование самоосознания групп по образцу «военно-
го лагеря», а также склонность использовать язык спецслужб или 
спецопераций в своей религиозной аргументации. Можно сказать, 
что религиозное у борющихся за чистоту веры антиэкуменистов 
обслуживает политическое.

Наконец, антиэкуменисты развивают правый дискурс в  рели-
гиозной среде, противопоставляя христианские ценности захва-
тившему мир гуманизму и  следующим за  ним процессам глоба-
лизации, вестернизации, модернизации и экуменизму. 



V a r i a

3 1 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Принципиально важной особенностью представителей анти-
экуменического движения, вытекающей из  их  политизации, ока-
зывается то, что сегодня они протестуют отнюдь не только против 
молитвенного общения с  инославными или сближением с  ними 
в культово-религиозной деятельности, но и против альянсов с ино-
славными как таковыми — будь то деятельность в сфере социального 
служения или политические вопросы. В силу вышеуказанных осо-
бенностей можно сказать, что если сегодня говорят об «экумениз-
ме 2.0» (по выражению А. Шишкова)93, то вполне можно говорить 
и об «антиэкуменизме 2.0», суть которого уже не столько в церков-
ных догматических аргументах против налаживания взаимопони-
мания между конфессиями, сколько в аргументах политических. 

Библиография / References

Архимандрит Тихон: «Общество, не  почитающее своих героев, обречено» // Литера-
турная газета. № 9 (6406) 06.03.2013.

Борисов А. Побелевшие Нивы: Размышления о  Русской Православной церкви. М.: 
Путь, 1994.

Верховский А. Политическое православие в  российской публичной политике. Подъ-
ем антисекулярного национализма. // Информационно-аналитический центр 
«Сова». 21.05.2005 [https://www.sova-center.ru/religion/publications/2005/05/
d4678/#__utmzi__1__=1, доступ от 26.07.2020].

Верховский А. Политическое православие: Русские православные националисты 
и фундаменталисты, 1995–2001 гг. М.: Центр «Сова», 2003.

Владимир Хомяков о встрече Патриарха с Папой-иезуитом (ВИДЕО) // Youtube. 06.03.2016 
[https://www.youtube.com/watch?v=kt_TWtyX0hU, доступ от 26.07.2020].

Всякий архиерей, переступающий порог здания Всемирного Совета Церквей, преда-
ет Церковь // Радонеж. 2000. № 15–16 (105). С. 9.

Выступление Святейшего Патриарха Кирилла на  II Международном православном 
студенческом форуме // Patriarchia.Ru. 14.10.2016. [http://www.patriarchia.ru/
db/text/4640021.html, доступ от 26.07.2020].

Галкин А.А. О  фашизме  — его сущности, корнях, признаках и  формах проявле-
ния // Полис. 1995. № 2. С. 12.

Гумилёв Л. Древняя Русь и Великая степь. М., 2018. 

Дух дышит, где хочет... // Советская Россия N 51 (12394) 15.05.2003. [http://www.sov-
ross.ru/old/2003/051/051_5_4.htm, доступ от 26.07.2020].

«Deus vult!» или на пороге Новой реконкисты // Официальный сайт Русского имперско-
го движения. [http://rusimperia.info/catalog/6957.html, доступ от 26.07.2020].

Интервью архим. Иоанна (Крестьянкина) Борису Кнорре. Псково-Печерская лавра, 
11.05.1992.

93.	 Шишков А. Два экуменизма: консервативные христианские альянсы как новая 
форма экуменического взаимодействия // Государство, религия, церковь в России 
и за рубежом. 2017. № 1. С. 268–299.

http://www.patriarchia.ru/db/text/4640021.html
http://www.patriarchia.ru/db/text/4640021.html
http://rusimperia.info/catalog/6957.html


Б о р и с  К н о р р е ,  А л е к с а н д р а  З а с я д ь к о

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 1 1

Интервью Б. Кнорре с игуменом Арсением Медниковым. Погост Витожетка Тверской 
области. 16.08.1992.

Интервью Б. Кнорре с редактором журнала Вертоград-Информ Александром Солда-
товым. 21.01.1994.

Интервью Б.К. Кнорре с председателем Ассоциации православных экспертов Кирил-
лом Фроловым. Москва, октябрь 1995 г.

История одного письма Памяти митрополита Иоанна (Снычева). К  двадцатилетию 
кончины († 2.11. 1995) // Русская народная линия. 01.11.15. [https://ruskline.ru/
analitika/2015/12/02/istoriya_odnogo_pisma, доступ от 26.07.2020].

Казак — это не национальность, это рыцарь православия // Коммерсантъ. 19.11.12 [htt-
ps://www.kommersant.ru/doc/2067798, доступ от 26.07.2020]. 

Кирилл (Гундяев), патр. Интервью корреспонденту программы «Вести недели» ка-
нала РТР, 8. 02. 2009 // Odinblago.ru.  [http://www.odinblago.ru/sobranie_
trudov_s4_t1/5 , доступ от 02.07.2021]. 

Кнорре Б. Эстетика современного царебожничество: богословские социально-поли-
тические дискурсы // Aesthetics as a Religious Factor in Eastern and Western 
Christianity. Selected Papers of the Internationsl Conference held at the Universi-
ty of Utrecht, the Netherlands in June 2004. Leuven; Paris; Dudley, MA: Peeters, 
2005. С. 341–371.

Коэн У. Экуменизм, антиэкуменизм и консервативный экуменизм в политической бо-
гословской перспектике: взгляд из Соединенных Штатов // Государство. Рели-
гия. Церковь в России и за рубежом. 2018. № 4. С. 30–57. 

Красиков А. Религия и глобализация на просторах Евразии // Глобализация и право-
славие: сборник. 2-е изд. М.: Российская политическая энциклопедия (РОСС-
ПЭН); Моск. Центр Карнеги, 2009.

Лебедев Л. Великороссия. Жизненный путь. М., 1999.

Лебедев С.В. Левые и правые в истории русской политической мысли // Россия: про-
шлое, настоящее, будущее. Материалы Всероссийской научно-практической 
конференции. Санкт-Петербург, 16–19 декабря 1996 г. / Отв. ред. М.С. Уваров. 
СПб: Издательство БГТУ, 1996. 

Малер А. Боголюбово: симптом глобального кризиса // Молодежный интернет-жур-
нал МГУ Татьянин День. 03.11.2010 [https://taday.ru/text/712171.html, доступ 
от 26.07.2020].

Маслов И. Поздравление Верховному Главнокомандующему // Благодатный огонь. 
20.03.2018 [https://www.blagogon.ru/digest/826/, доступ от 26.07.2020].

Мосс В. Православная церковь на перепутье (1917–1999). СПб.: Алетейя, 2001.

Обращение ко  всем архипастырям, пастырям, клирикам, монашествующим и  всем 
верным чадам Святой Православной Церкви // Русская идея. 21.02.2007 [htt-
ps://rusidea.org/130043, доступ от 26.07.2020].

Патриотизм  — последнее прибежище «Е.Н.О.Т.ов» // Коммерсантъ. 28.11.2019 [htt-
ps://www.kommersant.ru/doc/4172878, доступ от 26.07.2020].

Погорельская С.В. Введение. Методологические проблемы исследования правого ра-
дикализма // Правый радикализм в  современной Европе. М.: ИНИОН РАН, 
2004. С. 6–15.

Политическая программа Русского Имперского Движения [http://www.rusimperia.
info/p/rid-program.html, доступ от 26.07.2020].

Поляков Е. Хроника церковной жизни в январе — феврале 1992 года (Самиздат).

Попович И. Православная Церковь и экуменизм. М.: Паломник, 2006.

https://ruskline.ru/analitika/2015/12/02/istoriya_odnogo_pisma
https://ruskline.ru/analitika/2015/12/02/istoriya_odnogo_pisma
https://www.kommersant.ru/doc/2067798#_blank
https://www.kommersant.ru/doc/2067798#_blank
http://anthropology.ru/ru/person/lebedev-sv
http://anthropology.ru/ru/text/lebedev-sv/levye-i-pravye-v-istorii-russkoy-politicheskoy-mysli
http://anthropology.ru/ru/edition/rossiya-proshloe-nastoyashchee-budushchee
http://anthropology.ru/ru/edition/rossiya-proshloe-nastoyashchee-budushchee
http://anthropology.ru/ru/person/uvarov-ms-0
http://anthropology.ru/ru/city/saint-petersburg
http://anthropology.ru/ru/publishing/izdatelstvo-bgtu
https://www.blagogon.ru/digest/826/
https://www.kommersant.ru/doc/4172878
https://www.kommersant.ru/doc/4172878
http://www.rusimperia.info/p/rid-program.html
http://www.rusimperia.info/p/rid-program.html


V a r i a

3 1 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Поцелуев С.П., Константинов М.С. Современный правый радикализм: проблема 
идентификации признаков // Политическая концептология. 2014. № 3. 

Псарев Д., Киценко Н.Б. Русская Зарубежная Церковь, Московский Патриархат 
и  их  участие в  экуменических собраниях в  годы холодной войны (1948– 
1964 гг.) // Богослов.RU. 20.02.2020 [https://bogoslov.ru/article/5998370, до-
ступ от 26.07.2020].

Радецкая В. Антиэкуменизм в современном православии // Вестник РХГА. 2010. № 3. 
С. 39–45. 

Регельсон Л.Л. Трагедия Русской церкви. 1917–1953 гг: история крушения христиан-
ства в годы советской власти. М.: Центрполиграф, 2017. 

Резолюция собрания Собора православных священников РПЦ, в святоотеческом пре-
дании стоящих // 12–14. 09. 2017. [https://vk.com/doc194584622_451493012?h
ash=0a1578c73712bb8be6&dl=46a570accf4a695ba7, доступ от 26.07.2020].

Русская Православная Церковь — Святейший Правительствующий Синод // hierarchy.
religare.ru [http://www.hierarchy.religare.ru/h-orthod-rpcsps.html, доступ 
от 26.07.2020].

Священник Дмитрий Ненароков: Сотник, передача 2. Угроза суверенитету Рос-
сии // Youtube. 24.02.2016 [https://www.youtube.com/watch?v=C_2-2AJF36k, 
доступ от 26.07.2020].

Семенко В. О  духовном состоянии современных христиан и  задачах православной 
прессы // Русская народная линия. 21.02.2007 [https://ruskline.ru/
analitika/2007/02/21/o_duhovnom_sostoyanii_sovremennyh_hristian_i_za-
dachah_pravoslavnoj_pressy/, доступ от 26.07.2020].

Серафим (Роуз). Православие и религия будущего. Платина, 1975. 
Смотрите, не ужасайтесь... // Советская Россия. 1995. № 118 (11248).

Соблюден ли в  России баланс светского и  религиозного? // Эхо Москвы. 17.06.2015 
[http://echo.msk.ru/programs/klinch/1567024-echo/, доступ от 26.07.2020].

Соболев С. Надо ли Русской Православной Церкви участвовать в экуменическом дви-
жении? // Деяния Совещания Глав и  Представителей автокефальных Право-
славных Церквей. М., Т.II, С. 364–368.

Современные проблемы РПЦ // Вестник Русской линии. 01.01.2001. [https://rusk.ru/
st.php?idar=6022, доступ от 26.07.2020]

Современные ультраправые. Правый радикализм в  Европе: идеология, социальная 
база, перспективы / под ред. В. Энгеля. Амстердам, 2018. 

Соколов М. Боговолец // Известия. 17.08.2015 [https://iz.ru/news/590031#ixzz3jiLQnUee, 
доступ от 26.07.2020] 

Справка о деятельности Общероссийского общественного движения «Народный Со-
бор» // Официальный сайт движения «Народный Собор». 16.10.20 [https://
narodsobor.ru/2020/10/16/spravka-o-deyatelnosti-obshherossijskogo-obshhest-
vennogo-dvizheniya-narodnyj-sobor/, доступ от 26.07.2020].

Тамаш Г.М. О постфашизме // Конституционное право: восточноевропейское обозре-
ние. 2000. № 3(32). С. 6–14.

Филарет (Вознесенский), митр. «Лучъ свѣта». Ученіе въ защиту Православной вѣры, 
въ обличеніе атеизма и въ опроверженіе доктринъ невѣрія. Часть вторая. Jor-
danville: Изданіе Свято-Троицкаго Монастыря, 1970. С. 348–359.

Филарет (Вознесенский), митр. Православие, инославие, экуменизм // Азбука веры 
[https://azbyka.ru/otechnik/Filaret_Voznesenskij/pravoslavie-inoslavie-eku-
menizm/, доступ от 26.07.2020].

https://bogoslov.ru/article/5998370
http://www.hierarchy.religare.ru/h-orthod-rpcsps.html
https://www.youtube.com/watch?v=C_2-2AJF36k
https://ruskline.ru/analitika/2007/02/21/o_duhovnom_sostoyanii_sovremennyh_hristian_i_zadachah_pravoslavnoj_pressy/
https://ruskline.ru/analitika/2007/02/21/o_duhovnom_sostoyanii_sovremennyh_hristian_i_zadachah_pravoslavnoj_pressy/
https://ruskline.ru/analitika/2007/02/21/o_duhovnom_sostoyanii_sovremennyh_hristian_i_zadachah_pravoslavnoj_pressy/
http://echo.msk.ru/programs/klinch/1567024-echo/
https://iz.ru/news/590031#ixzz3jiLQnUee
https://azbyka.ru/otechnik/Filaret_Voznesenskij/pravoslavie-inoslavie-ekumenizm/
https://azbyka.ru/otechnik/Filaret_Voznesenskij/pravoslavie-inoslavie-ekumenizm/


Б о р и с  К н о р р е ,  А л е к с а н д р а  З а с я д ь к о

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 1 3

Филатов С.Б., Кнорре Б.К. Российская православная церковь заграницей (РПЦЗ) // Со-
временная религиозная жизнь России. Опыт систематического описания. Т.I. 
М.: Логос, 2004. С. 50–79.

Четверикова О. О  встрече Патриарха и  иезуита Франциска // Институт высокого ком-
мунитаризма. 13.02.2016 [http://communitarian.ru/publikacii/interviu/o_vstreche_
patriarha_i_iezuita_franciska_olga_chetverikova_11022016/, доступ от 26.07.2020]

Четверикова О. РПЦ и  Гаванская декларация  — победа и  поражение // Видеомате-
риалы Круглого стола «Русская православная церковь и  Гаванская деклара-
ция», состоявшегося 6 марта 2016 года в Санкт-Петербурге. [ https://www.you-
tube.com/watch?v=PbE_q6bN0-0, доступ от 26.07.2020]. 

Шайо К. Богословский диалог между Православной церковью и Восточными право-
славными церквами. М: Библейско-богословский институт св. апостола Ан-
дрея, 2013.

Шеховцов А.В. Новый правый радикализм: к вопросу об определении // Вісник СевД-
ТУ: Зб. наук. праць. Вип. 91. Севастополь, 2008. 

Шишков А. Два экуменизма: консервативные христианские альянсы как новая фор-
ма экуменического взаимодействия // Государство, религия, церковь в России 
и за рубежом. 2017. № 1. С. 268–299. 

Шмаков А.С. Речь патриарха Алексия II к  раввинам г. Нью-Йорка и  ересь жидов-
ствующих. Нью-Йорк, 1993. Ср. Соловьев В.С. Еврейство и  христианский во-
прос // Тайна Израиля. «Еврейский вопрос» в  русской религиозной мысли 
конца XIX — первой половины XX вв. СПб.: София, 1993. 

Шнирельман В. Колено Даново: эсхатология и антисемитизм в современной России. 
М.: Издательство ББИ, 2017. 

“«Vsiakii arkhiierey, perestupaiushchii porog zdaniia Vsemirnogo Soveta Tserkvey, preday-
et Tserkov’»: Interv’yu yepiskopa Vladivostokskogo i Primorskogo Veniamina” 
[“Any bishop who crosses the threshold of the building of the World Council of 
Churches betrays the Church”: Interview with Bishop Benjamin of Vladivostok and 
Primorsky] (2000), Radonezh 105 (15–16).

“Istoriia odnogo pisʹma Pamiati mitropolita Ioanna (Snycheva). K dvadtsatiletiiu konchiny 
(† 2.11. 1995)” [The history of a letter to the Memory of Metropolitan John (Snych-
ev). Twentieth anniversary of death († 2.11. 1995)] (2015), Informatsionno-analit‑
icheskaia sluzhba “Russkaia narodnaia liniia”. [https://ruskline.ru/analiti-
ka/2015/12/02/istoriya_odnogo_pisma, accessed on 26.07.2020].

«Deus vult!» ili na poroge Novoy rekonkisty» [“Deus vult!” or on the threshold of a new re-
conquest], Ofitsial’nyy sayt Russkogo imperskogo dvizheniya. [http://rusimperia.
info/catalog/6957.html, accessed on 26.07.2020].

«Kazak — eto ne natsional’nost’, eto rytsar’ pravoslaviya» [A Cossack is not a nationality, it 
is a knight of Orthodoxy”] (2012), Kommersant, November 19 [https://www.kom-
mersant.ru/doc/2067798, accessed on 26.07.2020].

Arkhimandrit Tikhon (2013) “Obshchestvo, ne pochitaiushchee svoikh geroev, obrecheno” 
[A society that does not honor its heroes is doomed], Literaturnaia gazeta 6406 (9).

Barkun, M. (2003) A Culture of Conspiracy. Apocaliptic Visions in Contemporary Amer‑
ica. Berkeley and Los Angeles: University of California Press.

Berlin, I., Lukes, S. (1988) “Isaiah Berlin: in conversation with Steven Lukes”, Salmagun‑
di 120: 52–134.

Borisov, A. (1994) Pobelevshie Nivy: Razmyshleniia o Russkoi Pravoslavnoi tserkvi 
[Whitewashed Fields: Reflections on the Russian Orthodox Churc]. M.: Putʹ. 

http://communitarian.ru/publikacii/interviu/o_vstreche_patriarha_i_iezuita_franciska_olga_chetverikova_11022016/
http://communitarian.ru/publikacii/interviu/o_vstreche_patriarha_i_iezuita_franciska_olga_chetverikova_11022016/
https://www.youtube.com/watch?v=PbE_q6bN0-0
https://www.youtube.com/watch?v=PbE_q6bN0-0


V a r i a

3 1 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Brotherton, R. (2015) Suspicious Minds: Why We Believe Conspiracy Theories. Blooms-
bury Sigma.

Caldwell, M. (2016). Living Faithfully in an Unjust World. University of California Press.

Chetverikova, O. (2016) O vstreche Patriarkha i iyezuita Frantsiska [About the meeting of 
the Patriarch and the Jesuit Francis], Institut vysokogo kommunitarizma, Febru-
ary 13 [http://communitarian.ru/publikacii/interviu/o_vstreche_patriarha_i_ie-
zuita_franciska_olga_chetverikova_11022016/, accessed on 26.07.2020].

Cross, F.L., Livingstone, E.A. (1997) The Oxford Dictionary of the Christian Church, in 
E.A. Livingstone (ed.). New York: Oxford University Press.

Demacopoulos, G. (2017) “‘Traditional Orthodoxy’ as a Postcolonial Movement”, The Jour‑
nal of Religion 97(4): 477.

Dukh dyshit, gde khochet... [The spirit breathes where it wants ...] (2003), Sovetskaia Rossi-
ia. May 15 [http://www.sovross.ru/old/2003/051/051_5_4.htm, accessed on 
26.07.2020]

Filatov, S.B., Knorre, B.K. (2004) “Rossiiiskaya pravoslavnaia tserkov’ zagranitsei (RPTSZ)” 
[Russian Orthodox Church Outside of Russia (ROCOR)], Sovremennaia religioznaia 
zhizn’ Rossii. Opyt sistematicheskogo opisania. T.I. M.: Logos.

Galkin, A.A. (1995) “O fashizme — ego sushchnosti, korniakh, priznakakh i formakh proyav-
leniia” [About fascism — its essence, roots, signs, and forms of manifestation], Po‑
lis (Politicheskiye issledovaniya) 2. 

Griffin, R. (1993) The Nature of Fascism. London: Routledge. 

Gumilov, L. (2018) Drevnyaia Rus’ i Velikaia step’ [Ancient Russia and the Great Steppe]. 
Moscow.

Intervʹiu arkhim. Ioanna (Krestʹiankina) Borisu Knorre. Pskovo-Pecherskaia lavra [Interview 
with Archim. John (Krestyankin) to Boris Knorre. Pskov-Pechersk Lavra]. 11.05.1992.

Intervʹiu B. Knorre s igumenom Arseniem Mednikovym. Pogost Vitozhetka Tverskoi oblas-
ti [B. Knorre’s interview with hegumen Arseny Mednikov. Pogost Vitozhetka, Tver 
region]. 08.16.1992.

Intervʹiu B. Knorre s redaktorom zhurnala Vertograd-Inform Aleksandrom Soldatovym. 
[B. Knorre’s interview with the editor of the magazine Vertograd — Inform. Alex-
ander Soldatov]. 01.21.1994.

Intervʹiu B.K. Knorre s predsedatelem Assotsiatsii pravoslavnykh ėkspertov Kirillom Frol-
ovym [Interview with B.K. Knorre with Chairman of the Association of Orthodox 
Experts Kirill Frolov]. Moscow, October 1995.

Knorre, B. (2005) “Estetika sovremennogo tsarebozhnichestvo: bogoslovskie sotsialʹno-
politicheskie diskursy” [The Aesthetics of Modern Regalism: Theological Socio-Politi-
cal Discourses], in Aesthetics as a Religious Factor in Eastern and Western Christian‑
ity. Selected Papers of the Internationsl Conference held at the University of Utrecht, 
the Netherlands in June 2004, pp. 341–371. Leuven; Paris; Dudley, MA: Peeters.

Knorre, B. (2006) “Moskovskaia eparkhiia RPTS MP. Chast’ 1” [Moscow Diocese of the ROC 
MP. Part 1], in Atlas sovremennoy religioznoy zhizni Rossii. T. 2. M.; SPb.: Letniy sad.

Koen, U. (2018) “Ekumenizm, antiekumenizm i konservativnyi ekumenizm v politicheskoi 
bogoslovskoi perspektike: vzgliad iz Soyedinennykh Shtatov” [Ecumenism, Anti-
Ecumenism, and Conservative Ecumenism in Political Theological Perspective: A 
View from the United States], Gosudarstvo. Religiya. Tserkov’ v Rossii i za 
rubezhom 36(4): 30–57.

Krasikov, A. (2009) “Globalizatsiia i pravoslavie” [Globalization and Orthodoxy], in Religi‑
ia i globalizatsiia na prostorakh Evrazii: sbornik 2-ye izd. M.: Rossiyskaia polit-
icheskaia entsiklopediia (ROSSPEN); Mosk. Tsentr Karnegi. 



Б о р и с  К н о р р е ,  А л е к с а н д р а  З а с я д ь к о

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 1 5

Kurayev, A. (1992) Vo dni pechal’nye Velikogo Posta [During the sad days of Great Lent], 
Den’ 13.

Kyrlezhev, A.I. (2010) Fundamentalizm religioznyi [Religious fundamentalism], in Novaia 
filosofskaia entsiklopediia. M.: Mysl’.

Ladouceur, P. (2017) “On Ecumenoclasm: Anti-Ecumenical Theology in Orthodoxy”,  
St. Vladimir’s Theological Quarterly 61 (3): 323–355 

Ladouceur, P. (2019) “Neo-Traditionalism in Contemporary Orthodoxy”, Scottish Journal 
of Theology 72(4): 398–413.

Lebedev, L. (1999) Velikorossiia. Zhiznennyi put’. [Great Russia. Life path]. Moscow. 

Lebedev, S.V. (1996) “Levye i pravye v istorii russkoi politicheskoi mysli, Rossiia: proshloe, 
nastoiashchee, budushchee” [Left and Right in the History of Russian Political 
Thought, Russia: Past, Present, Future], Materialy Vserossiyskoy nauchno-praktich‑
eskoy konferentsii. Sankt-Peterburg, 16-19 dekabrya 1996 g. SPb : Izdatel’stvo BGTU.

Makrides, V. (2016). “Orthodox Christian Rigorism: A Multifaceted Phenomenon”, Ortho‑
doxy and Modernity [https://publicorthodoxy.org/2016/09/06/orthodox-chris-
tian-rigorism-a-multifaceted-phenomenon/, accessed on 05.10.2016 ].

Maler, A. (2010) “Bogoliubovo: simptom globalʹnogo krizisa” [Bogolyubovo: a symptom of 
the global crisis], Molodezhnyi internet-zhurnal MGU Tatʹianin Denʹ, November 3 
[https://taday.ru/text/712171.html, accessed on 26.07.2020]

Maslov, I. (2018) Pozdravlenie Verkhovnomu Glavnokomanduiushchemu [Congratulations 
to the Supreme Commander-in-Chief], Blagodatnyy ogon’, March 20 [https://www.
blagogon.ru/digest/826/, accessed on 26.07.2020].

Moss, V. (2001) Pravoslavnaia Tserkov’ na pereput’e (1917–1999) [The Orthodox Church 
at a Crossroads (1917–1999)]. SPb: Aleteyya.

Nettl, P. (1967) Political Mobilization: A Sociological Analysis of Methods and Concepts. 
Faber; 1st UK Edition.

Obrashchenie ko vsem arkhipastyriam, pastyriam, klirikam, monashestvuiushchim i vsem 
vernym chadam Sviatoĭ Pravoslavnoĭ Tserkvi [An appeal to all archpastors, pastors, 
clergy, monks, and all faithful children of the Holy Orthodox Church] (2007), 
Russkaia ideia, Februaty 21.02 [https://rusidea.org/130043, accessed on 
26.07.2020].

Østbø, J. (2017) “Securitizing ‘spiritual-moral values’ in Russia”, Post-Soviet Affairs 33(3): 
200–216.

Patriotizm — poslednee pribezhishche «Ye.N.O.T.ov» [Patriotism is the last refuge of “ENO-
Tov”] (2019), Kommersant, November 28 [https://www.kommersant.ru/
doc/4172878, accessed on 26.07.2020].

Pogorel’skaya, S.V. (2004) “Vvedeniie. Metodologicheskie problemy issledovaniia pravogo 
radikalizma” [Introduction. Methodological problems of the study of right-wing 
radicalism], in Pravyi radikalizm v sovremennoi Evrope. M.: INION RAN.

Politicheskaia programma Russkogo Imperskogo Dvizheniia [The political program of the 
Russian Imperial Movement], Ofitsial’nyi sait Russkogo Imperskogo Dvizheniia 
[http://www.rusimperia.info/p/rid-program.html, accessed on 26.07.2020].

Polyakov, E. Khronika tserkovnoi zhizni v ianvare–fevrale 1992 goda [Chronicle of Church 
Life in January — February 1992], (Samizdat).

Popovich, I. (2006) Pravoslavnaia Tserkov’ i ekumenizm [Orthodox Church and Ecumen-
ism] M.: Palomnik.

Potseluyev, S.P., Konstantinov, M.S. (2004) Sovremennyi pravyi radikalizm: problema iden-
tifikatsii priznakov [Contemporary right-wing radicalism is the problem of identi-
fying signs], Politicheskaia kontseptologiia 3. 

https://www.blagogon.ru/digest/826/
https://www.blagogon.ru/digest/826/


V a r i a

3 1 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Psarev, D., Kitsenko, N.B. (2020) Russkaia Zarubezhnaia Tserkov’, Moskovskii Patriarkhat 
i ikh uchastie v ekumenicheskikh sobraniyakh v gody kholodnoy voiny (1948–
1964 gg.) [The Russian Church Abroad, the Moscow Patriarchate and their partic-
ipation in ecumenical meetings during the Cold War (1948–1964)], Bogoslov. RU. 
20.02. [https://bogoslov.ru/article/5998370, accessed on 26.07.2020]

Radetskaya, A.V. (2010) “Antiekumenizm v sovremennom pravoslavii” [Anti-ecumenism in 
modern Orthodoxy], Vestnik RKHGA 3. 

Regel’son, L.L. (2017) Tragediia Russkoi tserkvi. 1917–1953 gg: istoriia krusheniia khris‑
tianstva v gody sovetskoi vlasti [The tragedy of the Russian Church. 1917-1953: 
the history of the collapse of Christianity during the years of Soviet power]. M.: 
Tsentrpoligraf.

Rezoliutsiia sobraniia Sobora pravoslavnykh sviashchennikov RPTs, v sviatootecheskom 
predanii stoiashchikh [Resolution of the meeting of the Council of Orthodox priests 
of the Russian Orthodox Church, standing in the patristic tradition], Vk.com. 12-
14. 09. 2017. [https://vk.com/doc194584622_451493012?hash=0a1578c73712bb8
be6&dl=46a570accf4a695ba7, accessed on 26.07.2020].

Russkaia Pravoslavnaia Tserkov’ – Svyateyshyi Pravitel’stvuiushchii Sinod [The Russian 
Orthodox Church – the Most Holy Governing Synod], hierarchy.religare.ru [http://
www.hierarchy.religare.ru/h-orthod-rpcsps.html, accessed on 26.07.2020].

Semenko, V. (2007) O dukhovnom sostoyanii sovremennykh khristian i zadachakh pra‑
voslavnoy pressy [On the spiritual state of modern Christians and the tasks of the 
Orthodox press], Russkaia narodnaia liniia, February 21 [https://ruskline.ru/
analitika/2007/02/21/o_duhovnom_sostoyanii_sovremennyh_hristian_i_za-
dachah_pravoslavnoj_pressy/, accessed on 26.07.2020].

Shayo, K. (2013) Bogoslovskii dialog mezhdu Pravoslavnoi tserkov’iu i Vostochnymi pra‑
voslavnymi tserkvami [Theological Dialogue Between the Orthodox Church and 
the Eastern Orthodox Churches]. M: Bibleysko-bogoslovskiy institut sv. apostola 
Andreya.

Shekhovtsov, A.V. (2008) “Novyi pravyi radikalizm: k voprosu ob opredelenii” [New right-
wing radicalism: on the question of definition], Vísnik SevDTU: Zb. nauk. prats’. 
Vip. 91. Sevastopol’: Vid-vo SevNTU. 

Shishkov, A. (2017) “Dva ekumenizma: konservativnye khristianskie al’iansy kak novaia 
forma ekumenicheskogo vzaimodeystviia” [Two ecumenisms: conservative Chris-
tian alliances as a new form of ecumenical interaction], Gosudarstvo, religiya, 
tserkov’ v Rossii i za rubezhom 1: 268–299.

Shmakov, A.S. (1993) Rech’ patriarkha Aleksiya II k ravvinam g. N’yu-Yorka i yeres’ zhi‑
dovstvuyushchikh [Speech of Patriarch Alexy II to the rabbis of New York and the 
heresy of the Judaizers]. New-York. 

Shnirel’man, V. (2017) Koleno Danovo: eskhatologiia i antisemitizm v sovremennoi Rossii [Ko-
leno Danovo: eschatology and anti-Semitism in modern Russia]. M.: Izdatel’stvo BBI.

Smotrite, ne uzhasaitesʹ... [Look, don’t be horrified ...] (1995), Sovetskaia Rossiia 118 
(11248).

Sobliuden li v Rossii balans svetskogo i religioznogo? (Tekst i Video) [Is the balance of the 
secular and the religious observed in Russia? (Text and Video)] (2015), Ekho 
Moskvy. 17.06. [http://echo.msk.ru/programs/klinch/1567024-echo/, accessed 
on26.07.2020]

Sobolev, S. Nado li Russkoi Pravoslavnoi Tserkvi uchastvovat’ v ekumenicheskom dvizhe‑
nii? [Should the Russian Orthodox Church participate in the ecumenical move-
ment?], Deianiia Soveshchaniia Glav i Predstavitelei avtokefal’nykh Pravoslavnykh 
Tserkvei, pр. 364—368. M.: Izd-vo Moskovskoy Patriarkhii, T. II.



Б о р и с  К н о р р е ,  А л е к с а н д р а  З а с я д ь к о

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 1 7

Sokolov, M. (2015) Bogovolets [God-lover], Izvestiya [https://iz.ru/news/590031# 
ixzz3jiLQnUee, accessed on 26.07.2020]

Solov’yev, V.S. (1993) “Evreistvo i khristianskii vopros” [Jewry and the Christian question], 
in Tayna Izrailya. “Yevreyskiy vopros” v russkoy religioznoy mysli kontsa XIX — 
pervoy poloviny XX vv. SPb.: Sofiia.

Sovremennoe obnovlenchestvo — protestantizm “vostochnogo obriada” [Modern Renova-
tionism is Protestantism of the “Eastern Rite”] (1996). M.: Odigitriya.

Sovremennye ul’trapravye. Pravyi radikalizm v Evrope: ideologiia, sotsial’naia baza, pers‑
pektivy [Right-wing radicalism in Europe: ideology, social base, prospects] (2018), 
Tsentr monitoringa i komparativnogo analiza mezhkul’turnykh kommunikatsiy Mosk-
ovskogo instituta psikhoanaliza. Amsterdam [i dr.]: Moskovskiy in-t psikhoanaliza.

Speranskaya, E.S. (2012) “Dialogi Bogoslovskie Russkoi Pravoslavnoi Tserkvi” [Theologi-
cal Dialogues of the Russian Orthodox Church], Pravoslavnaia entsiklopediia. 
T. XIV, pp. 604–618. M.: TSNTS «Pravoslavnaia entsiklopediia».

Spravka o deiatelʹnosti Obshcherossiiskogo obshchestvennogo dvizheniia «Narodnyi Sob-
or» [Information on the activities of the All-Russian public movement “People’s 
Cathedral”] (2020), Ofitsialʹnyi sait dvizheniia “Narodnyi Sobor”, October 16 [htt-
ps://narodsobor.ru/2020/10/16/spravka-o-deyatelnosti-obshherossijskogo-obsh-
hestvennogo-dvizheniya-narodnyj-sobor/, accessed on 26.07.2020].

Sviashchennik Dmitrii Nenarokov (2016) “Sotnik, peredacha 2. Ugroza suverenitetu Rossii” 
[Sotnik, program 2. A threat to Russian sovereignty], Youtube. February 24 [htt-
ps://www.youtube.com/watch?v=C_2-2AJF36k, accessed on 26.07.2020].

Tamash, G.M. (2000) “O postfashizme” [On Post-Fascism], Konstitutsionnoe pravo: 
vostochnoevropeiskoe obozrenie 32(3).

Verkhovskiy A. (2005) “Politicheskoe pravoslavie v rossiiskoi publichnoi politike. Pod”em 
antisekuliarnogo natsionalizma” [Political Orthodoxy in Russian Public Policy. The 
rise of anti-secular nationalism], Informatsionno-analiticheskiĭ tsentr «Sova». 
[https://www.sova-center.ru/religion/publications/2005/05/d4678/#__utm-
zi__1__=1, accessed on 26.07.2020].

Verkhovskiy, A. (2003) Politicheskoe pravoslavie: Russkie pravoslavnye natsionalisty i 
fundamentalisty, 1995–2001 gg. [Political Orthodoxy: Russian Orthodox Nation-
alists and Fundamentalists, 1995–2001]. M.: Tsentr «Sova». 

Vladimir Khomiakov o vstreche Patriarkha s Papoi-iezuitom [Vladimir Khomyakov on the 
meeting of the Patriarch with the Jesuit Pope] (2016), Youtube [https://www.you-
tube.com/watch?v=kt_TWtyKh0hU, accessed on 26.07.2020].

Voznesenskiy, F. (1970) «Luch’ sveta». Ucheníe v zashchitu Pravoslavnoi very, v oblicheníe 
ateizma i v oproverzheníe doktrin” neveríia. V dvukh chastiakh”: Chast’ vtoraia. 
[“The Ray of Light”. Studies in the defense of the Orthodox faith, in the denuncia-
tion of atheism and in the refutation of the doctrines of disbelief. In two parts: Part 
two.]. Jordanville: Izdaníe Svyato-Troitskago Monastyria. 

Voznesenskiy, F. (2019). “Pravoslavie, inoslavie, ekumenizm” [Orthodoxy, heterodoxy, ec-
umenism], Azbuka very [https://azbyka.ru/otechnik/Filaret_Voznesenskij/pravo-
slavie-inoslavie-ekumenizm/, accessed on 26.07.2020].

Vystuplenie Sviateishego Patriarkha Kirilla na II Mezhdunarodnom pravoslavnom stu‑
dencheskom forume [Speech by His Holiness Patriarch Kirill at the II Internation-
al Orthodox Student Forum] (2016), Patriarchia.Ru, February 14 [http://www.pa-
triarchia.ru/db/text/4640021.html, accessed on 26.07.2020].



3 1 8 �

Юлия Антонян

«Как же это — в седьмом веке было, а теперь 
нет?»: изобретенная традиция иконописи 
в постсекулярной Армении

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-318-350

Yulia Antonyan

“How Can It Be: We Had it In the Seventh Century, and Now 
Not?” An Invented Tradition of Icon-Painting in Post-Secu-
lar Armenia 

Yulia Antonyan — Yerevan State University (Armenia). yulyusha@
yahoo.com

The article analyzes the process of post-Soviet invention of a new re‑
ligious tradition of icon painting in the Armenian Apostolic Church. 
During the Middle Ages, the Armenian Christianity did not produce 
a tradition of icon-worshipping. However, since the 17th century, 
due to various reasons, church painting was developed and became 
a part of both church interior and everyday religiosity. During the 
Church's post-Soviet re-institutionalization, such painting became 
more and more demanded as its purchase and gifting was a signif‑
icant part of the church economy and of prestigious gift exchange. 
As a result, along with the wide-known older “Armenian” style, a 
new “icon painting canon” emerged. It was “reconstructed”, but in 
fact invented, as an allegedly authentic Armenian style, on the basis 
of Byzantine icons and the medieval Armenian book miniature, by 
two icon-painters, father and son Azaryans. Azaryans claimed pri‑
macy of the Armenian icon-painting by referring to the evangelical 
myth of the miraculous image of Christ, allegedly belonging to the 
Armenian king Abgar. Although the Azaryans’ project remains mar‑
ginal and feminized, it may be seen as a manifestation of post-sec‑
ular religiosity, a form of religious practice and even an act of reli‑
gious conversion. 

Keywords: icon painting, iconolatry, Armenian Apostolic Church, the 
invention of tradition, postsecular religiosity. 

Антонян Ю. «Как же это — в седьмом веке было, а теперь нет?»: изобретенная традиция иконописи в пост–
секулярной Армении // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2021. № 39(2). С. 318–350. 

Antonyan, Yulia (2021) “‘How Can It Be: We Had it In the Seventh Century, and Now Not?’ An Invented Tradition of Icon–
Painting in Post–Secular Armenia”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(2): 318–350.

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-XX-XX
mailto:yulyusha@yahoo.com
mailto:yulyusha@yahoo.com


Ю л и я  А н т о н я н

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 1 9

РАЗВАЛ Советского Союза был окончанием одного из глав-
ных социальных экспериментов века, а  именно построе-
ния (периодами агрессивного) секулярного государства. По-

следовавший за  ним период реинституционализации религии 
был ознаменован необходимостью выстраивания заново взаи-
моотношений «церковь  — общество», конструирования новой 
религиозности, новых векторов власти и  социального влияния, 
наконец, создания нового ландшафта, где церковь, в  советское 
время «спрятанная» за концепцией культурного наследия, а ино-
гда и в буквальном смысле слова затерянная в разросшемся урба-
нистическом лесу, вдруг перемещается опять на первый план как 
в идеологическом, так и пространственном смысле. 

Например, в Ереване этот процесс хорошо виден на примере рез-
кого изменения городского ландшафта в самом центре города. В со-
ветское время на перекрестке улиц Абовяна — Саят-Нова находился 
Институт языка и литературы, за которым, невидимая с улицы, стоя-
ла крохотная церковь XV в. Катогике1. Сейчас Института языка уже 
нет, его снесли, вместо него за церковью построена гораздо большая 
по размерам церковь Св. Анны, которая оттеняет старинную часовню, 
а к ней примыкает недавно построенное административное здание, 
принадлежащее Католикосату и которое в народе считают ереван-
ской резиденцией Католикоса всех армян. Ландшафт улицы Саят-Но-
ва, построенной в 1960-е гг. и считавшейся самой «модерной» в Ере-
ване (если не во всем Союзе на тот момент времени) и по архитектуре, 
и по оформлению, резко изменился. Вместо «хиппующей» молодежи 
1970-х там теперь можно видеть группы верующих, зажигающих све-
чи. Новый ландшафт является частью новой картины мира, в которой 
религиозность и религиозные практики опять играют важную роль. 

Но  очевидно, что это не  те практики, которые были прерваны 
в 1920–30-х гг. политикой атеизма. Практики досекулярного перио-
да были осмыслены в  другом социально-культурном, информаци-
онном, коммуникационном, этико-эстетическом и  символическом 
контекстах. Нынешние практики — это совсем новый корпус струк-
тур, действий, текстов, дискурсов и визуальных манифестаций, ко-
торый находится сейчас в  активной фазе изобретения, даже если 
формально имеет место воспроизведение практик, считающихся тра-
диционными для Армянской Апостольской Церкви и потерявших 
актуальность в  советское время. Фактически мы имеем дело с  кон-

1.	 Это на самом деле всего лишь притвор большой церкви, снесенной в конце 30-х 
годов. 



V a r i a

3 2 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

струированием новых форм религиозности, которые под видом «воз-
вращения к  истокам» на  самом деле отражают современные соци-
ально-культурные, политические, идеологические рамки общества. 

Такую новую религиозность можно назвать постсекулярной2, 
не только потому, что она сменила типы скрытой, «одомашненной» 
(domesticated по Драгадзе3) религиозности, преобладавшие в совет-
ский период, но и потому, что на ее формирование серьезно повли-
ял опыт достаточно долгого существования религиозных институтов 
в агрессивно секулярной и модернизированной в социальном плане 
среде. В отличие от досекулярного периода (когда религия является 
основным регулирующим и мирообразующим инструментом), и се-
кулярного (когда религия отделена от других институтов и больше 
не является доминирующей онтологической и эпистемологической 
концепцией), в постсекулярный период религия и религиозные ин-
ституты становятся альтернативным и равноправным источником 
и инструментом поиска аутентичности, традиционности, идентично-
сти, духовности, истины и т.д. через «возвращение», а скорее изобре-
тение религиозных практик, идей, форм и отсылки в историческое 
(а не мифическое!) прошлое4. При этом постсекулярные формы ре-
лигии активно практикуют вторичное использование и реинтерпре-
тацию до недавнего времени оппозиционных им секулярных идей, 
практик и материальных форм в религиозных целях5. Так, на фоне 
укрепления концепций феминизма и  прав человека, постсекуляр-
ность ищет способы наделять женщин гораздо большей институ-
циональной, правовой функциональностью и прозелитической ак-

2.	 См. Moberg, M., Grandholm, K. (2012) “The concept of Post-secular and the contem-
porary nexus of religion, media, popular Culture and consumer culture”, in P. Nynäs, 
T. Utriainen, M. Lassander (eds) Post-Secular Society, pp. 95–127. New Brunswick & 
London: Transaction Publishers; Kyrlezhev, A. (2008) “The Post-Secular Age: Religion 
and Culture Today”, Religion, State and Society 36(1): 21–31.

3.	 Dragadze, T. (1993) “The domestication of religion under Soviet communism”, in 
C. Hann (ed.) Socialism, Ideals, Ideologies and Local Practice. London: Routledge.

4.	 См. например, Manning, P. (2008) “Materiality and Cosmology: Old Georgian Church-
es as Sacred, Sublime, and Secular Objects”, Ethnos 73(3): 327–360; Serrano, S. (2010) 

“De-secularizing national space in Georgia”, Identity Studies 2: 37–58; Кормина Ж., 
Штырков С. «Это наше исконно русское, и  никуда нам от  этого не  деться»: Пре-
дыстория постсоветской десекуляризации // Изобретение религии. Десекуляриза-
ция в постсоветском контексте / под ред. Ж. Корминой, А. Панченко, С. Штыркова. 
СПб: Издательство Европейского Университета в Санкт-Петербурге, 2015. С. 7–45.

5.	 См., например, Luehrmann, S. (2005) “Recycling Cultural Construction: Deseculari-
sation in Postsoviet Mari El”, Religion, State and Society 33(1): 35–56; Gurchiani, K. 
(2017) “How Soviet is the Religious Revival in Georgia: Tactics in Everyday Religiosi-
ty”, Europe-Asia Studies 69(3): 508–531.

https://ojs.iliauni.edu.ge/index.php/identitystudies/issue/view/2


Ю л и я  А н т о н я н

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 2 1

тивностью в  традиционно патриархальных религиях6. В  контексте 
секулярного знания и постмодерных типов социальности изобрета-
ются или заимствуются новые формы духовного поиска и практики7, 
а  также новые пути организации религиозной общины8. Постсеку-
лярность выражается во  вторичном слиянии светских и  религиоз-
ных способов легитимации власти при секулярном восприятии ее 
институтов9; в выработке новых институциональных и вернакуляр-
ных форм религиозной экономики, вписывающихся в современные 
концепции рынка, потребления и коммодификации10 и т.д. 

В данной статье я хочу описать и проанализировать попытку изо-
бретения «новой» религиозной традиции именно в  контексте пост-
секулярного «возвращения» религиозных практик, норм, ценностей 
с отсылкой в конструируемое историческое и, предположительно, за-
бытое прошлое. Речь идет об изобретении и внедрении практик новой 
иконописи и иконопочитания в современной ритуальной системе Ар-
мянской Апостольской Церкви, что неоднозначно воспринимается са-
мой церковью. Этот процесс удивительно четко совпадает с концепци-
ей «изобретенной традиции», обсуждаемой в ставшем классическим 
сборнике под редакцией Э. Хобсбаума. Напомню, что Хобсбаум имеет 
в виду под «изобретенной традицией»: это «традиции изобретенные, 
сконструированные и формально институционализированные. <…> 
Специфика “изобретенных” традиций заключается в том, что их связь 

6.	 Kononenko, N. (2006) “Folk Orthodoxy: Popular Religion in Contemporary Ukraine”, in 
J-P. Himka, A. Zayarnyuk (eds) Letters from Heaven: Popular Religion in Russia and 
Ukraine, pp. 46–75. Toronto: University of Toronto Press; Kizenko, N. (2013) “Feminist 
Patrirachy? Orthodoxy and Gender in Post-Soviet Russia”, Signs 38(3): 595–621.

7.	 Кормина Ж., Штырков С. «Это наше исконно русское, и  никуда нам от  этого 
не деться»: Предыстория постсоветской десекуляризации.

8.	 Приход и община в современном православии / под ред. А. Агаджаняна, К. Русс-
ле. М., Весь Мир, 2011.

9.	 Antonyan, Yu. (2015) “Political Power and Church construction in Armenia”, in A. Agadjani-
an, A. Jodicke, E. van Der Zveerde (eds) Religion, Nation and Democracy in South Cauca‑
sus, pp. 81–95. London & New-York: Routledge; Antonyan, Yu. (2015) “The Armenian Ap-
ostolic Church and political power in Armenia”, in A. Hug (ed.) Traditional Religion and 
Political Power, pp. 35–40. London: The Foreign Policy Center; Серрано С. Время собо-
ров: культовые здания и политическая легитимность в постсоветской Грузии // Госу-
дарство, религия, церковь в России и за рубежом. 2016. № 2(34). С. 133–156. 

10.	 Кормина Ж. Православные ярмарки и  религиозная модерность // Experto crede 
Alberto. Cборник статей к 70-летию Альберта Кашфулловича Байбурина. СПб.: Из-
дательство Европейского университета в Санкт-Петербурге, 2017. С. 229–247; Кор‑
мина Ж. Паломники. Этнографические очерки православного номадизма. М.: Из-
дательский дом Высшей школы экономики, 2019; Antonyan, Yu. (2020) “Markets 
at sacred sites: the globalized mobility and informality of the Armenian religious fair”, 
Central Asia Survey 39(1): 63–79.

https://publications.hse.ru/view/209542486
https://publications.hse.ru/view/209542486


V a r i a

с историческим прошлым по большей части фиктивная. <…> Они 
представляют собой ответ на новую ситуацию в форме отсылки к си-
туации старой»11. Будучи продуктом модернизированной среды и се-
кулярного интеллекта, «новая» иконопись и «новое» иконопочитание 
представляются как аутентичные религиозные практики, чьи корни 
и истоки изобретатели сумели отыскать в идеализируемом прошлом. 
Однако широкое внедрение, легитимизация, нормирование и  кон-
троль этих практик проходит очень медленно и проблематично, что 
само по себе вызывает исследовательское любопытство. 

В ходе исследования этого нового явления возникают несколь-
ко вопросов, ответом на которые я попытаюсь заняться в данной 
статье. Во-первых, почему вообще возникла необходимость в изо-
бретении и  канонизации практик иконописи и  иконопочитания, 
без которых армянская церковь обходилась столько столетий? По-
чему так важны идеи и  источники, в  контексте которых изобре-
тались эти практики? И наконец, почему изобретенная традиция, 
тем не менее, не прижилась, а, наоборот, стала маргинальной, хотя, 
казалось бы, она созвучна по  духу  — как мы увидим в  дальней-
шем — очень важной и органичной для армянской христианской 
традиции идее слияния нации и религии? 

Я узнала про существование новой иконописи, когда мне в руки 
случайно попалась листовка с объявлением набора в школу иконопи-
си. Я позвонила по указанному номеру телефона, чтобы выяснить де-
тали, и меня пригласили на лекции Абраама Азаряна, одного из, как 
мне объяснили, ведущих иконописцев Армении, и ряда других специа-
листов (то, что иконопись начинается с научной лекции, само по себе 
примечательно!). С этого мероприятия началось мое поле в этой об-
ласти, которое включает ряд интервью с основателями новой школы 
иконописи Абраамом и Айком Азарянами12, с некоторыми из их уче-
ников, наблюдения за практиками иконопочитания в церквях, где на-
ходятся их работы и работы их учеников. Надо сказать, что это всего 
лишь часть более широкого исследования о месте и роли иконографии 
в современной армянской религиозной практике, цель которого — по-
нять, как и почему образуются и меняются практики, связанные с ви-
зуальной репрезентацией священного в армянской вернакулярной ре-
лигиозности в контексте нескольких исторических периодов13. 

11.	 Хобсбаум Э. Изобретение традиции // Вестник Евразии. 2000. № 1(8). С. 48. 

12.	 К сожалению, Абраам Азарян скончался во время написания этой статьи.

13.	 Это исследование, в  свою очередь, проводилось и  проводится в  рамках несколь-
ких проектов по современной армянской религиозности, финансируемых гранта-

3 2 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь



Ю л и я  А н т о н я н

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 2 3

Иконы  — «образы святых» и  религиозная живопись 
в  церковной традиции и  практике Армянской 
Апостольской церкви

Вначале необходимо остановиться на  специфике традиций, связан-
ных с  церковной живописью в  Армянской Апостольской Церкви. 
Согласно существующим стереотипам, иконопись и иконопочита-
ние традиционно считаются явлениями, нетипичными для Армян-
ской Апостольской Церкви14, а использование священных изображе-
ний в  религиозных практиках ограничено как количественно, так 
и функционально. Исследователи не раз задавались вопросом о том, 
почему, будучи окруженной родственными религиозными тради-
циями восточного христианства (византийским, грузинским, рус-
ским православием), в которых икона — важная часть религиозного 
габитуса, Армянская Апостольская церковь не выработала анало-
гичных традиций, хотя иконопочитание не запрещалось армянской 
церковью и, согласно текстам средневековых авторов, к примеру, 
Вртанеса Кертога (VII в.), автора трактата против иконоборчества, 
в  армянской церкви раннехристианского периода, наряду с  фре-
сками и барельефами, существовали иконы15. То, что повседневные 
практики иконописи и иконопочитания не получили развития в Ар-
мении, объясняют рядом факторов, в  частности, арабской экспан-
сией, армяно-халкедонитским противоборством, распространением 
альтернативного, но  более популярного почитания креста, из  кото-
рого вышел культ крестов-камней (хачкаров16) и т.д.17 

ми Комитета по Науке МОНС РА и РФФИ по проектам «Конфессиональные куль-
туры России и  Армении в  начале 21-го века: типологические и  генетические 
аспекты» (2013–2014), «Религия, коллективная память и  современные трансна-
циональные процессы в Армении и армянских общинах России» (2021–2022).

14.	 За исключением армянских общин в православных странах, у которых иконопочита-
ние является частью религиозных практик, см., например, Гаюк И. Формирование 
и  специфика культа чудотворных богородичных икон украинских армян, Պատմա-
բանասիրական հանդես [Историко-филологический журнал], 2015. № 1. С. 192–207. 

15.	 Мелконян Э. Մելքոնյան Ե. Վրթաննես Քերթողը և պատկերամարտությունը, [Врта-
нес Кертог и иконоборчество], Էջմիածին [Эчмиадзин], 1970. № 6–7. С. 87–97.

16.	 Каменная стела с вырезанным на ней орнаментированным крестом, культ которой 
существует в Армении начиная с VIII–IX вв. (Петросян Г. Պետրոսյան Հ. Խաչքար։ 
Ծագումը, գործառույթը, պատկերագրությունը, իմաստաբանությունը [Хачкар. Про-
исхождение, функции, иконография, символика]. Ереван: Принтинфо, 2008).

17.	 Саакян А. Սահակյան Ա. Միջնադարյան պատկերապաշտության հայկական 
տարբերակը [Армянский вариант средневекового иконопочитания] // Историко-
филологичесий журнал. 1987. № 2. С. 150–159.



V a r i a

3 2 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Сразу надо отметить, что вернакулярная религиозность не  дела-
ет различий между религиозной живописью и иконами. В разговор-
ном армянском их все называют емким термином срби нкар — что 
переводится как «изображение, или образ, святого» (ср. с русским 
синонимом иконы — «образ», «образок»), и между ними не делает-
ся ритуальных и содержательных различий. Однако растущее коли-
чество изображений в интерьере армянских апостольских церквей 
вынуждает духовенство прибегать к каким-то классификациям, са-
мой популярной из которых остается различение между религиозной 
живописью и иконами, сформулированное в «Ритуальном Словаре» 
патриарха Константинопольского и ученого-историка Магакии Орма-
няна (1841–1918). Он посвятил ряд статей «Словаря» проблеме рели-
гиозных изображений и, в частности, попытался сформировать впе-
чатление о позитивном, хотя и сдержанном отношении Армянской 
Церкви к почитанию икон и иных религиозных изображений. Орма-
нян признает в качестве иконы изображение персонажей евангель-
ской истории или канонических святых Армянской церкви, которые 
освящены согласно церковному ритуалу и почитаются верующими, 
а также формулирует основные правила изображения святых, при-
личествующие армянскому религиозному восприятию18. Однако Ор-
манян призывает различать иконы и религиозную живопись, пред-
полагая, что изображения святых в Армянской церкви надо отнести 
именно к разряду последней, не несущей сакрального смысла. В опре-
деленном смысле он был прав, так как иконопочитание в православ-
ной традиции несет гораздо больше культурных смыслов и гораздо 
важнее в функциональном отношении. Икона в  православной тра-
диции семиотична и функциональна во всем, начиная от материалов, 
из которых ее изготавливают, процесса изготовления и  кончая ме-
стом расположения, с иконой связаны множество практик не только 
сугубо религиозного характера19. Икона тесно связана с повседневно-
стью, ее присутствие в доме необходимо хотя бы просто для того, что-
бы дом был «жилищем человека, а не хлевом для скотины»20, ею ри-

18.	 Орманян М. Օրմանեան Մ. Ծիսական բառարան [Ритуальный Словарь]. Антилиас-
Ливан, 1979.

19.	 Kenna, M. (1985) “Icons in theory and practice: An Orthodox Christian Example”, His‑
tory of Religions 24/4: 345–368; Успенский Б.А. Семиотика иконы // Успенский Б. 
Семиотика искусства. М.: Языки Русской культуры, 1995; Тарасов О. Икона и бла-
гочестие. Очерки иконного дела в Императорской России. М.: «Прогресс-культу-
ра», «Традиция», 1995; Цеханская К.В. Иконопочитание в русской традиционной 
культуре. М.: Институт этнологии и антропологии РАН, 2004.

20.	Kenna, M. “Icons in theory and practice: An Orthodox Christian Example”, p. 364.



Ю л и я  А н т о н я н

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 2 5

туально отмечают все этапы человеческой жизни и жизни общины21, 
ей приписывают человеческие качества (например, они «плачут»). 
В церкви иконы имеют свои конкретные места и с ними связаны 
также определенные ритуальные сферы. В армянском апостольском 
христианстве таким широким функциональным диапазоном и риту-
альной вовлеченностью обладает разве что хачкар, да и то не в той 
степени. Функциональность же подавляющего большинства «обра-
зов», то есть религиозных картин и икон (если следовать определе-
ниям Орманяна) зачастую ограничивается их интерьерным и симво-
лическим присутствием в церкви или в доме, вследствие чего церкви 
сообщается национальный, «армянский» характер (об этом см. ниже), 
что особенно важно для армянских церквей диаспоры, а также прак-
тиками их заказа и дарения в смысле «обмена ценностей» между че-
ловеком и церковью, где образ выступает, таким образом, в качестве 
объекта, с помощью которого реализуется агентность верующих. 

Тем не  менее, ряд данных указывает на  то, что, даже попадая 
под категорию «религиозной живописи», некоторые «образа свя-
тых» становились и становятся объектом специального почитания, 
тем самым приобретая функции иконы. Есть ряд примеров извест-
ных «икон», поклонение которым принимало массовый характер. 
К  примеру, в  отделе армянского средневекового искусства Госу-
дарственной Галереи Армении висит Икона Богоматери, долгое 
время находившаяся в  Севанском монастыре22. Она была извест-
на своей целительской силой. Как говорят хранители зала, до сих 
пор к ней приходят посетители с религиозными целями. Бывают 
случаи падения перед ней на колени, молений. В Гюмри, в церкви 
Семи Ран находится одноименная икона (аналог православного 
сюжета Богоматери Семистрельной)23, к которой до сих пор не ис-
сякает поток верующих. В Ереванской церкви Св. Геворка (район 
Конд) висит изображение младенца (его называют Святым Гевор-
ком, хотя никаких его атрибутов на ней нет, это просто младенец 
с ягненком), которое тоже считается чудотворным, и иногда мож-

21.	 См., к  примеру, Voell, S. (2013) “Oath of memory: The taking of Oaths on Icons in 
Svan Villages of Southern Georgia”, Iran and Caucasus 17: 153–169.

22.	 Аракелян А. Առաքելյան Ա. Սևանի աստվածամայրը և նրա ստեղծման ժամանակը, 
[Севанская икона Божьей матери и время ее создания] // Историко-филологиче-
ский журнал. 1983. № 2–3. С. 279–283.

23.	 История этой иконы восходит к  XVII–XVIII вв., а  история ее почитания связана 
с  соперничеством двух монастырей Мармашена и  Аричаванка, в  результате кото-
рого икона оказалась в центральной городской церкви Гюмри, тогда Александро-
поля (Абраамян А. Աբրահամյան Հ. Գյումրու «յոթ վերք» սրբապատկերի պատմությունը, 
[История иконы «Семи ран» в Гюмри] // Эчмиадзин. 2017. № 2. С. 90–115).



V a r i a

3 2 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

но наблюдать, как отдельные верующие прикладываются к  ико-
не губами, крестятся перед ней, становятся на  колени. В  послед-
ние десятилетия количество и  качество религиозной живописи 
растет, равно как и использование любых религиозных изображе-
ний в низовых практиках почитания локальных и домашних свя-
тынь24. Вместе с этим растет и важность «образов» — и как объек-
тов почитания, и как объектов престижного обмена. 

Однако все почитаемые изображения  — продукт сравнитель-
но позднего времени (XVII–XX вв.). Когда же церковная живопись 
появилась в армянской церкви? Ее наиболее ранних образцов со-
хранилось не очень много, они в основном в музейных коллекци-
ях. Несколько таких «икон», к примеру, хранятся в той же Государ-
ственной Картинной Галерее, а также в собрании Мхитаристской 
конгрегации Армяно-католиков в Вене25. Наиболее ранние изобра-
жения относятся к  XVII в., и  создавались они в  основном на  тер-
ритории Сефевидского Ирана, в армянском культурном и торговом 
центре Новой Джуги, и связаны с деятельностью художников Ми-
наса, Ованеса Мркуза, Аствацатура (Богдана Салтанова), Нагаша 
Овнатана, основателя династии Овнатанянов, которая затем, после 
присоединения Восточной Армении к России, обосновались в Ти-
флисе26. Скорее всего, основной причиной появления новой армян-
ской религиозной живописи было влияние армянских торговцев 
Новой Джуги (армянское поселение близ Исфахана, основанное 
персидским Шахом Аббасом в 1604–1605 гг., куда он насильно пе-
реселил население (ремесленников и торговцев) старой Джуги, го-
рода в  армянской провинции Нахичеван, которые благодаря сво-
ей обширной торговой сети имели активные связи с европейским 
Западом, с Востоком и Россией27. Наиболее богатые купцы патро-
нировали церкви и художников (что считалось престижной прак-
тикой), творивших в западной манере, во многом заимствованной 

24.	 Роли религиозных изображений в практиках почитания локальных и домашних 
святынь — это отдельная тема, поэтому здесь им не уделено внимания. Это явле-
ние все же отличающееся от тех форм иконописи и иконопочитания, которым по-
священа настоящая статья, хотя и связанное с ними. 

25.	 Они, вероятно, есть и в других местах, но мне, по крайней мере, не известны. В Ар-
мянской церкви в Стамбуле тоже есть изображения, которые по стилю можно от-
нести к XVIII веку, однако их датировка не известна. 

26.	 Казарян М. Ղազարյան Մ. Մ. Նոր Ջուղայի XVII դ. հայ նկարչությունը [Армянская живо-
пись Новой Джуги XVII в.] // Историко-филологический журнал. 1968. № 1. C. 193–202.

27.	 Aslanian, S. (2011) From the Indian Ocean to the Mediterranean. The Global Trade 
Networks of Armenian Merchants from New Julfa, pp. 23–43. Berkeley. New-York, 
London: University of California Press.



Ю л и я  А н т о н я н

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 2 7

у  мастеров Возрождения28. Армянские живописцы XVII–XIX вв. 
даже выработали особый «армянский» стиль иконописных изо-
бражений, акцентирующий восточный, «армянский» типаж изо-
бражаемых ликов и костюмов персонажей. Ряд известных образов 
стал в какой-то мере «каноническим» для Армянской Церкви. Так, 
например, реплики двух известных вариантов картины Вардгеса 
Суренянца «Армянская мадонна» стали наиболее популярными 
алтарными изображениями в армянских церквях Армении и Диа-
споры29. С середины XIX века (судя по датировке наиболее старых 
картин в армянских церквях) образы святых и картины на религи-

28.	 Landau, A. (2012) “European Religious Iconography in Safavid Iran: Decoration and 
Patronage of Meydani Bet’ghehem (Bethlehem of the Maydan)”, in W. Floor, E. Herzig 
(eds.), Iran and the World in the Safavid Age, pp. 425–46. London: I. B. Tauris; Lan-
dau, A., Maarten van Lint, T. (2015) “Armenian merchant patronage of New Julfa’s Sa-
cred places”, in M. Gharipour (ed.) Sacred Precincts: Non-Muslim Sites in Islamic Ter‑
ritories, pp. 308–333. Leiden: Brill.

29.	 Династия Овнатанянов (XVIII–XIX вв.) и В. Суренянц (XIX в.) не были иконопис-
цами или церковнослужителями, это светские художники, делавшие работы для 
церкви, на религиозные темы на заказ или по собственному почину. Это модер-
низированный вариант, похожий на художников Возрождения, сочетавших свет-

«Армянская мадонна» В. Суренянца в армянской церкви 
Батуми. Фото автора статьи.



V a r i a

3 2 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

озные сюжеты становятся частью интерьера в Армянской церкви, 
а следовательно, и  начинают формироваться связанные с  ними 
практики, в  частности, иконы и  картины религиозного содержа-
ния становятся наиболее активным предметом престижного «об-
мена», на котором я детальнее остановлюсь ниже. 

Поскольку в Армянской церкви не существовало общепринятого 
или хотя бы разделяемого какой-то группой художников иконопис-
ного канона как определенной системы техник, принципов работы, 
символизма, сюжетных и эстетических предпочтений или вообще ка-
ких-либо сводов правил такого рода, то стиль, манера, цветовая гам-
ма, композиция изображений заимствовались то  из  одной тради-
ции, то из другой (католической, православной, восточной), зачастую 
просто составляя индивидуальный стиль и предпочтения художни-
ка. XIX и XX век внесли особенно много эклектики. Во многих слу-
чаях художники просто копировали полотна мастеров Возрождения 
или создавали свои по их «темам». На территориях, находившихся 
под сильным влиянием православия, в интерьере церкви появлялись 
православные иконы и даже иконостас, в принципе чуждый армян-
ской церкви. Так, в XIX в. иконостасы появляются в уже упомянутой 
Гюмрийской церкви Семи Ран30, в  Тбилисской церкви Св. Геворка, 
армянской церкви в г. Телави в Грузии. На мой вопрос о том, зачем 
армянской церкви иконостас, священник другой армянской цер-
кви в Тбилиси, Нор-Эчмиадзин (в которой иконостаса уже не было, 
но присутствовало большое количество образов), отец Акоп ответил, 
что «это делалось для того, чтобы смягчить отношения между двумя 
православными религиозными традициями и избежать конфронта-
ций», и это — распространенная интерпретация. На самом деле, ко-
нечно, история взаимоотношений двух церквей в имперской России 
более сложная, в ней были и периоды относительного равноправия 
и  свободы Армянской церкви и, наоборот, периоды откровенного 
давления на нее и притеснения31; и иконостас скорее был следстви-
ем, а не средством воздействия на эти взаимоотношения. Кроме того, 

скую и  религиозную живопись и  в  конечном итоге создававших искусство, 
а не объекты культа.

30.	 Единственная на  территории Армении церковь с  иконостасом — прямой отсыл-
кой к православию, влияние которого в Гюмри, бывшем имперском Александро-
поле, было очень сильным.

31.	 О  положении армянской апостольской церкви в  имперской России см. Верт П. 
Глава церкви, подданный императора: Армянский Католикос на перекрестке вну-
тренней и внешней политики Российской Империи, 1828–1914 // Ab Imperio. 2006. 
№ 3. С. 99–138.



Ю л и я  А н т о н я н

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 2 9

Тбилиси/Тифлис был одним из самых крупных центров армянской 
культурной и религиозной жизни в Закавказье и, фактически, новая 
традиция религиозной живописи формировалась именно там. 

Как уже отмечалось, этнорелигиозный символизм  — одна 
из  важных функций церковных изображений. После Богороди-
цы (наиболее частое алтарное изображение) и Христа чаще всего 
в армянских церквях встречаются изображения апостолов Фаддея 
и  Варфоломея, согласно легенде принесших христианство в  Ар-
мению (как правило, размещаются один на правой, другой на ле-
вой стороне от  алтаря); Григора Лусаворича (Просветителя), кре-
стившего Армению; Григора Нарекаци, средневекового философа 
(X в.), автора «Книги скорбных Песнопений»; самых почитаемых 
национальных святых Саргиса и Геворка; Святой девы-мученицы 
Рипсиме — проповедницы христианства в Армении; Месропа Маш-
тоца  — создателя армянского алфавита; Вардана Мамиконяна  — 
героя армяно-персидской войны V в., считающегося погибшим 
за веру и, соответственно, святым и мучеником. Такой набор обра-
зов четко указывает на армянскую принадлежность церкви (кстати, 
поэтому особенно актуален в диаспоре) и, кроме того, актуализиру-
ет персонажи, тесно связанные с армянской религиозной и истори-
ческой идентичностью. Кроме святых, в разных церквях, особенно 
вне Армении, можно встретить картины, изображающие Армению 
библейскую, Армению христианскую (т.е. Арарат с ковчегом, мона-
стырь Хор-Вирап32, Эчмиадзинский кафедральный собор33 и т.д.). 
Хотя определенной закономерности нет, однако существуют ме-
ста, наиболее популярные для размещения изображений: алтарь, 
притвор, ниши, баптистерий, арки и двери, хораны — заалтарные 
ниши. Место размещения в  плане престижности (близость к  ал-
тарю, наиболее обозреваемое место) обычно коррелирует с содер-
жанием картины и особенно с персонажем, на ней изображенным. 

 Ключом к пониманию причин постоянного роста и распростра-
нения использования религиозных изображений в  религиозной 
практике является их центральная роль в религиозной экономике, 
то есть престижном обмене благами между церковью и практикую-
щими. Подавляющее большинство картин, висящих в  армянских 
апостольских церквях в Армении и странах диаспоры, представляют 

32.	 Монастырь у подножия Арарата, где по преданию креститель Армении Григорий 
Просветитель провел 30 лет в яме.

33.	 Одно из  первых христианских сооружений в  Армении (IV в.), главный собор 
и символический центр Армянского Апостольского христианства.



V a r i a

3 3 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

собой дары и вотивные приношения церкви и только совсем неболь-
шая их часть, как правило, недавние изображения, сделаны по осо-
бому заказу церкви (и, как правило, оплачены меценатом, финан-
сирующим постройку церкви) с  целью эстетического обогащения 
и  символического осмысления интерьера новопостроенных цер-
квей. На  картинах почти всегда можно найти имя дарителя и  год 
дарения (и никогда — художника). Статус дарителя определяет, как 
правило, статус образа, а его предположительную стоимость — его 
величина (а  не  имя художника, которое не  имеет важности в  дан-
ном случае34). Согласно моим полевым материалам, низкостатус-
ные или неподходящие по качеству дарственные картины и иконы 
передаются вниз по иерархической лестнице, более мелким по раз-
меру или провинциальным церквям, таким образом, вторично при-
обретая статус дара уже во внутрицерковной иерархии. От многих 
«лишних» (то  есть совсем непрестижных, подаренных случайны-
ми людьми) картин-даров иногда просто избавляются, выбрасывая 
их или складируя где-нибудь в подсобных помещениях. К примеру, 
в процессе ремонта на задний двор армянской церкви Нор Эчмиа-
дзин в Тбилиси были безжалостно выброшен кустарный макет цер-
кви, сделанный кем-то из верующих и преподнесенный в дар, а так 
же множество других изображений, как неподходящих по  стату-
су главной армянской церкви города. Точно так же в одной из цер-
квей в Армении картины (кустарные копии мастеров Возрождения), 
ранее висевшие на стенах церкви, были перенесены наверх, в ярус, 
где месте с хорами есть еще и подсобные помещения, а на их преж-
ние места повесили более дорогие и престижные картины от более 
значимых дарителей, а также те, которые были переданы «сверху» 
от более центральных и крупных церквей. Таким образом, процесс 
формирования религиозной важности и даже харизмы образа в ар-
мянской церкви в какой-то мере базируется на его иерархическом 
статусе, тесно связанном со статусом дарителя и его материальной 
ценностью как дара. А имя дарителя, соответственно, закрепляется 
в социальной истории общины, что стимулирует других к участию 
в этом, по сути, социально-экономическом соревновании. 

Новая иконопись как «старая» традиция. «Свое и чужое»

Растущий спрос на образы святых, расширение их функционально-
го диапазона приводят к повышению престижности и выгодности 

34.	 Сами художники определяют цену картины по ее величине.



Ю л и я  А н т о н я н

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 3 1

профессии иконописца, которая начинает обретать свои цеховые 
границы, внутреннюю иерархию и профессиональные противоре-
чия. Это обуславливает необходимость официального признания 
почитания святых образов, а  также ставит проблему профессио-
нальных стандартов и регуляций. Однако чтó выбрать в качестве 
стандарта, который был легитимен и  принят в  контексте армян-
ской религиозной и церковной традиции? И на чем должен быть 
основан этот выбор? Над проблемой стандарта религиозной жи-
вописи и  иконописи, видимо, задумывался католикос Гарегин I 
(1995–1999), который ввел преподавание теории и истории иконо-
писи в Эчмиадзинской семинарии и даже стал посылать талантли-
вых студентов учиться иконописи в православные страны. Но его 
правление было очень коротким, а после его смерти верховное ду-
ховенство Армянской Апостольской Церкви не  сочло проблему 
достойной внимания, предпочтя более традиционное отношение 
к  церковной живописи. Однако какие-то  изменения уже произо-
шли, и начался процесс формирования новой иконописной школы. 

Серьезным шагом в этом направлении стало основание школы 
новой иконописи в 1999 году при церкви Сурб Ованес (район Конд 
в  Ереване), в  качестве так называемого «Центра Ованеса Козер-
на». С 2007 она перешла под патронаж Союза церковной молоде-
жи при Араратской Епархии. Основателем этой школы стали отец 
и сын Абраам и Айк Азаряны. Вторая школа (а точнее, очередные 
курсы иконописи) подобного рода была организована уже учени-
ками Азаряна. Потом и  она оказалась на  грани закрытия, и  вме-
сто нее собирались открыть еще один центр. Подобная нестабиль-
ность ситуации со школами иконописи объясняется внутренними 
интригами и не совсем доброжелательным отношением церковной 
иерархии к новой иконописи как таковой; она считалась подража-
нием византийской и вообще православной традиции и ей предпо-
читалась более эклектичная, но  «армянская» живописная тради-
ция в стиле Овнатаняна-Суренянца. Но, как бы то ни было, курсы 
и центры новой иконописи, по разным причинам постоянно пре-
рываемые и возобновляемые, существуют до сих пор. 

Основатель первой школы в 1999 г., армянский живописец Аб-
раам Азарян, является также основным идеологом новой иконо-
писи, ее «арменизации» и  нового восприятия иконопочитания. 
Биографии отца и сына Азарянов примечательны в контексте ос-
новных культурных изменений постсоветской Армении. В совет-
ское время Азарян был обычным светским художником, работав-
шим в самых разных жанрах. Любопытная деталь: он проработал 



V a r i a

3 3 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

шесть лет штатным художником ЦК Комсомола Армении и ему 
приходилось рисовать портреты Ленина и  других партийных 
руководителей, «сакральных фигур» советского времени. Хотя, 
как он говорит, он не  был пламенным коммунистом, но  и  ре-
лигиозным человеком тоже не  был. Однако затем, когда време-
на поменялись, к  нему пришло осознание личной религиозно-
сти. Он был крещен, воцерковлен и до сих пор служит дьяконом 
церкви Святого Ованеса в  Ереване, активно участвуя в  воскрес-
ных литургиях. Мне довелось наблюдать за  ним во  время вос-
кресной службы. Кроме своих непосредственных обязанностей, 
он добровольно взял на себя «просветительскую» миссию по от-
ношению к несведущим верующим. Так, он охотно рассказывал 
и  объяснял желающим смысл происходящего, правила поведе-
ния в церкви, упрекал женщин за непокрытую голову, учил пра-
вильно креститься и т.д. 

Варианты росписи купола для строящейся церкви, А. Азарян. 
Фото автора статьи.

Его сын, Айк Азарян, талантливый художник, окончивший 
художественное училище, тоже решил посвятить себя церкви 
и в 1990-х годах поступил учиться в семинарию в Эчмиадзине. По-
пав в  правление католикоса Гарегина I (1995–1999), Айк Азарян 
решил заняться иконописью, для чего по  протекции католикоса 
уехал учиться в Румынию. Однако после смерти Гарегина I, вслед-
ствие политики его преемника, Католикоса Гарегина II, традицио-
налиста и консерватора, свернувшего новаторские начинания сво-



Ю л и я  А н т о н я н

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 3 3

его предшественника35, Айку пришлось остаться в  Румынии, где 
у  него была работа. Он живет там до  сих пор и  является одним 
из признанных мастеров церковной живописи, как иконописи, так 
и фресок. Его работы востребованы не только на территории Румы-
нии, но и во всех остальных православных странах Европы, а также 
среди коллекционеров икон. Айк Азарян, тем не менее, часто посе-
щает Армению, дает мастер-классы для местных иконописцев. Его 
отец продолжает жить и работать в Армении. 

Отец и  сын Азаряны вместе разработали определенный «ар-
мянский канон», тесно связанный с православным (византийским), 
и до сих пор являются его главными апологетами в Армении. Аза-
рян сформулировал основные принципы становления иконописца: 
вера, набожность и  готовность следовать «реконструированному» 
канону армянской иконописи с  пониманием ее символики. Такие 
секулярные понятия как талант, образование и техника живописи, 
конечно, не исключаются, однако сведены к минимуму в качестве 
основных критериев настоящего иконописца. Как я поняла из моих 
интервью с  учениками Азаряна, они поступали на  курсы не  столь-
ко из желания приобрести выгодную специальность (заказ на ико-
ны стоит недешево), но в первую очередь из желания таким образом 
обрести или проявить религиозность. Для некоторых из них вовле-
чение в иконописную деятельность стало чем-то вроде обращения. 
К  примеру, Аревик, молодая девушка, выпускница курсов иконо-
писи, воспринимает процесс написания иконы как акт благочестия 
и веры. Она рассказывает, что всегда старается сопроводить работу 
над тем или иным ликом прослушиванием духовной музыки или де-
кламации «Книги скорбных песнопений» Григора Нарекаци. Ико-
нопись — это квинтэссенция моральных установок. Так, по словам 
другой иконописицы, Марианны: «Иконопись не  терпит высоко-
мерия и самоуверенности. Если кто-то скажет: «”Я лучший”, то Бог 
непременно накажет его и отберет у него способность писать. Она 
(иконопись — Ю.А.) не терпит также зависти. Если ты знаешь что-то, 
какие-то секреты мастерства, то должен поделиться ими с другими». 

Одно из  обязательных условий становления иконописца  — его 
крещение в Армяно-Апостольской или другой канонической церкви 
(Православной или Католической), но «не в секте» (подразумевают-
ся протестантские церкви). Как подчеркивает Абраам Азарян, нельзя 

35.	 Курс по  иконописи в  программе семинарии остался, но  его преподает, как мне 
сказал А. Азарян, другой специалист, более лояльный к  настоящей политике 
и идеологии Церкви.



V a r i a

3 3 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

начинать работу над иконой без молитвы и соответствующего духов-
ного настроя. Вообще технический процесс обучения иконописи дол-
жен начинаться с чтения Библии: «Вы должны знать Библию очень 
хорошо, все библейские истории о святых». Только после этого уче-
нику сообщается об основных принципах иконописи, о техниках по-
лучения специальных красок, подготовке доски, и только после этого 
ему разрешается сделать копию. Копирование лежит в самой сущно-
сти иконы; как говорит Азарян: «Ты не можешь писать все, что за-
хочется, не можешь, к примеру, написать портрет собственной жены, 
добавить нимб и назвать образ Богородицей, надо следовать прави-
лам и уже существующим образам». Он считает себя не столько авто-
ром икон, сколько посредником, только «держащим кисть» за Бога. 

Как я уже отмечала, мое знакомство с деятельностью отца и сына 
Азарянов, а также с новой идеологией иконописи началось с посе-
щения публичной лекции Абраама Азаряна (2011 г.), посвященной 
иконописи и  организованной молодежным отделом Араратской 
Епархии. Тогда как другой лектор (кроме Азаряна, еще выступил ху-
дожник, искусствовед Геворк Бабаханян) попытался научно подой-
ти к вопросу, разбирая католическую, православную традиции ико-
нографии и обходя тему религиозности иконописца, Азарян говорил 
об  предположительно утраченной армянской традиции иконопи-
си и необходимости, а также принципах ее возрождения. Сам текст 
лекции представляет интерес с  точки зрения обоснования «возро-
ждения» и «реконструкции» армянской традиции, которая, соглас-
но предположению Азаряна, существовала в раннехристианский пе-
риод. Была, в частности, затронута проблема «канона»36, вставшая 
в самом начале основания школы иконописи, так как не  известен 
ни один образец армянской церковной станковой живописи, дати-
руемый ранее конца XVII века. Фактически «реконструкция» ико-
нописи была основана на группе текстов, по большей части мифо-
логических, которые, по  мнению Азаряна, прямо свидетельствуют 
о существовании иконописной традиции в Армении в ранний хри-
стианский период. Основной корпус этих текстов включает апокри-
фические истории о  первичной принадлежности так называемых 
нерукотворных образов Христа и Богоматери армянам, в частности 
известный апокриф о получении царем Абгаром (Авгарем), которого 
армянская церковная традиция считает армянином, из рук апосто-
ла Фаддея нерукотворного образа Христа («плат Авгаря»), прислан-

36.	 Азарян употребляет именно это слово «канон», и тем самым расширяет значение 
слова, которое существует в армянском языке и дословно означает «правило». 



Ю л и я  А н т о н я н

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 3 5

ного в ответ на просьбу об излечении37. Первичная принадлежность 
нерукотворных образов представляется как право и привилегия ар-
мянского народа, которой он был насильственно лишен: «Армян-
ский народ был первым, кто так или иначе владел нерукотворны-
ми образами, но позднее в силу превратностей армянской истории 
и халкидонских распрей был лишен их»; «Армянские иконы были 
похищены у армян и увезены в другие места».

Подобным образом апологеты теории существования тради-
ции иконописи в  Армении обосновывают «первородство» армян 
в  создании традиции иконописи и  иконопочитания, так как пер-
выми иконами, согласно устоявшемуся представлению, были ко-
пии с  нерукотворных образов38. Эти свидетельства коррелируют 
с  иными текстами  — армянскими интерпретациями библейской 
и  евангельской мифологии, доказывающими библейские истоки 
Армении и  армянского народа (локализация Рая в  Армении, воз-
рождение человечества после потопа на горе Арарат) и текстами, 
утверждающими принадлежность армянам таких известных рели-
квий, как голова Св. Иоанна Крестителя, хранящаяся в Гандзасаре, 
и священное копье Лонгина (Св. Гегард). 

Лекция Азаряна также озвучивает основные причины того, по-
чему были утеряны традиции иконописи, которые объясняются 
в  контексте общей истории армян. Так, утрата иконописи проис-
ходит в результате тяжелых времен, мученичества и страдания ар-
мянского народа. Иконы, по его словам, как и люди, пережили тя-
желые времена и  теперь возрождаются к  новой жизни: «Иконы 
более живые, чем люди». Вопреки имеющемуся спросу, у  Азаря-
на нет желания продолжать развивать стилистику религиозной 
живописи, заложенную Овнатанянами и  Суренянцем (как это де-
лает большинство современных художников). Вместо этого он бе-
рет за  основу византийскую иконопись (считая ее производной 

37.	 История о том, как Христос отпечатал свой лик на платке и передал царю Абгару 
для излечения известна по тексту сирийской рукописи «Doctrina Addae» и «Цер-
ковной истории» Евсевия Кесарийского. Упоминания о  царе Абгаре имеются 
у Мовсеса Хоренаци, который утверждает, что Абгар — сын Аршама, сына Арта-
шеса, брата Тиграна Великого (Քրիստոնյա Հայաստան, հանրագիտարան [Христи-
анская Армения. Энциклопедия]. Ереван: Издательство энциклопедии, 2002. 
С. 7–8). Благодаря этому царь Абгар в Армении позиционируется как армянский 
царь, и его образ в последнее время широко пропагандируется. Так, его изобра-
жение помещено на купюру стоимостью в 50 тысяч драм. 

38.	 См. о чудесном происхождении первых икон: Morgan, D. (2005) The Sacred Gaze. 
Religious Visual Culture and Practice, pp. 13–15. Berkeley, New-York, London: Uni-
versity of California Press.



V a r i a

3 3 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

от армянской) и армянскую миниатюру (которая, по его мнению, 
продолжила традиции утерянной иконописи). Осуществляя поиск 
образца для реконструкции, он на самом деле ищет источник, ко-
торый принадлежит «идеальному времени», то есть периоду ран-
него христианства. Этим он ставит реконструируемый им канон 
в  ряд других подобных изобретенных традиций, сопутствующих 
формированию новой национальной религиозной культуры. 

Хотя иконы и  росписи Азаряна можно увидеть в  ряде церквей 
Армении (Капанская церковь, Сагмосаванк, церковь св. Ованнеса 
в Абовяне) и Еревана (в частности, в церкви Сурб Ованес в Конде, где 
Азарян служит во время литургии каждое воскресенье), тем не ме-
нее, этот канон пока остается маргинальным для армянской рели-
гиозной живописи. Стиль, созданный Овнатанянами и Суренянцем, 
пока что более влиятелен и  более привычен для восприятия боль-
шинством населения, так как уже более полутора веков он являет-
ся практически непрерывной традицией, хотя и  порицаемой и  от-
вергаемой новыми иконописцами. Богоматерь Суренянца — все еще 
одно из самых распространенных алтарных изображений, ее можно 
видеть во многих армянских церквях. Заказчики, как правило, хотят 
видеть образы «как у Суренянца», и непривычный в интерьере ар-
мянской церкви «иконописный» стиль Азаряна вызывает скептиче-
скую реакцию у основного большинства служителей церкви и даже 
у паствы из-за ассоциации с православием. Однако со временем ико-
ны Азаряна приживаются в ритуальном пространстве церкви и даже 
становятся объектом обычных практик образопочитания, бытующих 
сегодня в Армении: молитвы, целования, поглаживания икон и др. 

Азарян и его ученики утверждают, что то, что выдается за иконы 
в Армянской церкви, не может ими называться, так как, по их сло-
вам, эти картины не соответствуют «канону». Тем не менее, боль-
шинство клиентов предпочитает иконы, а  точнее, образы святых 
в привычном стиле XVIII–XIX вв., так как они делают любую цер-
ковь похожей на Эчмиадзинский собор, универсальную модель для 
всех церквей. Достаточно упомянуть, что алтари многих армянских 
церквей строятся по модели главного эчмиадзинского алтаря.

Азарян же не просто отказывается писать иконы «как у Суре-
нянца», он вообще отказывается следовать любым пожеланиям 
и  капризам клиентов, так как видит в  этом профанацию своей 
деятельности, отступление от  канона, на  котором он настаива-
ет. Как он говорит, иконописец не должен быть конформистом. 

Несмотря на то, что сын и отец Азаряны пытаются доказать, что 
сконструированный ими канон и является исконно армянским, они 



Ю л и я  А н т о н я н

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 3 7

постоянно сталкиваются с  противостоянием со  стороны церкви 
и прицерковных кругов, где циркулирует дискурс о том, что это все — 
«неармянское», что этот канон создан под явным византийским 
(православным) влиянием. У Азарянов довольно мало сторонников 
и, соответственно, крупных заказчиков в высших церковных кругах. 

Однако стоит обратить внимание на то, что одним из самых ак-
тивных заказчиков на  творчество Азарянов является Гагик Цару-
кян, один из наиболее крупных и влиятельных олигархов, чей, если 
так можно выразиться, «роман» с властью (во всех смыслах этого 
слова) очень нестабилен: то он находится в оппозиции, то в сотруд-
ничестве с  властями, потому что претендует на  самостоятельную 
игру в сфере политики. Это также один из наиболее крупных и ак-
тивных церковных строителей в Армении. Строительство церквей 
для Царукяна не  только и  не  столько индивидуальный акт веры, 
сколько очень важный инструмент в создании своего политическо-
го и  социального имиджа39. Царукян, в  частности, заказал Азаря-
нам роспись и иконы для своей наиболее крупной церкви в г. Або-
вяне, неформальной столице своей «вотчины», Котайского марза 
(региона), где он обладает практически безграничной властью. 

Другим крупным заказчиком, по  словам Азаряна-сына, стал 
Грайр Овнанян, американский бизнесмен и  меценат армянского 
происхождения, который спонсировал строительство уже упомяну-
той церкви Св. Анны в центре Еревана, рядом с одновременно по-
строенной новой резиденцией католикоса40. Фактически оба заказ-
чика в какой-то мере независимы от тандема «власть — церковь» 
(особенно сильного до  «бархатной революции» 2018 г.), что дает 
им возможность нестандартного выбора. Во всех остальных случаях 
церковь ведет себя по отношению к Азарянам более чем сдержанно, 
если не считать работ для церкви Св. Ованеса, где служит Азарян.

Если попробовать абстрагироваться от  личностей и  проанали-
зировать ситуацию с  антропологической точки зрения, то  стано-
вится ясно, что здесь в поле «своего» и «чужого» столкнулись двe 
формы существования и воспроизводства традиции, о которых пи-
шет Талал Асад: дискурсивная, то  есть проговаривание традиции 
и ее воспроизводство через дискурсивное обучение, и воплощенная 
(embodied) в телесных формах и практиках, то есть закрепляемая 

39.	 Antonyan, Yu. “Political Power and Church construction in Armenia”, pp. 89–91.

40.	 Иконам Айка Азаряна, написанным для этой церкви, уже посвящено искусство-
ведческое исследование (Саргсян Л. Սարգսյան Լ. Ռումինահայ սրբանկարիչ Հայկ 
սարկավագ Ազարյանի արվեստը, [Искусство румыно-армянского иконописца Айка 
Саркавага Азаряна] // ВЭМ. 2015. № 4(52). С. 80–95).



V a r i a

3 3 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

подсознательным запоминанием телесных и  чувственных состоя-
ний41. На мой взгляд, эта дихотомия, хоть и использованная мною 
несколько метафорически, здесь очень уместна. Дискурсивная тра-
диция, которую, фактически, развивают Азаряны, хорошо вписыва-
ется именно в  постсекулярные реалии. Хотя для самих иконопис-
цев более важен религиозный, духовный опыт, на основе которого 
они изобретают традицию, его явно недостаточно, чтобы убедить 
других,  — к  примеру, церковные власти или потребителей рели-
гиозной живописи. Их может убедить постоянное проговаривание 
и обсуждение как рациональных доказательств ее валидности (рас-
сказ об  источниках, приведение письменных и  материальных до-
казательств), так и индивидуального духовного опыта, связанного 
с иконописью или иконами (подобно тому, как в харизматических 
движениях члены религиозной группы постоянно проговарива-
ют друг другу и чужим свой опыт обретения Бога и общения с ним, 
и эти нарративы активно используются в качестве инструмента мес-
сианизма42). «Телесная» (embodied) традиция держится, в  первую 
очередь, на  эмоциональной и  визуальной привязанности к  при-
вычным образам и практикам («это наше, армянское, а это — нет»). 
В 2013 году в Ереване проводился форум специалистов (архитекто-
ров, искусствоведов, священнослужителей и т.д.), на котором обсу-
ждались принципы строительства новых церквей в Армении. Одна 
группа (архитекторы) приводила аргументы в  пользу новых архи-
тектурных форм, дизайна, нового осмысления церковной архитек-
туры, при сохранении символических основ армянского церковного 
пространства. Однако группа «традиционалистов» на все аргумен-
ты отвечала одним: армянская церковь должна быть узнаваемой, 
люди должны испытывать при одном взгляде на нее эмоции и ощу-
щения, знакомые с детства. При этом есть решающий фактор, ко-
торым церковь «закрепляет» эти эмоции: те образцы церковной 
архитектуры или живописи, которые принимаются за «армянский 
канон», сосредоточены в  Эчмиадзине, не  только организацион-
ном, но и идеологическом центре Армянской Апостольской Церкви. 
Объявить их  недействительными или искать им альтернативу  — 
значит, поставить под вопрос идеологическую ценность и централь-

41.	 Asad, T. (2015) “Thinking About Tradition, Religion, and Politics in Egypt Today”, Crit‑
ical Inquiry 42(1): 166–169.

42.	 См., например, Gooren, H. (2010) “Conversion Narratives”, in A. Anderson, M. Ber-
gunder, A. Droogers, C. van der Laan (eds) Studying Global Pentecostalism, pp. 93–
112. Berkeley, New-York, London: California University Press.



Ю л и я  А н т о н я н

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 3 9

ность Эчмиадзина. То есть, кроме всего прочего, речь идет о церков-
ной власти, которая подтверждается и через эстетический «канон». 

Иконопись, религиозная практика и  социальный 
контекст

Иконы и религиозная живопись (если снова воспользоваться старым 
разделением Орманяна) были и остаются важной обменной ценно-
стью для верующих. Большинство современных икон (XIX–XXI вв.) 
были созданы/куплены с целью их дарения церкви в обмен на ка-
кие-то  блага и  привилегии, будь то  статус, искупление, благодар-
ность за спасение/исцеление/успех, и т.д. Эта практика — одна из са-
мых распространенных манифестаций религиозности. Практически 
на каждой картине можно увидеть внизу дарственную надпись с фа-
милией дарителя и  датой. Естественно, не  все подаренные карти-
ны находят свое место на стенах церкви, их появление там, как пра-
вило, свидетельствует о статусе дарителя или об отношении к нему 
священника церкви (картины, подаренные друзьями или родствен-
никами, имеют приоритет). Подаренные картины могут быть ори-
гинальными произведениями или копиями популярных сюжетов, 
их автор чаще всего остается неизвестным. Так, никто, ни один свя-
щенник, ни один/одна служитель церквей в Армении ни разу не от-
ветили положительно на вопрос, знают ли они, кто автор картины/
иконы. Фактически важность имеет только даритель и сама карти-
на как материальная ценность (ее величина, сюжет, богатство рамки 
и т.д.). И даже у редких почитаемых икон/картин не найти препод-
несенных им подарков (что характерно для православной практики). 

Напротив, среди новых армянских иконописцев сам процесс ико-
нописи, прежде всего, представляет собой религиозную практику 
и особый духовный опыт. Писание божьих ликов сопровождается чу-
десными явлениями, особыми состояниями, близкими к  религиоз-
ному экстазу, как рассказывают мои информанты: «Я всегда ощущаю 
запах ладана, когда пишу икону, и некоторые люди тоже способны 
чувствовать его», «Когда она писала Святого Саргиса (армянский 
святой, изображаемый как всадник на  белом коне), она слышала 
цокот копыт Его коня», «Когда я  пишу Христа, не  младенца Хри-
ста, а взрослого, с  вытянутой благословляющей рукой или сидяще-
го на троне, я всегда впадаю в особое состояние, я испытываю совер-
шенно особые чувства, иные, нежели когда я пишу другого святого»43.

43.	 Интервью с иконописицами Аревик (2011) и Марианной (2012).



V a r i a

3 4 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Иконопись как практика сама по себе является манифестацией ре-
лигиозности, иногда сопутствующей религиозному обращению. Ис-
тории учеников школы Азаряна подтверждают это. Первые из учени-
ков, с кем я имела контакт — это Аревик и Татевик, ученицы в центре 
искусств Ованеса Козерна, где преподавал Азарян-отец. Они пришли 
в этот центр в надежде научиться искусству вышивания и миниатю-
ры, но когда они познакомились с иконописью, то решили заняться 
именно этим. История Марианны, другой ученицы — хороший при-
мер того, как иконопись становится инструментом поиска и обрете-
ния веры и духовности. Рассказывая про свой путь в иконопись, она 
подчеркивает, насколько он был труден и полон препятствий, в чем 
она, вероятно, видит параллель с дорогой к истинной вере. Мариан-
на изначально мечтала заняться иконописью, но не знала, где этому 
обучают. Она, по ее словам, ходила в разные учебные заведения, ху-
дожественное училище имени Терлемезяна, Художественный инсти-
тут, но везде получала отрицательный ответ. Ей даже советовали по-
ехать в Россию, в С.-Петербург, а были и такие, кто иронизировал над 
ней и советовал не гоняться за тем, чего нет. 

Как-то я услышала краем уха о том, что школа иконописи приглаша-
ет учеников, но я не смогла узнать ни названия школы, ни контакт-
ных данных. Я стала ходить по церквям в надежде, что кто-нибудь по-
может мне. И опять мне не удалось ничего найти. Но, вы знаете, ведь 
если чего-то очень сильно хочешь, всегда найдешь. Господь помог мне 
и как-то меня пригласили на вечеринку, где я познакомилась с девуш-
кой, которая как раз была ученицей этой самой школы. Она пригласила 
меня на выставку работ, своих и своих коллег. Когда я пришла, я почув-
ствовала, что нашла наконец именно то, что мне было нужно. В тот же 
день я ушла с работы (работала парикмахером) и поступила в эту школу.

Как и  Абраам Азарян, Марианна также прониклась идеей необхо-
димости пропаганды новой иконописи. Когда ей было уже около 
тридцати лет, она поступила в  Государственный педагогический 
институт, чтобы получить высшее образование и  на  момент ин-
тервью прилагала серьезные усилия, чтобы открыть на  факульте-
те искусств отделение иконописи. Подобный мессианизм сочетает-
ся в ней с осознанием собственной маргинальности, мистицизмом, 
набожностью, преданностью учителю (Абрааму Азаряну) и  иконо-
писному делу. Она готова к самопожертвованию во имя дела рекон-
струкции иконописного канона, веря в то, что иконопись является 
подлинно армянской практикой. Такие увлеченные иконописцы 



Ю л и я  А н т о н я н

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 4 1

(а на самом деле по большей части иконописицы) составляют суб-
религиозную группу, которая инструментализирует иконопись в це-
лях очищения церкви, канонизации религиозных практик. Так, 
иконописцы обвиняют Церковь в преднамеренном забвении старых 
традиций миниатюры и  иконописи и  нежелании их  восстанавли-
вать. «Все, что я делаю, я делаю вопреки им (церковным властям — 
Ю. А.)», — говорит Абраам Азарян. «Они говорят, что у нас (армян) 
нет специалистов по  возрождению искусства иконописи в  Арме-
нии. Почему бы тогда не произвести специалистов? Послать людей 
в другие страны, где эта традиция еще жива, поддержать их, дать 
возможность преподавать», — вторит ему его ученица Марианна. 

Маргинальность новых иконописцев в прицерковной среде про-
является в  том, что большинство тех, кто решает посвятить себя 
этому делу, — женщины. Фактически последователи дела двух ха-
ризматичных мужчин, отца и  сына Азарянов,  — преимуществен-
но женщины. Как рассказывает Марианна: «В первой школе у нас 
было всего два парня, и никто из них не стал впоследствии иконо-
писцем, а во второй вообще были одни девушки. Я не знаю, почему 
так. Может быть потому, что женщины более преданны. Не только 
в плане религиозности, но и вообще преданны…»

Эта проблема (женщины в иконописи) была поднята в процессе 
дискуссии на факультете искусств в Педагогическом университете, 
где тогда училась Марианна. Дискуссия была инициирована двумя 
дьяконами, и ее целью было преподнесение студентам факультета 
информации об иконописи. Утверждалось, что иконописцами мо-
гут быть только мужчины, имеющие церковный сан, что фактиче-
ски делало женщин-иконописиц нелегитимными с  точки зрения 
их гендерного и мирского статуса. При этом Айк и Абраам Азаря-
ны могут считаться вполне легитимными иконописцами, так как 
первый окончил семинарию в сане дьякона (саркавага), а второй, 
хоть и не имеет сана, однако служит в церкви дьяконом. 

Женщины, конечно, сана иметь не могут, но, к  примеру, в  пра-
вославных странах, например в  Румынии, где среди иконописцев, 
по словам Айка Азаряна, имеется довольно большой процент жен-
щин44, иконописью часто занимаются в монастырях, хотя есть и свет-
ские иконописицы. В Армении монахинь нет, как нет и женских мо-
настырей. Однако отголоски монашеского служения можно увидеть 
в том, что иконопись, вероятно, по крайней мере, на словах, может 

44.	 См. Kontouma, V. (2012) “Elena Karageorgieva, peintre d’icônes au féminin”, Hypotheses, 
May 7 [http://graecorthodoxa.hypotheses.org/2194#more-2194, accessed on 10.06.2021].

http://graecorthodoxa.hypotheses.org/2194#more-2194


V a r i a

3 4 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

входить в  диссонанс с  общепринятыми нормами, по  которым дол-
жна складываться женская судьба: замужество и дети. Так, Мариан-
на говорила, что невозможно быть иконописцем и иметь семью, де-
тей, и потому она лично посвятила себя иконописи вместо того, чтоб 
завести семью. На  заре своей иконописной деятельности, она, тем 
не менее, была обручена, однако позже ей пришлось сделать выбор 
между замужеством и профессией, так как ее жених был против ее 
занятий иконописью. В то же самое время она теоретически не ис-
ключала возможности замужества для себя, но, по  ее словам, это 
должен был быть человек, который разделял бы ее принципы, идеи 
и  увлечения. Так или иначе, эта готовность к  самопожертвованию 
аскетична по сути. На момент данного исследования ни одна из из-
вестных мне четырех иконописиц не была замужем и не имела детей. 

К  сожалению, мне неизвестны конкретные исследования о  ген-
дерных аспектах практики иконописи. Однако мнение Айка Азаря-
на о преобладании женщин в современной православной иконописи 
не единственное. Так, во время интервью журналисту сайта Graecia 
orthodoxa болгарская иконописица Елена Карагеоргиева на вопрос, 
каково быть женщиной-иконописицей, ответила, что на самом деле 
она не  исключение, в  болгарской школе иконописи, где она учи-
лась, и  в  Греции, где ей также довелось учиться, большинство ма-
стеров иконописи — женщины. Эта сфера активно феминизируется. 
Сам Азарян объяснял это большей набожностью женщин, их более 
активным участием в делах церкви. Тем не менее, объяснение этому 
феномену опять-таки хорошо укладывается в концепцию постсеку-
лярной религиозности. С одной стороны, для женщин-иконописиц 
по-прежнему действует ряд запретов (не  все церковное простран-
ство доступно женщинам, из-за  чего они не  могут полноценно ра-
ботать над фресками или реставрацией45), а с другой, активная роль 
женщины в искусстве, медленно и тяжело, но модернизированная 
в советскую секулярную эпоху в Армении46, уже не вызывает непо-
нимания или неприятия даже в радикально патриархальной среде. 
Отвоевав право на свою агентность в светском искусстве, женщина 

45.	 Ibid. 

46.	 Теме патриархальности, места женщины в модернизации армянского советского 
искусства был посвящен доклад искусствоведа Сусанны Гюламирян «Освобожде-
ние или тайное подчинение? Советские армянки в искусстве» на международной 
конференции «Концепт армянской советской культуры» (ЕГУ, 2018). Гюламирян 
показала, что армянским художницам в советское время приходилось пробивать 
свое место в искусстве в условиях жесткой патриархальной иерархии, в которой 
им изначально отводилось место либо помощницы мужчины-художника, либо 
мастерицы в сфере прикладного искусства. 



Ю л и я  А н т о н я н

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 4 3

перенесла его и на иконопись (хотя и там, и там первенство все рав-
но принадлежало/принадлежит мужчинам). Иконопись становится 
для женщин не просто средством религиозной практики; с ее помо-
щью они становятся активными субъектами, агентами, а не пассив-
ными реципиентами религиозности (в  условиях невозможности 
делать духовную карьеру). В какой-то мере, можно провести парал-
лели между феминизацией иконописи и  другими движениями ре-
лигиозного феминизма, однако стоит подчеркнуть, что в отличие 
от, к примеру, религиозного движения женщин в Египте (Women’s 
Mosque Movement)47, в нашем случае женщины не пытаются обрести 
агентность путем переосмысления и  фундаментализации традици-
онного женского места и роли в религиозной системе, а скорее вый-
ти на новый уровень, осваивая роли, закрепленные патриархальной 
традицией преимущественно за мужчинами, при этом не оспаривая 
саму патриархальность (в отличие от протестантского феминизма48).

Интересно, что в армянской истории эта ситуация уже имела пре-
цедент в  XVII в. Женское монашество вообще не  поощрялось Ар-
мянской Апостольской Церковью и, будучи уничтоженным в V веке 
церковной реформой царя Папа49, в дальнейшем хоть и периодиче-
ски возобновлялось, но  в  очень ограниченных масштабах. Одним 
из таких периодов был XVII век, когда в Сюнике (ныне — одноимен-
ная провинция Республики Армении) были созданы женские мо-
нашеские общины, продержавшиеся чуть больше века. Основным 
занятием монахинь было создание и  художественное оформление 
манускриптов (что, в  принципе, аналогично иконописи). Австрий-
ская исследовательница-арменовед Ясмин Дум-Трагут, пытаясь 
проследить судьбы монахинь, делает вывод о том, что монашество 
было формой женской эмансипации для армянских женщин XVII– 
XVIII вв. В монахини уходили девушки из зажиточных и даже ари-
стократических семейств, которые получали образование и, видимо, 
не хотели мириться с обычной судьбой замужней женщины50. 

47.	 Mahmood, S. (2005) Politics of Piety. The Islamic Revival and the Feminist Subject. 
Princeton University Press: Princeton and Oxford.

48.	 См., например, Gallagher, S.K. (2004) “The marginalization of Evangelical feminism”, 
Sociology of Religion 65(3): 215–237.

49.	 Garsoian, N. (2007) “Introduction to the problem of Early Armenian Monasticism”, Re‑
vue des études Arméniennes 30(7): 177–236; Pogossian, Z. (2012) “Female ascetism in 
early medieval Armenia”, Le Muséon 125(1–2): 184–189.

50.	 Dum-Tragut, J. (2018) “Tracing Female Monasticism in Armenia: The Łap‘an nunner-
ies”, in J. Dum-Tragut, D.W. Winkler (edd) Monastic Life in the Armenian Church, 
pp. 126. Wien: LIT VERLAG.



V a r i a

3 4 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Иконы «школы Азарянов» становятся частью религиозных 
практик. Хотя их  работы не  имеют поддержки Церкви в  целом, 
они распространяются благодаря усилиям отдельных «оппозици-
онных» священников. Они поддерживают новый азаряновский ка-
нон путем заказа икон для своих церквей. Один из  них, Тер-Кю-
рег, священник церкви Катогике в Джрвеже (село, примыкающее 
к Еревану), который известен своими проповедями и выступления-
ми на ТВ, дружит с Азаряном и его учениками и всячески пропа-
гандирует их иконы. Как уже было сказано, новый иконописный 
канон активно поддерживают и некоторые олигархи, и состоятель-
ные бизнесмены диаспоры, претендующие на особый статус. 

Определенную работу по  распространению иконописи делает 
Молодежное объединение Араратской епархии Армянской Апо-
стольской церкви. Они, в частности, выпускают буклеты, публика-
ции в которых пропагандируют иконопись со ссылкой на средне-
вековых отцов церкви Вртанеса Кертога (VII в.), Ованеса Одзнеци 
(VIII в.), Ованеса Саркавага (XII в.), но, вероятно, этих усилий все 
же недостаточно, чтобы придать размах новой иконописной тради-
ции. Учитывая современный спрос на иконы и религиозную живо-
пись, иконописцы обычно не остаются без клиентов. В то же самое 
время иконы — не простой товар; к примеру, заказчик не должен 
торговаться, а  заплатить ту цену, какую запросит мастер. Иконо-
писец может отклонить заказ, если он по какой-либо причине ему 
нежелателен (из  интервью с  Абраамом Азаряном). Иконопись  — 
не просто бизнес или искусство, это, прежде всего, форма религи-
озности, как уверены сами иконописцы. Для заказчиков покупка 
икон, особенно приносящихся в дар церкви — особый показатель 
набожности. К сожалению, повод к дарению почти всегда остает-
ся за кадром, священники либо не интересуются им, не придавая 
ему большого значения, либо не  желают делиться личными мо-
тивами дарителей. Однажды в Варденисской церкви я беседовала 
с женщиной-продавщицей в церковной лавке. Она рассказала мне, 
что одна из больших картин, висевших на стенах, подарена одним 
из местных золотоискателей51 в благодарность святому за найден-
ный им (незаконно) самородок. В  кульминационный момент ис-
тории она понизила голос, так как в  церковь вошел священник. 

51.	 Варденис  — один из  районных центров Гегаркуникского марза, находится в  не-
посредственной близи от  Зодского золотоносного месторождения, и  значитель-
ная часть населения этого города работает на  месторождении. Но, кроме этого, 
многие из  них занимаются золотоискательством незаконно, по  ночам или в  за-
брошенных шахтах, где промышленная золотодобыча была приостановлена.



Ю л и я  А н т о н я н

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 4 5

Шепотом она объяснила, что святой отец не  знает этой истории 
и  не  должен ее знать. Как-то  я  имела встречу с  отцом Эммануи-
лом, священником армянской апостольской церкви в карабахском 
городке Аскеране. Во время беседы он с особой гордостью отметил, 
что расписные хоругви, которые стояли на  сцене во  время литур-
гии, были заказаны в России и подарены церкви его семьей. При 
этом он назвал сумму, довольно крупную даже по российским мер-
кам и явно несоответствующую скромным доходам провинциаль-
ного священника. Но это не показалось ему противоречивым, ведь 
главным в  этом рассказе было то, что расписные хоругви  — это 
знак набожности и праведности священника и его семьи. 

Тем не менее, несмотря на предлагаемый иной уровень рели-
гиозного и  символического осмысления, исторические и  этно-
культурные коннотации, особо подчеркнутую духовность, новая 
иконопись все равно существует в основном благодаря тому, что, 
как и  традиционные образы, вписана в  матрицу реципрокности 
взаимоотношений между религиозной группой и церковью в ка-
честве объекта обмена. Это как бы продукт «нового поколения», 
обладающий, по утверждению создателей, более совершенными 
характеристиками, чем то, что предлагалось ранее. Кто-то выби-
рает его, а кто-то остается верен старым моделям. 

Вместо заключения: почему изобретенная традиция 
иконописи остается маргинальной?

Как уже было отмечено выше, во взаимоотношениях между офи-
циальной церковью и «новыми» иконописцами есть ряд проблем 
как политического, так и  идеологического характера. Конечно, 
новый «канон» проблематичен потому, что, отвергая Овнатаня-
нов, Суренянца и других живописцев, работавших над оформле-
нием Эчмиадзинского собора, он фактически отвергает канонич-
ность и, следовательно, легитимность его росписей и икон.

Однако это не  единственная причина маргинальности новой 
традиции. На  мой взгляд, существует еще и  экономический фак-
тор — тесная связь икон и религиозной живописи с современными 
практиками потребления, которые диктуют необходимость более 
широкого тематического и  стилистического диапазона религиоз-
ной живописи, чем тот, которым ограничен «азаряновский канон». 
Кроме того, азаряновские иконы намного дороже обычной рели-
гиозной живописи. Неопределенные отношения Азарянов с  Ар-
мянской церковью также препятствуют активному распростране-



V a r i a

3 4 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

нию их икон в Армении. Несмотря на попытку «арменизировать» 
иконописную традицию, ее, тем не менее, все еще тесно увязыва-
ют с  византийским, православным влиянием, что влияет на  вос-
приятие азаряновских икон как «неармянских». Есть и  социаль-
ные факторы, такие как упомянутая «феминизация» иконописи 
азаряновской школы. Материалы по  последней школе иконопи-
си азаряновского стиля (которая сейчас уже не действует) говорят, 
что ее учениками были в основном дети, пожилые люди и женщи-
ны, т.е. не самый «перспективный» состав с точки зрения возмож-
ного вхождения в иконописный мейнстрим. 

Однако помимо всего вышеупомянутого, необходимо учиты-
вать и  особенности самих практик, связанных с  религиозными 
изображениями в Армении. Практики эти сложились в основном 
в  контексте вернакулярной религиозности советского и  ранне-
го постсоветского времени, которые фактически не подвергались 
никакому институциональному контролю. Массовое распростра-
нение в просветительских целях репродукций религиозной живо-
писи, миниатюры и иконописи, несмотря на их секулярную репре-
зентацию как форм искусства, привело к активному вовлечению 
печатных изображений в  низовые практики почитания святых, 
в  которых они по  большей части воспринимались в  качестве об-
менной ценности между человеком и  сакральным52. Некоторые 
из  них (например почитание конкретного изображения в  каче-
стве чудотворной реликвии) формально не признаются церковью, 
другие (дарение, изготовление) активно существуют и в практике 
официальной церкви. Хотя дарение икон / религиозных картин, 
как уже неоднократно говорилось, есть один из  наиболее актив-
ных способов взаимодействия как с вернакулярными святилища-
ми, так и  с  официальной церковью, собственно «каноничность» 
изображений совершенно не важна, скорее ценится «статусность» 
(например размер, цена, материал), а  также культурная преем-
ственность, «узнаваемость» образов (в  этом плане мадонна Лео-
нардо более «узнаваема», чем написанная по  «восстановленно-
му армянскому», но  непонятному и  незнакомому образцу икона 

52.	 Подобное заключение я делаю по результатам своей полевой работы по роли и ме-
сту изображений в вернакулярной религиозности. Кроме того, печатные изобра-
жения бога и святых в эпоху модернизации вообще становятся частью религиоз-
ного контекста многих религий (см. Morgan, D. (1998) “Domestic devotion and 
ritual: visual piety in the Modern American home”, Art Journal 57(1): 45–54; Pinney, 
C. (2004) Photos of the Gods. The Printed Image and Political Struggle in India. Lon-
don: Reaktion books).



Ю л и я  А н т о н я н

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 4 7

Св. Саргиса). Сама идея канонизации в  принципе не  вписывает-
ся в  практики религиозности, в  которых одинаково задействова-
ны и иконы, и неканонические религиозные изображения, и даже 
классическая живопись. Все эти жанры уравниваются по смыслу 
и функциям в контексте религиозных практик. Поэтому у Церкви 
нет, в  общем-то, никаких причин (ни  внешних, ни  внутренних) 
двигаться по  направлению к  канонизации определенного сти-
ля изображений или практик, связанных с иконописью, а значит, 
признавать иконописный канон Азарянов, что и препятствует его 
выходу из  маргинального положения в  церковной иконографии. 
То есть, фактически, изобретенная традиция иконописи оказалась 
востребованной только теми, кто находится в поисках своей иден-
тичности и роли в религиозной системе вне традиционных моде-
лей религиозного поведения и  традиционных иерархий (особен-
но гендерных и возрастных) религиозных групп. 

Библиография / References

Абраамян А. Աբրահամյան Հ. Գյումրու «յոթ վերք» սրբապատկերի պատմությունը [Ис-
тория иконы «Семи ран» в Гюмри,] // Эчмиадзин. 2017. № 2. С. 90–115.

Приход и  община в  современном православии / под ред. А. Агаджаняна, К. Русселе. 
М.: Весь Мир, 2011. 

Аракелян А. Առաքելյան Ա. Սևանի աստվածամայրը և նրա ստեղծման ժամանակը, [Се-
ванская икона Божьей матери и время ее создания] // Историко-филологиче-
ский журнал. 1983. № 2–3. С. 279–283.

Гаюк И. Формирование и  специфика культа чудотворных богородичных икон укра-
инских армян // Историко-филологический журнал. 2015. № 1. С. 192–207.

Верт П. Глава церкви, подданный императора: Армянский Католикос на перекрест-
ке внутренней и внешней политики Российской Империи, 1828–1914 // Ab Im-
perio. 2006. № 3. С. 99–138.

Казарян М. Ղազարյան Մ. Մ. Նոր Ջուղայի XVII դ. հայ նկարչությունը [Армянская жи-
вопись Новой Джуги XVII в.] // Историко-филологический журнал. 1968. № 1. 
C. 193–202.

Кормина Ж., Штырков С. «Это наше исконно русское, и никуда нам от этого не деть-
ся»: Предыстория постсоветской десекуляризации // Изобретение религии. 
Десекуляризация в постсоветском контексте / под ред. Ж. Корминой, А. Пан-
ченко, С. Штыркова. СПб: Издательство Европейского Университета в Санкт-
Петербурге, 2015. С. 7–45.

Кормина Ж. «Православные ярмарки и  религиозная модерность» // Experto crede Al-
berto. Cборник статей к  70-летию Альберта Кашфулловича Байбурина, СПб.: 
Издательство Европейского университета в Санкт-Петербурге, 2017. С. 229–247.

Кормина Ж. Паломники. Этнографические очерки православного номадизма. М.: Из-
дательский дом Высшей школы экономики, 2019.

Мелконян Э. Մելքոնյան Ե. Վրթաննես Քերթողը և պատկերամարտությունը [Вртаннес 
Кертог и иконоборчество] // Эчмиадзин. 1970. № 6–7. С. 87–97.

https://publications.hse.ru/view/209542486
https://publications.hse.ru/view/209542486


V a r i a

3 4 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Орманян М. Օրմանեան Մ. Ծիսական բառարան [Ритуальный Словарь]. Антилиас-Ли-
ван, 1979. 

Петросян Г. Պետրոսյան Հ. Խաչքար։ Ծագումը, գործառույթը, պատկերագրությունը, 
իմաստաբանությունը [Хачкар. Происхождение, функции, иконография, сим-
волика]. Ереван: Принтинфо, 2008.

Тарасов О. Икона и благочестие. Очерки иконного дела в Императорской России. М.: 
«Прогресс-культура», «Традиция», 1995.

Саакян А. Սահակյան Ա. Միջնադարյան պատկերապաշտության հայկական տարբերակը 
[Армянский вариант средневекового иконопочитания] // Историко-филологи-
чесий журнал. 1987. №2. С. 150–159.

Саргсян Л. Սարգսյան Լ. Ռումինահայ սրբանկարիչ Հայկ սարկավագ Ազարյանի 
արվեստը, [Искусство румыно-армянского иконописца Айка Саркавага Азаря-
на] // ВЭМ. 2015. № 4(52). С. 80–95.

Серрано С. Время соборов: культовые здания и политическая легитимность в постсо-
ветской Грузии // Государство, религия, церковь в России и за рубежом, 2016. 
№ 2(34). С. 133–156.

Успенский Б.А. Семиотика иконы // Успенский Б. Семиотика искусства. М.: Языки Рус-
ской культуры, 1995.

Хобсбаум Э. Изобретение традиции // Вестник Евразии. 2000. № 1(8). С. 47–62.

Քրիստոնյա Հայաստան, հանրագիտարան [Христианская Армения. Энциклопедия]. 
Ереван: Издательство энциклопедии, 2002.

Цеханская К.В. Иконопочитание в русской традиционной культуре. М., Институт эт-
нологии и антропологии РАН, 2004.

Abrahamyan, A. (2017) “Gyumru “yot verq” srbapatkeri patmutyuny” [The history of the 
Gyumri icon of “seven wounds”], Echmiadzin 2: 90–115. 

Agadjanian, A., Rousslelet, K. (eds) (2011) Prikhod i obschina v pravoslavii [Parish and 
Community in contemporary Orthodoxy]. Moscow: Ves’ Mir. 

Arakelyan, A. (1983) “Sevani Astvatsamayry ev nra steghtsman zhamanaky” [The icon of 
the Virgin of Sevan], Historic-philological journal 2–3: 279–28.

Antonyan, Yu. (2020) “Markets at sacred sites: the globalized mobility and informality of 
the Armenian religious fair”, Central Asia Survey 39(1): 63–79.

Antonyan, Yu. (2015 I) “Political Power and Church construction in Armenia”, in A. Agad-
janian, A. Jodicke, E. van Der Zveerde (eds) Religion, Nation and Democracy in 
South Caucasus, pp. 81–95. London & New-York: Routledge.

Antonyan, Yu. (2015 II) “The Armenian Apostolic Church and political power in Armenia”, 
in A. Hug (ed.) Traditional Religion and Political Power, pp. 35–40, London: The 
Foreign Policy Center.

Asad, T. (2015) “Thinking About Tradition, Religion, and Politics in Egypt Today”, Critical 
Inquiry 42(1): 166–214. 

Aslanian, S. (2011) From the Indian Ocean to the Mediterranean. The Global Trade Net‑
works of Armenian Merchants from New Julfa. Berkeley, New-York, London: Uni-
versity of California Press.

Dragadze, T. (1993) “The domestication of religion under Soviet communism”, in C. Hann 
(ed.) Socialism, Ideals, Ideologies and Local Practice. London: Routledge.

Dum-Tragut, J. (2018) Tracing Female Monasticism in Armenia: The Łap‘an nunneries, in 
J. Dum-Tragut, D.W. Winkler (ed.) Monastic Life in the Armenian Church, 
pp. 105–136. Wien: LIT VERLAG. 



Ю л и я  А н т о н я н

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 4 9

Gallagher, S.K. (2004) “The marginalization of Evangelical feminism”, Sociology of Reli‑
gion 65(3): 215–237.

Garsoian, N. (2007) “Introduction to the problem of Early Armenian Monasticism”, Revue 
des études Arméniennes 30(7): 177–236.

Gayuk, I. (2015) “Formirovanie i spetsifika kul’ta chudotvornykh bogorodichnykh ikon ukrain-
skikh armyan” [Formation and specifics of the cult of miraculous icons of the Virgin 
among the Ukrainian Armenians], Historic-philological journal 1: 192–207.

Ghazaryan, M. (1968) “Nor Jughayi XVII d. hay nkarchutyuny” [The Armenian painting of 
Nor-Jugha in XVII c.], Historic-philological journal 1: 193–202.

Gurchiani, K. (2017) “How Soviet is the Religious Revival in Georgia: Tactics in Everyday 
Religiosity”, Europe-Asia Studies 69(3): 508–531.

Gooren, H. (2010) “Conversion Narratives”, in A. Anderson, M. Bergunder, A. Droogers, 
C. van der Laan (eds) Studying Global Pentecostalism, pp. 93–112. Berkeley, New-
York, London: California University Press.

Hobsbawm, E. (2003) “Introduction: Inventing Traditions”, in E. Hobsbawm, T. Ranger 
(eds) The Invention of Tradition, pp. 1–15. Cambridge: Cambridge University Press.

Hobsbawm, E. (2000) “Izobretenie traiditsii” [Inventing Tradition], Vestnik Evrazii 1(8): 
47–62. 

Kenna, M. (1985) “Icons in theory and practice: An Orthodox Christian Example”, History 
of Religions 24(4): 345–368. 

Kizenko, N. (2013) “Feminist Patrirachy? Orthodoxy and Gender in Post-Soviet Russia”, 
Signs 38(3): 595–621.

Kononenko, N. (2006) “Folk Orthodoxy: Popular Religion in Contemporary Ukraine”, in 
J-P. Himka, A. Zayarnyuk (eds) Letters from Heaven: Popular Religion in Russia 
and Ukraine, pp. 46–75. Toronto: University of Toronto Press. 

Kormina, Zh., Shtyrkov, S. (2015) “‘Eto nashe iskonno russkoe, i nikuda nam ot etogo ne det’sia’: 
Predystoriia postsovetskoi desekuliarizatsii” [“It’s our inherently Russian, and we can’t 
get away from it”: Prehistory of Post-Soviet Desecularization], in Zh. Kormina, 
A. Panchenko, S. Shtyrkov (eds) Izobretenie religii. Desekuliarizatsiia v postsovetskom 
kontekste, pp. 7–45. SPb: Izdatel’stvo Evropeiskogo Universiteta v Sankt-Peterburge.

Kormina, Zh. (2017) “Pravislavnye yarmarki i religioznaia modernost’” [The orthodox fairs 
and the religious modernity], in Experto crede Alberto. Sbornik statei k 70-letiiu 
Al’berta Kashfullovicha Baiburina, pp. 229–247. SPb: Izdatel’stvo Evropeiskogo 
Universiteta v Sankt-Peterburge. 

Kormina Zh. (2019) Palomniki. Etnograficheskie ocherki pravoslavnogo nomadizma [Pil-
grims: Ethnographic Sketches of the Orthodox Nomadism]. Moscow: Izdatel’skii 
dom Vysshej shkoly ekonomiki.

Kristonya Hayastan, hanragitaran [Christian Armenia, encyclopedia] (2002). Yerevan: 
Hanragitarani khmbagrutyun.

Kyrlezhev, A. (2008) “The Post-Secular Age: Religion and Culture Today”, Religion, State 
and Society 36(1): 21–31.

Landau, A. (2012) “European Religious Iconography in Safavid Iran: Decoration and Patron-
age of Meydani Bet’ghehem (Bethlehem of the Maydan)”, in W. Floor, E. Herzig (eds) 
Iran and the World in the Safavid Age, pp. 425–446. London: I.B. Tauris.

Landau, A., Maarten van Lint, T. (2015) “Armenian merchant patronage of New Julfa’s Sa-
cred places”, in M. Gharipour (ed.) Sacred Precincts: Non-Muslim Sites in Islam‑
ic Territories, pp. 308–333. Leiden: Brill. 

Luehrmann, S. (2005) “Recycling Cultural Construction: Desecularisation in Postsoviet 
Mari El”, Religion, State and Society 33(1): 35–56.



V a r i a

3 5 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Mahmood, S. (2005) Politics of Piety. The Islamic Revival and the Feminist Subject. Prince-
ton University Press: Princeton and Oxford. 

Manning, P. (2008) “Materiality and Cosmology: Old Georgian Churches as Sacred, Sub-
lime, and Secular Objects”, Ethnos 73(3): 327–360.

Melkonyan, E. (1970) “Vrtannes Kertoghy ev patkeramartutyuny” [Vrtannes Kertogh and 
the iconoclasm], Echmiadzin 6-7: 87-97.

Moberg, M., Grandholm, K. (2012) “The concept of post-secular and the contemporary nex-
us of religion, media, popular culture and consumer culture”, in P. Nynäs, T. Utri-
ainen, M. Lassander (eds) Post-Secular Society, pp. 95–127. New Brunswick & Lon-
don: Transaction Publishers. 

Morgan, D. (2005) The Sacred Gaze. Religious Visual Culture and Practice. Berkeley, New 
York, London: University of California Press.

Morgan, D. (1998) “Domestic devotion and ritual: visual piety in the Modern American 
home”, Art Journal 57(1): 45–54. 

Ormanyan, M. (1979) Tsisakan bararan [Ritual vocabulary]. Antilias-Libanan. 

Petrosyan, H. (2008) Khachkar. Tsagumy, gortsarujty, patkeragrutiuny, imastabanutiuny 
[Khachkar: origins, functions, iconography, and symbolism]. Yerevan: Printinfo.

Pinney, C. (2004) Photos of the Gods. The Printed Image and Political Struggle in India. 
London: Reaktion books.

Pogossian, Z. (2012) “Female ascetism in early medieval Armenia”, Le Muséon 125(1–2): 
169–213.

Tarasov, O. (1995) Icona i blagochestie. Ocherki ikonnogo dela v Imperatorskoy Rossii 
[Icon and piety. Essays on the icon-making in Imperial Russia]. Moscow: Progress-
kultura, Traditsiia.

Sahakyan, A. (1987) “Mijnadarian patkerapashtutian haikakan tarberaky” [An Armenian 
version of medieval icon-worshipping], Historic-philological journal 2: 150–159.

Sargsyan, L. (2015) “Ruminahai srbankarich Hayk sarkavag Azariani arvesty” [The Art of 
Hayk Sarkavag Azaryan, a Romanian-Armenian icon-painter], VEM 4(52): 80–95.

Serrano, S. (2016) “Vremya soborov: kultovye zdaniya i politicheskaya legitimnost’ v post-
sovetskoy Gruzii” [The Time of Cathedrals: Religious Buildings and Political Legit-
imation in Post-Soviet Georgia], Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za 
rubezhom, 2(34): 133–156.

Serrano, S. (2010) “De-secularizing national space in Georgia”, Identity Studies 2: 37–58.

Tsekhanskaya, K. (2004) Ikonopochitanie v russkoi traditsionnoi kul’ture [Icon-worsip-
ping in Russian traditional culture]. Moscow: Institut etnologii I antropologii RAN. 

Uspenskiy, B. (1995) “Semiotika ikony” [Semiotics of icon], in B. Uspenkiy, Semiotika 
iskusstva. Moscow: Yazyki russkoi kul’tury.

Vert, P. (2006) “Glava tserkvi, poddannyi imperatora: Armianskii Katolikos na perekrestke 
vnutrennei i vneshnei politiki Rossiiskoi Imperii, 1828–1914” [Head of the Church, 
a Subject of the Emperor: The Armenian Catholicos at the Crossroads of Domestic 
and Foreign Policy of the Russian Empire, 1828-1914], Ab Imperio 3: 99–138.

Voell, S. (2013) “Oath of memory: The taking of Oaths on Icons in Svan Villages of South-
ern Georgia”, Iran and Caucasus 17: 153–169.

https://ojs.iliauni.edu.ge/index.php/identitystudies/issue/view/2


№2(39 )  ·  2021  � 351

Рецензии

Bergmann Sigurd & Mika Vähäkangas. (eds.) (2021). 
Contextual Theology: Skills and Practices of Liberating Faith. 
London & New York: Routledge. — 242 p.

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-351-358 

Название сборника, подготовлен-
ного Сигурдом Бергманом, про-
фессором религиоведения Уни-
верситета науки и  технологии 
(Трондхейм, Норвегия), и  Ми-
кой Вяхякангасом, профессо-
ром миссиологии и  экуменисти-
ки Университета Лунда (Шве-
ция), можно перевести двояко: 
«Контекстуальная теология. На-
выки и практики освобождения 
веры» или «Контекстуальная тео-
логия. Навыки и практики осво-
бождающей веры». Первоначаль-
но сборник оставляет весьма сме-
шанное впечатление. Он состоит 
из тринадцати глав, и прежде все-
го в нем поражает широта охва-
та тем: от  непрекращающегося 
угнетения адиваси (аборигенных 
меньшинств) в  Индии до  кри-
зиса национальной идентично-
сти в Исландии после банковско-
го коллапса в 2008 году; от пре-
одоления последствий апартеида 
в ЮАР до  новаторского религи-
озного искусства в  Юго-Восточ-
ной Азии и  Латинской Амери-
ке; от  злоупотребления властью, 

в  том числе сексуального наси-
лия над женщинами и  девочка-
ми со  стороны мужчин — рели-
гиозных лидеров в неопятидесят-
нических сообществах в Африке, 
до  терапии экологической тре-
вожности у  жителей экологиче-
ски благополучных стран. Столь 
разные темы объединены, одна-
ко, общим негодованием по пово-
ду существующих форм насилия, 
угнетения и страдания, порожден-
ного социальными причинами, 
а  также осуждением капитализ-
ма, империализма, колониализ-
ма, патриархата, расизма и  дру-
гих зол современного общества. 

Нравственный импульс неко-
торые авторы черпают у  Карла 
Маркса, Антонио Грамши, Шан-
таль Муфф, Жака Деррида; но, 
кажется, все авторы предпочи-
тают цитированию Священного 
Писания или святоотеческой тра-
диции более современные источ-
ники. Большинство авторов под-
черкивает генетическую и  мо-
ральную связь контекстуальной 
теологии с  теологией освобожде-



352 � ©  Го с удар с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Рецензии

ния. Так, в  главе «Вызовы кон-
текстуальным теологиям и теоло-
гиям освобождения» (Challenges 
to contextual and liberation the‑
ologies) Элина Вуола приводит 
определение со  ссылкой на Сти-
вена Биванса: «Контекстуальную 
теологию можно определить как 
теологическую работу (way of do‑
ing theology), в  которой мы учи-
тываем дух и суть Евангелия, тра-
дицию христианского народа, ту 
культуру, в которой мы богослов-
ствуем (theologising), а  также об-
щественные изменения в  этой 
культуре, в  том числе борь-
бу за  равенство, справедливость 
и освобождение» (с. 61).

Следуя логике этой борьбы, 
многие авторы сборника рас-
сказывают о  различных фор-
мах подавления тех или иных 
групп, настаивая на необходимо-
сти противодействия структурам 
и  практикам угнетения посред-
ством, например, принятия осу-
ждающих деклараций на между-
народных религиозных фору-
мах. Так, Ульрих Духров в  главе 
«Экуменическая теология осво-
бождения. Мой опыт ее прихода 
в Германию и Европу после 1968 
года» (Ecumenical liberation the‑
ology: How I experienced its ar‑
rival in Germany and Europe after 
1968) упоминает заявление Гене-
рального секретаря Всемирного 
совета церквей Виллема Виссе-
ра т’Хофта на  ассамблее в Упса-
ле в  1968 г.: «Должно стать са-
моочевидным, что члены церкви, 

которые отрицают свою ответ-
ственность перед нуждающими-
ся из  любой части мира так же 
повинны в  ереси, как те, кто от-
рицает какое-либо положение 
веры» (стр. 75). Но  особое вни-
мание Духров обращает на резо-
люцию шестой Ассамблеи Все-
мирной лютеранской федерации 
(Дар-эс-Салам, 1977 г.), в  кото-
рой апартеид был приравнен 
к  ереси и  объявлен злом, учре-
ждающим status confessionis1: 

В  обычных обстоятельствах 
христиане могут иметь раз-
личные мнения по  полити-
ческим вопросам. Однако 
политические и  обществен-
ные системы могут стать 
настолько извращенными 
и  репрессивными, что вера 
будет требовать от  нас от-
вергнуть их  и  трудиться 
ради их изменения. Мы осо-
бенно призываем наши юж-
ноафриканские белые цер-
кви — члены признать, что 
ситуация в Южной Африке 
устанавливает status confes‑
sionis. Это означает, что, ос-
новываясь на  вере и  необ-
ходимости явить единство 
Церкви, церкви публично 

1.	 Понятие status confessionis восходит 
к  статье Дитриха Бонхеффера «Цер-
ковь перед лицом еврейского вопро-
са» (Die Kirche vor der Judenfrage, 
1933), в которой обосновывается, что 
церковь оказывается в  положении 
публичного исповедания веры (status 
confessionis).



№2(39 )  ·  2021  � 353

C o n t e x t u a l  T h e o l o g y :  S k i l l s  a n d  P r a c t i c e s  o f  L i b e r a t i n g  F a i t h

и  недвусмысленно отверга-
ют существующую систему 
апартеида (с. 76). 

На  мой взгляд, многие авторы 
сборника при рассмотрении раз-
личных социально-политиче-
ских конфликтов избегают во-
проса о  том, чем именно теоло-
гия может помочь в анализе этих 
проблем или чем она отличается 
от  социально-политического ак-
тивизма в  их  решении. На  соб-
ственно теологическую пробле-
матику читателя выводит вопрос 
о  допустимости прямого вме-
шательства религии в  политику 
и о возможности признания ере-
сью какого-либо политического 
устройства или государственной 
политики. Лишь в  восьмой гла-
ве сборника «Возвращение тра-
диции как критики угнетения» 
(Reclaiming tradition as critique 
of oppression) Тереза Каллерверт 
дает развернутый теоретический 
анализ оснований контекстуаль-
ной теологии, пытаясь прояс-
нить, в  каких случаях религиоз-
ная традиция должна использо-
ваться для критики угнетения.

Сопоставляя труды и  дея-
тельность перуанского богосло-
ва Густаво Гутьерреса и  шиит-
ского мистика и  мусульманско-
го публичного интеллектуала 
Али Шариати, Каллерверт, не-
смотря на  довольно серьезные 
различия между историческими 
контекстами этих авторов, обна-
руживает сходство их  подходов, 

поскольку, по мнению обоих, ре-
лигиозная традиция и  теология 
являются основным «средством 
пробуждения и воспитания сове-
сти» (vehicle for conscientisation), 
которое позволяет почувствовать 
несправедливость, осудить угне-
тение и вступить на путь борьбы 
с  ним (с. 126). Именно теология 
в  наибольшей степени способна 
побудить людей к  поиску спра-
ведливости. Во-первых, 

теология или религиозная 
традиция являются традици-
ей бедняков. В  этом смысле 
речь идет о традиции, к кото-
рой люди уже принадлежат. 
Борьба, имеющая свой исток 
в  традиции, восстанавливает 
уверенность бедняков в  себе 
и  в  том, что принадлежит 
им. В  отличие от иных тече-
ний мысли того времени  — 
теорий развития, марксизма, 
капитализма  — именно ре-
лигиозную традицию бедня-
ки могут считать своей соб-
ственной (с. 126–127).

Следовательно, бедняки, осво-
бодившись от  снисходительно-
го высокомерия интеллектуа-
лов, могут достичь независимо-
сти и самодостаточности. 

Во-вторых, «чтобы теология 
могла пробуждать совесть, она 
сама должна иметь живое нрав-
ственное и  философское содер-
жание и быть пригодной для та-
кой задачи... И Гутьеррес, и Ша-



354 � ©  Го с удар с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Рецензии

риати утверждают, что такое 
содержание в  теологии есть» 
(с. 127), ибо бедность, порожден-
ная общественным неравенством 
и  человеческой несправедливо-
стью, есть мерзость пред Богом-
творцом этого мира.

Для обоих авторов существо-
вание бедности в  нашем мире 
является по  сути богохульством. 
По  мнению Шариати, для му-
сульман бедность нарушает 
принцип единобожия, который 
должен отражаться в  социаль-
ном равенстве и  справедливо-
сти. Для христиан, по убеждению 
Гутьерреса, бедность оскверняет 
образ Божий в сотворенном чело-
веке. Более того, она обусловле-
на эксплуатацией и  угнетением, 
а  потому всякое ее оправдание 
и  «нормализация» недопусти-
мы. Церковь может быть только 
на стороне бедняков, и она сама 
должна быть бедной. Всякий же 
истинно религиозный человек 
должен бороться с  эксплуатаци-
ей и угнетением, восставать про-
тив деспотизма и авторитаризма 
властей, чтобы люди, оказавшие-
ся в  бедности, смогли стать хо-
зяевами своей жизни и  субъек-
тами истории (с. 128).

Таким образом, целями тео-
логии, формулируемой на основе 
подходов Гутьерреса и Шариати, 
оказываются обличение и благо-
вещение (denunciation and an‑
nunciation). Однако эти цели 
в  публичном пространстве дол-
жны быть обоснованы собствен-

но теологическими способами 
и укоренены в теологической ра-
циональности, а  следовательно, 
в  конкретной религиозной тра-
диции. Как отмечает Каллерверт: 

[Хотя] в  сочинениях Гуть-
ерреса и  Шариати... при-
сутствует тенденция поме-
щать себя вне собственной 
традиции в  качестве крити-
ка, опираясь на  инструмен-
тарий марксизма, феминиз-
ма, квир-теории…у  обоих 
писателей есть и  обратный 
импульс  — погрузить себя 
прямиком в  традицию, на-
стаивать, что инструмен-
тарий самой традиции до-
статочен для истинно 
освобождающей теологии…, 
заявлять, что они представ-
ляют более ортодоксальную 
позицию, чем консерватив-
ная религия. Занимая по-
зицию возврата к  традиции, 
мы не  обязаны соглашать-
ся с ее пределами, но скорее 
должны принимать необхо-
димость конструктивно со-
относить себя с  ними даже 
в  попытках их  преодолеть. 
Это можно сделать благода-
ря переосмыслению тради-
ции на основе уже принятых 
ортодоксальных методов ее 
осмысления (с. 131–132). 

Только так, по мнению Каллер-
верт, можно избежать переро-
ждения контекстуальной тео-



№2(39 )  ·  2021  � 355

C o n t e x t u a l  T h e o l o g y :  S k i l l s  a n d  P r a c t i c e s  o f  L i b e r a t i n g  F a i t h

логии в  светскую социальную 
критику или социально-поли-
тический активизм. В  качестве 
примера переосмысления тра-
диции на  основе возврата к  ор-
тодоксии она приводит рабо-
ту католического квир-теоло-
га Джеймса Алисона, который 
в  своей критике современного 
отношения к гомосексуальности 
в  католической церкви полага-
ется лишь на  церковный авто-
ритет. Согласно постановлениям 
Тридентского собора, на которые 
ссылается Алисон, человеческая 
природа повреждена грехом, 
но  не  разрушена окончательно, 
а  человеческое желание являет-
ся благим по природе, но ложно 
направленным по  причине гре-
ха. Осуждая учение Реформа-
ции об  абсолютной порочности 
желания, ортодоксальная пози-
ция настаивает на  том, что бла-
годать может преобразить и упо-
рядочить человеческое желание, 
совершенствовать человеческую 
природу, но  не может заменить 
или отменить ее. В  нынешнем 
же учении католической цер-
кви предполагается, что у  гомо-
сексуальных людей «нет связи 
между тем, что желанно, и  тем, 
что благо. То, что переживает-
ся как естественное, есть “объ-
ективно искаженное устремле-
ние”» (с. 134). Как утверждает 
Алисон, это превращает като-
лическую антропологию факти-
чески в  реформаторскую ересь, 
ведь так некоторые люди оказы-

ваются исключенными из совер-
шенствования благодатью, ибо 
их  природа может быть только 
всецело отвергнута. 

Каллерверт подчеркивает, 
что сегодня религиозные тради-
ции и  теологии, чтобы оставать-
ся значимыми, а  не  замкнуть-
ся в  себе или не  превратиться 
в  мирской гражданский акти-
визм, вынуждены развиваться. 
Но она настаивает на том, что это 
может происходить только на ос-
нове самой традиции и  свой-
ственных ей средств, поскольку:

религиозные традиции мыс-
ли имеют долгую историю 
взаимодействия, пересече-
ния, переплетения с  фило-
софской и  политической 
мыслью, а  также с  обще-
ственными движения-
ми. Традиции динамичны, 
а  не  монолитны, и  то, что 
сегодня считается главным 
для традиции или же счита-
ется ересью, находится в  по-
стоянном движении, хотя 
и очень медленном (с. 133).

Здесь, однако, возникает еще 
один вопрос, который со  всей 
остротой ставит соредактор сбор-
ника Мика Вяхякангас в  заклю-
чительной главе «Мировое хри-
стианство как постколонизация 
теологии» (World Christianity 
as post-colonialising of theology). 
Этот вопрос он, перефразируя на-
звание известной книги Аласде-



Рецензии

356 � ©  Го с удар с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

ра МакИнтайра «Чья справедли-
вость? Какая рациональность?», 
формулирует так: на  чьих имен-
но традициях следует строить 
здание контекстуальной теоло-
гии и  для какой аудитории она 
предназначена (с. 221)? 

Вяхякангас утверждает, что 
традиционная академическая 
теология является евроцентрич-
ной и конфессиональной. В ходе 
глобализации именно европей-
ская христианская теология лег-
ла в основу преподавания курсов, 
формирования образовательных 
программ, критериев профессио-
нального признания, издатель-
ской политики журналов и  на-
учных издательств. В результате 
оказалось, что: 

[…есть] теология в целом и от-
дельные теологии  — феми-
нистская, черная, африкан-
ская, азиатская, [испанская] 
теология Мухериста (Mujer‑
ista), [корейская] теология 
Минджанг (Minjung) и  т.д. 
Таким образом, подразуме-
вается, хотя и не признается 
открыто, что теология как та-
ковая — настоящая и универ-
сальная, тогда как теологии 
с  определениями являются 
второсортными попытками, 
которые могут представлять 
лишь некоторый интерес для 
настоящей академической 
теологии, поставляя ей мате-
риал для дальнейшей перера-
ботки (с. 223). 

Именно такая «теология без 
определений», «теология в  це-
лом» и  является евроцентрич-
ной: с каноном из «великих нем-
цев» (Карла Барта, Карла Ране-
ра, Юргена Мольтманна — white, 
male, bourgeois); с  конфликтом 
веры и  науки, унаследованной 
от  дебатов эпохи Просвещения; 
с постоянным уменьшением пуб-
личной роли теологии из-за при-
ватизации религии в секулярных 
обществах; с  утратой интеллек-
туальной значимости теологии 
по причине конфессиональности, 
которая подрывает принципы 
универсальности истины, необ-
ходимые для академической дис-
циплины; с  этноцентризмом ре-
лигий, порожденным зависимо-
стью от  проектов строительства 
наций в модерных государствах.

Таким образом, чрезвычай-
ный партикуляризм каждого 
из  направлений и  школ, этих 
«пузырей», как их именует Вяхя-
кангас, все больше противоречит 
претензии академической теоло-
гии на универсальность пропове-
дуемой теологией истины: 

[В] низовой (grassroots) тео-
логии христианские церкви 
могут при желании продол-
жать рекламировать себя 
в  качестве универсальной 
Истины, правда, с тем же ос-
нованием, что и любое кафе, 
которое рекламирует свой 
«лучший в мире кофе». Ака-
демическая теология, однако, 



№2(39 )  ·  2021  � 357

C o n t e x t u a l  T h e o l o g y :  S k i l l s  a n d  P r a c t i c e s  o f  L i b e r a t i n g  F a i t h

обязана быть критической 
и  пытаться формулировать 
свою аргументацию таким 
образом, чтобы она могла 
быть представлена не  толь-
ко узком кругу посвященных 
из  собственного религиоз-
ного сообщества. Даже если 
теолог не  принимает реля-
тивизм по философским и/
или теологическим сообра-
жениям, множественность 
мировоззрений является 
не только вопросом, который 
требует ответа, но  и  контек-
стом, в  котором теология 
конструируется (с. 226). 

По мнению Вяхякангаса, тради-
ционная западная академиче-
ская теология плохо подготов-
лена к  такой задаче и  потому 
нуждается в  коренном обновле-
нии. Он видит возможный ре-
сурс предлагаемого им ради-
кального обновления академиче-
ской теологии в практике миссии 
как подлинно эмпирического 
предприятия, требующего зна-
ния «своей» аудитории, умения 
адаптироваться к конкретной си-
туации, к местному сообществу, 
то  есть «богословствовать в  кон-
тексте» в прямом смысле слова. 

Пример эмпирически об-
основанной и  конфессиональ-
но открытой теологии, нацелен-
ной на  вызовы современного 
мира, можно обнаружить в  гла-
ве «Контекстуализация посред-
ством искусства» (Contextuali‑

sation through the arts) Фольке-
ра Кюстера. Выстраивая свою 
генеалогию контекстуальной 
теологии, Кюстер обосновыва-
ет герменевтическую методоло-
гию, обращенную к  анализу ре-
лигиозного искусства, которая 
позволяет развить бóльшую чув-
ствительность к  разным соци-
ально-культурным контекстам 
и  восприимчивость к  создавае-
мым в  них смыслам, посколь-
ку «эстетика главным обра-
зом опирается на невербальный 
чувственный опыт и  эмоции» 
(с.  209). С  помощью герменев-
тики Кюстер в  одном образе  — 
линогравюре «Черное и  белое» 
Азарии Мбаты  — схватывает 
весь трагизм апартеида и  основ-
ную проблематику «черной тео-
логии» (с. 218).

Однако несмотря на  потен-
циальную привлекательность 
плюрализации традиционной 
теологии и  открытия евроцен-
тричной теологии новым голо-
сам, в  структуре сборника труд-
но обнаружить внутреннюю ло-
гику или какую-либо цельность. 
Среди «угнетенных» могут ока-
заться и  благополучные финны, 
беспокоящиеся о далеких от них 
экологических кризисах, и  из-
насилованные африканские де-
вушки, и  разочарованные в  сво-
ей финансовой элите исландцы, 
и  подвергающиеся систематиче-
ской дискриминации этнические 
меньшинства. Предлагаемыми 
же способами контекстуализа-



Рецензии

358 � ©  Го с удар с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

ции теологии выступают то  пря-
мое включение церквей в  поли-
тическую борьбу, то  герменевти-
ка современного религиозного 
искусства, то  трансконфессио-
нальная феноменология религи-
озного опыта. Наконец, нельзя 
не отметить, что самые содержа-

тельные тексты написаны акаде-
мическими теологами из  веду-
щих европейских университетов, 
и  этот факт существенно под-
рывает изначальную идею все-
го проекта «контекстуализации». 

А. Меньшиков

Пересечь Бездну: богиня Бабалон, квир-феминность 
и эротическая сотериология

Рецензия на книгу: Manon Hedenborg White. (2020) The 
Eloquent Blood: The Goddess Babalon and the Construction 
of Femininities in Western Esotericism. Oxford University 
Press. — 392 p.

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-358-364

Читатель начинает свое знаком-
ство с главной героиней исследо-
вания, телемитской богиней Ба-
балон, еще не  приступив к  тек-
сту — обложка книги украшена 
ее изображением с Аркана «Во-
жделение» из  колоды «Таро 
Тота», созданной совместны-
ми усилиями Алистера Кроули 
и  художницы леди Фриды Хар-
рис. В  нем легко усмотреть нар-
ратив, в  рамках которого раз-
ворачиваются трансформации 
Багряной Богини  — характер-
ное для эзотерической тради-
ции контрпрочтение христиан-
ской системы символов и  смыс-
лов. Репрезентации Бабалон 
в  эзотерическом дискурсе стро-
ятся на  основе механизма ин-
версии, под влиянием которого 

ценностные ориентиры и  пред-
писания, заложенные в  дихо-
томии «блудница-девственни-
ца» — той самой, которая очер-
чивала границы феминности как 
в религиозной, так и секулярной 
мейнстримной культуре — заме-
щались противоположными аль-
тернативами. Безусловно, ис-
пользование подобной инверсии 
есть акт критики принятого ген-
дерного режима. Согласно Ма-
нон Хеденборг-Уайт, однако, ре-
зультаты подобных актов крити-
ки варьировали, и  эта лежащая 
на поверхности схема оказывает-
ся недостаточной для описания 
тех сложных процессов, которые 
стоят за проявлениями Багряной 
Богини в прошлом и настоящем 
западного эзотеризма. 

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-XX-XX


№2(39 )  ·  2021  � 359

Центральный вопрос исследо-
вания — как через образ Бабалон 
транслировались представления 
о  феминности в  западном эзо-
теризме модерна и  постмодер-
на, и точнее — как этот образ ис-
пользовался в  целях перестрой-
ки доминирующей гендерной 
логики. В исследовании отраже-
на внутренняя динамика транс-
формации употребления образа 
Бабалон с оглядкой на значимые 
контексты и  культурные тенден-
ции, оказавшие влияние на  вос-
приятия феминности предста-
вителями эзотеризма. Не  обо-
шла вниманием Хеденборг-Уайт 
и  представления оккультистов 
о  роли Багряной жены, которая 
обычно понималась ими как во-
площение Бабалон, с  акцентом 
на перформативное измерение.

Речь идет даже не о феминно-
сти, а  о феминностях (это под-
черкнуто уже в  названии). «Ге-
гемонная феминность», “pariah 
sexuality”, «альтернативная фе-
минность» и «фаллическая жен-
щина» — все эти значимые кон-
цепты встраиваются у  Хеден-
борг-Уайт в  анализе модусов 
феминности в  различных кей-
сах. Хотя в  логике конструиро-
вания образов Бабалон присут-
ствуют отчетливо выраженные 
доминанты, например, тенден-
ция бросать вызов «гегемон-
ной феминности» и  норматив-
ной системе гендерных отноше-
ний, в каждом отдельном случае 
позиционирование предлагае-

мого модуса феминности в  си-
стеме координат преобладаю-
щих культурных представлений, 
так же как и  стратегии выстраи-
вания альтернативности, отнюдь 
не  всегда оказывались непро-
тиворечивыми. В  образе Баба-
лон альтернативная феминность 
вполне могла сосуществовать 
с  чертами, свойственными «ге-
гемонной феминности», порой 
одновременно отрицая и  утвер-
ждая комплементарные отно-
шения феминного/маскулинно-
го. Не  было (и  нет) единой по-
зиции относительно корреляции 
феминности и физиологии, в том 
числе и  в  оккультном дискурсе. 
В  работе Хеденборг-Уайт кон-
турно очерчена квир-проблема-
тика: феминность, теряя привяз-
ку к  биологическому полу, по-
зволяла переключаться между 
гендерными моделями/режима-
ми, комбинировать их в перфор-
мативном аспекте практик ини-
циации. Границы могли размы-
ваться, позволяя отождествить 
себя с  Бабалон любому чело-
веку, вне зависимости от  пола 
и гендера. 

Хеденборг-Уайт неоднократ-
но обращается к  размышлени-
ям французской мыслитель-
ницы и  психоаналитика Люс 
Иригарей о  «феминной боже-
ственности» как об  условии ста-
новления женской субъект-
ности (через идентификацию 
с  божественным), о  пути опре-
деления феминности через нее 

 Manon  Hedenborg  Whi te .  (2020)  T h e  E l o q u e n t  B l o o d …



Рецензии

360 � ©  Го с удар с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

саму, а не через ее соотношение 
с маскулинным. Исследователь-
ница признает характерное для 
телемитской теологии представ-
ление о проницаемости границы 
божественного и  человеческого, 
и, руководствуясь этим, называ-
ет «божественную феминность» 
Иригарей подходящей перспек-
тивой рассмотрения своего ма-
териала. Она анализирует обра-
зы Бабалон исходя из  того, на-
сколько полно они реализуют 
эту функцию, обнаруживая тен-
денцию ко все большему соответ-
ствию с этой моделью.

Любопытна и  ассоциирован-
ная с  Бабалон и  феминностью 
категория «рецептивности» (она 
пронизывает все исследование). 
«Рецептивность» Бабалон каче-
ственно иная, чем рецептивность 
гегемонной феминности  — она 
не  отождествляется с  пассивно-
стью и не указывает на отсутствие 
агентности. Активная рецептив-
ность богини обретает сотериоло-
гические перспективы — как без-
различное отношение к  сущему, 
открытость ко всему. В результате 
Бабалон, отдаваясь всему, стано-
вится госпожой всего. Бабалон — 
ролевая модель для адепта, а  ре-
цептивность оказывается услови-
ем возможности пересечь Бездну, 
разделяющие высшие и низшие 
Сефирот. 

Бабалон была «призвана» 
в  современный мир усилия-
ми Алистера Кроули, в  сочине-
ниях которого она стала одним 

из смыслообразующих символов. 
Первоисточник этого образа оче-
виден — кроулианская Бабалон 
являет собой результат контргер-
меневтики текста Апокалипсиса, 
автор которого, по  Кроули, за-
блуждался в  своей осуждающей 
оценке (p. 108). Другой значи-
мый ориентир в процессе станов-
ления образа богини — femme fa‑
tale (один из ключевых символов 
эпохи) (гл. III). Фигура femme 
fatale, одновременно чарующая 
и  губительная, зачастую имела 
негативные коннотации и  отра-
жала представления о  том, что 
Хеденборг-Уайт обозначает как 
pariah sexuality. Кроулианскую 
Бабалон и  femme fatale объеди-
няет прежде всего то, что связь 
с  ней оборачивается трансгрес-
сивным опытом. Трансгрессия, 
приводящая к  утрате субъектно-
сти и  мистическому единению, 
имеет сотериологическое изме-
рение. Разница лишь в  том, что 
в одном случае трансгрессивный 
опыт оценивается как губитель-
ный, а в другом как позитивный. 

Бабалон присутствовала 
не  только в  пространстве вооб-
ражаемого, она проявляла себя 
и  в  непосредственно ощутимом 
физическом мире. Она манифе-
стировала себя в мире через Ба-
гряную жену, а  точнее — багря-
ных жен, как Кроули именовал 
своих многочисленных возлюб-
ленных, которые выступали его 
партнершами в  практике сексу-
альной магии. Хеденборг-Уайт 



№2(39 )  ·  2021  � 361

уделяет внимание вопросу о том, 
как на практике выглядели отно-
шения Кроули и  багряных жен, 
сопоставляя характер этих связей 
с  тем, как интерпретировались 
гендерные отношения в  учении 
Кроули, а здесь теория и практи-
ка зачастую расходились. Хотя 
в сочинениях Кроули встречают-
ся указания на  пассивную роль 
женщины в магической практи-
ке, его сподвижницы оказыва-
лись весьма инициативны, что 
демонстрирует пример его рабо-
ты с Леей Хирсиг (pp. 94–100).

Как показывает Хеденборг-
Уайт, в  текстах Кроули содер-
жатся противоречащие друг дру-
гу концептуализации фемин-
ности — в  них обнаруживаются 
как откровенно мизогинные, 
так и  вполне феминистские вы-
сказывания (pp. 110–115). Баба-
лон и Багряная жена могут про-
являть себя и  через доминиро-
вание, и  через субмиссивность; 
при этом в  рамках сотериоло-
гической стратегии Кроули они 
оказываются равнозначимы-
ми. Инициация достигается че-
рез устранение субъектности 
в  процессе «эротического разру-
шения», где роль разрушитель-
ницы отведена Бабалон, то  есть 
женскому началу. Желающему 
же быть инициированным сле-
дует уподобиться Бабалон в  ас-
пекте рецептивности и  занять 
субмиссивную позицию. Пока-
зательно, что Кроули периоди-
чески «феминизирует» себя, го-

воря о религиозном опыте — он, 
например, называет себя «блуд-
ницей» или «невестой» Айвасса, 
маскулинной божественной сущ-
ности, с  которой он контактиро-
вал. В  этом отношении, как от-
мечает Хеденборг-Уайт, он ока-
зывается органично встроенным 
в традицию, воспроизводя харак-
терное для мистицизма позицио-
нирование субъекта относитель-
но божественной реальности че-
рез модель гетеросексуальных 
отношений. В рамках этой моде-
ли он оказывается ассоциирован-
ным с  пассивной феминностью, 
открытой действию активной 
маскулинности, представленной 
божественным. Итак, Бабалон 
Кроули оказывается двойствен-
ной — проявляющая себя и  как 
«рецептивную часть метафизи-
ческой, гетеросексуальной по-
лярности» (p. 112), и как активно 
действующее, наделенное выра-
женной агентностью начало.

Динамика трансформации об-
раза Бабалон такова, что после 
Кроули возникают ее отчетли-
во феминистские репрезентации. 
Такой была, например, Бабалон 
другого автора, рассматривае-
мого в  книге  — Джека Парсон-
са (1914–1952) (гл. V). В  его ра-
ботах, зачастую затрагивающих 
эсхатологические темы, богиня 
предстает феминистским мес-
сией, «телемитским эквивален-
том Второго пришествия Христа» 
(p. 131), предвещающей новый 
эон, в  котором ведущая роль бу-

 Manon  Hedenborg  Whi te .  (2020)  T h e  E l o q u e n t  B l o o d …



Рецензии

362 � ©  Го с удар с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

дет отведена женщинам. Парсонс 
предпринимал попытки физиче-
ски манифестировать Бабалон, 
чтобы позволить ей реализовать 
свою эсхатологическую миссию. 
Репрезентация желательной мо-
дели феминности у  Парсонса 
(в  отличии от  модели Кроули) 
не  предполагает комплементар-
ных отношений с  маскулинно-
стью, не  ассоциируется с  рецеп-
тивностью, и, на первый взгляд, 
ориентирована на  полный раз-
рыв с  гегемонной феминностью. 
Однако, по  замечанию Хеден-
борг-Уайт, Парсонс, тем не менее, 
воспроизводит ряд укорененных 
в культуре гендерных клише, свя-
зывая феминность с «интуицией» 
и «природой» (p. 148). У Парсон-
са также появляется новый, от-
сутствующий у  Кроули мотив 
лесбийской сексуальности, кото-
рая, как полагал Парсонс, пробу-
ждалась в женщинах, тем самым 
и свидетельствуя о приближении 
новой эры. Характеризуя кон-
текст, в  котором сформировался 
настолько радикальный для сво-
его времени взгляд на  фемин-
ность, Хеденборг-Уайт указывает 
на связи Парсонса с левыми кру-
гами (p. 142). Что касается харак-
тера гендерных отношений, ко-
торый транслируется в  работах 
Парсонса, то  роль «эротическо-
го разрушителя» однозначно за-
креплена за женским началом. 

Закономерным образом Хе-
денборг-Уайт рассматривает 
и  учение Кеннета Гранта (1924–

2011), известного своим опытом 
синтезирования западного эзоте-
ризма и Тантры (гл. VI). Она ука-
зывает на  значимость перенниа-
листской установки Гранта для 
формирования его концепции 
Бабалон и  усматривает ее осно-
вания в  его интересе к идее при-
мордиального женского культа.  
По  замечанию исследовательни-
цы, Гранта можно считать пер-
вым критиком андроцентриз-
ма, характерного для Кроули 
(p. 166). В  этом отношении по-
казательны его представления 
о  роли женщины в  магической 
практике. Багряная жена пред-
ставлена как «воплощение кун-
далини» (p. 168), божественной 
женской энергии. Репрезентация 
феминности у Гранта двойствен-
на — он воспроизводит «фалло-
центрическую логику», понимая 
феминность как Другое маску‑
линности, определяемое через 
отсутствие; и, вместе с тем, утвер-
ждает онтологический примат 
феминности в том смысле, что он 
«феминизирует подлинную ре-
альность» (p. 160), которая еще 
не манифестирована; он ассоции-
рует с Бабалон Темную сторону 
Древа Сефирот, Бездну — пункт 
назначения адепта, призванного 
утратить рациональную субъект-
ность, которой противопоставле-
на богиня.

Со  времен Алистера Кроули 
культура в  целом прошла через 
множество преобразований, кото-
рые, безусловно, заметно измени-



№2(39 )  ·  2021  � 363

 Manon  Hedenborg  Whi te .  (2020)  T h e  E l o q u e n t  B l o o d …

ли лик Багряной богини. В  этих 
изменениях важны два факто-
ра. Во-первых, это развитие фе-
минизма, и, во-вторых, это уход 
от  гендерного эссенциализма, ко-
торый коснулся многих сфер чело-
веческой жизни и областей куль-
туры. Эти тенденции отразились 
и  на  оккультуре. Квир-культура 
преобразовала характер смыслов, 
транслирующихся в  рамках ок-
культизма, и нашла свое прелом-
ление в  магических практиках. 
Интересующимся не составит тру-
да найти многочисленные при-
мечательные примеры, подтвер-
ждающие этот тезис. Среди совре-
менных эзотерических сочинений 
можно обнаружить немало книг, 
затрагивающих квир- и  фем-те-
матику, и при этом «квир-магия» 
может даже рассматриваться как 
автономное направление1. При-
меры утраты значения гендерной 
бинарности обнаруживает и  Хе-
денборг-Уайт. Показательны при-
веденные в тексте слова оккульти-
ста Питера Грея: «Мы все лунар-
ны или солярны в  зависимости 
от наших интенций» (p. 214). По-
добная картина, конечно, контра-
стирует с намного менее подвиж-
ными гендерными системами 
его предшественников. Обозна-
чая ценностные установки аме-

1.	 Например: Prower, T. (2018) Queer 
Magic: LGBT+ Spirituality and Cul‑
ture from around the World. Llewellyn 
Worldwide, Ltd.; Snow, C. (2020) 
Queering Your Craft: Witchcraft from 
the Margins. Weiser Books. 

риканского телемитского сооб-
щества (и  смежных групп, таких 
как неоязычники), исследователь-
ница отмечает, что для его пред-
ставителей характерна поддерж-
ка сексуальной свободы, немоно-
гамии и  негетеросексуальности 
(pp. 197–198). Однако и  эти кате-
гории оказываются переосмыс-
ленными — к примеру, современ-
ные «вавилоняне» критически от-
носятся к характерной для многих 
репрезентаций Бабалон гиперсек-
суализированности; конструируя 
очередной лик богини, они остав-
ляют в  стороне зачастую атрибу-
тируемую Бабалон «всеядность» 
и  акцентируют внимание на  спо-
собности выбора  — возможно-
сти принимать или отвергать ту 
или иную перспективу сексуаль-
ной связи. В части, посвященной 
современности, рассмотрены ри-
туалы почитания Бабалон, анализ 
которых показывает общедоступ-
ность «технологий феминности» 
в  рамках почитания богини. Хе-
денборг-Уайт заключает, что со-
временный дискурс Бабалон от-
мечен утверждением смежности 
эротического и  уязвимости (vul‑
nerability, понимаемой как откры-
тость миру, — см. гл. VIII), а Ба-
балон продолжает исполнять 
функцию разрушительницы ра-
циональной субъектности.

В работе Хеденборг-Уайт куль-
турная история Бабалон описа-
на внимательно и подробно, что 
дает читателям возможность об-
рести ясное понимание ее значе-



Рецензии

364 � ©  Го с удар с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

ния и  функций в  западной эзо-
терической традиции. Гендерная 
оптика, избранная исследователь-
ницей, позволила выявить зна-
чимые тенденции в  оккультуре 
и проследить динамику их разви-
тия. Однако у читателей, придер-
живающихся жесткой позиции 
по вопросу о границах академиче-
ского дискурса, вероятно, вызовет 
вопросы то, что теоретики генде-
ра, идеи которых использованы 
в работе, не  только привлекают-
ся для аналитики, но и  как буд-
то бы вступают в  диалог с пред-
ставителями оккультизма. Книга 
привлекательна тем, что она дает 
возможность познакомиться с со-
держимым уникальных источни-
ков — материалов из личных ар-
хивов оккультистов и данных ин-
тервью. Некоторое сожаление 
вызывает отсутствие визуально-
го сопровождения — в  книге ча-
сто заходит речь об  искусстве, 
а  некоторые упомянутые персо-
ны имеют к нему самое непосред-
ственное отношение. Читателям, 
безусловно, стоит найти время, 

чтобы ознакомиться с  работами 
художников, упомянутых в книге. 

Конструирование феминно-
стей — это не  законченный про-
цесс, и, как показывает Хеден-
борг-Уайт, дискурс Бабалон 
содержит в  себе потенцию к по-
рождению новых альтернативных 
феминностей, «квир-феминно-
стей», в  рамках которых фемин-
ность может быть определена че-
рез саму себя, а не  через инако-
вость и/или отсутствие. Пожалуй, 
можно сказать, что Бабалон дает 
своим адептам возможность «пе-
ресечь Бездну», порождающую 
нормативные дихотомии «рецеп-
тивности и агентности, желающе-
го и  желаемого, проникающего 
и подвергающегося проникнове-
нию» (p. 342). Сотериологическая 
миссия Бабалон не  окончена  — 
она еще не  раз явится в  новых 
обличиях и  откроет новые воз-
можности для исследователей 
эзотеризма.

А. Маклакова

Инклюзия и образы Другого

Рецензия на книгу: Robert E. Shore-Gross and Joseph N. 
Goh. (eds.) (2020) Unlocking Orthodoxies for Inclusive 
Theologies. London and New York: Routledge. — 281 p.

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-364-371

Трансформация христианско-
го праксиса и  эсхатологических, 

агиографических и  экклесиоло-
гических аспектов христианской 

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-XX-XX


№2(39 )  ·  2021  � 365

U n l o c k i n g  O r t h o d o x i e s  f o r  I n c l u s i v e  T h e o l o g i e s

доктрины  — вот центральная 
тема коллективной монографии 
«Размыкая ортодоксии навстре-
чу инклюзивной теологии. Квир-
альтернативы». Авторы (теологи, 
исследователи религии, социо-
культурные лингвисты, а  также 
активисты / религиозные деяте-
ли) не ограничивают проблемное 
поле сборника темой дестигмати-
зации гомосексуальности, транс-
гендерности, транссексуальности 
и прочих модусов исключенности, 
но и подключают к  обсуждению 
такие значимые темы, как инва-
лидность, стигматизацию неко-
торых форм чувственности, пост-
колониальность. Особенную цен-
ность данному сборнику придает 
разнообразие исследовательских 
оптик: различны как культурные 
и дисциплинарные бэкграунды 
авторов, так и регионы, которым 
посвящены исследования — США, 
Латинская Америка и Юго-Во-
сточная Азия. Хотя сборник вы-
глядит как перекресток, на кото-
ром встретились все характерные 
для квир-теории темы (инклюзия 
внутри церкви как сообщества, 
«пересборка» образов святых, те-
лесность в коллективном и инди-
видуальном религиозном опыте, 
расширение традиционных эсха-
тологий и  т.д.), все же централь-
ным его лейтмотивом являет-
ся переосмысление (и  в  доктри-
не, и в практике) отверженности 
ЛГБТ-персон от христианских со-
обществ, закрытости для них вну-
трицерковных пространств. 

Роберт Шор-Госс открывает 
сборник темой милости Христа 
как универсальной инклюзивно-
сти. В интерпретации автора эта 
инклюзивность позволяет кон-
струировать связи за  пределами 
социально-обусловленных рамок 
и традиционных этических норм, 
а  значит, квир-персоны имеют 
право рассчитывать на  «един-
ство во  Христе», как и  цисген-
дерные гетеросексуальные пер-
соны. Шор-Госс трактует Воз-
несение Христа (после смерти 
и  воскресения) как метафориче-
ское растворение в человечестве, 
как условие единства верующих.

Священник Яп Ким Хао пред-
лагает двигаться «навстречу ра-
дикальной инклюзии» (так на-
зывается его статья), раскрывая 
тему перепрочтения ЛГБТ-по-
вестки в странах Юго-Восточной 
Азии на примере Церкви Откры-
того Сообщества1. Автор конста-
тирует, что Церковь Открыто-
го Сообщества в  устремленно-
сти к  безопасному пространству 
для квир-верующих «перераста-
ет» собственную закрытость, не-
взирая на  непреклонность офи-
циальной церкви и  гомофобно 
настроенное общество. 
«Мы повторяем мантру при-

ветствия для всех», говорит Хао 
(с. 29), одновременно задаваясь 
вопросом, возможно ли полно-

1.	 Инклюзивная религиозная организа-
ция в  Сингапуре: Free community 
Church [https://freecomchurch.org/, 
accessed on 16.06.2021].

https://freecomchurch.org/


Рецензии

366 � ©  Го с удар с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

ценное участие гетеросексуаль-
ных прихожан в  делах Сообще-
ства, равноправие между женщи-
нами и мужчинами, включение 
в  общину людей, находящих-
ся в  духовном поиске и не  гото-
вых назвать себя христианами? 
По Хао ответом может стать кон-
цепция «прагматичного сопро-
тивления» (pragmatic resistance) 
Линнет Чуа (с. 31): важнейший 
элемент борьбы с дискриминаци-
ей — видимость (visibility) ЛГБТ-
сообщества, развертывание ин-
клюзии в  широком обществен-
ном пространстве, невозможная 
в  условиях закупоренности ин-
клюзивных церквей, недоступных 
для гетеросексуальных верую-
щих, нередко стигматизируемых 
по причинам, не связанным с сек-
суальной ориентацией — к  при-
меру, когда речь идет о  бездом-
ных или мигрантах. В  качестве 
рецепта к этой «открытости» Хао 
добавляет необходимость при-
знания разнообразия на  уров-
не теории, признания культурно 
и  опытно обусловленных разли-
чий в теологиях (с. 32). 

Сара Розено в  статье “Queer 
Church: failure and becoming 
in the body of Christ” предлага-
ет анализ влияния опыта квир-
персон на  христианские церкви. 
Разнообразие их  опыта меняет 
саму концепцию тождественно-
сти (sameness) христиан, кото-
рой буквально пропитан коллек-
тивный опыт общины, а  фик-
сация на  преуспевании в  делах 

веры должна заместиться внима-
нием к «ошибкам веры». Розено 
обращается к  идее Катрин Тер-
нер о «пластичности» (plasticity) 
человечества, объединяющегося 
во Христе, как в  символическом 
эпицентре и средоточии земного 
и божественного (c. 35). 

Обращается Розено и  к  кон-
цепции квир-теоретика Джудит 
Халберстам, предлагающей рас-
сматривать ошибки как подры-
вающие нормативность возмож-
ности, причем не  только в  отно-
шении доктринальных установок 
христианской веры, но и  расши-
рительно — в отношении полити-
ческих институтов и «биовласти» 
в  фуколдианском смысле. Под-
рыв гетеронормативной перфор-
мативности в  трактовке Розено 
приобретает экклесиологическую 
значимость, поскольку предлага-
ет взгляд на церковь как на  ди-
намическую, находящуюся в  ста-
новлении целостность, постоян-
но переучреждающую границы 
обыденного и  понимающую са-
моидентификацию контексте по-
стоянного диалога с Другим.

Проблемное для малазий-
ской культуры понятие сонгсанг 
(«перевернутый», «девиант‑
ный», «ненормальный») находит-
ся в центре статьи теолога Джозе-
фа Н. Го («Сонгсанг, конфессии 
и  теология божественной щедро-
сти»). Этическая окрашенность 
этого понятия значительно пре-
восходит те негативные коннота-
ции, которые гомосексуальность 



№2(39 )  ·  2021  � 367

U n l o c k i n g  O r t h o d o x i e s  f o r  I n c l u s i v e  T h e o l o g i e s

имеет в  европейской культуре. 
Автор (как и Як Хим Пао) пред-
лагает сосредоточиться на  социо-
культурных контекстах, в  кото-
рых разворачивается взаимодей-
ствие гомосексуальных мужчин 
Юго-Восточной Азии с  местны-
ми общинами христиан. Контек-
стуализация, привносимая кон-
кретными примерами (и  пони-
мание того, как разнятся в  этих 
примерах религиозные моде-
ли) позволяет сместиться от  не-
коей единой «теологии вообще» 
к множественным теологиям, за-
дающим различную тональность 
разговору о  гендере, телесности 
и  сексуальности. Создавать ком-
фортную и  доверительную сре-
ду для ЛГБТ-личностей, согласно 
Го, значит учитывать локальные 
особенности их  травматическо-
го опыта при столкновении с  го-
мофобией, характерной для Ма-
лайзии как постколониальной 
страны, где глубоко укорененные 
европейские ценности наклады-
ваются на  местную культуру. 
Здесь значимой для автора ока-
зывается неразрывная связь ме-
жду оптикой исследователя и оп-
тикой священника, поскольку, ко-
гда целью является преодоление 
дискриминации, именно «глу-
бокое слушание» (deep listening) 
(в  отношении разных проявле-
ний квирности) является основой, 
на которой должна базироваться 
инклюзивная теология (с. 54).

Раздел книги, посвященный 
переосмыслению образов свя-

тых, открывает статья Джасти-
на Сабиа-Таниса, который обра-
щается к центральной теме работ 
современного мексиканского ху-
дожника Наума Зениля — пере-
прочтению образов Святого Се-
мейства в контексте собственного 
духовного опыта. Зениль пред-
лагает зрителю по-новому взгля-
нуть на  классическую иконогра-
фию, пропуская ее сквозь соб-
ственный опыт католика и  гея, 
стигматизированного официаль-
ным католическим сообществом 
(с. 75). В  прочтении автора ху-
дожник переизобретает иконо-
графические образы, создавая 
пространство, в  котором красо-
та свободной от  гетеронорматив-
ных рамок витальности органич-
но сочеталась бы с  религиозны-
ми сюжетами. 	 На  вопрос о  том, 
каковы взаимоотношения между 
верой и  религиозными автори-
тетами, пытается ответить Энди 
Бухель в  своей статье «Квиризуя 
церковный авторитет с Метхиль-
дой Магдебургской: римско-ка-
толическая перспектива». Автор 
обращается к  творчеству сред-
невекового мистика, обнаружи-
вая в нем подрывной потенциал 
по отношению к жесткой церков-
ной власти. По  Бухелю, учение 
Метхильды Магдебургской со-
держит идею несовместимости 
поклонения церковным автори-
тетам с  ортодоксальным учени-
ем Христа. Бухель также задается 
вопросом о  двойственном стату-
се негетеронормативных персон 



Рецензии

368 � ©  Го с удар с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

с точки зрения официальной цер-
кви, показывая на примере неод-
нозначной политики Папы Фран-
циска (с. 94–96), что за волнами 
либерализации неизбежно следу-
ют «реставрационные откаты».

Замыкает тематический 
блок текст Роберта Е. Шор-Гос-
са «Освобождая плоть. Открывая 
отсутствующее тело. Инклюзив-
ность воплощения», в  которой 
поднимается тема религиозно-
го созерцания в  контексте гомо-
эротизации образа Христа. Со-
гласно автору, взгляд верующего, 
направленный на  объект рели-
гиозной любви, не  обязательно 
должен быть беспристрастным, 
и  именно гомоэротической ин-
тенциональности под силу при-
дать молитвенной практике осо-
бенную плотность, невозможную 
в  условиях традиционного про-
чтения десексуализированной/
«стерильной» созерцательности. 

Автор обращается к  про-
изведениям искусства, в  кото-
рых фигура Христа осмысляет-
ся в  контексте гомосексуальной 
и квир-витальности. Он приводит 
в пример различные драг-интер-
претации фигуры Христа, в  ко-
торых религиозное чувство пре-
ломляется через эстетику кэмпа. 
Важную иллюстративную роль 
для Шор-Госса играют живопис-
ные серии Делмаса Хоу и Дугласа 
Бланшара — художников, перено-
сящих события Страстей Христо-
вых в современную им реальность, 
лишающих Иисуса традицион-

ных иконографических атрибутов 
и намеренно эротизирующих та-
кие сцены, как арест Христа рим-
скими солдатами, Распятие и Воз-
несение (с. 127). Художественный 
жест Хоу и Бланшара — подрыв-
ной и провокационный — соглас-
но Шор-Госсу позволяет зрителю 
переместить абстрактные библей-
ские события на  более близкий 
человеческому восприятию чув-
ственный уровень, трансформи-
руя саму возможность «прожива-
ния» священного. 

Маргинализующая, нетради-
ционная интерпретация позво-
ляет рассматривать тело Иисуса 
не  только в  контексте квир-тео-
рии, но  и  в  оптике постколони-
ального, с  характерными для 
нее оппозициями «своего/чужо-
го», «властителя/подчиненно-
го», «локального/глобального», 
«автохтонного/пришлого» и  др. 
Гибкая, мерцающая идентич-
ность Христа обладает дестиг-
матизирующим потенциалом 
как для квир-персон, так и  для 
субалтернов.

Переосмысление роли телес-
ного в индивидуальном и коллек-
тивном религиозном опыте раз-
вивается в  разделе, озаглавлен-
ном «Освобождающая плоть». 
Авторы статьи «Квиризируя сце-
ны насилия. Евхаристическая ин-
терпретация БДСМ», Брайан Мок 
и  Перл Вонг, ставят своей це-
лью проанализировать сложную 
дуалистическую природу БДСМ-
практик, сочетающих в  себе на-



№2(39 )  ·  2021  � 369

U n l o c k i n g  O r t h o d o x i e s  f o r  I n c l u s i v e  T h e o l o g i e s

сильственный и  ритуально-осво-
бождающий планы. Необходи-
мым компонентом такого анализа 
становится рассуждение о  «есте-
ственных» и  «противоестествен-
ных» проявлениях сексуальности, 
последние из  которых по-преж-
нему зачастую сопровождают-
ся негативными коннотация-
ми как «греховные». Особенно-
стями БДСМ является не  только 
строгая регламентированность 
действий, взаимная забота и  от-
ветственность, но и изменчивая, 
флюидная диспозиция власти 
между ними. Делая акцент на ри-
туальной составляющей БДСМ, 
П. Вонг и Б. Мок предлагают рас-
смотреть эту практику как транс-
формационный ритуал, пре-
ображающий страдания через 
проживание их  в  управляемой 
театрализованной форме. Ав-
торы проводят аналогию между 
трансгрессивной природой БДСМ 
и освобождающим опытом стра-
стей Христа, опираясь на интер-
претацию восхождения на  Гол-
гофу как драмы освобождения 
от  телесного с  помощью экстре-
мальных практик тела Н. Ласет-
ти (c. 143) и на тезис антрополога 
М. Нейсс о  биополитической 
значимости трансформаций 
телесного.

В статье Хьюго Кордова Керо 
“Unfaithful noxious sexulality: body, 
incarnation and ecclesiology in dis-
pute” на  примере фильма Пед-
ро Альмодовара “La Mala Edu-
cation” («Дурное воспитание») 

телесность воплощения Христа, 
в котором человеческое соедине-
но с  божественным, осмысляет-
ся в  пространстве католической 
религиозной социализации. Ав-
тор обращается к  идее «непри-
стойного богословия» (indecent 
theology) теолога Марселлы Аль-
таус-Рид (с. 160), усматриваю-
щей трансгрессивный потенци-
ал в скандальных, с точки зрения 
конвенциональной экклесиоло-
гии, аспектов религиозности.

Другой аспект телесного опы-
та рассматривается Кристин К. 
Менесс  — в  статье “Deafinnite-
ly different: seeing deafness, Deaf, 
and healing in the Bible from Deaf 
perspectives” исследовательница 
предлагает обратиться к  опыту 
слабослышащих людей в контек-
сте их  исключенности из  «нор-
мальной» религиозной жиз-
ни. Согласно Менесс, эйблизм 
(ableism)  — то  есть дискрими-
нация людей на  основании со-
стояния здоровья и  связанных 
с  этим способностей — является 
не  меньшей проблемой для об-
щества, нежели другие виды дис-
криминации. Анализируя кон-
тексты, в  которых понятие глу-
хоты представлено в священных 
текстах, автор замечает, что глу-
хота в  теологической перспекти-
ве является одной из  вариаций 
божественного творения, — ины-
ми словами, что во  власти Бога 
создавать многообразие воз-
можного познавательного опыта 
(с. 181–184).



Рецензии

370 � ©  Го с удар с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Заключительная часть сбор-
ника посвящена современным 
эсхатологическим концепциям 
в  свете инклюзивной теологии. 
Открывает этот раздел статья Аг-
нес Ханинг Онг «Гомосексуаль-
ная эсхатология. Постсекуляр-
ное переосмысление метанарра-
тивов христианских и “азиатских 
ценностей” в  сингапурском кон-
тексте», автор которой поднима-
ет тему гибридизации в перспек-
тиве будущего человеческого об-
щества. Мультирелигиозность, 
диверсификация и  усложнение 
идентичностей, существующие 
сегодня, сосуществуют, согласно 
автору, с  глубоко укорененны-
ми консервативными установ-
ками, как на  уровне права и  го-
сударственной политики, так 
и  на  уровне христианской дог-
матики: ценностные и  гносеоло-
гические нормы вступают друг 
с другом в  сложные взаимоотно-
шения, создавая химерические 
и изменчивые формы. 

Теолог Ребекка Войкель в  ста-
тье “Embodied sexual eschatolo-
gy: escaping a cage and dreaming a 
world of desire and longing” пред-
лагает исходить из  позиции, со-
гласно которой эсхатология рас-
сматривалась бы не  как учение 
о конце мира, а как учение о буду-
щем человечества, процесс сози-
дания которого происходит каж-
дую минуту при участии каждого 
человеческого существа. Эсхато-
логия в данной Войкель перспек-
тиве становится учением о наде-

жде на  справедливый и  свобод-
ный мир, в  котором были бы 
упразднены иерархии доминиро-
вания — и подобный взгляд род-
нит христианскую идею всеоб-
щего спасения с феминистскими, 
квир- и постколониальными фи-
лософиями в их  этико-политиче-
ском срезе. Войкель совершает 
экскурс в историю христианиза-
ции Нового Света, показывая, как 
колонизация использовала мис-
сионерскую логику в  интересах 
метрополий.

Автор обращается к  истории 
покорения коренных народов 
Америки  — в  частности, к  зна-
менитой «Доктрине Открытия» 
(Doctrine of Discovery), замечая, 
что колониальная логика по-
строена на  ценностно окрашен-
ных бинарных оппозициях: хри-
стианина/язычника, покорите-
ля/варвара, мужчины/женщины. 
В  данной логике сохранение оп-
позиций являлось гарантом со-
хранения власти, и  существовав-
шие у  коренных народов лично-
сти «с  двумя душами» (то  есть 
с  «мужской» и  «женской» од-
новременно) подрывали осно-
вы колониальной нормативно-
сти. Бинарности, учреждающие 
иерархию, привлекались для 
оправдания «порабощения, пы-
ток, эксплуатации и  геноцида» 
колонизируемых (с. 219). 

Ссылаясь на  собственную ра-
боту «Разрушая мир: библей-
ский опыт деколонизации», 
Войкель предлагает рассматри-



№2(39 )  ·  2021  � 371

U n l o c k i n g  O r t h o d o x i e s  f o r  I n c l u s i v e  T h e o l o g i e s

вать традиционно стигматизи-
руемые аффективные состояния 
человеческого, такие как сексу-
альные устремления, освободив 
их  от  греховных коннотаций и, 
напротив, подчеркнув их  сози-
дающую творческую функцию. 
Автор предполагает, что пре-
одоление иерархий и  «выход 
из  клетки» возможен благода-
ря солидаризирующей функции 
взаимного притяжения челове-
ческих существ. Она подчерки-
вает, что освобождение чувствен-
ного опыта от  негативных кон-
нотаций является необходимым 
условием на  пути к  преодоле-
нию гетеронормативных поли-
тик угнетения, что вписывается 
в парадигму квир-эсхатологии.

Книга являет собой яркий при-
мер тенденции к  подвижности 
границ современных академиче-
ских подходов: на  ее страницах 
вступают в диалог исследователи 
и  те, кто использует новые прак-
тики, о  которых идет речь. Учи-
тывая, что значительная часть 
авторов выступает не  только как 
исследователи, но и  как практи-
ки, трудно критиковать их рабо-
ты с  исключительно академиче-
ских позиций. Оставив в  стороне 
дискуссии о  том, насколько орга-
нично такие «гибридные» форма-
ты вписываются в академические 
рамки, возможно взглянуть на эту 
книгу как на материал к размыш-
лению. Создателям сборника уда-
лось наметить основные вопро-
сы, поднимаемые в  современных 

христианских сообществах в  свя-
зи с квир-повесткой и продемон-
стрировать возможные взгля-
ды на их  решение. Трансформа-
ции современной христианской 
культуры, о  которых идет речь 
в  сборнике, давно вышли за пре-
делы академических спекуляций 
и проявляют себя в повседневной 
жизни верующих по всему миру. 
Свидетельства тому, что затро-
нутые в  сборнике темы связаны 
с наиболее актуальными вызова-
ми, читателям наверняка не раз 
встречались в новостных лентах2. 
Повестка, ставшая фокусом мо-
нографии, дает о себе знать в том 
числе и  в консервативных регио-
нах и церквях — квир-верующие 
различных конфессий ищут спо-
собы примирить свои гендерные, 
сексуальные и религиозные иден-
тичности. Безусловно, этот фено-
мен привлекателен для исследо-
вателей, и опубликованные в кни-
ге работы позволяют составить 
представление о  разнообразии 
стратегий переосмысления и  ак-
туализации взаимоотношений ме-
жду христианством и квир-сооб-
ществами по всему миру.

М. Пророкова

2.	 Например, движение немецких като-
лических священников за  заключе-
ние негетеросексуальных церковных 
браков: Фаустова М. Епископы Гер-
мании обещают защитить геев 
от  «инквизиции» // Независимая га-
зета. 06.04.2021 [https://www.ng.ru/
ng_religii/2021-04-06/11_505_germa-
ny.html, доступ от 16.06.2021].



Рецензии

372 � ©  Го с удар с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Рецензия на книгу: Kitts, M. (ed.) (2018) Martyrdom, Self-
Sacrifice, and Self-Immolation: Religious Perspectives on 
Suicide. New York: Oxford University Press. — 360 p.

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-371-379

С  конца XIX и  на  протяжении 
большей части XX в. жертво-
приношение было излюблен-
ной темой наук о  религии, кото-
рую охотно фетишизировали как 
«серьезные» ученые вроде антро-
пологов и социологов, так и мно-
гие авторы более легкомысленно-
го склада — прежде всего, конеч-
но, французы. Расплатой за  это 
послужило то, что в  качестве 
«объекта теории» жертвоприно-
шения теперь сторонятся, а  сам 
этот термин используют так, что-
бы не привлекать к нему излиш-
него внимания. Рецензируемый 
сборник по  факту возвращает 
жертвоприношению статус леги-
тимного предмета систематиче-
ского анализа — правда, в  «сня-
том» виде, раздробляя его на не-
сколько близких феноменов: 
мученичества, принесения себя 
в жертву и самоистребления (ан-
глийское понятие self-immola‑
tion чаще переводят как «само-
сожжение», но референтный акт 
может свершаться как в пламени, 
так и в воде или иным способом). 
Редактором сборника выступи-
ла Марго Киттс — один из  веду-

щих представителей, но, что еще 
важнее, менеджеров современ-
ных исследований религии и на-
силия1; именно этот фрейм и по-
зволил снова попытаться объеди-
нить под общим знаменателем 
«жертвы» непохожие и  разроз-
ненные феномены из множества 
религиозных традиций.

Помимо общей причастности 
к  феномену жертвы, три этих 
понятия объединяет и то, что все 
они являются «изнанкой» само-
убийства. Основной вопрос, ко-
торым задаются авторы сборни-
ка, можно сформулировать так: 
учитывая, что все религии мира 
относятся к  «убиению себя» не-
гативно, как и  почему они на-
деляют священным значением, 
поощряют и  даже предписыва-
ют некоторые его формы — му-
ченичество, самосожжение или 
бессрочный пост, который кон-
чается смертью? Дело здесь, как 
замечательно демонстрирует 
книга, в  том, что внутри каж-
дой религии идет сложная и не-

1.	 Так, наряду с  М. Юргенсмейером 
и М. Джеррисоном, Киттс — состави-
тель The Oxford Handbook of Religion 
and Violence (2014), а также редактор 
профильного Journal of Religion and 
Violence и книжной серии Cambridge 
Elements in Religion and Violence. 

	 Рецензия подготовлена в рамках вы-
полнения научно-исследовательской 
работы государственного задания 
РАНХиГС.



№2(39 )  ·  2021  � 373

M a r t y r d o m ,  S e l f - S a c r i f i c e ,  a n d  S e l f - I m m o l a t i o n …

быстрая работа по  различению 
и отделению негативного «убие-
ния себя» от  обозначенных по-
зитивных феноменов. Исхо-
дя из  этого, большинство авто-
ров рассматривают религиозное 
жертвоприношение в  моду-
се амбивалентности и  оспари-
вания — это слово, contestation 
по-английски, здесь ключевое: 
оно показывает, что ни в одной 
традиции ничего не закреплено, 
в  каждой ведутся споры, появ-
ляются новые смыслы и  обнов-
ляются старые. Такова, вкрат-
це, новая программа исследо-
вания жертв, которая приходит 
на  смену равно богословскому 
догматизму и  аисторизму рас-
суждений «о  природе и  функ-
циях жертвоприношения»: те-
перь в  ходу историзм, реляти-
визм, гибкость и  фактический 
отказ от  универсальной теории 
в пользу кейс-стади. 

Тематически пятнадцать глав 
сборника можно поделить на две 
части. Первая имеет дело с  ав-
раамическими религиями, где 
жертвоприношение принимает 
форму мученичества или близ-
кой к нему иудейской концепции 
Киддуш ха-Шем, «освящения 
Имени (Божьего)» в  страданиях 
и  гибели. Вторая часть посвяще-
на традициям Азии — индуизму, 
джайнизму и  буддизму, в  кото-
рых речь идет скорее о  «прине-
сении себя в  жертву» и  «само-
истреблении»; промежуточную 
позицию занимает представлен-

ный в ней же сикхизм с  его раз-
витой мартирологией. 

В рамках вводной статьи Мар-
го Киттс подвергает критическо-
му анализу заявленные в  назва-
нии сборника термины и  пред-
ставляет убедительный, однако 
не общепринятый до сих пор от-
вет на  вопрос, каким образом 
греческий термин μάρτυς (сви-
детель) стал означать мучени-
ка в  современном понимании — 
того, кто претерпевает страда-
ния и умирает за свою веру. Это 
понятие она возводит к гомеров-
ской «Илиаде», где μάρτυρες  — 
это боги, выступающие поручи-
телями священной клятвы и же-
стоко карающие ее нарушителей. 
В том же ключе это понятие фи-
гурирует у  Еврипида, Демосфе-
на и прочих древних, а значение 
меняет даже не  в Новом Завете, 
а  позже — не  ранее «Мучениче-
ства Поликарпа» во  II в.2 Главы 
2 и  3 посвящены мученичеству 
в  раннем иудаизме и  «класси-
ческому» христианскому муче-
ничеству; обе достаточно опи-
сательны и представляют собой 
краткое изложение консенсуса 
и  основных направлений анали-
за, так что во втором случае под-
черкиваются перформативный 
и  гендерный аспекты. Глава 4 

2.	 Подробнее эту генеалогию она изла-
гает в  недавней статье: Kitts, M. 
(2018) “The Martys and Spectacular 
Death: From Homer to the Roman Are-
na”, Journal of Religion and Violence 
6(2): 268–272.



Рецензии

374 � ©  Го с удар с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

сосредотачивается на  двух ради-
кальных апокалиптических НРД 
уже XX в. — «Ветви Давидовой» 
и  «Небесных вратах». На их ма-
териале автор проводит весьма 
продуктивное различение ме-
жду двумя видами милленарист-
ских групп  — «осаждаемыми» 
(assaulted) и  «хрупкими» (frag‑
ile), из  которых первые находят-
ся в  конфликте с  окружающим 
миром и  питаются от  агрессии 
и разрыва, а вторые замыкаются 
на себе и могут пойти, к примеру, 
на  коллективное самоубийство. 
Именно этим различием между 
настроениями, и особенно их пе-
ременой, и  объясняется сравни-
тельно мирное поведение одних 
НРД и радикализм других. 
«Исламский» блок сборника 

представлен тремя текстами. Гла-
ва 5, написанная Асмой Афсаруд-
дин, посвящена понятию шаха‑
ды в  первые века ислама. Пред-
ставление о том, что этот термин 
изначально был связан исключи-
тельно с военным мученичеством 
на поле боя, является, как пишет 
автор, ошибочным: «свидетель-
ством» могла считаться и смерть 
при других особых обстоятель-
ствах (гибель от  падения стены, 
укуса змеи, некоторых болезней, 
смерть родами), и  даже мирная 
кончина при условии правед-
ной жизни. Конечно, лучше зна-
комая нам «военная» трактовка 
к  X–XII вв. возобладала, но  от-
звуки этой ранней интерпрета-
ции иногда слышны до  сих пор. 

Тезис Афсаруддин безусловно ве-
рен и ценен, но не  оригинален: 
те же идеи она уже многократ-
но высказывала ранее3. Глава 6 
посвящена смерти Мусы аль-Ка-
зима — седьмого имама шиитов-
двунадесятников, который всту-
пил в  конфликт с  Аббасидами, 
был заключен в  тюрьму и  умер, 
как считается, от отравления. От-
талкиваясь от  этого кейса, автор 
исследует, как шиитские бого-
словы пытались согласовать ме-
жду собой идею всеведения има-
мов и тот факт, что большинство 
из них были мучениками. Не сле-
дует ли полагать их  самоубийца-
ми, если они предвидели свою 
гибель, но  ничего не  сделали? 
В  конечном счете, данная глава 
представляет собой любопытный 
кейс-стади, но  создает впечатле-
ние, что «проблему» здесь выса-
сывает из пальца сам автор, по-
скольку исламские ученые стави-
ли ее редко — а  если и  ставили, 
то  сразу же находили решение. 
Поскольку очевидно, что имам 
обладает особым знанием и само-
убийцей быть не  может, объяс-
нить его смерть — дело техники. 

3.	 См.: Afsaruddin, A. (2013) Striving in 
the Path of God: Jihad and Martyrdom 
in Islamic Thought. Oxford, New York: 
Oxford University Press; Afsaruddin, A. 
(2014) “Martyrdom in Islamic Thought 
and Practice: A Historical Survey”, in 
D. Janes, A. Houen (eds.) (2014) Mar‑
tyrdom and Terrorism: Pre-Modern to 
Contemporary Perspectives, pp. 40–58. 
New York: Oxford University Press.



№2(39 )  ·  2021  � 375

M a r t y r d o m ,  S e l f - S a c r i f i c e ,  a n d  S e l f - I m m o l a t i o n …

Глава 7, посвященная джиха-
дизму — как представляется, худ-
шая в  сборнике. Мало того, что 
ее автор связывает исламский 
терроризм исключительно с  са-
лафитами, игнорируя, напри-
мер, враждующий с  ними ХА-
МАС или тем более шиитские 
группы вроде былого «Форка-
на» или доныне активной «Хез-
боллы»; он заявляет, что назы-
вать атаки смертников «муче-
ническими операциями» — это 
«эвфемизм», поскольку на  са-
мом-то  деле это самоубийство, 
запрещенное в  священных пи-
саниях ислама. Тем самым он 
по факту отказывается от  объек-
тивной исследовательской пози-
ции в  пользу критической, заяв-
ляя, что салафиты заблуждают-
ся, сами придумывают традицию 
и  вообще творят зло. Неудиви-
тельно, что статья заканчивается 
«говорящей» цитатой из Корана, 
якобы направленной против та-
ких плохих и  недобросовестных 
людей. 
«Азиатская» часть сборни-

ка открывается двумя статьями 
об  индуизме. Обе имеют дело 
со  следующим парадоксом: хотя 
в  целом самоубийство в  индуиз-
ме считается кармическим про-
ступком, в  некоторых случаях 
оно дозволяется во  искупление 
других «прегрешений» или же 
в  религиозных целях. Подобно-
го рода обстоятельства и формы 
принесения себя в  жертву рас-
сматриваются в главе 8. Особый 

акцент здесь делается на  риту-
альных самоубийствах аскетов-
саньясинов, которые топились 
в притоках священной реки Ганг, 
спрыгивали с деревьев, принима-
ли расчленение в  специальных 
храмах или сами себя обезглав-
ливали, не  говоря уже о  тради-
ционном самосожжении. Автор 
главы приводит множество вели-
колепных примеров (чего стоит 
только самосожжение царя Ку-
марагупты I на  медленном ко-
стре из сухих коровьих лепешек) 
и досконально рассматривает не-
очевидный символизм каждой 
из этих форм самоубийства. Гла-
ва 9 посвящена истории сати, 
которая рассматривается как об-
разчик более универсальной ре-
лигиозной практики «следова-
ния в  смерти» и на поверку ока-
зывается не  столь архаическим 
и  обязательным ритуалом, как 
иногда ошибочно полагают. Ав-
тор демонстрирует, что на протя-
жении большей части своей ис-
тории принятие сати было доб-
ровольным, запрещалось для 
жен брахманов и  во  всяком слу-
чае вызывало жаркие споры. 

Помимо прочего, уже в  этих 
двух главах проявляется фунда-
ментальное отличие авраамиче-
ских религий от индийских. Если 
в  христианстве или исламе пер-
востепенное значение имеет сам 
акт «добровольного» принятия 
смерти, то в индуизме, джайниз-
ме или буддизме намного важнее 
интенция — то есть надлежащее 



Рецензии

376 � ©  Го с удар с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

состояние сознания, в отсутствие 
которого даже самое безупреч-
ное с  обрядовой точки зрения 
самосожжение может принести 
дурную карму и  затем повлечь 
неблагую форму рождения. 

Далее, глава 10 посвящена об-
ряду саллехана — то  есть поста 
до  смерти — в  джайнизме, при-
чем он рассматривается в  русле 
характерной для этой религии 
милитантно-героической образ-
ности в целом: парадоксальным 
образом оказывается, что пол-
ный отказ от пищи как предель-
ный акт ненасилия осмысляется 
в  этой религии в  терминах воен-
ной победы над аффектами. Сле-
дующий за  данной главой раз-
дел про мученичество в сикхизме 
представляется еще одним сла-
бейшим местом всего сборника: 
очевидно будучи верующим, ав-
тор занимает по отношению к ма-
териалу некритическую позицию 
и живописует историю гонений 
и  притеснений сикхской общи-
ны со стороны империи Моголов 
и современных индийских прави-
тельств. Индиру Ганди он назы-
вает «диктатором по  всему, кро-
ме названия» и, видимо, полагает 
ее убийство вполне справедли-
вой и  во  всяком случае понят-
ной местью за нападение на Зо-
лотой храм в Амритсаре в 1984 г. 
Многие из персонажей, которые 
у него фигурируют как «мучени-
ки» — например Джарнайл Сингх 
Бхиндранвале — в  других иссле-
дованиях не  без причин значат-

ся как «террористы»4. Конечно, 
это объективная проблема пер-
спективы, но именно с ней и дол-
жно работать качественное иссле-
дование, если не хочет скатиться 
в конфессионализм. 

В целом сборник, как и  следу-
ет из  его подзаголовка, ограни-
чен религией и  не  пытается за-
глянуть за  ее границу. Поэтому 
в  нем не  нашлось места как об-
суждению политических мотивов 
самосожжений в  Южной Азии 
или Непале, так и мученичеству 
в рамках национальных и рефор-
маторских идеологий, хотя се-
годня эта область исследований 
развивается очень активно и уже 
обогатилась целым рядом превос-
ходных работ5. Единственным ис-
ключением здесь является глава 
12 про Тигров освобождения Та-
мил-Илама, которая, несмотря 
на краткость, представляет собой 
настоящее достижение. Ее автор, 
Бенджамин Шонталь, обращает-
ся к старому вопросу о том, явля-
ется ли это тамильское движение 
«религиозным» или же «секуляр-
ным»  — и  можно ли, следова-

4.	 См., например: Juergensmeyer, M. 
(2017) Terror in the Mind of God: The 
Global Rise of Religious Violence, 
pp. 109–127. Oakland: University of 
California Press. 4th ed.

5.	 Janes, D., Houen, A. (eds) (2014) Mar‑
tyrdom and Terrorism: Pre-Modern to 
Contemporary Perspectives. New York: 
Oxford University Press; Outram, Q., 
Laybourn, K. (eds.) (2018) Secular 
Martyrdom in Britain and Ireland 
from Peterloo to the Present. Palgrave 
Macmillan.



№2(39 )  ·  2021  � 377

M a r t y r d o m ,  S e l f - S a c r i f i c e ,  a n d  S e l f - I m m o l a t i o n …

тельно, описывать организован-
ные им атаки террористов-смерт-
ников в  религиозных терминах 
как «мученичество» и  «жертво-
приношение»? Анализируя речь 
главы организации на «День ге-
роев» от 1997 г., Шонталь заявля-
ет, что в ней намеренно исполь-
зуются двусмысленные термины, 
которые в  зависимости от  ин-
терпретации могут переводить-
ся по-разному (мученики/герои; 
священные/безупречные люди; 
церемонии/празднества в  па-
мять о  ком-то; поклоняться/от-
давать должное и  т.д.). Он пред-
ставляет для сравнительного ана-
лиза три перевода этой речи, два 
собственных — максимально ре-
лигиозный и максимально секу-
лярный, — а также перевод самой 
организации, в котором трудные 
места опущены. Исходя из  этого, 
автор утверждает, что такая амби-
валентность — осознанная страте-
гия движения, обусловленная его 
стремлением привлечь как индуи-
стов и христиан, так и светских та-
мильских националистов. Подоб-
ный отказ от ненужных ярлыков 
в  пользу аккуратного эмпириче-
ского анализа — весьма продук-
тивный и может послужить хоро-
шим примером для рассмотрения 
иных «пограничных» случаев.  

Три последних текста сборни-
ка посвящены в основном буддиз-
му. Глава 13 вновь строится вокруг 
амбивалентности и оспаривания: 
несмотря на  то, что самоубий-
ство в индийском и позднейшем 

буддизме жестко осуждалось как 
кармический проступок, буддий-
ские нарративы пестрят ярки-
ми образами членовредительства 
и  самоистребления. В  первую 
очередь речь идет о джатаках — 
то  есть историях о  прошлых во-
площениях Будды Шакьямуни, 
в  которых он скармливает себя 
голодной тигрице; вырывает себе 
глаза и  отдает их  слепому; кор-
мит и  поит страдающих духов 
своими плотью и кровью; сдира-
ет с себя кожу и костным мозгом 
или опять же кровью записыва-
ет на ней священные тексты, ис-
пользуя вместо пера кости; или 
в  течение 72 тысяч лет поджа-
ривает на  огне свои предплечья 
из преданности грядущему Будде. 
Хотя и в смягченном виде, схожие 
жертвоприношения практикова-
ли и простые буддисты, выжигая 
себе пальцы рук и ног. Автор по-
казывает, что любые подобные 
акты были сопряжены с  трево-
гой — не  утверждают ли они са-
мость вместо того, чтобы ее уни-
чтожать?  — и  описывает (дву-
смысленные и  спорные) условия, 
при которых это было возможно. 
В  главе 14 анализируется столк-
новение между буддизмом и дао-
сизмом в  Китае. Хотя смысл 
жертвоприношений в обеих рели-
гиях — преодоление смерти, буд-
дистский антикосмический пес-
симизм, в  котором умирают раз 
и навсегда, противоречил жизне-
утверждающему оптимизму да-
осских практиков, стремивших-



Рецензии

378 � ©  Го с удар с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

ся вознестись на небеса в преоб-
раженной форме «бессмертных».

В  заключительной 15-й главе 
речь идет о японском буддизме — 
прежде всего в форме амидаизма, 
где императив ухода в  нирвану 
сменяется задачей переродить-
ся в Сукхавати («Чистой Земле» 
будды Амитабхи). Для этого буд-
дисты топились в  море, совер-
шали самосожжения и  прыга-
ли с деревьев. Автор показывает, 
что главным в  подобных жерт-
вах считалась правильная интен-
ция — парадоксальное желание 
переродиться самому «на  благо 
всех живых существ». При отсут-
ствии такого намерения незадач-
ливого практика ждали пораже-
ние и кара. 

Подводя итог, работа дает 
важный «срез» актуальных ис-
следований сразу в  двух отно-
шениях  — методологическом 
и  тематическом, делая заявку 
на междисциплинарность, реля-
тивизм и понятийное разнообра-
зие. В этом смысле она позволяет 
составить хорошее представление 
о нынешнем состоянии исследо-
вательского поля. Еще один боль-
шой плюс  — внимание многих 
авторов к  терминам, словоупо-
треблению и  вообще нарратив-
ной составляющей. Кроме того, 
в  сборнике изложен обильный 
эмпирический материал, кото-
рый может быть интересен узким 
специалистам по  той или иной 
теме и полезен — для специали-
стов более широкого профиля. 

К  сборнику можно высказать 
и  ряд критических замечаний: 
многие главы здесь — чисто де-
скриптивные или реферативные 
по отношению к другим исследо-
ваниям или собственным разра-
боткам авторов. Попадаются от-
кровенно слабые главы  — про 
раннее христианство, джихадизм 
и  сикхизм. Некоторые разделы 
здесь излишне критичны по  от-
ношению к материалу (так, в гла-
ве 3 риторика Игнатия Антиохий-
ского зовется «христианским ма-
чизмом»), тогда как некоторые 
недостаточно критичны или но-
сят апологетический характер. 
Связано это прежде всего с  тем, 
что главы про ислам, по всей ви-
димости, написаны мусульмана-
ми, а  глава про сикхизм — прак-
тикующим сикхом. Наконец, 
первая половина сборника значи-
тельно проигрывает второй, «ази-
атской» — возможно, за счет того, 
что индуизм, джайнизм или буд-
дизм хуже знакомы среднему ис-
следователю (вроде автора на-
стоящей рецензии). 

Впрочем, все эти недостатки 
сборника не затмевают его досто-
инств. Наибольшую пользу, как 
представляется, он способен при-
нести в образовательном процес-
се как адекватное эмпирическое 
введение в проблематику «жерт-
венного» измерения религии — 
но  будет интересен и  состояв-
шимся ученым. 

А. Зыгмонт



№2(39 )  ·  2021  � 379

M a r t y r d o m ,  S e l f - S a c r i f i c e ,  a n d  S e l f - I m m o l a t i o n …

References

Afsaruddin, A. (2013) Striving in the Path 
of God: Jihad and Martyrdom in 
Islamic Thought. Oxford, New 
York: Oxford University Press. 

Afsaruddin, A. (2014) “Martyrdom in Islam-
ic Thought and Practice: A Histori-
cal Survey”, in D. Janes, A. Houen 
(eds.) Martyrdom and Terrorism: 
Pre-Modern to Contemporary Per‑
spectives, pp. 40–58. New York: 
Oxford University Press.

Janes, D., Houen, A. (eds) (2014) Martyr‑
dom and Terrorism: Pre-Modern 

to Contemporary Perspectives. 
New York: Oxford University Press. 

Juergensmeyer, M. (2017) Terror in the 
Mind of God: The Global Rise of 
Religious Violence, pp. 109–127. 
Oakland: University of California 
Press. 4th ed.

Kitts, M. (2018) “The Martys and Spectac-
ular Death: From Homer to the Ro-
man Arena”, Journal of Religion 
and Violence 6(2): 268–272.

Outram, Q., Laybourn, K. (eds) (2018) Sec‑
ular Martyrdom in Britain and 
Ireland from Peterloo to the Pre‑
sent. Palgrave Macmillan.



3 8 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Справочная информация

Авторы

Юлия Антонян — доцент кафедры культурологии Ереванского государствен-
ного университета (Армения). yuliaantonyan@ysu.am

Иерей Алексий Волчков — преподаватель, руководитель направления «Гран-
ты и проекты», Санкт-Петербургская духовная академия (СПбДА). volchkov.81 
@gmail.com

Сергей Горюнов  — старший редактор, Институт научной информации по об-
щественным наукам (ИНИОН) РАН (Москва, Россия). amenokal@yandex.ru

Селюсьен Л. Джозеф — профессор английского языка в Государственном кол-
ледже Индиан Ривер (Форт Пирс, Флорида, США). cjoseph@irsc.edu

Александра Засядько  — научный ассистент Факультета гуманитарных наук 
Национального исследовательского университета «Высшая школа экономи-
ки» (Москва, Россия). zas-saha@yandex.ru 

Алексей Зыгмонт  — научный сотрудник Института общественных наук Рос-
сийской академии народного хозяйства и государственной службы (РАНХиГС) 
(Москва, Россия). alekseizygmont@gmail.com

Гильермо Кербер — преподаватель, Школа экуменической теологии (Женева, 
Швейцария). guillermo.kerber@cath-ge.ch

Борис Кнорре  — доцент, старший научный сотрудник Национального иссле-
довательского университета «Высшая школа экономики» (Москва, Россия). 
knorre@mail.ru

Светлана Коначева  — доцент, заведующая кафедрой современных проблем 
философии, Российский государственный гуманитарный университет (Москва, 
Россия). konacheva@mail.ru

Анастасия Маклакова — научный сотрудник, ИНИОН РАН (Москва, Россия). 
uraniaoccidentalis@zoho.eu

Андрей Меньшиков — доцент кафедры истории философии, философской ан-
тропологии, эстетики и теории культуры департамента философии; заведую-
щий Лабораторией сравнительных исследований толерантности и признания 
Уральского гуманитарного института Уральского федерального университета 
(Екатеринбург, Россия). andreimenchikov@gmail.com

mailto:volchkov.81@gmail.com
mailto:volchkov.81@gmail.com
mailto:amenokal@yandex.ru
mailto:zas-saha@yandex.ru
mailto:guillermo.kerber@cath-ge.ch
mailto:konacheva@mail.ru
mailto:uraniaoccidentalis@zoho.eu


№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 8 1

﻿А в т о р ы ﻿

Сильвия Маркос  — старший научный сотрудник, Институт антропологиче-
ских исследований (IIA), Национальный автономный университет Мексики 
(UNAM) (Мехико, Мексика). smarcost@gmail.com 

Мария Пророкова  — младший научный сотрудник, сектор аналитической ан-
тропологии, Институт философии РАН (Москва, Россия). prorokova1040@list.ru

Николай Селезнев (1971  — 2021)  — ведущий научный сотрудник Института 
классического Востока и античности Национального исследовательского уни-
верситета «Высшая школа экономики» (Москва, Россия). 

Елена Степанова  — главный научный сотрудник Института философии 
и  права Уральского отделения РАН; главный научный сотрудник Лаборато-
рии сравнительных исследований толерантности и признания Уральского фе-
дерального университета; главный редактор журнала “Changing Societies & Per-
sonalities” (Екатеринбург, Россия). stepanova.elena.a@gmail.com

Андрей Шишков  — докторант Школы теологии и религиоведения Тартуско-
го университета (Эстония). andrey.v.shishkov@gmail.com

Лорел Шнайдер  — профессор исследований религии и  культуры, департа-
мент исследований религии, Университет Вандербильта (Нэшвилл, Теннесси, 
США). laurel.c.schneider@vanderbilt.edu

Эми Мадлен Уолтерс — магистр, Университет Ноттингема (Великобритания). 
walters.amym@gmail.com 

mailto:smarcost@gmail.com
mailto:prorokova1040@list.ru
mailto:stepanova.elena.a@gmail.com
mailto:walters.amym@gmail.com


3 8 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Authors

Yulia Antonyan — Associate Professor at the Yerevan State University (Armenia). 
yulyusha@yahoo.com

Sergey Goryunov — Senior Editor, Institute of Scientific Information on Social Sci-
ences, Russian Academy of Sciences (Moscow, Russia). amenokal@yandex.ru

Celucien L. Joseph — Associate Professor of English at Indian River State College 
(Fort Pierce, Florida, USA). cjoseph@irsc.edu

Guillermo Kerber  — Teacher, Atelier Oecuménique de Théologie (Genève, Swit-
zerland). guillermo.kerber@cath-ge.ch

Boris Knorre  — Associate Professor at the HSE University (Moscow, Russia). 
knorre@mail.ru

Svetlana A. Konacheva  — Head of the Unit of Contemporary Problems of Phi-
losophy, Department of Philosophy, Russian State University for the Humanities 
(RSUH; Moscow). konacheva@mail.ru

Anastasia Maklakova  — Research Fellow, Institute of Scientific Information on 
Social Sciences, Russian Academy of Sciences (Moscow, Russia).  uraniaoccidenta-
lis@zoho.eu

Andrey Menshikov  — Associate Professor, Department of Philosophy; Director, 
Center for Comparative Studies of Toleration and Recognition, Ural Federal Uni-
versity (Yekaterinburg, Russia). andreimenchikov@gmail.com

Sylvia Marcos  — Senior Researcher, Seminario Permanente de Antropologia de 
Genero, Institute for Anthropological Research (IIA), Universidad Nacional Autonó-
ma de Mexico (UNAM) (Mexico city, Mexico). smarcost@gmail.com

Maria Prorokova — Junior Researcher, Analytical Anthropology Sector, Institute 
of Philosophy, Russian Academy of Sciences (Moscow, Russia). prorokova1040@
list.ru

Laurel C. Schneider  — Professor of Religious Studies, Religion and Culture, 
Department of Religious Studies, Vanderbilt University (Nashville, TN, USA). 
laurel.c.schneider@vanderbilt.edu

Nikolai Seleznyov (1971 — 2021) — Leading Research Fellow, Institute for Orien-
tal and Classical Studies, HSE University (Moscow, Russia). 

Andrey Shishkov — PhD Student at the School of Theology and Religious Studies 
of the University of Tartu (Estonia). andrey.v.shishkov@gmail.com

Elena Stepanova — Principal Research Fellow, Institute for Philosophy and Law, 
Ural Branch of the Russian Academy of Sciences; Principal Research Fellow, Lab-
oratory on Toleration, Recognition and Multiculturalism, Ural Institute of Hu-
manities, Ural Federal University (Yekaterinburg, Russia). stepanova.elena.a@
gmail.com

mailto:yulyusha@yahoo.com
mailto:amenokal@yandex.ru
mailto:guillermo.kerber@cath-ge.ch
mailto:knorre@mail.ru
mailto:konacheva@mail.ru
mailto:smarcost@gmail.com
mailto:laurel.c.schneider@vanderbilt.edu
mailto:andrey.v.shishkov@gmail.com


﻿

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 8 3

A u t h o r s

Alexey Volchkov — Lecturer, Head of Grants and Projects, St. Petersburg Theolog-
ical Academy (SPbDA) (St. Petersburg, Russia). volchkov.81@gmail.com

Amy Madeleine Walters  — Master of Research, University of Nottingham (Not-
tingham, UK). walters.amym@gmail.com 

Alexey Zygmont  — Research Fellow at the Institute for Social Sciences, Russian 
Presidential Academy of National Economy and Public Administration (RANEPA) 
(Moscow, Russia). alekseizygmont@gmail.com

Alexandra Zasyad’ko  — Research Assistant, HSE University (Moscow, Russia). 
zas-saha@yandex.ru

mailto:walters.amym@gmail.com
mailto:zas-saha@yandex.ru


3 8 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Аннотации

Елена Степанова. Теология в контексте: подлинность частного как вызов уни-
версальности христианской истины. Введение

Признание контекстуальной природы христианской теологии — это срав-
нительно новое явление, бросившее вызов универсалистскому пониманию 
христианства как вечной и  неизменной истины, одинаково авторитетной 
для всех времен и народов. Изменение понимания природы теологии есть 
признание ее способности инкорпорировать в свое содержание специфиче-
ский социально-культурный контекст, в котором она возникла, а также че-
ловеческий опыт со всеми его достижениями, противоречиями и пробле-
мами. В  статье контекстуальность теологии рассматривается, во-первых, 
как ее способность трансформировать универсальную истину христиан-
ства применительно к  конкретным обстоятельствам; во-вторых, как тео-
логический ответ на конкретные современные социальные, политические, 
экономические, культурные, экологические и  т.д. проблемы и  ситуации. 
Рассматриваются причины возникновения контекстуальной теологии, ее 
обоснование с точки зрения миссиологического подхода, ее связь с соци-
ально-политическими процессами, а также ее конкретные разновидности: 
теология освобождения, феминистская теология, черная теология, квир-
теология и  др. Выделяются противоречия, связанные с  контекстуальной 
природой теологии, а именно, ее ограниченность контекстом, его излиш-
няя конкретизация и абсолютизация, что затрудняет диалог между теоло-
гиями, возникшими в разных контекстах. Делается вывод о соотношении 
универсального и партикулярного в контекстуальной теологии: существу-
ют такие вероучительные положения, разделяемые всеми христианами, 
которые превосходят любой конкретный социально-культурный контекст, 
в  то  же время находясь с  ним в  диалектическом соотношении. Универ-
сальность христианского послания заключается в его способности отклик-
нуться на  любую прошлую, настоящую и  будущую конкретную человече-
скую ситуацию.

Ключевые слова: теология, контекст, опыт, евроцентризм, ортопраксис, 
теологии освобождения, универсализм, партикуляризм.

Светлана Коначева. От creatio ex nihilo к  creatio ex profundis: переосмысле-
ние доктрины творения в постметафизической теологии

В  статье рассматриваются особенности методов контекстуальной теологии 
на  примере переосмысления традиционной доктрины творения в  постме-
тафизической теологии. Анализ работ Кэтрин Келлер (феминистская тео-
логия) и  Джона Капуто (теология события) демонстрирует, что творение 
осмысляется в контексте попыток преодолеть властный дискурс и отделить 
идею божественного от властного суверенитета. В рамках постмодерной тео-
поэтики творение понимается не как превращение из ничего в нечто, а ско-



№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 8 5

А н н о т а ц и и﻿

рее как преобразования тьмы и  глубины. Предполагается, что концепция 
творения ex nihilo связана с  греческими философскими концепциями все-
могущества, которые отвергают хаос и женственность ради патриархального, 
удаленного, могущественного Божества. В подобном контексте Келлер и Ка-
путо отказываются от традиционной доктрины творения ex nihilo в пользу 
творения ex profundis или ex amore. В их истолковании библейский нарра-
тив свидетельствует не о единственной чистой силе, действующей ex nihilo, 
но  о  совокупности сил, одна из  которых предстает как активная и  форми-
рующая, а другая — как более открытая, подвижная и несформированная. 
Тем самым постмодерная теология акцентирует поэтическое становление 
и  стремится подорвать гипермаскулинность. Теологическая герменевтика 
в  своем стремлении разрушить божественный суверенитет деконструирует 
тем самым и  традиционный монотеизм. Она пытается показать, что рели-
гия в постмодерном мире — это способ бытия-в-мире.

Ключевые слова: контекстуальная теология, теопоэтика, творение, власть, 
суверенитет, слабость, Кэтрин Келлер, Джон Капуто. 

Андрей Шишков. Кто скрывается в тени: контуры темной экклезиологии

Статья посвящена темной экклезиологии  — новой богословской теории 
церкви, которая, по словам автора, представляет собой эмансипацию цер-
ковной мысли и  практик от  присущего им клерикоцентризма. На  протя-
жении веков экклезиология концентрировалась на  описании церковных 
иерархических (клерикальных) структур, через которые задавалась норма-
тивность в церкви. Все странное и ненормативное при этом остается в тени, 
но продолжает существовать в церкви. В область тени попадают «невиди-
мые» группы, которые оказываются исключенными клерикальной вла-
стью из пространства экклезиологии (женщины; квир-люди; некрещеные 
люди; человеческие эмбрионы; животные и другие нечеловеческие живые 
существа; священные предметы и вещи). Темная экклезиология позволя-
ет по-новому взглянуть на  церковь. Как метод теологических исследова-
ний церкви она заново ставит вопрос о ее составе, устройстве и границах.  
Обнаружение области «церковной тени» позволяет говорить о церковных 
акторах и  вещах без их  исключения из  церкви или насильственной нор-
мализации в  рамках нормативных экклезиологических теорий. Критиче-
ский потенциал темной экклезиологии позволяет вскрывать контингент-
ность церковных норм и  произвольность исключения из  церкви тех, кто 
сам относит себя к  церкви. Теневые акторы описываются средствами бо-
гословского инфраязыка, который представляет собой способ соотнесения 
в одном пространстве разных перспектив и нарративов, через которые они 
сами описывают свою принадлежность к церкви. Этот инфраязык позволя-
ет также проводить между церковными акторами и вещами гораздо боль-
шее число связей, чем те языки, что задаются властными клерикальными 
нарративами (например, рассматривать евхаристию не  только в  рамках 
клерикально заданных ролей). Темная экклезиология обращается к  пло-
ской онтологии, утверждающей онтологическое равенство всех акторов, 



3 8 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

﻿А н н о т а ц и и

включая Бога. Методологически темная экклезиология использует идеи 
объектно-ориентированных философов (Т. Мортон, Г. Харман и др.) и ак-
торно-сетевую теорию Б. Латура. В темной экклезиологии происходит, если 
пользоваться терминологией Латура, пересборка церковного коллектива. 

Ключевые слова: Бруно Латур, Грэм Харман, деклерикализация, инфра-
язык, контекстуальные теологии, объектно-ориентированная онтология, 
плоская онтология, темная экклезиология, Тимоти Мортон.

Эми Мадлен Уолтерс.  Элизабет Шюсслер Фиоренца и  поиск историческо-
го Иисуса

Феминистская теолого-историческая работа Элизабет Шюсслер Фиоренцы 
вызвает разные реакции. Для феминистски ориентированных ученых-биб-
леистов ее тексты являются необходимым чтением, включая работы 1970-х 
и 1980-х гг. Однако представители мейнстрима (или мужского доминирова-
ния в этой области — malestream) обычно игнорируют ее труды, в том чис-
ле посвященные исследованиям исторического Иисуса, несмотря на их цен-
ность с точки зрения как проблематизации, так и развития так называемых 
«поисков исторического Иисуса». Оценивая и  подытоживая соответствую-
щие работы Шюсслер Фиоренцы, касающиеся фундаментализма, феминиз-
ма и антисемитизма, автор статьи описывает ее влияние и аргументы ее кри-
тиков в рамках поиска исторического Иисуса на разных его этапах. Шюсслер 
Фиоренца обращается к  ключевыми для «третьего поиска исторического 
Иисуса» темам феминизма и иудаизма, при этом ее идеи, такие как поли-
тика интерпретации, внимание к памяти и к исследованиям устной тради-
ции, а также акцент на смыслопорождении являются критическими в теоре-
тическом отношении и саморефлексивными, что в целом не характерно для 
«третьего поиска». Учитывая акцент, который она делает на саморефлексии, 
а также ее критическое отношение к работам коллег по исследованиям исто-
рического Иисуса, ее работу следует рассматривать как «третий критический 
поиск» или даже «четвертый поиск» исторического Иисуса.

Ключевые слова: поиски исторического Иисуса, феминистская библей-
ская наука, Элизабет Шюсслер Фиоренца, критическая теория, феминизм, 
антисемитизм, фундаментализм.

Селюсьен Л. Джозеф. Джеймс Х. Коун и черная теология

Для многих критиков Джеймс Х. Коун  — «отец» черной теологии освобо-
ждения — был самым важным (черным) теологом Америки в ХХ в., который 
энергично занимался насущными проблемами расовых отношений в США, 
справедливости, страданий черных людей и их гражданских прав. Он мно-
го писал и  громко выступал против того, что называл «первородным гре-
хом Америки»,  — против (белого) расизма, тем самым оказывая давление 
на белых американцев, особенно на белых христиан, и заставляя их отказы-
ваться от практики расизма, направленного против черных, и от своего пре-
небрежительного отношения к ним. Также Коун призывал белых американ-



№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 8 7

А н н о т а ц и и﻿

ских христиан и белую церковь к воплощению освободительного послания 
библейских пророков и Иисуса Христа, а также категорического требования 
Бога, адресованного христианам: поступать по  справедливости, быть пра-
ведными и ненавидеть угнетение. В своих политико-теологических и этиче-
ских трудах он пробуждал совесть американцев к противодействию тем си-
лам и системам, которые угнетают и дегуманизируют черных и отчуждают 
другие маргинализированные группы в Америке.

Ключевые слова: Джеймс Х. Коун, черная теология, черное страдание, бе-
лый расизм, белое американское христианство.

Сильвия Маркос. Teología India: вклад коренных народов Мексики в контек-
стуальную теологию

Эта статья представляет собой обзор нескольких имплицитных философ-
ских эпистемических положений Teología India (индейской теологии) в том 
виде, в каком она проживается, развивается и практикуется народами майя 
в высокогорье Чьяпас в юго-восточной Мексике. Некоторые из этих фило-
софских характеристик и практик принципиально отличают Teología India 
от других форм теологии освобождения: это теология телесности, присут-
ствующей в совокупности практик; это статус, смысл, значение и интерпре-
тация сновидений в вере; это мифы, используемые в качестве исторической 
истины; это местные наречия как концептуальные системы для понимания 
выражения веры; это священная местная музыка, танцы, песнопения и ри-
туальные одеяния, чье эпистемическое присутствие выходит далеко за рам-
ки привычного понимания инкультурации.  

Ключевые слова: Teologia India, коренной народ, воплощенная теология, 
эпистема, Sabiduria India, мифология, практика.

Лорел Шнайдер. Гомосексуальность, квир-теория и христианская теология

Автор показывает сложное взаимодействие между движением за равенство 
гомосексуалов, с одной стороны, и квир-теорией, которая, будучи продук-
том постмодернизма, стремится поставить под вопрос гетеронормативность 
как историческую и культурную систему, — с другой.  На материале различ-
ных работ, в основном американских авторов, статья далее рассматривает 
место квир-теологии, которая, опираясь на  общую квир-теорию, пытается 
переосмыслить основы христианского мессиджа в более инклюзивном духе. 

Ключевые слова: квир-теория, квирность, гомосексуализм, христианская 
теология, гетеронормативность, инклюзивность.

Гильермо Кербер. Экологическая проблематика в контекстуальной и межкон-
текстуальной политической теологии

Хотя некоторые теологи уже в  течение более двадцати лет призывают 
к  серьезному ответу на  экологические вызовы, только сравнительно не-
давно эти вопросы стали центральной частью повестки некоторых церквей 



3 8 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

﻿А н н о т а ц и и

и политического богословия. Еще в 1995 году бразильский богослов Лео-
нардо Бофф утверждал, что вместе с заботой о бедных и борьбой за соци-
альную справедливость церковь и  общество должны обратить внимание 
на  угрозы разрушения окружающей среды и  реагировать на  них. Бофф 
ссылался на проект «Справедливость, мир и целостность творения», пред-
ложенный Всемирным советом церквей. Позднее глобальное изменение 
климата не только превратилось в locus theologicus, но и вошло в повестку 
национальных и международных экологических кампаний, проявившихся 
в различных межконфессиональных и экуменических инициативах. Энци-
клика Папы Франциска Laudato si’ (2015 г.) стимулировала эти размыш-
ления и  действия и  стала поворотным моментом в  социальной доктрине 
Католической церкви. Пандемия COVID-19 вызвала новые экологические 
проблемы. Однако, несмотря на все эти события, экология еще не стала ча-
стью дискурса и пастырской работы большинства церквей. 

Ключевые слова:  экология, политическая теология, экуменизм, этика, 
справедливость, изменение климата, адвокация (advocacy).

Иерей Алексий Волчков. Скопцы царствия. Интерпретация Мф 19:12 в ран-
нехристианском движении

Многие библейские тексты упоминают о  скопцах (εὐνοῦχος, ָסירִס). Если 
в  еврейской Библии sārîs выступает в  основном как важный элемент ад-
министративного аппарата государств Ближнего Востока, то  в  новозавет-
ных текстах образ евнуха становится предметом теологической рефлексии. 
В Евангелии от Матфея Христос говорит о том, что существуют «скопцы, 
которые сделали сами себя скопцами для Царства Небесного» (Мф 19:12). 
В статье исследуется этот стих, его Sitz im Leben, прослеживается его влия-
ние как на христианскую теологию, так и на религиозную практику после-
дователей Христа. В  течение долгого времени в  евнухе из  Мф 19:12 ком-
ментаторы видели образец целомудрия, идеального члена христианской 
Церкви, прообраз монаха. Впрочем, анализ древних памятников показыва-
ет, насколько морально двусмысленным был образ евнуха. Можно сказать, 
что евнух в античном Средиземноморье являл собой воплощенную транс-
грессию всех норм, которые касались вопросов семейной и  сексуальной 
жизни. В этом образе представлявшееся вечным и разумным было постав-
лено под сомнение: приведенный в качестве идеала образ евнуха отрицал 
торжествовавшую гетеросексуальную бинарную модель, в  которую были 
вписаны такие вещи как семья, пол и гендерная идентичность. 

Ключевые слова: евнух, скопец, аскетизм, монашество, раннее христиан-
ство, Библия, Евангелие от Матфея, гомосексуализм, гендер, квир-теология. 

Николай Селезнев. Islamobuddhica: Что если буддизм — религия Писания? 
«Писание Шакьямуни» в арабском «Сборнике летописей» Рашид ад-Дина

В  своей «Истории Индии», входящей в  «Сборник летописей», Рашид 
ад-Дин (1249/50–1318), со  слов кашмирского буддийского монаха Кама-



№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 8 9

А н н о т а ц и и﻿

лашри, неоднократно упоминает «Писание Шакьямуни». Эти упоминания 
находятся в композиционно значимых местах «Истории Индии»: в нача-
ле и в конце этой книги, а также в начале части, посвященной буддизму. 
Будда в этой части представлен как «пророк», позднейший в череде «про-
роков», установивший «сунну» своим последователям, а  его речи соста-
вили «Писание» — Абхидхарму. Карл Ян и Йохан Элверског интерпрети-
ровали этот сюжет как исламизацию дискурса, причем Йохан Элверског 
прямо отрицал, что Абхидхарма может быть названа «Писанием Будды» 
или его «откровением». В  статье показано, что такой взгляд ошибочен. 
Общеизвестны утверждения буддийских источников, что в Кашмире в пе-
риод правления царя Канишки состоялся четвертый буддийский собор, 
на  котором в  противовес саутрантикам, сарвастивадины провозгласили 
санскритскую Абхидхарма-питаку «словами Будды» (buddha-vacana). По-
добное отношение к третьей части буддийского канона засвидетельствова-
но и в палийских источниках. 

Ключевые слова: буддизм, ислам, Абхидхарма, Писание, Рашид ад-Дин, 
Камалашри. 

Сергей Горюнов. Между полемикой и толерантностью: конструирование «ре-
лигиозного другого» через призму николаевской цензуры

В тексте предпринимается попытка анализа взгляда русских цензоров ни-
колаевской эпохи на религиозного Другого. На основании цензурного дела, 
предметом которого стала допустимость религиозной полемики как тако-
вой, мы демонстрируем как высший негласный цензурный орган страны 
(Комитет 2-го апреля 1848 г.)  вступает в  конфликт относительно нормы 
толерантности с «Ведомством православного исповедания» и обер-проку-
рором св. Синода гр. Протасовым. Используя методологические приемы 
Кембриджской исторической школы, мы пробуем «вскрыть» конкретное 
наполнение бинарной оппозиции православие/иноверие, и норму религи-
озной терпимости в николаевской России (в ее практическом, а не декла-
ративном измерении).  

Ключевые слова: религиозная полемика, терпимость, толерантность, цен-
зура, религиозный другой.

Борис Кнорре, Александра Засядько.  Православный антиэкуменизм 2.0: 
мобилизационная модель, секьюритизация и реваншизм

Данная статья посвящена антиэкуменическому движению в  российском 
православии, аспектам религиозного обособления и  изоляционизма, ко-
торый православные фундаменталисты сегодня противопоставляют ин-
теграционным процессам в христианском мире и попыткам Русской Пра-
вославной Церкви (РПЦ) пересмотреть задачи межконфессионального 
сотрудничества. Анализируются социокультурные и  политические пред-
посылки, стоящие за  изоляционистской идеологией православных фун-
даменталистов, в  частности такие как охранительство, секьюритизация 



3 9 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

﻿А н н о т а ц и и

в широком смысле, накладывающиеся на реваншизм, геополитический ре-
сентимент и  идеализацию советского прошлого. Авторы выделяют также 
такой культурный феномен как «мобилизационное сознание» — убеждение 
в необходимости существования общества в условиях некоего чрезвычай-
ного напряжения как нормы жизни. В статье дается сравнение ключевых 
черт современных православных фундаменталистов и  праворадикальных 
партий.

Ключевые слова: православный антиэкуменизм, экуменическое движе-
ние, православие, фундаментализм, мобилизационная модель, милитари-
зация, секьюритизация, советские ценности. 

Юлия Антонян. «Как же это — в седьмом веке было, а теперь нет?»: изобре-
тенная традиция иконописи в постсекулярной Армении

В  статье проанализирован процесс постсоветского изобретения новой ре-
лигиозной традиции иконописи в  Армянской апостольской церкви. Хотя 
в средние века армянское христианство не сформировало традиции иконо-
почитания, однако начиная с XVII в., в силу разных исторических причин, 
в Армянской церкви появляется церковная живопись, которая вписывается 
не только в церковный интерьер, но и в религиозную повседневность при-
хожан. В постсоветский период, вместе с реинституционализацией церкви 
появляется новый спрос на церковную живопись, покупка и дарение кото-
рой занимает серьезное место в экономике церкви и престижном дарооб-
мене между верующими и церковью. В связи с этим, вместе с привычным 
«армянским стилем», появляется новый «иконописный канон», рекон-
струированный, а  на  самом деле изобретенный иконописцами — отцом 
и сыном Азарянами. Этот канон возводится ими к византийским образцам 
и средневековой армянской книжной миниатюре и интерпретируется как 
исконно армянский, претендующий на  историческое первенство, которое 
выводится из евангельского мифа о нерукотворном изображении Христа. 
Иконописный канон Азарянов, хотя и оставаясь маргинальным, является 
манифестацией постсекулярной религиозности, одной из форм религиоз-
ного обращения и религиозной практики.

Ключевые слова: иконопись, иконопочитание, Армянская апостольская 
церковь, изобретение традиции, постсекулярная религиозность. 



№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 9 1

About the Journal

STATE, RELIGION AND CHURCH 
in Russia and Worldwide

# 2(39) 2021
Established in 1968.
Academic peer-reviewed journal devoted to the interdisciplinary scientific 
study of religion.
The journal is published quarterly under the aegis of the Russian Presidential 
Academy of National Economy and Public Administration.
Indexed in Scopus, Web of Science and ATLA Religion Database.

Address:
Russian Presidential Academy of National Economy and Public Administration
Editorial office of the journal “State, Religion and Church in Russia and 
Worldwide”
84, Vernadskogo pr.
119606 Moscow. Russia
E-mail: religion@ranepa.ru
Web-site: https://religion.ranepa.ru/home/

Editorial Staff: Dmitry Uzlaner (Editor-in-Chief), Alexander Agadjanian, 
Alexander Kyrlezhev, Sofya Ragozina.

Editorial Board: Alexey Appolonov, Alexey Beglov, Nadezhda Beliakova, 
Vladimir Bobrovnikov, Olga Vasil’eva, Galina Vdovina, Alexander Verkhovsky, 
Victor Garadja, Gasan Guseinov, Ivan Davydov, Veronika Kravchuk, Remir 
Lopatkin, Roman Lunkin, Vladimir Malyavin, Alexander Pavlov, Alexander 
Panchenko, Vasiliy Pinkevitch, Evgeniy Rashkovsky, Nikolai Seleznyov , Roman 
Svetlov, Nikolai Shaburov, Mikhail Smirnov, Evgenia Tokareva, Marianna 
Shachnovich, Alexey Yudin.

International Council: Renat Bekkin (Sweden), Mirko Blagojević 
(Serbia), Thomas Bremer (Germany), Rajeev Bhargava (India), Jean-
Paul Willaime (France), Grace Davie (UK), Viktor Yelensky (Ukraine), 
Ronald Inglehart (USA) , Vasilios Makrides (Germany), Adrian Pubst (UK), 
Kathy Rousselet (France), Jonathan Sutton (UK), Euguenia Fediakova (Chile), 
Alexander Filonenko (Ukraine), Evert van der Zveerde (Netherlands), David 
Chidester (South Africa), Kristina Stoeckl (Austria), Chrissy Stroop (USA), 
Mikhail Epstein (USA).



ГОС УДАРСТВО
РЕЛИГИЯ
ЦЕРКОВЬ
в России и за рубежом

Учредитель:  
Российская академия народного хозяйства 
и  государственной службы при  Президенте  РФ

ISSN 2073 – 7203 (PRINT), 2073 – 7211 (ONLINE)
В системе РИНЦ № 09-04 / 09-16

119606, г. Москва, просп. Вернадского, д. 84  
Редакция журнала «Государство, религия, церковь в России 
и за рубежом»

E-mail: religion@ranepa.ru

Подписано в печать   
Формат 70×100/16 
Тираж 400 экз. Усл. печ. л. 23,2 
Изд. № 884. Заказ № 884

Отпечатано в типографии 
119571, Москва, пр-т Вернадского, 82–84 

I S S N  2 0 7 3 - 7 2 0 3

9   7 7 2 0 7 3   7 2 0 0 0 0    

22021 
[ 39 ]


