
ГОСУДАРСТВО
РЕЛИГИЯ
ЦЕРКОВЬ
в России и за рубежом

Издается с 1968 года, 
выходит 4 раза в год

Учредитель:  
Российская академия 
народного хозяйства 
и государственной службы 
при Президенте РФ

Москва, 2021 

3 2021 
[ 39 ]



Редакция Дмитрий Узланер (главный редактор),  
Александр Агаджанян, Александр Кырлежев, 
Софья Рагозина, Сергей Горюнов (раздел «Рецензии»)
Идея обложки Екатерина Трушина
Макет журнала Сергей Зиновьев
Верстка Анастасия Меерсон

Корректура Лариса Яркина
Редактор-составитель главной темы номера 
Дмитрий Антонов

Редакционная коллегия:

Апполонов А. В., канд. филос. наук; Беглов А. Л., канд. ист. наук; Белякова Н. А., 
канд. ист. наук; Бобровников В. О., д-р ист. наук; Васильева О. Ю., д-р ист. наук; 
Вдовина Г. В., д-р филос. наук; Верховский А. М.; Гараджа В. И., д-р филос. наук; 
Гусейнов Г. Ч., д-р филолог. наук; Давыдов И. П., канд. филос. наук; Кравчук В.В., 
канд. филос. наук; Лопаткин Р. А., канд. филос. наук; Лункин Р. Н., канд. филос. 
наук; Малявин В. В., д-р ист. наук; Павлов А.В., д-р филос. наук; Панченко А. А., 
д-р филолог. наук; Пинкевич В.К., д-р исторических наук; Рашковский Е. Б., д-р ист. 
наук; Светлов Р. В., д-р филос. наук; Селезнев Н. Н., д-р филолог. наук; 
Смирнов М. Ю., д-р соц. наук; Токарева Е. С., д-р ист. наук; Шахнович М. М., 
д-р филос. наук; Шабуров Н. В., канд. культурологии; Юдин А. В., канд. ист. наук

Международный научный совет:

Р. Беккин (Швеция); М. Благоевич (Сербия); Т. Бремер (Германия); Р. Бхаргава 
(Индия); Ж.‑П. Виллэм (Франция); Г. Дэйви (Великобритания); В. Еленский 
(Украина); Р. Инглхарт (США); В. Макридес (Германия); А. Пабст 
(Великобритания); К. Русселе (Франция); Дж. Саттон (Великобритания); 
К. Струп (США); Е. Федякова (Чили); А. Филоненко (Украина); 
Э. ван дер Звеерде (Голландия); Д. Чидестер (ЮАР); К. Штекль (Австрия); 
М. Эпштейн (США)

Сайт журнала в интернете: www.religion.ranepa.ru
E-mail: religion@ranepa.ru
119606, г. Москва, просп. Вернадского, д. 84.  
Редакция журнала «Государство, религия, церковь в России и за рубежом»
Институт государственной службы и управления

Перепечатка материалов возможна только  
с письменного разрешения редакции.

Свидетельство о регистрации СМИ:
ПИ № ФС 77 – 51374 от 10.10.2012

ISSN 2073 – 7203 (print), 2073 – 7211 (online)
В системе РИНЦ № 09 – 04 / 09 – 16
Входит в Перечень ведущих рецензируемых научных изданий ВАК России.
Индексируется в Scopus, Web of Science, Erih Plus и ATLA Religion Database.
Публикуемые материалы прошли процедуру рецензирования 
и экспертного отбора. 



№3(39 )  ·  2021  � 3

Содержание

Тема номера: Апроприация сакральной силы

Дмитрий Антонов.  Апроприация силы: незримое «тело» 
святыни в христианских традициях .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                  7

Михаил Майзульс.  Прикосновение взглядом: 
паломнические зеркала и апроприация сакральной 
«силы»  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                   26

Ольга Тогоева.  Дело о потерянных мощах: отшельник 
Жан из Гента и Людовик XI .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                      61

Анна Серегина.  «Соломинка отца Гарнета»: мощи 
святых в религиозной культуре английских 
католиков XVII в. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             80

Дильшат Харман.  Младенец и крест: особая иконография 
Орудий Страстей Христовых для защиты рожениц 
в английском свитке XV в.  (Beinecke MS 410) .  .  .  .  .  .  .  .  .           103

Эдина Бозоки.  Средства личной защиты 
в Средние века .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             130

Людмила Сукина.  Апроприация силы древних 
чудотворных образов Богоматери в списках богородичных 
икон конца XVII — начала XVIII в. 
с «историей святыни» .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                         163

Андрей Мороз, Элеонора Семиврагова.  Животворящий 
крест в селе Годеново: между двух сакральных центров 
и за их пределами .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                           184

Дмитрий Антонов, Дмитрий Доронин.  Отпечаток 
на стекле: контактные реликвии 
на постсоветском пространстве  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                   209

VARIA

Елена Воронцова, Валерия Елагина.  История блаженной 
Насти Вирятинской: «прикрываясь религиозными 
предрассудками, вела антисоветскую агитацию» .  .  .  .  .  .  .  .        244

Екатерина Шебалина.  Ватикан и евроинтеграция: 
история и современность .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                      271



4 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Юлия Шаповал, Мадина Бекмаганбетова.  Хиджра 
в «Исламское государство» через призму женских 
нарративов: кейс Казахстана .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    289

Дискуссия

Григорий Консон.  Еврей как Антихрист в современной 
босхиане. В диалоге с книгой Михаила Майзульса 
«Между Христом и Антихристом: “Поклонение волхвов” 
Иеронима Босха» .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                          316

Рецензии

Татьяна Никольская.  Сергазина К. «Хождение вкруг»: 
Ритуальная практика первых общин христоверов. М.; Спб.: 
Центр гуманитарных инициатив, 2017. — 256 с.  .  .  .  .  .  .  .  .         334

Конрад Секерски.  Roussou, Eugenia (2021) Orthodox 
Christianity, New Age Spirituality and Vernacular Religion: 
The “Evil Eye” in Greece. London, New York: Bloomsbury 
Advances in Religious Studies, 
Bloomsbury Academic — 216 p. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    338

Михаил Базлев.  O’Reilly, Terence (2020) The Spiritual 
Exercises of Saint Ignatius of Loyola: Contexts, Sources, 
Reception. Leiden; Boston: Brill. — 352 p. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              343

Виктория Герасимова.  Роуз Э.М. Убийство Уильяма 
Норвичского. Происхождение кровавого навета 
в средневековой Европе / пер. с англ. Т. Ковалевской. М.: 
Новое литературное обозрение, 2021. — 432 с. .  .  .  .  .  .  .  .  .          350

Справочная информация

Авторы  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                 356

Аннотации .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                               360

About the Journal .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                              367



№3(39 )  ·  2021  � 5

Table of Contents

The Theme of the Issue: Appropriation of Virtue

Dmitriy Antonov.  Appropriation of Virtue: The Invisible 
“Body” of Holy Objects in Christian Traditions  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .             7

Mikhail Maizuls.  Visual Touch: Pilgrim Mirrors 
and Appropriation of the Sacred “Power” .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                26

Olga Togoeva.  The Case of the Lost Relics: The Hermit 
Jean of Ghent and Louis XI .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                      61

Anna Seregina.  “The Father Garnet’s Straw”: Relics of the 
Saints in the Religious Culture of English Catholics 
in the 17th Century  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                           80

Dilshat Harman.  The Child and the Cross: Modification 
of the Iconography of the Instruments of the Passion 
of Christ for the Protection of Women in Childbirth 
in a 15th Century English Scroll (Beinecke MS 410)  .  .  .  .  .  .  .         103

Edina Bozoky.  Means of Personal Protection 
in the Middle Ages  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                           130

Liudmila Sukina.  The Appropriation of the Power 
of Ancient Miraculous Images of the Mother of God 
in the Iconic Replicas of the Late 17th — 
Early 18th Century  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                           163

Andrey Moroz, Eleonora Semivragova.  The Life-Giving 
Cross in the Godenovo Village: Between and Beyond 
the Two Sacred Centers  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       184

Dmitriy Antonov, Dmitriy Doronin.  The Imprints 
on Glass: The Contact Relics in Post-Soviet Countries .  .  .  .  .  .   209

VARIA

Elena Vorontsova, Valeria Elagina.  The Case 
of Blessed Nastya of Viratyino: “Hiding Behind 
Religious Prejudices, She Was Making Anti-Soviet 
Agitation” .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                244

Ekaterina Shebalina.  The Holy See and European 
Integration: History and Present State of Affairs .  .  .  .  .  .  .  .  .  .           271



6 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Yuliya Shapoval, Madina Bekmaganbetova.  Hijra to 
“Islamic State” through the Female Narratives: The Case 
of Kazakhstan  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                              289

Discussion

Grigoriy Konson.  Jew as the Antichrist in Modern Boschianа. 
In Dialogue with the Book by Mikhail Maizuls, Between Christ 
and Antichrist: Hieronymous Bosch's “The Adoration 
of the Magi.” .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             316

Book Reviews

Tatiana Nikolskaya.  Review of: Sergazina, K. (2017) 
“Khozhdenie vkrug”: Ritual’naia praktika pervykh obshchin 
khristoverov [“Walking Around”: Ritual Practices of the First 
Communities of the Christovers]. M.; Spb.: Tsentr 
gumanitarnykh initsiativ. — 256 p.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                  334

Konrad Siekierski.  Review of: Roussou, Eugenia (2021) 
Orthodox Christianity, New Age Spirituality and Vernacular 
Religion: The “Evil Eye” in Greece. London, New York:  
Bloomsbury Advances in Religious Studies, Bloomsbury 
Academic — 216 p. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                           338

Mikhail Bazlev.  Review of: O’Reilly, Terence (2020) 
The Spiritual Exercises of Saint Ignatius of Loyola: Contexts, 
Sources, Reception. Leiden; Boston: Brill. — 352 p. .  .  .  .  .  .  .  .        343

Viktoriia Gerasimova.  Review of: Rouz, E.M. (2021) Ubiistvo 
Uil’iama Norvichskogo. Proiskhozhdenie krovavogo naveta v 
srednevekovoi Evrope [Murder of William of Norwich. 
Origins of Blood Libel in Medieval Europe]. M.: 
Novoe literaturnoe obozrenie, 2021. — 432 s.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .            350

Reference Information

Authors .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                356

Summaries  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                               360

About the Journal .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                            367



� 7

Дмитрий Антонов 

Апроприация силы: незримое «тело» 
святыни в христианских традициях

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-7-25

Dmitriy Antonov

Appropriation of Virtue: The Invisible “Body” of Holy Ob-
jects in Christian Traditions

Dmitriy Antonov — Russian State University for the Humanities; 
Russian Presidential Academy of National Economy and Public Ad-
ministration (Moscow, Russia). antonov-dmitriy@list.ru

The paper studies the strategy of appropriation of the virtue of sacred 
objects. This strategy includes a wide range of practices widespread 
in Christian traditions — from contact techniques of communicating 
with relics (touching, wearing on the body, eating/drinking a frag‑
ment, etc.) to distant practices (approximation, eye contact, directing 
the relic at the desired person, object or locus, etc.). These are manipu‑
lative practices targeted at using the virtue that is supposed to emanate 
from a sacred object for necessary purposes — from healing, protecting, 
attacking the enemy, to creating new contact relics and spreading the 
virtue in various material objects. As the author shows, such practic‑
es are grounded in the idea that sacred objects have a “second body”, 
the invisible virtue extended in space around an icon, relics or brandea. 
Contact with this “body” is believed to be highly effective; it is achieved 
through various ways of “distant touch”. The idea of ​​the shrine as a 
permanent source of virtue that can be used, appropriated with the 
help of certain physical operations, laid ground for many actions that 
have been performed in various Christian traditions until now.

Keywords: Christianity, contact relics, icons, brandea, appropriation 
of virtue, communication with sacred objects.

Антонов Д. Апроприация силы: незримое «тело» святыни в христианских традициях // Государство, религия, 
церковь в России и за рубежом. 2021. № 39(3). С. 7-25. 

Antonov, Dmitriy (2021) “Appropriation of Virtue: The Invisible ‘Body’ of Holy Objects in Christian Traditions”, 
Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(3): 7-25. 

Апроприация сакральной силы

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-XX-XX


8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

ПОДБОРКА статей, предлагаемая читателю, посвяще-
на контактным способам взаимодействия с  реликвиями 
в  христианских традициях. Однако речь пойдет не  толь-

ко о  физическом контакте. Мы рассматриваем широкий спектр 
практик, который основан на  представлении о  благодати, неви-
димо источаемой святыней, будь то тело праведника (мощи или 
фрагмент мощей), его визуальный образ или брандеа — предмет, 
контактировавший с первичной, «материнской» святыней.

О реликвиях и о тактильных способах взаимодействия с ними 
в  разных культурах в  последние годы было написано немало1. 
Как справедливо отмечал Стивен Хупер, само понятие «рели-
квия» не имеет четких определений — в работах культурных ан-
тропологов, историков и религиоведов оно трактуется с несколь-
ко разных позиций. При этом, какие бы материальные объекты 
не оказывались в фокусе внимания, многие авторы склонны от-
делять «реликвии» от  визуальных образов, рассматривая изо-
бражения как репрезентацию сакрального, но  не  святое в  соб-
ственном смысле слова2. Некорректность  — в  большинстве 
контекстов — такого разделения очевидна, особенно когда речь 
заходит о почитаемых визуальных образах, вокруг которых фор-
мируются собственные культы. Хупер, как и ряд исследователей 
восточнохристианских религиозных традиций3, предлагает ис-
пользовать понятие «реликвия» применительно не только к мо-
щам и брандеа, но и к сакральным изображениям, подчеркивая 
их  общую связь с  персонажем, который наделяет их  благодат-
ной силой, и равную значимость с точки зрения носителей тра-

1.	 См., к примеру: Robinson, J., De Beer, L., Harnden, A. (eds) (2014) Matter of Faith: An 
Interdisciplinary Study of Relics and Relic Veneration in the Medieval Period. Lon-
don: The British Museum Press; Bagnoli, M., Klein, H.A., Mann, C.G., Robinson, J. 
(eds) (2010) Treasures of Heaven: Saints, Relics and Devotion in Medieval Europe. 
Baltimore and London; Trainor, K. (ed.) (2010) Relics in Comparative Perspective. Spe-
cial issue of Numen 57(3–4); Walsham, A. (ed.) (2010) Relics and Remains (Past and 
Present supplement N.S. vol. 5). Oxford.

2.	 Hooper, S. (2014) “Bodies, Artefacts and Images. A Cross-cultural Theory of Relics”, in 
J. Robinson, L. De Beer, A. Harnden (eds) Matter of Faith: An Interdisciplinary Study 
of Relics and Relic Veneration in the Medieval Period, pp. 190–199. 

3.	 О безусловной близости икон и реликвий в Восточном христианстве, об объеди-
няющем их  понятии «христианские реликвии» рассуждал А.М. Лидов и  некото-
рые авторы сборников, опубликованных под его редакцией. См.: Восточнохристи-
анские реликвии /  Ред.-сост. А.М. Лидов. М.: Прогресс-Традиция, 2003; Реликвии 
в  Византии и  Древней Руси: письменные источники / Ред.-сост. А.М. Лидов. М.: 
Прогресс-Традиция, 2006.



Д м и т р и й  А н т о н о в 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 9

диции4. В самом деле, изображенное или вырезанное из дерева 
и камня тело святого часто наделяется теми же свойствами, что 
его физическое тело, «реликвия» в узком смысле слова — оно тво-
рит чудеса, создает брандеа — объекты, наполненные силой «ма-
теринского» объекта; его можно фрагментировать, распростра-
няя благодать в материальных носителях и т.п.

Метафора телесности важна при разговоре о разных сакраль-
ных предметах. Изображение часто воспринимается как особый 
вид «тела» святого и  в  христианских сообществах играет те же 
роли, что и  мощи. В  то  же время материальный носитель пло-
скостного изображения и материал, из которого изготовлена круг-
лая скульптура, будь то дерево, ткань, металл или камень — мож-
но рассматривать как «тело» самого образа. Это «тело» (или его 
фрагменты) наделяется чудотворными свойствами, оно задей-
ствовано во множестве акциональных практик. Культовые образы 
одевают и украшают, с ними взаимодействуют тактильно. Жером 
Баше использует понятие «образ-объект», подчеркивая нераз-
рывную связь, синкретизм изображения и его носителя5.

Эта проблематика совсем не нова — она освещалась во множе-
стве работ по  антропологии христианского искусства, от  класси-
ческих трудов Ханса Бельтинга до  недавних публикаций, посвя-
щенных практикам наказания круглых скульптур и изображений 
святых6. В  этой статье я  хотел бы поговорить о  другом, крайне 
важном, но почти не описанном феномене. Речь пойдет не о ма-
териальном, но  о  незримом «теле» сакральных предметов. Это 
«тело» — очерченная в  пространстве благодать, которая окружа-
ет святыню и изменяет свойства и  качества всего, с чем невиди-
мо контактирует. Как мы увидим, представления об этом немате-
риальном «теле» определяют множество действий, совершаемых 
с реликвиями и образами в разных частях христианского мира.

Идея о  благодати как особой силе, которая не  только за-
ключена в  сакральных предметах, но  и  распространяется ими 
по  определенным траекториям, играла важную роль в  христи-
анстве начиная с  первых веков. Эту силу до  сегодняшнего дня 

4.	 Hooper, S. “Bodies, Artefacts and Images. A Cross-cultural Theory of Relics”, pp. 195–
198.

5.	 Baschet, J. (2008) L’iconographie médiévale, s. 30 ff. Paris: Gallimard.

6.	 См., к примеру, подборку статей, посвященных богохульству и, в том числе, прак-
тикам взаимодействия с  католическими изображениями и  статуями, опублико-
ванную во втором номере «Государства, религии, церкви в России и за рубежом» 
за 2017 г.



1 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

стремятся использовать множеством способов для решения са-
мых разных задач — от  государственных, в  публичной сфере, 
до  бытовых, в  личном пространстве. Очень часто с  реликвия-
ми взаимодействуют тактильно, стремясь прикоснуться к  ним, 
омыть их  водой, приложить к  ним различные предметы или 
отломить/соскрести и  присвоить себе их  материальную части-
цу. Такие практики хорошо известны в  различных традициях 
во  всем мире. Однако описание их  через «контактную магию», 
«контагиозный принцип» крайне общо и  не  позволяет понять 
логику очень разных, но  синонимичных, изофункциональных 
действий, совершаемых в  христианстве со  святыми изображе-
ниями и  предметами. Гораздо более гибкую и  операциональ-
ную систему мы получим, применив другую оптику. Я  предла-
гаю говорить об  апроприации силы как об  одной из  базовых 
стратегий коммуникации с  сакральными образами и  реликвия-
ми. Это позволит объяснить не  только хорошо известные так-
тильные/контактные практики, но  и  многие другие явления. 
Многочисленные дистантные способы взаимодействия со  свя-
тынями. Действия, связанные с созданием и распространением 
брандеа (и, более глобально, — феномен «дистрибуции свято-
сти» как один из важнейших культурных механизмов в христи-
анских сообществах). Представления о  допустимых и  недопу-
стимых способах утилизации сакральных предметов. Наконец, 
многие особенности нарративов и  дискурсивных практик, свя-
занных с почитаемыми объектами.

В статье 2018 г. «Два “тела” иконы: общение с сакральным об-
разом как апроприация силы»7, основываясь преимущественно 
на  русских материалах, я  говорил об  основных способах комму-
никации с иконами и реликвиями и о том, какие представления 
и практики попадают в интересующий нас спектр — апроприацию 
сакральной «энергии». Здесь нужно вкратце повторить основные 
выводы этой работы, дополнив их новыми наблюдениями.

Широкий кластер различных, внешне непохожих действий, 
совершаемых в  церкви, в  паломничестве или в  домашнем про-
странстве клириками и  мирянами, можно охарактеризовать как 
апроприацию силы — присвоение, использование и  перенесение 
на новый предмет незримой благодати, источаемой чудотворным 

7.	 Антонов Д.И. Два «тела» иконы: общение с сакральным образом как апроприа-
ция силы // Вестник РГГУ. Серия «История. Филология. Культурология. Востоко-
ведение». 2018. № 7. С. 9–34.



Д м и т р и й  А н т о н о в 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 1

объектом. Здесь акцентировано не  обращение к  Богу или свято-
му, а  манипулятивное действие, направленное непосредствен-
но на объект, заключающий в себе благодатную энергию и окру-
женный ей, как «вторым телом», невидимым, но  очерченным 
в  пространстве. Использовать эту благодать стремятся различ-
ными способами, которые можно разделить на  несколько вари-
антов по принципу взаимодействия с реликвией: 1 — присвоение 
с ущербом для объекта, путем «кражи святого» (выламывание ку-
сочка образа, соскабливание краски и т.п.); 2 — присвоение через 
физическое прикосновение к почитаемому объекту; 3 — присвое-
ние через использование «дочерних» объектов, брандеа, которые 
входили в контакт либо с самой «материнской» реликвией, либо 
с ее невидимым благодатным «телом» (т.е. определенное время 
находились рядом с ней); 4 — присвоение дистантным способом: 
через контакт с незримым «телом» святыни («припадение» под 
икону, пролезание под образом, направление иконы на источник 
опасности, обнесение защищаемого пространства и  т.п.); 5 — ис-
пользование по «симпатическому» принципу: святыня контакти-
рует с  определенным объектом, который должен перенести бла-
годать на другой подобный объект (опускание иконы в воду для 
того, чтобы вода излилась с  небес; приложение к  иконам фото-
графий для того, чтобы исцелить изображенного на  снимке че-
ловека, и т.п.).

В  раннем христианстве идея о  распространении благодати 
была тесно связана с  почитанием мощей святых, прежде всего 
мучеников. Отсюда вырастает и  культ образов, статуй и  других 
объектов, которые имитируют тело святого или оказываются свя-
заны с ним по контактному принципу (брандеа). Как отмечал Ро-
лан Рехт, культ христианских мощей впитал две традиции. Пер-
вая, которую Рехт называет анимизмом, — характерное для греков 
представление о  посмертной связи человека с  его плотью (вспо-
мним, что греко-римские погребальные портреты оказали силь-
ное влияние на  ранние христианские иконы)8. Вторая, «орен-
дизм» — распространенное на  Ближнем Востоке представление 
о том, что мощи способны изливать чудесную жидкость и сохра-
нять благодатную силу при разделении на части9.

8.	 Бельтинг Х. Образ и культ: История образа до эпохи искусства. М.: Прогресс-Тра-
диция, 2002. С. 99–136.

9.	 Рехт Р. Верить и видеть: Искусство соборов XII–XV веков / Пер. с фр., науч. ред. 
О.С. Воскобойникова. М.: Издат. дом Высшей школы экономики, 2014. С. 96–97.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Уже в IV в., после легализации христианства в Римской импе-
рии, в храмы начали вносить мощи святых, освящая таким обра-
зом церковь. VII Вселенский собор постановил, что использова-
ние частиц мощей при освящении храма абсолютно необходимо. 
Реликвии начали помещать в  основание церкви, под храмовый 
престол в алтаре, а затем и в антиминс, возлагаемый на престол. 
Кроме того, их интегрировали в стены, колонны и купола визан-
тийских церквей. Воду, смытую с мощей, также использовали для 
освящения пространства (а равно и с другими целями — для напи-
сания икон, в качестве лекарственного или защитного средства). 
Распространение благодати с  помощью материальных объектов 
превратилось в важнейшую стратегию христианской религиозной 
традиции. В определенном смысле она оказалась родственна дру-
гой практике — практике передачи апостольской благодати через 
рукоположение священства.

Почитание тел святых относительно быстро распространилось 
на  контактные реликвии, брандеа — предметы, впитавшие бла-
годать праведника и  излучавшие ее. Храмы-мартирии, воздвиг-
нутые над телом мученика, к раке которого ходили за помощью, 
стремясь не только помолиться, но и прикоснуться, и унести с со-
бой частицу овеществленной святости, наполнялись почитаемы-
ми объектами. Целительными и чудотворными считались вещи, 
прикасавшиеся к телу святого при его жизни либо после его смер-
ти, вступавшие в  контакт с  чудотворной иконой или, наконец, 
с  другим брандеа10. В  храме Димитрия Солунского в  Фессалони-
ках чудотворной почиталась не только рака (доски которой исто-
чали миро), но и размещенный рядом образ мученика11. Матери-
альные святыни зримо свидетельствовали о силе того праведника, 
с которым были так или иначе связаны12.

Представление о том, что мощи наполнены силой и способны 
влиять на окружающее, породило естественное желание обрести 

10.	 Известные примеры такого рода — Керамионы, чудотворные отпечатки лика Хри-
стова на черепице или кирпичах: по легенде, они появились чудесным образом 
как нерукотворные реплики Мандилиона — образа, который в свою очередь воз-
ник на плате после того, как Христос отер им лицо.

11.	  Шалина И.А. Реликвии в восточнохристианской иконографии. М.: Индрик, 2005. 
С. 14.

12.	 Как предполагает Ж. Кормина, отсутствие тел новомучеников определяет слабую 
распространенность их  культа, «религиозное равнодушие» к  ним среди верую-
щих на постсоветском пространстве. Кормина Ж.В. Паломники: Этнографические 
очерки православного номадизма. М.: Изд. дом Высшей школы экономики, 2019. 
С. 180.



Д м и т р и й  А н т о н о в 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 3

для личного пользования фрагмент материализованной свято-
сти. И хотя некоторые богословы первых веков христианства осу-
ждали такую практику (Иоанн Златоуст полагал, что не  только 
разделять, но  даже выкапывать и  перезахоранивать тела умер-
ших — дело нечестивое, и  такие мысли внушает людям «демон 
гробокопательства»), в  Средние века части тела святых и  части-
цы их  мощей начали быстро распространяться по  христианско-
му миру. Культ реликвий играл важнейшую роль в религиозном 
обиходе. Европейские города, монастыри и  церкви превозноси-
ли свои святыни и  пытались обрести новые — руки, зубы, кости, 
стопы, бесчисленные фрагменты мощей покупали и  продавали, 
обменивали и  выкрадывали, отнимали силой и  обретали хитро-
стью (к  примеру, тайно откусывая пальцы с  руки или ноги свя-
того во  время благочестивого лобызания его тела). По  подсче-
там исследователей, из византийских святых, живших между VII 
и XV в., нетронутыми остались тела лишь троих. Мощи мученицы 
Параскевы были разделены на  152 части, Пантелеймона на  175, 
Харлампия — на 22613.

С  распространением христианских религиозных образов в  V–
VI вв. плоскостные изображения и круглую скульптуру стали вос-
принимать как новое «тело» святого и  наделять аналогичными 
чудотворными способностями. Культ мощей и культ икон оказа-
лись неразрывно связаны14. Иногда они сливались воедино. За-
крепленное на доске в вертикальном положении, тело константи-
нопольского святого Даниила Столпника († 493) почиталось как 
икона — плоть усопшего заменила его рукотворный образ.

Замечательно в этом плане, что композиция некоторых ранне-
христианских икон и устройство их рамы сохраняли связь с ков-
чегом, в  котором хранились мощи святого. Яркий пример — эн-
каустическая икона конца VI в. с  образами свв. Сергия и  Вакха. 
Икона с рамой и фаской, вероятно, снабжалась задвижной крыш-
кой. Святые изображены погрудно, а их руки лежат на раме как 
на  полке. Это имитировало трехмерные фигуры — изображение 

13.	 Иванов С.А. Благочестивое расчленение: парадокс почитания мощей в византий-
ской агиографии // Восточнохристианские реликвии / Ред.-сост. А.М. Лидов. М.: 
Прогресс-традиция, 2003. С. 121–123.

14.	 Как писал известный теолог и  защитник иконопочитания Иоанн Дамаскин, 
«…святые и при жизни были исполнены Св. Духа; когда же скончались, благодать 
Св. Духа всегда соприсутствует и с душами, и с телами их в гробницах, и с фигу-
рами, и  со  святыми иконами их  — не  по  существу, но  по  благодати и  энергии». 
См. об этом: Живов В.М. Разыскания в области истории и предыстории русской 
культуры. М.: Языки славянской культуры, 2002. С. 60–61.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

напоминало мощи, помещенные в  ящик-реликварий. При этом, 
как отмечает Галина Колпакова, интенсивно светлая подклад-
ка под ликами и  темный фон, окружающий фигуры, создавали 
зрительный эффект свечения15. Изображенное тело святого исто-
чает благодатное сияние — так же как его физическая плоть, ко-
торая, по  рассказам многих христианских текстов, преображает-
ся и источает благоухание (что указывает на благую посмертную 
участь праведника и  отражает архаическое, по-своему аккуль-
турированное в  христианских традициях представление о  связи 
души и плоти).

Связь тела и изображения зачастую усиливали по контактному 
принципу. Образ размещали на досках, закрывающих раку, либо 
рядом с  захоронением; в  образ интегрировали частицы мощей 
святого либо же их замешивали в краски, которыми затем писа-
ли икону и т.п.16 Однако иконы вовсе не требовали прямой связи 
с мощами, и в тех регионах, где мощей изначально не было, как 
в  русских землях в  первые века после христианизации, именно 
образы становились основным почитаемым объектом. Тело ма-
териальное и  тело изображенное оказывались подобными, изо-
функциональными объектами. Неудивительно, что иконоборцы 
осуждали равно культ мощей и культ образов, которые строились 
по максимально схожим принципам17.

В разных регионах христианского мира почитаемые артефакты 
постоянно умножались — фрагментированное тело святого, изо-
бражения его тела или частей тела (как в  европейских реликва-
риях, имитирующих ту часть плоти, которая хранилась в мощеви-
ке), различные брандеа, контактировавшие с мощами, помогали 
распространять святость и создавать новые сакральные предметы, 
перенося на  них чудотворную благодать. Представление о  силе, 

15.	 Колпакова Г.С. Искусство Византии. Ранний и средний периоды. М.: Азбука, 2009. 
С. 245–248.

16.	 Это сделали, к примеру, русские мастера, когда в 1648 г. создавали на Афоне ко-
пию чудотворной Иверской иконы. При этом были использованы мощи святых, 
не изображенных на самом образе. См. подробнее: Цеханская К.В. Почитание пра-
вославных святынь в России. М.: Паломник, 2013. С. 337–338.

17.	 Как отмечает Марк Фуллертон, многие действия и свойства, которыми в средне-
вековых легендах наделяли иконы и статуи святых, были характерны для греко-
римских фигур божеств и героев: статуи исцеляли людей, совершали различные 
действия — двигались, смеялись и плакали, убивали врагов; обладали чудесными 
свойствами (покрывались испариной, кровоточили), многие из них считались не-
рукотворными. Фуллертон М.Д. О  чудотворных образах в  античной культу-
ре // Чудотворная икона в Византии и Древней Руси / Сост. А.М. Лидов. М.: Мар-
тис, 1996. С. 12–18.



Д м и т р и й  А н т о н о в 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 5

незримо окружающей святые предметы и  заряжающей все во-
круг, наделяло особой магической эффективностью любые объек-
ты, которые были так или иначе связаны с реликвиями и, шире, 
с  храмом — вплоть до  пыли, мха или щепок  с  церковных стен18. 
Манипуляции, совершаемые с этой незримой благодатью, в свою 
очередь, предполагали ее присвоение и  использование для мно-
жества различных нужд — лечебных, апотропеических, продук-
тивных, оградительных (при защите города, села, посева, скоти-
ны) и т.п.

О  какой бы реликвии ни  шла речь — о  мощах, чудотворной 
иконе, статуе или почитаемом брандеа — связанные с  ней прак-
тики основаны на  представлении о  том, что источаемая благо-
дать формирует второе, незримое «тело» вокруг видимого и  ма-
териального. Носители традиции редко говорят о границах этого 
«тела», однако оно безусловно воспринимается как очерченное 
в пространстве — благодать начинает действовать при приближе‑
нии к объекту или при его направлении в необходимую сторону. 
В некоторых рассказах святыня защищает все находящееся рядом 
с ней в рамках некоего очерченного круга19.

Растянутое в  пространстве «тело» святыни могут описывать 
как силу, воспринимаемую физически, — к примеру, она ощуща-
ется «приятным покалыванием» в  ладонях рук: «…при подходе 
к  часовне Ксении Петербургской (Петербург) или к  храму в  Ки-
таевской пустыни (Киев), где покоятся мощи преп. Феофила Ки-
евского, такое покалывание может ощущаться за несколько сотен 
метров до  храма или часовни»20. Эта благодать способна напол-
нять предметы и  сообщать им те качества, которыми наделе-
но само «тело», — прежде всего, целительность. Замечательно 
в этом плане, что поминальную еду — яблоки, печенья, конфеты 

18.	 См. об этом: Антонов Д.И. У святых очи вертел? Фигуры без глаз на русских ми-
ниатюрах // Сила взгляда: Сб. науч. стат. / Отв. ред. и сост. Д.И. Антонов. М., РГГУ: 
2013. С. 21.

19.	 «Несколько лет назад заехала в храм, в Суворово. Купила небольшую на оргали-
те иконочку св. мучениц. Это было 20 авг. А 30-го окт. в Мурманске Ирина попа-
ла в автомобильную катастрофу. Люди, находившиеся в машине, все были иска-
лечены. Машина — “всмятку”. А Ирине эта маленькая иконочка, 6х8, спасла жизнь. 
Ирина прикрыла ею грудь и лицо. Рассказывает, что вокруг нее образовался как 
бы круг». Из тетради «Чудеса святых мучениц Евдокии, Дарии, Дарии, Марии» 
(запись № 18, тетрадь № 2, храм в с. Суворово, Дивеевский район Нижегородской 
обл.). Записано: Д.Ю. Доронин, сент. 2011.

20.	Кормина Ж.В. Паломники: Этнографические очерки православного номадизма. 
С. 124.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

и  т. п. — могут освящать на  могиле почитаемого старца, а  затем 
раздавать людям, объясняя, что это «батюшкино благословение», 
которое он «дает во  исцеление»; что это «не  только плотская 
пища, а духовная»21.

Жанна Кормина, используя близкую метафору, заимствован-
ную у  А. Гелла (A. Gell), писала о  «распределенной личности» 
святого. Тело праведника не ограничивается его мощами, но рас-
пространяется на место его захоронения, раку, часовню, храм22. 
Прикосновение к ним сообщает человеку благодать святого (рав-
но как и прикосновения к брандеа); общение с ними (от молит-
вы до  записок, оставляемых на  месте захоронения) равносиль-
но общению со  святым. Но  это справедливо и  по  отношению 
к  визуальным образам, иконам или скульптурам, которые ста-
новятся субститутом тела святого, точно так же окруженным не-
зримым благодатным телом и  так же помогающим установить 
с  ним молитвенный контакт. Более того, культ образов перено-
сит акцент на изображенное тело, которое превращается в само-
стоятельного актора: наделяется своей волей, получает свое имя, 
свои службы (акафисты), свое житие (тексты о  явлении и  чуде-
сах иконы или скульптуры) и, наконец, свои «житийные» иконы. 
Культ образов не просто дополняет культ святого, но превраща-
ется в  самостоятельное явление, выстроенное по  аналогичным 
принципам.

Объяснения того, почему благодать с особой интенсивностью 
наполняет тот или иной образ, превращая его в святыню, как пра-
вило, лаконичны. Икона может быть явленной, а следовательно, 
изначально чудотворной. Она может обрести силу в  результа-
те контакта с  другой реликвией. Зачастую объяснений нет во-
все — чудотворения начинаются без каких-либо видимых причин. 
Однако существует и  очень ясная, «механистическая» интерпре-
тация. В представлениях, актуальных в постсоветской традиции, 
незримое тело формируется у иконы в результате долгих молитв 
верующих. Это модель описания «намоленных» икон. Образ вос-
принимается как резервуар, наполняющийся силой, которая по-
степенно окружает его, формируя «второе тело» и  делая образ 
эффективным не только при тактильном контакте, но и при при-
ближении к нему. Рассказы о таких образах часто включают есте-
ственно-научную лексику: «энергия», «излучение», «аккумули-

21.	 Там же. С. 256.

22.	 Там же. С. 181.



Д м и т р и й  А н т о н о в 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 7

рование»23. Как сказал мне в  декабре 2019 г. священник одного 
из  московских храмов, некоторые люди подходят к  иконам, так 
как хотят прикосновениями «зарядиться» от них24.

Начиная с середины 1990-х гг. на постсоветском пространстве 
активно распространяется особый тип предметов, почитаемых 
как брандеа. Это отпечатки икон на стеклах киотов — мы отдель-
но рассмотрим их в последней статье нашей подборки. Отпечатки, 
как правило, хорошо видны, их наличие нельзя отрицать — можно 
лишь спорить о природе самого явления. Естественно, что такие 
стекла воспринимают во множестве приходов как нерукотворные 
образы. В современной православной традиции киотные отпечат-
ки оказываются самым наглядным доказательством того, что не-
зримая благодать физически воздействует на материальные объ-
екты. Иногда рассказчики связывают появление отпечатка с тем, 
что прежде сама икона накопила благодать от  молившихся пе-
ред ней людей. В результате образ «аккумулировал» силу, полу-
чил незримое благодатное «тело», и оно запечатлелось на стекле:

Вот, скажем, от  первообраза исходила эта благодать. Может быть, 
такая благодать отпечаталась видимым образом на стеклянном но-
сителе. То  есть если, скажем так, энергия какая-то  исходит все-та-
ки при молитве тех людей, которые молились на эту икону. И, со-
ответственно, эта икона, может, аккумулировалась, может быть, 
каким-то образом намаливалась. И, соответственно, излучалась та-
ким образом благодать Божья. И  благодать исходила из  этой ико-
ны и отпечаталась на обычном стекле25.

Представление о  том, что благодать автоматически наполняет 
предметы, находящиеся рядом с образами, причем не только чу-
дотворными, создает интересную проблему, актуальную для со-
временных прихожан и  церковных (монастырских) работников. 
Это конфликт между незримым благодатным телом и его матери-

23.	 Антонов Д.И. Два «тела» иконы: общение с сакральным образом как апроприа-
ция силы. С. 25–26. Ср. определение «намоленности» в категориях «репутации» 
предмета или места, закрепления его статуса для определенной социальной груп-
пы: Кормина Ж.В. Паломники: Этнографические очерки православного номадиз-
ма. С. 123.

24.	 22.12.2019, храм св. Николая Мирликийского в Одинцово, зап. Д.И. Антонов.

25.	 М., ок. 40, 02.03.2017 г., ц. Георгия Победоносца в Старых Лучниках, зап. Д.Ю. До-
ронин (в моей статье об апроприации силы сакральных образов, опубликованной 
в  2018 г., запись была ошибочно связана с  интервью, взятом Д.Ю. Дорониным 
в другой московской церкви, Ильи Пророка Обыденного).



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

альным носителем в ситуации, если последний обладает низким 
статусом и  не  может использоваться как брандеа. Тряпки, щет-
ки, грязная вода, бумага или веревки, соприкасавшиеся не толь-
ко с чудотворными, но с любыми освященными предметами (ико-
нами, нательными крестиками в  др.) вынужденно оказываются 
носителями благодати, что не позволяет утилизировать их обыч-
ным способом. Избавляться от таких предметов нужно с помощью 
ритуализированных действий: выливать в «непопираемое» место, 
захоранивать, сжигать и т.п. В современной церковной и прицер-
ковной среде эти предписания распространяются не только устно, 
но и в виде письменных инструкций26. Зачастую они не вербали-
зируются, но практикуются как нечто само собой разумеющееся. 
У освященных предметов, которые продают в церковных лавках, 
молча отрезают ценники, чтобы уничтожить ритуализированным 
способом и не допустить их попадания в мусорные корзины. Ино-
гда у покупателей спрашивают, хотят ли они сжечь ценник само-
стоятельно или предпочитают оставить его для сожжения в лавке.

На  постсоветском пространстве, в  возрождаемых монастыр-
ских, приходских и  прицерковных сообществах, представления 
об  эффективности незримого тела иконы актуальны и  много-
образны. Практики, связанные с  апроприацией силы образов 
и  мощей, быстро распространяются. Это и  обнесение икона-
ми пространства, на  которое стремятся определенным образом 
воздействовать, защитив от  внешней или внутренней угрозы 
(от крестных ходов с иконами вокруг больницы или частного дома 
до «крестных лётов» с иконами, которые в 2020 г. осуществляли 
в некоторых епархиях, стремясь остановить распространение ко-
ронавируса), и припадение под иконы во время религиозной про-
цессии (традиция, известная как минимум с  XIX в., — люди ста-
новятся на колени таким образом, чтобы иконы проносили у них 
над головами), и  многое другое. Параллельно возникают новые 
формы использования силы образа как, например, приложение 
к  иконам фотографии, субститута отсутствующего, как правило 
больного человека27. 

Апроприация силы — гибкая и  психологически эффективная 
модель, которая порождает множество разных практик в  совре-
менных религиозных сообществах так же, как это происходило 

26.	 Антонов Д.И. Два «тела» иконы: общение с сакральным образом как апроприа-
ция силы. С. 24.

27.	 Подробнее об этом см.: Там же. С. 22–31.



Д м и т р и й  А н т о н о в 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 9

в прошлом. Отношение к ним у современных клириков принци-
пиально разнится. Одни, апеллируя к  средневековым христиан-
ским историям о почитаемых брандеа и чудесах, происходивших 
по  контактному принципу, стремятся легитимировать практики 
апроприации в  своем приходе и  использовать их  для привлече-
ния максимального числа прихожан и паломников. Так, в Воскре-
сенском соборе Тутаева (Романова-Борисоглебска) в Ярославской 
области для огромной иконы Спаса (XVII в., по легенде — XIII в.) 
сооружен «целебный лаз» — люди пролезают под образом, что-
бы нисходящая благодать оказала чудесную помощь. Более того, 
для крестных ходов, в  которых участвует образ, сооружены спе-
циальные металлические носилки — массивная конструкция с по-
лукруглыми дугами в  центральной части, которые позволяют 
людям пролезать под иконой не  только в  храме, но  и  на  ули-
це, — с этой целью ее устанавливают на табуреты и иногда пости-
лают на  землю ковры. Другие священники склонны оценивать 
такие действия как «наивную веру», «народные» или даже суе-
верные и эзотерические практики, стремление к материальному 
чуду вместо упования на Бога. Эти полярные векторы легко про-
следить и в современной христианской литературе, и в популяр-
ных передачах, адресованных широким кругам верующих.

Разумеется, такая палитра мнений совершенно не  нова. Лишь 
отчасти она отражает скептическое отношение к  наблюдаемым 
чудесам, которое в  целом возросло в  христианстве в  XX–XXI вв. 
Те же оценки конкурировали и  в  Средние века, и  в  Новое время, 
с наибольшей остротой — в периоды иконоборчества, от византий-
ского иконоклазма до протестантской «войны с образами», когда 
само почитание материальных святынь подвергалось тотальной 
критике, а  объекты почитания стремились истребить. Отноше-
ние к чудесам и контактным святыням всегда было разным у тео-
логов и христианских авторов. Противоречия рождались и в рам-
ках богословской мысли, и в рамках социальной прагматики. Если 
клирики храма, община монастыря, жители города, в  котором 
хранилась реликвия, всегда были заинтересованы в  максималь-
ном распространении историй о  чудесной помощи при контакте 
с их локальной святыней, то церковные власти часто с подозрени-
ем смотрели на  массовые и  стихийные паломнические практики, 
стараясь либо ввести их в более благопристойное русло, либо вовсе 
пресечь. Чтобы ликвидировать «непристойные» действия, связан-
ные с использованием благодати, реликвию могли изъять из мона-
стыря или уничтожить. Именно так, к примеру, в 1735 г. поступила 



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

2 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

синодальная комиссия, которая приехала в Никитский монастырь 
под Переславлем-Залесским и  увидела местную паломническую 
традицию — люди надевали на голову «каменную шапку» Никиты 
Столпника и ходили вокруг его «столпа», пытаясь обрести помощь 
и исцеление. Хотя похожие действия совершали во множестве мо-
настырей, комиссия сочла их непристойными и суеверными, кон-
фисковала и  увезла «шапку». Однако это не  пресекло традицию, 
и столп продолжали обходить.

Практики апроприации силы нельзя отнести ни  к  осуждае-
мым, ни  к  безусловно легитимным — во  всех христианских со-
обществах, среди клириков и прихожан, церковных властей или 
богословов границы между осуждением и  одобрением проходят 
по-разному и  остаются подвижными. В  этой гибкости — залог 
устойчивости таких действий и  популярности нарративов, кото-
рые распространяются стихийно среди прихожан или транслиру-
ются с одобрения церковных и монастырских властей.

* * *

Подборка статей, предлагаемых читателю, призвана освятить раз-
личные христианские практики, связанные с апроприацией силы 
почитаемых объектов. В нее вошло семь исследований, сфокуси-
рованных на разных материалах. Не считая вводной статьи, это 
пять исторических работ и  два очерка, посвященных современ-
ным традициям.

Михаил Майзульс показывает, как тактильные способы взаи-
модействия с  сакральными предметами дополнялись в  Европе 
визуальными практиками: зрительный контакт воспринимался 
как особый вид прикосновения к  святыне и, следовательно, как 
эффективное средство использования ее силы. Паломники стре-
мились не только лицезреть реликвию, к которой по разным при-
чинам нельзя было притронуться, не только приблизиться к ней 
на  минимально возможную дистанцию, чтобы оказаться в  кон-
такте с незримо окружающей ее благодатью, но и «прикоснуться» 
к ней виртуально, улавливая отражение святыни в специальные 
зеркальца. Не позднее чем с XIV в. в рейнско-мозанском регионе 
пришедшие в  храм люди начали активно использовать их, что-
бы «приблизить» недоступную святыню на  расстояние вытяну-
той руки. Такие зеркала пришивали к шляпам или прикрепляли 
к  паломническим посохам; их  продавали, распространяли, при-
возили домой наравне с паломническими значками, изображали 



Д м и т р и й  А н т о н о в 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 1

на картинах и миниатюрах. Благодать стремились не только нака-
пливать в материальных объектах, но и направить в нужное рус-
ло с помощью оптических приборов.

Статья Ольги Тогоевой посвящена мощам французского свято-
го Жана из Гента, которые были обретены в 1482 г. и выставлены 
для почитания в  доминиканской церкви в  Труа. Благодаря мно-
жеству чудес культ Жана из Гента быстро распространился в го-
роде и окрестностях. При этом мощи были установлены в храме 
так, что паломники не  имели к  ним прямого доступа — они сте-
кались в  храм, рассчитывая лишь на  приближение к  реликвии 
и на зрительный контакт с ней. Единственным, что касалось мо-
щей и вобрало их целительную силу, оказались руки хирурга Гий-
ома ле Бретона, который трогал кости святого отшельника. По его 
собственному рассказу, сперва на руки перешло благоухание, рас-
пространявшееся мощами, а  затем неизлечимая больная исце-
лилась благодаря одним лишь его прикосновениям. Фактиче-
ски руки врача превратились в брандеа. Это единичная история 
о контактных практиках, связанных с реликвией — монахи-доми-
никанцы, в ведении которых находились мощи, явно стремились 
минимизировать их, убрав святыню из  зоны возможного так-
тильного контакта и, вероятнее всего, проводя отбор и  редакти-
рование многочисленных рассказов о чудесах — в анализируемых 
записях акцент недаром делается исключительно на молитвах ве-
рующих и паломников.

Анна Серегина рассматривает оригинальную святыню: соло-
минку, впитавшую кровь казненного в  Англии в  1606 г. иезуита 
Генри Гаррета. В постреформационной Англии, как и протестант-
ских частях материковой Европы, святыни массово уничтожались, 
а  практики контактного общения с  реликвиями насильственно 
пресекались. Католикам приходилось выстраивать религиозность 
на новых основаниях во враждебной среде. Предметом почитания 
оказывались здесь особые брандеа — предметы, пропитанные кро-
вью единоверцев, которых воспринимали как мучеников за  веру. 
Кровь рассматривали как эффективное благодатное средство, за-
меняющее утраченные реликвии; ее стремились получить, раз-
ными способами оказавшись под эшафотом или рядом с ним. Од-
ним из таких брандеа и оказалась соломинка, упавшая с эшафота 
во  время казни Гаррета — кровь проявилась на  ней в  виде лика, 
увенчанного мученической короной. История почитания этой свя-
тыни — интересный кейс, который позволяет лучше понять конту-
ры религиозности английских католиков XVI–XVII вв.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

2 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Работа Дильшат Харман посвящена английскому свитку конца 
XV в. — покрытые изображениями и текстами, такие свитки игра-
ли роль амулетов, которые нужно было прикладывать к телу для 
достижения желанного эффекта. Благодать передавалась от  на-
несенных на  свиток текстов и  изображений, посвященных, пре-
жде всего, страстям Христовым. Эти образы были связаны с  те-
лом Спасителя не только потому, что визуализировали предметы, 
касавшиеся Иисуса, но и благодаря «священным мерам» — особо 
высчитанным пропорциям, которые демонстрировали метриче-
скую связь изображения с самим Христом, с Распятием или дру-
гими брандеа. Фактически такие амулеты представляют собой 
реликвии «третьего порядка» — они предлагают верующим опо-
средованный контакт с орудиями страстей, которые, в  свою оче-
редь, передают силу, исходящую от  тела Спасителя. При этом 
программа изображений и текстов на свитках, а также выполняе-
мые амулетами функции могли быть более сложными — в статье 
рассматриваются разные взаимодополняющие роли, которые иг-
рали сами образы и их носители.

Статья Эдины Бозоки посвящена, по словам автора, «этнографи-
ческому описанию» апотропеических средств, которые применя-
лись в Средние века (рассмотренные материалы в целом относят-
ся к периоду с XIII по XVI вв.). Автор приводит обзор популярных 
вербальных, акциональных и материальных оберегов, которые ис-
пользовались для защиты здоровья и имущества. Рассматриваются 
различные заговорные формулы, апеллирующие к  святым, риту-
альные практики, а  также многочисленные предметы (от  палом-
нических значков или святых образов до  медальонов-реликвари-
ев), использование которых должно было передать человеку силу, 
необходимую для ограждения от различного ущерба и вреда.

Работа Людмилы Сукиной посвящена копированию чудотвор-
ных богородичных икон в  России конца XVII — начала XVIII в. 
В XVII в. создание таких списков становится актуальной и частой 
практикой в Московской Руси — силу иконы стремились передать 
новому списку, распространяя благодать «материнского» обра-
за на новые территории. Иконы часто писали с «житием» — изо-
бражением чудес, совершенных ранее иконой-протографом. При 
этом, как показано в  статье, демонстрируемые молящимся/зри-
телям чудеса не только подчеркивали силу «материнского» обра-
за, но и фокусировали внимание на помощи, которую он оказы-
вал владимиро-суздальским землям и Московскому государству. 
Это акцентировало идею о  богохранимости православного цар-



Д м и т р и й  А н т о н о в 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 3

ства и  одновременно демонстрировало силу благодати, изливае-
мой от иконы и — в определенной степени —  от ее копии.

Андрей Мороз и  Элеонора Семиврагова обращаются к  совре-
менному материалу, рассматривая практики почитания «Годе-
новского креста» — одной из реликвий, широко известных в пост-
советской России. По  легенде, Распятие было чудесно явлено 
в 1423 г. — это наделяет его особой ролью, так как появление Кре-
ста на  Руси за  30 лет до  падения Константинополя связывают 
с  переносом благодати из  «Второго Рима» в  «Третий». Годенов-
ский крест с 1940-х гг. хранится в церкви свт. Иоанна Златоуста 
села Годеново, в 6 км от места его явления. В Никольском Пого-
сте, где, по легенде, произошло чудо, в середине 1990-х гг. был со-
здан монастырь во имя Сошествия Креста Господня и установле-
на копия святыни. В результате паломники посещают оба места, 
полагая, что благодать реликвии распространяется не только во-
круг самого «животворящего» Распятия, но и вокруг места его яв-
ления. Более того, в последние годы в интернете и в устных рас-
сказах циркулируют истории о чудесном явлении крестов вокруг 
реликвии, в небе и на камнях. Это эксплицирует представления 
о  «многоступенчатой передаче сакральной силы» между почи-
таемыми объектами и о максимально широком распространении 
благодати Креста, не только через рукотворные копии, но и через 
чудесные образы-реплики. 

Наконец, в  заключительной статье, написанной мной в  соав-
торстве с  Дмитрием Дорониным, речь идет о  почитании в  пост-
советской церковной традиции отпечатков икон, которые возни-
кают на  киотных стеклах. Обнаружение, широкое обсуждение, 
экспертиза и  в  итоге официальное признание чудом отпечатка 
на стекле киевской иконы «Призри на смирение» в 1993 г. спро-
воцировали быстрое распространение и актуализацию аналогич-
ных легенд на  постсоветском пространстве — в  Украине, России 
и ряде других стран. Образы на стеклах рассматриваются многи-
ми как контактные реликвии, возникшие в результате действия 
благодати, истекающей от  иконы. Киотные отпечатки вписа-
ны в  широкий круг обсуждаемых и  локально почитаемых обра-
зов естественного происхождения — от  контуров, возникающих 
на стенах зданий или на храмовых стенах за иконами, до различ-
ных природных объектов, в которых угадывают очертания святых 
ликов. При этом именно киотные стекла оказались самым авто-
ритетным, нередко признаваемым на  уровне епископата объек-
том, имеющим статус нерукотворного образа. Тем не менее, как 



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

2 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

показано в статье, отношение клириков к подобным отпечаткам 
к практикам их почитания варьирует от безусловного признания 
до скептической критики.

Наша подборка представляет широкий веер тем и  затрагива-
ет материалы, относящиеся к  разным эпохам и  регионам. Наде-
юсь, что благодаря этому общая проблематика будет видна бо-
лее рельефно.

Библиография / References

Антонов Д.И. Два «тела» иконы: общение с сакральным образом как апроприация 
силы // Вестник РГГУ. Серия «История. Филология. Культурология. Востоко-
ведение». 2018. № 7. C. 9–34.

Антонов Д.И. У святых очи вертел? Фигуры без глаз на русских миниатюрах // Сила 
взгляда: Сб. науч. стат. / Отв. ред. и сост. Д.И. Антонов. М., РГГУ: 2013. С. 14–
42.

Бельтинг Х. Образ и культ: История образа до эпохи искусства. М.: Прогресс-Тради-
ция, 2002.

Восточнохристианские реликвии / Ред.-сост. А.М. Лидов. М.: Прогресс-Традиция, 
2003.

Живов В.М. Разыскания в области истории и предыстории русской культуры. М.: Язы-
ки славянской культуры, 2002.

Иванов С.А. Благочестивое расчленение: парадокс почитания мощей в византийской 
агиографии // Восточнохристианские реликвии / Ред.-сост. А.М. Лидов. М.: 
Прогресс-традиция, 2003.

Колпакова Г.С. Искусство Византии. Ранний и средний периоды. М.: Азбука, 2009.

Кормина Ж.В. Паломники: Этнографические очерки православного номадизма. М.: 
Изд. дом Высшей школы экономики, 2019.

Реликвии в Византии и Древней Руси: письменные источники / Ред.-сост. А.М. Лидов. 
М.: Прогресс-Традиция, 2006.

Рехт Р. Верить и  видеть: Искусство соборов XII–XV веков / Пер. с  фр., науч. ред. 
О.С. Воскобойникова. М.: Издат. дом Высшей школы экономики, 2014.

Фуллертон М.Д. О чудотворных образах в античной культуре // Чудотворная икона 
в Византии и Древней Руси / Сост. А.М. Лидов. М.: Мартис, 1996. С. 11–18.

Цеханская К.В. Почитание православных святынь в России. М.: Паломник, 2013. 

Шалина И.А. Реликвии в восточнохристианской иконографии. М.: Индрик, 2005.

Antonov, D.I. (2018) “Dva «tela» ikony: obshchenie s sakralʹnym obrazom kak apropriat-
siia sily” [Two “bodies” of the icon: communication with the sacred image as an ap-
propriation of power], Vestnik RGGU. Seriia «Istoriia. Filologiia. Kulʹturologiia. 
Vostokovedenie» 7: 9–34.

Antonov, D.I. (2013) “U sviatykh ochi vertel? Figury bez glaz na russkikh miniatiurakh” [Did 
you scratch out saints’ eyes? Eyeless images in Russian miniatures], in D.I. Antonov 
(ed.) Sila vzgliada, pp. 14–42. Moscow: RGGU.

Bagnoli, M., Klein, H.A., Mann C.G., Robinson J. (eds) (2010) Treasures of Heaven: Saints, 
Relics and Devotion in Medieval Europe. Baltimore and London.



Д м и т р и й  А н т о н о в 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 5

Baschet, J. (2008) L’iconographie médiévale. Paris: Gallimard.

Belting, H. (2002) Obraz i kulʹt: Istoriia obraza do epokhi iskusstva [Likeness and Pres-
ence: A History of the Image before the Era of Art]. Moscow: Progress-Traditsiia.

Fullerton, M.D. (1996) “O chudotvornykh obrazakh v antichnoi kulʹture” [“‘The Greek Mir-
acle:’ Fabulous and Fraudulent Thaumaturgy in Greco-Roman Antiquity”], in A.M. 
Lidov (ed.) Chudotvornaia ikona v Vizantii i Drevnei Rusi, pp. 11–18. Moscow: 
Martis.

Hooper, S. (2014) “Bodies, Artefacts and Images. A Cross-cultural Theory of Relics”, in 
J. Robinson, L. De Beer, A. Harnden (eds) Matter of Faith: An Interdisciplinary 
Study of Relics and Relic Veneration in the Medieval Period, pp. 190–199. Lon-
don: The British Museum Press.

Ivanov, S.A. (2003) “Blagochestivoe raschlenenie: paradoks pochitaniia moshchei v vizan-
tiiskoi agiografii” [Pious dismemberment: the paradox of veneration of relics in 
Byzantine hagiography], in A.M. Lidov (ed.) Vostochnokhristianskie relikvii. M.: 
Progress-traditsiia.

Kolpakova, G.S. (2009) Iskusstvo Vizantii. Ranniĭ i srednii periody [The art of Byzantium. 
Early and middle periods]. Moscow: Azbuka.

Kormina, ZH.V. (2019) Palomniki: Etnograficheskie ocherki pravoslavnogo nomadizma 
[Pilgrims: Ethnographic Essays in Orthodox Nomadism]. Moscow: Izd. dom Vy-
sshei shkoly ekonomiki.

Lidov, A.M. (ed.) (2003) Vostochnokhristianskie relikvii [Eastern Christian relics]. Mos-
cow: Progress-Traditsiia.

Lidov, A.M. (ed.) (2006) Relikvii v Vizantii i Drevneĭ Rusi: pisʹmennye istochniki [Relics 
in Byzantium and Medieval Rus: written sources]. Moscow: Progress-Traditsiia.

Recht, R. (2014) Veritʹ i videtʹ: Iskusstvo soborov 12–15 vekov [Believe and see: The art of 
cathedrals 12–15 centuries]. Moscow: Izdat. dom Vysshei shkoly ekonomiki.

Robinson, J., De Beer, L. and Harnden, A. (eds) (2014) Matter of Faith: An Interdiscipli‑
nary Study of Relics and Relic Veneration in the Medieval Period. London: The 
British Museum Press.

Shalina, I.A. (2005) Relikvii v vostochnokhristianskoĭ ikonografii [Relics in East-Christian 
iconography]. M.: Indrik.

Trainor, K. (ed.) (2010) Relics in Comparative Perspective. Special issue of Numen 57(3–4).

Tsekhanskaia, K.V. (2013) Pochitanie pravoslavnykh sviatynʹ v Rossii [The veneration of 
Orthodox shrines in Russia]. Moscow: Palomnik.

Walsham, A. (ed.) (2010) Relics and Remains (Past and Present supplement N.S. vol. 5). 
Oxford.

Zhivov, V.M. (2002), Razyskaniia v oblasti istorii i predystorii russkoi kulʹtury [Research 
in the field of history and prehistory of Russian culture]. Moscow: Iazyki slavian-
skoi kulʹtury.



Михаил Майзульс

Прикосновение взглядом: паломнические 
зеркала и апроприация сакральной «силы»

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-26-60

Mikhail Maizuls 

Visual Touch: Pilgrim Mirrors and Appropriation of the Sa-
cred “Power” 

Mikhail Maizuls — Russian State University for the Humanities 
(Moscow, Russia). maizuls@gmail.com 

Medieval practices related to the transfer of sacred “power” (vir‑
tus) from relics and holy images attached great importance to phys‑
ical contact. It transformed the ordinary objects (often instruments 
of torture and murder) that touched the bodies of saints into relics, 
the symbol and medium of their presence in this world. What is even 
more important, the objects that later touched the relics were believed 
to become secondary (or contact) relics that could respond to the as‑
pirations of pilgrims. Through the liquid that was used to wash a reli‑
quary or some engraving that was applied to a miraculous fresco, the 
Christians could partake in the salutary/healing power of the saints. 
Towards the late Middle Ages in Catholic Europe, along with the an‑
cient tactile rituals, a new set of practices appeared, which relied on 
the touch of the gaze. This article deals with pilgrim mirrors as an in‑
strument for appropriation of the sacred virtus and to other practic‑
es that relied on the power of sight.

Keywords: cult of saints, pilgrimage, pilgrim badges, amulets, mir-
rors, visual culture, Eucharist. 

НА АЛТАРНОЙ панели, созданной в 1487 г. для церкви ав-
густинцев в Нюрнберге, рядом c древним воином-мучени-
ком Георгием изображен св. Зебальд — небесный патрон 

2 6 Майзульс М. Прикосновение взглядом: паломнические зеркала и апроприация сакральной «силы» // Государство, 
религия, церковь в России и за рубежом. 2021. № 39(3). С. 26-60.

Maizuls, Mikhail (2021) “Visual Touch: Pilgrim Mirrors and Appropriation of the Sacred ‘Power’”, Gosudarstvo, religiia, 
tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(3): 26-60.

	 Эта статья частично написана на материалах, собранных в моей книге «Мышелов-
ка св. Иосифа. Как средневековый образ говорит со зрителем» (М.: Слово, 2019).

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-XX-XX
mailto:maizuls@gmail.com


Михаил  Майзульс

№3(39 )  ·  2 0 2 1  � 2 7

города (илл. 1)1. По преданию, этот отшельник, живший то  ли 
в VIII, то ли в XI в., побывал как паломник в Риме. Потому юж-
нонемецкий мастер представил его с посохом и в широкополой 
шляпе, в каких на исходе Средневековья ходили пилигримы. К ее 
тулье пришиты три литых паломнических значка и листок перга-
мена, на котором написан лик Христа2. 

Илл. 1. Св. Зебальд в облике паломника. Фрагмент алтарной 
панели, 1487 г. 

Nürnberg. Germanisches Nationalmuseum. № Gm 143 

1.	 Nürnberg. Germanisches Nationalmuseum. № Gm 143. 

2.	 Паломнические значки на шляпе св. Зебальда — это один из примеров анахрониз-
ма, которыми изобилует средневековая иконография. Во  времена, когда, судя 
по всему, жил этот отшельник, таких благочестивых «сувениров» на Западе еще 
не существовало. Паломники привозили домой евлогии — небольшие сосуды (am‑
pullae) с водой, елеем или миром, которые соприкасались с мощами святых, икон-
ки и другие предметы, но не литые значки. Их стали производить в XII в. Более 
того, на некоторых образах св. Зебальда к его шляпе прикреплены значки, напо-
минавшие о культах, возникших через несколько столетий после его смерти. Так, 
на панели, созданной Гансом фон Кульмбахом ок. 1515 г., на головном уборе свя-
того видны три красных кружка (Nürnberg. Germanisches Nationalmuseum. № Gm 
537). Это раскрашенный значок, который паломники могли привезти из деревни 
Вильснак. Когда в 1383 г. ее сжег граф Генрих фон Бюлов, на руинах приходской 
церкви, как утверждалось, нашли три уцелевшие гостии, из  которых сочилась 
кровь. Вскоре в Вильснак устремились паломники со всей центральной Европы 
(культ был упразднен протестантскими властями в 1552 г.). Об истории этого па-
ломничества и ожесточенных спорах вокруг него см.: Zika, Ch. (1988) “Hosts, Pro-
cessions and Pilgrimages: Controlling the Sacred in Fifteenth-Century Germany”, Past 
& Present 118: 49–59. 



Это одна из  бесчисленных копий «Истинного образа» (Vera 
icon), или Плата Вероники. По  легенде, когда Спаситель шел 
на  Голгофу, благочестивая еврейка по  имени Вероника протя-
нула ему платок, чтобы он cтер пот и кровь. И его лик чудесным 
образом отпечатался на этой ткани. История изображений, кото-
рые в  разные времена отождествляли с  платом Вероники, чрез-
вычайно запутанна. По крайней мере, с XII в. в Риме утверждали, 
что он хранится в  соборе св. Петра. К позднему Средневековью 
римский образ, известный как sudarium (от латинского слова su‑
dor — «пот»), превратился в  одну из  главных христианских свя-
тынь. Молитва перед ним гарантировала верующим отпущение 
грехов и  сокращение мук в чистилище, а  его черты воспроизво-
дились на тысячах копий и паломнических значков, которые рас-
текались по  всей Европе — как «вторичные» реликвии и  амуле-
ты3. Рядом с этим листком, напоминавшим о том, что св. Зебальд 
некогда побывал в Вечном городе, на самом большом из значков 
под фигурой Девы Марии с Младенцем закреплено круглое вы-
пуклое зеркальце. 

Оно указывает на  то, сколь широк был круг практик, с помо-
щью которых в Средние века верующие пытались запечатлеть, со-
хранить и передать силу (virtus), заключенную в мощах святых, 
чудотворных изображениях и прочих сакральных объектах. Как 
и другие религии в другие времена, средневековый католицизм 
(и  в  своем «ученом», и  в  своем «народном» изводе) придавал 
огромное значение физическому (со)прикосновению4. Предме-
ты, которые носили или к которым притрагивались святые, тоже 
превращались в  реликвии (лат. reliquiae  — «остатки», «остан-
ки»). Они напоминали о  чудесах, совершенных подвижниками 
при жизни, но, что важнее, обеспечивали их посмертное присут-
ствие в  этом мире, служили проводниками их  силы и позволя-

3.	 Бельтинг Х. Образ и культ. История образа до эпохи искусства. М.: Прогресс-Тра-
диция, 2002. С. 237–238, 248–256; Hamburger, J. (1998) The Visual and the Vision‑
ary: Art and Female Spirituality in Late Medieval Germany, pp. 317–358. New York: 
Zone Books; Weitbrecht, J. (2016) “The Vera Icon (Veronica) in the Verse Legend Ve-
ronica II: Medializing Salvation in the Late Middle Ages”, A Journal of Germanic Stud‑
ies 52(2): 173–192. Важно уточнить, что не все изображения «Истинного образа» 
создавали в Риме и привозили оттуда. Их явно тиражировали и к северу от Альп. 

4.	 Sigal, P.-A. (1985) L’homme et le miracle dans la France médiévale, pp. 36–39, 46. 
Paris: Cerf; Blick, S. (2011) “Votives, Images, Interaction and Pilgrimage to the Tomb 
and Shrine of St. Thomas Becket, Canterbury Cathedral”, in S. Blick, L. Gelfand (eds) 
Push Me, Pull You: Art and Devotional Interaction in Late Medieval and Renaissance 
Art, Vol. 2, pp. 22, 41, 54–55. Leiden: Brill.

28 � ©  Го с удар с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Апроприация  сакральной  силы



Михаил  Майзульс

№3(39 )  ·  2 0 2 1  � 2 9

ли верующим к ней приобщиться. Более того, сила, заключенная 
в реликвиях, как считалось, не была в них «заперта» и могла пе-
редаваться дальше по цепочке прикосновений. Вещи, касавшие-
ся сакральных объектов, тоже приобретали определенный заряд 
сакральности, потому историки называют их «вторичными» или 
«контактными» реликвиями. 

Подобные представления удовлетворяли запрос верующих 
на  то, чтобы не  просто прикоснуться к  святыням в  церковном 
пространстве, но  запасти их  «энергию» и приобрести собствен-
ную «святыню», которую можно унести домой. Одной из главных 
если не главной реликвией в собрании императоров Священной 
Римской империи было священное копье. По преданию, имен-
но им сотник Лонгин на Голгофе пронзил бок Христа (изначаль-
но считалось, что оно принадлежало св. Маврикию Кесарийско-
му или императору Константину Великому, но с XIII в. его прочно 
связали с Лонгином и историей Страстей). В Нюрнберге, где им-
ператорские инсигнии и реликвии хранились с 1424 г., этим копь-
ем — под контролем и по разрешению властей — протыкали изо-
бражения сердца Христова. Благодаря этому они превращались 
в контактные реликвии (илл. 2)5.

В  течение многих столетий верующие стремились (да  и  се-
годня стремятся) прикоснуться к  мощам и  почитаемым обра-
зам, но это можно было сделать не только пальцами или губами, 
но и взглядом. В этой статье я предлагаю кратко проследить, как 
в средневековых религиозных практиках тактильное было связа-
но с визуальным6. Но для этого следует сначала кратко очертить 

5.	 Schier, V., Schleif C. (2004) “Seeing and Singing, Touching and Tasting the Holy Lance. 
The Power and Politics of Embodied Religious Experiences in Nuremberg, 1424–1524”, 
in N. Holger Petersen, Cl. Cluver, N. Bell (eds) Signs of Change. Transformations of 
Christian Traditions and their Representation in the Arts, 1000–2000, pp. 416–421, 
fig. 6. Amsterdam; New York: Rodopi. В 1465–1467 гг. богемский дворянин Лео фон 
Росмиталь писал о том, что в Нюрнберге священники поместили на острие копья 
несколько колец. Благодаря этому они должны были приобрести целительную 
силу. А в 1486 г. городской совет дал разрешение на то, чтобы шесть раз пронзить 
копьем кусок ткани для испанских монархов Фердинанда и Изабеллы.

6.	 Из новейших работ о роли различных чувств в средневековых религиозных прак-
тиках см., к примеру: Jung, J.E. (2010) “The Tactile and the Visionary: Notes on the 
Place of Sculpture in the Medieval Religious Imagination”, in C. Hourihane (ed.). Look‑
ing Beyond: Visions, Dreams, and Insights in Medieval Art and History, pp. 203–240. 
Princeton: Index of Christian Art; Caseau, B. (2014) “The Senses in Religion: Liturgy, 
Devotion, and Deprivation”, in R.G. Newhauser (ed.) A Cultural History of the Senses 
in the Middle Ages, pp. 89–110. London: Bloomsbury; Dyas, D. (2014) “To Be a Pil-
grim: Tactile Piety, Virtual Pilgrimage and the Experience of Place in Christian Pilgrim-
age”, in J. Robinson, L. Beer, de, A. Harnden (eds) Matter of Faith: An Interdiscipli‑



Апроприация  сакральной  силы

3 0 � ©  Го с удар с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

круг практик исцеления и спасения, которые подразумевали фи-
зический контакт с источником сакральной силы. 

Илл. 2. Изображение сердца Христова на плате, который дер-
жит ангел. Гравюра на пергамене с щелью-«раной», видимо, 

проделанной копьем Лонгина. 
New York. The Metropolitan Museum of Art. № 31.54.142

Тактильное благочестие

Встреча с  источниками сакрального подразумевала активность 
всех органов чувств. Отправляясь к  какой-то  святыне, человек 
стремился ее увидеть, подойти к ней как можно ближе и  к  ней 
притронуться (илл. 3). Он слышал, как клирики поют псалмы 
и молитвы, вдыхал запах ладана и пил воду, которой реликвии 
были омыты. Чтобы верующие смогли припасть к  саркофагам 
с мощами небесных патронов, в  их монументальных гробницах 
устраивали специальные ниши или оконца, в  которые можно 
было залезть (илл. 4). 

nary Study of Relics and Relic Veneration in the Medieval Period, pp. 1–7. London: 
The British Museum; Ganz, D. (2017) “Touching Books, Touching Art: Tactile Dimen-
sions of Sacred Books in the Medieval West”, Postscripts: The Journal of Sacred Texts, 
Cultural Histories, and Contemporary Contexts 8(1–2): 81–113.



Михаил  Майзульс

№3(39 )  ·  2 0 2 1  � 3 1

Илл. 3. Паломники, прося об исцелении, притрагиваются 
к саркофагу, в котором покоятся мощи св. Николая. 

Джентиле да Фабриано. Калеки и больные у раки св. Николая 
в Бари (одна из панелей Полиптиха Кваратези), 1425 г. 

Washington. The National Gallery of Art. Samuel H. Kress Collec-
tion. № 1939.1.268

Илл. 4. Паломники залезают в ниши, устроенные вокруг сар-
кофага Эдуарда Исповедника (ум. в 1065 г.) в Вестминстерском 

аббатстве. 
Житие св. Эдуарда Исповедника. Англия, ок. 1250–1260 гг.

Cambridge. University Library. MS Ee.3.59. Fol. 33



3 2 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Апроприация  сакральной  силы

Прикосновение к мощам и  в  еще большей степени к изобра-
жениям святых позволяло выразить к  ним почтение и  любовь, 
вступить с ними в личные, эмоциональные отношения, которые 
порой открывали путь к  видениям7. В  стихотворном житии (ок. 
995  г.) Витигово, аббата Райхенау, упоминался образ Девы Ма-
рии с Младенцем, написанный на стене внутри обители. Прохо-
дя мимо, монахи преклоняли перед ним колени, а во время мо-
литвы его касались и покрывали поцелуями («orando tangunt ac 
sancta per oscula lambunt»)8. Богослов и мистик Руперт из Дой-
ца в XII в. и многие монахини-визионерки XIII–XV вв. описыва-
ли свои тактильные взаимоотношения с  распятиями и  другими 
скульптурными образами. Они не  только их целовали и прижи-
мали к  себе, но  и  порой — как доминиканка Маргарета Эбнер 
(1291–1351) — даже брали с собой в постель9.

Страницы многих Псалтирей и Часословов хранят следы ре-
гулярных прикосновений пальцев и  губ читателей. Чаще всего 
они прикладывались к  ликам Христа и Богоматери, но не  обхо-
дили и  святых. В  сборнике чудес св. Кутберта (вторая полови-
на XII в.) упомянут один монах, который пылал такой любовью 
к святому, что попросил написать его лик на первом листе руко-
писи, с которой никогда не расставался, и постоянно целовал это 
изображение10. 

В позднее Средневековье верующие прикладывались не толь-
ко к ликам сакральных персон, но и к символам ран Христовых, 
изображениям его сердца и  другим образам, связанным с  куль-
том Страстей. Считалось, что молитва перед такими изображе-
ниями, нередко включавшая прикосновение к ним, поможет очи-
ститься от  бремени греха и  сократит будущий срок пребывания 
в муках чистилища. На  одной немецкой гравюре XV в. с  пятью 
ранами Христовыми (овал, символизирующий рану на боку, рас-
положен по центру, небольшие изображения пронзенных кистей 

7.	 См.: Hamburger, J. (1989) “The Visual and the Visionary: The Image in Late Medieval 
Monastic Devotions”, Viator 20: 161–182.

8.	 Sansterre, J.-M. (1995) “Vénération et utilisation apotropaïque de l’image à Reichenau 
vers la fin du Xe siècle: un témoignage des Gesta de l’abbé Witigowo”, Revue belge de 
philologie et d’histoire 73(2): 282, 283 (n. 15).

9.	 Wirth, J. (2011) L’image à la fin du Moyen Âge, pp. 135–138. Paris: Cerf. 

10.	 Sansterre, J.-M. (2006) “Omnes qui coram hac imagine genua flexerint... La vénéra-
tion d’images de saints et de la Vierge d’après les textes écrits en Angleterre du milieu 
du XIe siècle aux premières décennies du XIIIe siècle”,  Cahiers de civilisation mé‑
diévale 49(195), p. 272.



Михаил  Майзульс

№3(39 )  ·  2 0 2 1  � 3 3

и ног — по  краям) было обещано: «Это мера ширины и  высоты 
Христовой раны, которая была пробита на его боку, когда он ви-
сел на кресте. Всякий, кто поцелует [ее]... получит… семь лет ин-
дульгенции...». Внутри овала был помещен крест. Подпись к нему 
гласила: «Этот маленький крест, стоящий в Христовой ране, если 
умножить его на сорок, составит рост Христа в его человеческой 
природе. Всякий, кто поцелует его с благочестием, будет защищен 
от внезапной смерти или несчастья»11. 

Как подчеркивает Дон Скемер, эффект, на который могли рас-
считывать владельцы Псалтирей или Часословов, не всегда был 
связан с чтением (произнесением) молитв. Книга, заключающая 
в себе сакральные тексты и образы, выступала как могуществен-
ный амулет, защищавший от  демонов и  других напастей. Его 
сила могла активизироваться через физическое соприкоснове-
ние или визуальный контакт со словами, написанными на листе, 
изображениями небесных патронов или со  всем манускриптом 
в  целом12. Неграмотные или не  слишком грамотные владельцы 
таких манускриптов «могли “читать” текст, не  расшифровывая 
слова как серию фонетических знаков, а  воспринимая страни-
цы с текстом как образы, пристально вглядываясь в иконоподоб-
ные священные изображения и слова, созерцая молитвы, сопро-
вождавшие излюбленные миниатюры, и  прикасаясь пальцами 
к текстам литаний самых сильных небесных заступников в ожи-
дании божественного благословления и  защиты». Вот почему 
в  иллюминированных манускриптах фигуры и  особенно лица 
святых (например св. Маргариты, которая считалась помощни-
цей при родах) так часто оказываются почти стерты13. 

11.	 Bynum, C.W. (2002) “Violent Imagery in Late Medieval Piety”, Bulletin of the GHI 
Washington 30, p. 20, pl. 11. См. также: Bagnoli, М. (2017) “The Materiality of Sensa-
tion in the Art of the Late Middle Ages”, in S.A. Harvey, M. Mullett (eds.). Knowing 
Bodies, Passionate Souls. Sense Perceptions in Byzantium, pp. 48–50, fig. 2.11. Wash-
ington: Dumbarton Oaks Research Library and Collection.

12.	 См. примеры: Klaniczay, G., Kristóf, I. (2001) “Écritures saintes et pactes diaboliques. 
Les usages religieux de l’écrit (moyen âge et temps modernes)”, Annales. Histoire, Sci‑
ences Sociales 56(4): 947–980; Bozòky, E. (2001) “Les moyens de la protection privée”, 
Cahiers de Recherches Médiévales (XIIIe — XVe siècle) 8: 175–192 (перевод статьи см. 
в этом номере нашего журнала).

13.	 Skemer, D.C. (2006) Binding Words: Textual Amulets in the Middle Ages, p. 272. Uni-
versity Park: The Pennsylvania State University Press. См. многочисленные приме-
ры в исследованиях Кэтрин Руди: Rudy, K.M. (2010) “Dirty Books: Quantifying Pat-
terns of Use in Medieval Manuscripts Using a Densitometer”, Journal of Historians of 
Netherlandish Art 2(1-2) [http://www.jhna.org/index.php/past-issues/volume-2-issue-
1-2/129-dirty-books, accessed on 02.09.2021]; Rudy, K.M. (2011) “Kissing Images, Un-



3 4 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Апроприация  сакральной  силы

Средневековые верующие  были одновременно исполне-
ны благоговения перед сакральными образами и  обходились 
с ними вполне по-хозяйски. Иногда читатели вырывали из кни-
ги лист с полюбившимся им святым или вырезали лик из листа, 
чтобы превратить его в  амулет и никогда с ним не расставать-
ся: носить, прижав к  телу, или пришить к  одежде14. В  других 
случаях они соскабливали с  лиц и/или нимбов святых кра-
сочный слой. Этот чудодейственный порошок можно было со-
брать в мешочек либо, растворив в воде или вине, выпить, на-
деясь на то, что он принесет желанное исцеление и как-то еще 
защитит15. 
Чтобы удовлетворить запрос верующих на контакт с сакраль-

ным, в  раннее Новое время в  некоторых частях Европы стали 
выпускать съедобные листки (по-немецки их называли Schluck‑
bildchen  — от  schlucken  — «глотать» и  Bildchen  — «картинка») 
с  изображениями святых и  христианских символов. На  одном 
листе печатали множество одинаковых Мадонн или Распятий, 
либо несколько разных образов. По форме они напоминали бло-
ки с  почтовыми марками. Оторвав крошечный прямоугольник 
с Распятием или Мадонной, его можно было проглотить — напри-
мер вместе с яблоком или ломтем хлеба. Так, в Баварии в XVIII в. 

furling Rolls, Measuring Wounds, Sewing Badges and Carrying Talismans: Consider-
ing Some Harley Manuscripts through the Physical Rituals they Reveal”, Electronic 
British Library Journal 5 [http://www.bl.uk/eblj/2011articles/pdf/ebljarticle52011.pdf, 
accessed on 02.09.2021]; Rudy, K.M. (2015) Postcards on Parchment: The Social Lives 
of Medieval Books. New Haven: Yale University Press.

14.	 Boer, D.E.H., de. (2011) “Protego-proterreo. Making an Amulet by Mutilating a Man-
uscript”, Querendo 41: 112–125; Pulichene, N. (2012) “To Touch the Divine: Picturing 
Christocentric Touch in Late Medieval Passion Devotion”, Hortulus Journal. The On‑
line Graduate Journal of Medieval Studies 8(1) [http://hortulus-journal.com/journal/
volume-8-number-1-2012/pulichene/, accessed on 02.09.2021]. 

15.	 Выскабливание ликов святых для получения чудотворного порошка известно еще 
по византийским источникам. Причем далеко не всегда апроприация части изо-
бражения оценивалась как святотатство или суеверие. Так, в сборнике чудес свв. 
Космы и Дамиана (VI–VII вв.) рассказывается о женщине, которая, чтобы изба-
виться от колик, соскребла ногтями штукатурку с фигур святых целителей, нари-
сованных на  стене ее спальни, и, растворив порошок в воде, его выпила. После 
этого ей сразу полегчало. Это чудо без всякого осуждения упоминается в деяни-
ях Седьмого Вселенского собора 787 г., где исцеление недужной приписывается 
не эффекту от порошка, а вмешательству святых докторов (как и в типичных чу-
десах от икон). Соскабливание краски с изображения выступает как эквивалент 
молитвы, а не как святотатство (Kitzinger, E. (1954) “The Cult of Images in the Age 
before Iconoclasm”, Dumbarton Oaks Papers 8, p. 107 (n. 89), pp. 147–148; Maguire, 
H. (1995) “Magic and Christian Image”, in H. Maguire (ed.) Byzantine Magic. Wash‑
ington: Dumbarton Oaks, p. 66). 



Михаил  Майзульс

№3(39 )  ·  2 0 2 1  � 35

был напечатан лист с  40 картинками — с  изображением Пье-
ты, символов Страстей, фигур Девы Марии с Младенцем, кре-
стов и т. д.16 

Точно так же пили воду или вино, в  которые окунали рели-
квии, либо растворяли соскобленную с могил святых пыль или 
землю17. Например, земля с могилы св. Адельгунды должна была 
исцелять от головной боли, каменная крошка от гробницы св. Ви-
борады — от болезней глаз, а пыль с каменной плиты, на которой 
поспал св. Сераник, — лихорадку и  детские колики18. В  надежде 
на помощь и исцеление съедали и выпивали не только частицы 
изображений, но и священные буквы — чернила, смытые со стра-
ниц Библий или свитков-амулетов19. В  одной французской ру-
кописи (British Library. Ms. Sloane 3564) роженицам советовали 
написать на яблоке заговор «De virga virgine ubi oritur radix Jes‑
se…», а потом съесть его20.

16.	 Basel. Museum der Kulturen. Inv. VI-14527. См.: Dupeux, C., Jezler, P., Wirth J. (eds) 
(2001) Iconoclasme: vie et mort de l’image médiévale: catalogue de l’exposition, 
Musée d’histoire de Berne, Musée de l’Œuvre Notre-Dame, Musées de Strasbourg, 
pp. 256–257, № 109. Paris: Somogy; Bartholeyns, G., Dittmar, P.-O., Jolivet, V. (2006) 

“Des raisons de détruire une image”, Images Re-vues. Histoire, anthropologie et théo‑
rie de l’art 2, note 23 [https://journals.openedition.org/imagesrevues/248, accessed 
on 02.09.2021]. 

17.	 Sigal, P.-A. L’homme et le miracle dans la France médiévale, pp. 49-60; Sansterre, J.-M. 
“Omnes qui coram hac imagine genua flexerint... La vénération d’images de saints et de 
la Vierge d’après les textes écrits en Angleterre du milieu du XIe siècle aux premières dé-
cennies du XIIIe siècle ”, p. 266. По свидетельству книги чудес (1608 г.), совершен-
ных недалеко от Неаполя образом Madonna dell’Arco, верующие с помощью ватки 
собирали пыль с ее лика, затем ватка сжигалась, пепел смешивался со святой водой, 
а эту жидкость выпивали. Чудесный настой должен был защищать от злых духов, 
болезней, колдовства и прочих напастей (Jacobs, F.H. (2011) “Images, Efficacy & Rit-
ual in the Renaissance: Burning the Devil and  Dusting the Madonna”, in S. Blick, 
D.R. Gelfand (eds) Push Me, Pull You. Imaginative, Emotional, Physical, and Spatial In‑
teraction in Late Medieval and Renaissance Art Vol. 2, pp. 170, 172. Leiden; Boston: 
Brill).

18.	 Арнаутова Ю.Е. Чудесные исцеления святыми и  «народная религиозность» 
в Средние века // Одиссей: Человек в истории. 1995. М., 1995. С. 159.

19.	 Skemer, D.C. (2006) Binding Words: Textual Amulets in the Middle Ages, p. 137 
(n.  30). University Park: The Pennsylvania State University Press. Известно, что 
в XVII в. воду, которой омыли Книгу из Дарроу (Dublin. Trinity College, Ms. A.4.5), 
одну из древнейших (VII в.) английских или ирландских рукописей, использова-
ли для лечения скота. Все дело в том, что создателем этой рукописи-реликвии 
считали св. Колумбу. (Ó Floinn, R. (1997) “Insignia Columbae I”, in C. Bourke (ed.) 
Studies in the Cult of Saint Columba, pp. 150–151. Dublin: Four Courts Press). 

20.	Wogan-Browne, J. (1994) “The Apple’s Message: Some Post-Conquest Hagiographic 
Accounts of Textual Transmission”, in A.J. Minnis (ed.). Late Medieval Religious Texts 
and Their Transmission: Essays in Honour of A.I. Doyle. Cambridge: D.S. Brewer, 
p. 49.

https://journals.openedition.org/imagesrevues/248


3 6 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Апроприация  сакральной  силы

В 1376 г. бургундский герцог Филипп II Смелый (1363–1404) за-
казал Часослов, который позже был унаследован его внуком Фи-
липпом III Добрым (1419–1467). При нем рукопись была разде-
лена на две части, к ней добавили новые тексты и миниатюры21. 
Кроме того, к нескольким листам были пришиты небольшие пер-
гаменные листочки разных размеров с изображением лика Хри-
ста, запечатленного на плате Вероники, или самой Вероники, дер-
жащей плат. Эти прямоугольные образы, напоминающие тот, что 
был нарисован на шляпе св. Зебальда на алтарной панели 1487 г., 
видимо, были собраны Филиппом III и использовались им во вре-
мя молитвы. Кэтрин Руди обратила внимание на  то, что страни-
цы с ликами Христа очень сильно засалены — видимо, потому, что 
герцог во время молитвы все время притрагивался к ним пальца-
ми, целовал их или прикладывал рукопись к своему лицу22. 
Что интереснее, на  двух листах потемневшее лицо Спасите-

ля было аккуратно выскоблено каким-то  острым предметом. 
На щеках, лбу, носу, устах краска почти исчезла, и мы видим 
лишь белый пергамен23. Однако глаза неизвестный (сам герцог?) 
не  тронул — образ остался зряч. Стремясь нейтрализовать опас-
ное/ненавистное присутствие демонов или грешников на  листе, 
средневековые владельцы манускриптов пытались прицельно 
их  ослепить, выскабливали верхнюю часть лица, где были гла-
за, или все лицо без остатка. Так же в XVI в. поступали и  про-
тестанты-иконоборцы, ослеплявшие и  обезличивавшие фигуры 
святых, Девы Марии и Христа, которые они приравнивали к идо-
лам24. Однако в Часослове Филиппа Доброго повреждения на ли-
ках Христа явно были оставлены не  врагом образов, а  тем, кто 
их горячо почитал. Как же это объяснить?

В средневековых преданиях о Веронике и ее плате изображе-
ние, которое оставил на нем Христос, выступало как инструмент 
исцеления. Как можно было прочесть в «Золотой легенде» (ок. 
1260 г.) Иакова Ворагинского, римский император Тиберий, стра-
давший от некоей болезни, отправил своего приближенного Во-
лузиана в Иерусалим, чтобы найти знаменитого целителя, о  ко-

21.	 Bruxelles. Bibliothèque royale de Belgique, Ms. 11035–11037; Cambridge. Fitzwilliam 
Museum. Ms. 3–1954.

22.	 Rudy, K. (2017) “Eating the Face of Christ: Philip the Good and his Physical Relation-
ship with Veronicas”, Convivium 4 (iss. Supplementum): 168–179.

23.	 Bruxelles. Bibliothèque royale de Belgique, Ms. 11035–11037. Fol. 96, 98.

24.	 См.: Майзульс М.Р. Глаза в глаза: средневековые демоны и их враги // Казус: Ин-
дивидуальное и уникальное в истории. 2017. Вып. 12. М.: Индрик, 2017. С. 257–300.



Михаил  Майзульс

№3(39 )  ·  2 0 2 1  � 3 7

тором он слышал. На самом деле речь шла о Христе, но к этому 
времени он уже был распят. Тогда Волузиан нашел Веронику, ко-
торая была знакома с казненным. И она рассказала ему, что у нее 
есть изображение его лица: «Когда Господь мой уходил пропове-
довать, я тяжко страдала, что не могу быть рядом с Ним. Я захоте-
ла иметь у себя Его образ, написанный на холсте, чтобы созерца-
ние лика Господня приносило мне утешение, пока я была лишена 
Его присутствия. Когда я несла холст художнику, чтобы тот напи-
сал образ, по дороге я встретила Господа. Он спросил, куда я на-
правляюсь. Когда я открыла причину, по которой вышла из дома, 
Господь попросил дать Ему полотно и Сам запечатлел на нем об-
раз Своего досточтимого лика. Твой господин немедля обретет 
здоровье, если будет благочестиво созерцать образ, на  котором 
запечатлен лик Христа». Волузиан передал этот завет («Если ты 
благоговейно посмотришь на него, тотчас получишь исцеление») 
Тиберию, и император действительно исцелился25. 

Эта история подчеркивала, что сила, заключенная в лике Хри-
ста, запечатленном на  плате Вероники, передавалась стражду-
щему при одном взгляде на него (и, как подразумевалось, на его 
бесчисленные копии). В  позднесредневековых Часословах — на-
пример в  рукописи, созданной сестрами св. Урсулы в Дельфте 
в  1470–1480-х гг.,  — рубрики, сопровождавшие обращенную 
к лику Христа молитву Salve sancta facies, обещали, что тот, кто 
взглянет на плат Вероники с благоговением, получит от папы ин-
дульгенции на определенное число лет и не умрет в тот день вне-
запной смертью без покаяния26. 

Однако Филипп III, как и многие другие средневековые веру-
ющие, не  ограничивался визуальным прикосновением. Кэтрин 
Руди предположила, что краска с двух ликов Христа была соскоб-
лена для того, чтобы он ее выпил растворенной в воде или вине. 
Возможно, это произошло, когда он умирал в Брюгге в  1467 г., 
и ему оставалось лишь уповать на силу Святого лика. Мы никогда 
не узнаем, действительно ли это так. Однако важно, что поверх-
ность пергамена, обнажившаяся после того, как с двух ликов Хри-
ста соскребли краску, осталась чиста. Видимо, потому, что больше 
к этим страницам и образам плата Вероники никто молитвенно 
не прикладывался. 

25.	 Иаков Ворагинский. Золотая легенда / Вступительная статья и  комментарии 
И.В. Кувшинской. Т. 1. М.: Изд-во Францисканцев, 2017. С. 314.

26.	 См.: Oxford. Bodleian Library. Ms. Douce 243. Fol. 152–152v.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

38 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Прикосновение передавало «энергию» не  только от  святыни 
к человеку, но и к предметам-посредникам, которые позволяли ее 
«накопить». Так, на исходе Средневековья гравюры с  изображе-
ниями святых порой выступали не только как опора для молит-
вы и катализатор благочестия, но и как вариант контактной рели-
квии, транслирующей целительную силу от мощей или образов, 
считавшихся чудотворными. Например, в 1485 г. некая женщина 
якобы излечилась после того, как к ее телу и рту поднесли гравю-
ру (figura di charta) c изображением образа Madonna delle Carceri 
(Прато), которую предварительно приложили к  самой фреске. 
В этом случае копия была причастна к чудотворному оригиналу 
сразу в двух аспектах — иконографически и тактильно27. 

Жером Баше призывает смотреть на средневековые изображе-
ния в первую очередь как на «образы-объекты». Это означает, что 
большинство предметов, на которые были нанесены изображения 
(пергаменные листы рукописей, деревянные скамьи, каменные 
купели, даже стены церквей и т.д.), выполняли иную — практиче-
скую или символическую — функцию. Даже если, к примеру, до-
ски, из которых был собран ретабль, требовались лишь для того, 
чтобы написать на них нужные сцены, такой образ-объект был 
предназначен не только для созерцания, но для взаимодействия. 
Его открывали и закрывали, скульптурные фигуры одевали и пе-
реодевали, украшали драгоценностями или цветочными гирлян-
дами, носили в процессиях, целовали, соскабливали с него крас-
ку, чтобы носить с  собой или даже, растворив в  воде, выпить28. 
И  об  этом важно помнить, когда мы видим средневековые изо-
бражения за стеклом в музеях, где такая интеракция запрещена, 
или на экране монитора, где она невозможна. 

Отраженная святость

Нередко случалось, что до мощей или чудотворного образа, к ко-
торым приходили паломники, дотронуться было невозможно — 
поскольку толпа, собравшаяся в  храме, не позволяла пробиться 
к  святыне, или из-за  того, что она вовсе была недостижима: ее 
устанавливали где-то в высокой нише или являли народу со спе-

27.	 Maniura, R. (2004) “The Images and Miracles of Santa Maria delle Carceri”, in G. Wolf, 
E. Thuno (eds.) The Miraculous Image in the Late Middle Ages and Renaissance, pp. 
86–87. Rome: Bibliotheca Hertziana; Wood, C.S. (2011) “The Votive Scenario”, Res: 
Anthropology and aesthetics 59/60: 208. 

28.	 Baschet, J. (2008) L’iconographie médiévale, pp. 33–34. Paris: Gallimard.



Михаил  Майзульс

№3(39 )  ·  2 0 2 1  � 3 9

циально построенного помоста. Тогда в дело могло вступить ви-
зуальное «прикосновение. По крайней мере, с XIV в. в рейнско-
маасском регионе пилигримы стали использовать зеркальца, 
которые позволяли уловить лучи, падавшие от  реликвария или 
чудотворного образа29. Их пришивали к шляпам или прикрепля-
ли к паломническим посохам (илл. 5)30. Видимо, считалось, что 
зеркальце, поймавшее такие лучи, тоже в  какой-то мере приоб-
ретает чудесную силу. Потому их, наряду со  значками, изобра-
жавшими святых или их реликвии, продавали в паломнических 
центрах, а пилигримы привозили их назад в родные места — как 
напоминание о той святыне, которую посетили31. 

Помимо небольших зеркал, верующие могли приобрести и ли-
тые значки (badges, enseignes), в  которых крошечное зеркаль-
це, как на шляпе св. Зебальда, было встроено внутрь изображе-
ния. Паломническим значкам, которые известны в католической 
Европе с XII в., посвящена огромная литература, которую у нас 
нет возможности резюмировать. Главное, что эти небольшие 
предметы совмещали роль благочестивого сувенира, напоминав-
шего человеку о  святынях, которым он поклонился; «паспор-
та», демонстрировавшего, что он действительно побывал в  ка-
ком-то религиозном центре и может претендовать на привилегии, 
которые полагались паломникам; и амулета, призванного защи-
тить его в  долгом и нередко опасном пути. В Северной Европе 
XIV–XV вв. производство таких значков достигло почти промыш-
ленных масштабов. Чаще всего их  отливали из  олова и  свинца, 
т.е. доступных и дешевых материалов, но были и дорогие анало-
ги из серебра и золота. 

29.	  Schwarz, H. (1959) “The Mirror of the Artist and the Mirror of the Devout: Observations 
on Some Paintings. Drawings and Prints in the Fifteenth Century”, in Studies in the His‑
tory of Art Dedicated to William E. Suida on His Eightieth Birthday, pp. 90–105. Lon-
don: Phaidon Press for the Samuel H. Kress Foundation; Harbison, C. (1991) Jan van 
Eyck. The Play of Realism, pp. 200–202. London: Reaktion Books; Bruna, D. (1994) “La 
marchande d’enseignes de pèlerinage des stalles de la cathédrale d’Amiens”, Bulletin de 
la Société nationale des Antiquaires de France, pp. 82–83 (n. 74); Крюгер И., 
Рыбина Е.А. Средневековые стеклянные зеркала. М.: Аргамак Медиа, 2013. C. 34, 
72–74, Рис. 26, 27.

30.	См. паломника, у которого на шляпе закреплена корона зеркал, на алтарной па-
нели св. Луции (1483 г.) из церкви св. Иакова (Sint-Jakobskerk) в Брюгге.

31.	 См.: Blick, S. (2019) “Bringing Pilgrimage Home: The Production, Iconography, and 
Domestic Use of Late-Medieval Devotional Objects by Ordinary People”, Religions 
10(6). См. также: Bruna, D. (1996) Enseignes de pèlerinage et enseignes profanes. Par-
is: Réunion des musées nationaux.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

4 0 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Илл. 5. Аллегория по мотивам реальных практик. Паломник, 
главный персонаж поэмы о духовном странствии в Небесный 
Иерусалим, сталкивается с Лестью и Гордыней. В его руках по-

сох с зеркалом, в котором запечатлен образ града, цели его 
пути и награды для праведников, а у Гордыни — зеркало с ее 

собственным пагубным отражением. 
Прозаическая версия «Паломничества человеческой жизни» 
Гийома де Дегильвилля. Геннегау, конец XV — начало XVI в. 

Bibliothèque de Genève. Ms. Francais 182. Fol. 109v 

Как правило, на  значках был изображен сам святой или свя-
тыня (реликварий с  мощами или почитаемый образ), к  кото-
рой стремились паломники. Их пришивали к одежде, шляпе или 
суме. Вернувшись из странствия, пилигрим мог закрепить значок 
где-то в доме или, скажем, в конюшне, чтобы защитить свое иму-
щество от  напастей. Знатные и  состоятельные люди, у  которых 
были собственные Псалтири или Часословы, нередко пришива-
ли значки к их страницам. Эта практика стала популярна в Юж-
ных Нидерландах и Северной Франции с  1460–1470-х гг. и  до-
стигла пика в первые десятилетия следующего столетия32. Чтобы 

32.	 Подражая этой практике фламандские иллюминаторы XV в., которые были увле-
чены эффектами trompe l’oeil, нередко изображали на  полях такие же значки, 
«пришитые» к листу пергамена нарисованными нитями. См.: DaCosta Kaufmann, 
Th., Roehrig Kaufmann, V. (1991) “The Sanctification of Nature: Observations on the 



Михаил  Майзульс

№3(39 )  ·  2 0 2 1  � 4 1

актуализировать защитную силу, заключенную в паломнических 
значках, их порой окунали в жидкость (вино, воду), которую по-
том выпивали, или вплавляли в колокола, дабы их сила распро-
странялась по округе вместе со звоном33. 

Значки со  специальной рамкой для зеркальца сохранились 
в довольно большом количестве. В качестве примера можно при-
вести ахенский значок первой половины XV в. Там в  нижней 
окружности изображена Дева Мария с Младенцем и двумя анге-
лами, которые над ее головой держат ризу — самую известную свя-
тыню города. В верхней окружности помещен лик Христа с плата 
Вероники. На их пересечении осталось пустое кольцо, в которое 
когда-то было вмонтировано зеркальце (илл. 6)34. На другом, бо-
лее раннем (вторая половина XIV в.), значке из Ахена в нижнем 
круге тоже изображена Дева Мария с Младенцем, по правую руку 
от них — Карл Великий, а по левую — св. Корнелий (?). Сверху мы 
видим ангелов с ризой, а в середине устроено место для зеркальца 
(илл. 7)35. Помимо односторонних значков, существовали и  дву-
сторонние. В них в рамку с одной стороны были вставлены (отли-
тые из металла или нарисованные на листке пергамена) образы 
святых или их реликвариев, а с другой — прикреплялось стеклян-
ное зеркальце. 

Origins of Trompe l’oeil in Netherlandish Book Painting of the Fifteenth and Sixteenth 
Centuries”, The J. Paul Getty Museum Journal 19: 43–64; Koldewey, J. (1991) “Pil-
grim Badges Painted in Manuscripts: A North Netherlandish Example”, in K. Horst, 
van der, J.-Chr. Klamt (eds) Masters and Miniatures. Proceedings of the Congress on 
Medieval Manuscript Illumination in the Northern Netherlands (Utrecht, 10-13 De‑
cember 1989), pp. 211–218. Doornspijk; Foster-Campbell, M.H. (2011) “Pilgrimage 
through the Pages: Pilgrims’ Badges in Late Medieval Devotional Manuscripts”, in 
S. Blick, L. Gelfand (eds) Push Me, Pull You. Imaginative, Emotional, Physical, and 
Spatial Interaction in Late Medieval and Renaissance Art, Vol. 1, pp. 227–274. Lei-
den; Boston: Brill; Asperen, H., van (2018) “The Book as Shrine, the Badge as Book-
mark: Religious Badges and Pilgrims’ Souvenirs in Devotional Manuscripts”, in 
M. Faini, A. Meneghin (eds) Domestic Devotions in the Early Modern World, pp. 228–
312. Leiden: Brill.

33.	 Foster-Campbell, M.H. “Pilgrimage through the Pages: Pilgrims’ Badges in Late Medi-
eval Devotional Manuscripts”, p. 231.

34.	 Van Beuningen, H.J.E., Koldeweij, A.M., Kicken, D. (2001) Heilig en Profaan 2. 1200 
laatmiddeleeuwse insignes uit openbare en particuliere collecties. Cothen: Stichting 
Middeleeuwse Religieuze en Profane Insignes, p. 321, № 1359. Ср. c другим ахенским 
значком второй половины XV в., который был найден в Хертогенбосе. Там в ниж-
нем большом кругу изображена Пьета, в верхнем поменьше — ангелы, держащие 
тунику, а в центре остался круг, предназначенный для зеркальца (p. 322, № 1361).

35.	 Van Beuningen, H.J.E., Koldeweij, A.M., Kicken, D. (2001) Heilig en Profaan 2, p. 316, 
№ 1347.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

4 2 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Илл. 6. Ахенский значок, первая половина XV в.
Amsterdam. Historisch Museum. № ROK 1-213 

Илл. 7. Ахенский значок, вторая половина XIV в.
Cothen. H.J.E. van Beuningen Collection. № 3492 



№3(39 )  ·  2 0 2 1  � 4 3

Михаил  Майзульс

Для того, чтобы представить, как такие значки носили, мож-
но взглянуть на алтарный образ, созданный около 1450–1460-х гг. 
для монастыря августинцев в Кёльне36. В сцене встречи в Эммаусе 
два ученика Христа, которые не узнали своего воскресшего учи-
теля, носят шляпы пилигримов или путников. У  того, который 
сидит справа, к тулье пришита раковина св. Иакова (знак палом-
ничества в Сантьяго-де-Компостела, превратившийся в главный 
знак паломничества как такового), листок пергамена с  ликом 
Христа, отпечатавшимся на Плате Вероники, и металлический 
значок из Вильснака в форме трех гостий. На шляпе второго апо-
стола, рядом с  таким же значком изображен и  значок из Ахе-
на: Дева Мария с Младенцем, а  над ними — круглое зеркальце 
(илл. 8). 

Илл. 8. Фрагмент алтарного образа, 1450–1460 гг.
Nürnberg. Germanisches Nationalmuseum. № Gm871

Паломнические зеркальца и  значки с  зеркальцами продава-
лись вместе с  остальными «инструментами» благочестия и  па-
ломническими «сувенирами» (илл. 9)37. В 1461 г. умер некий Ло-

36.	 Nürnberg. Germanisches Nationalmuseum. № Gm871.

37.	 О торговле значками см.: Bruna, D. (1994) “La marchande d’enseignes de pèlerinage 
des stalles de la cathédrale d’Amiens”, Bulletin de la Société nationale des Antiquaires 
de France: 199–206.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

4 4 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

ренцо ди Марко, который держал лавку религиозных товаров 
в Лорето. Судя по описи его имущества, у него остался большой 
запас четок, паломнических зеркал, свистков, оловянных фигурок 
Мадонны, восковых вотивов, стеклянных распятий и кусочков ко-
ралла (это был популярный амулет, с которым нередко изобража-
ли и младенца Христа)38.

Илл. 9. На ярмарочном лотке рядом с украшениями, игрушка-
ми, распятиями и статуэтками святых продаются и зеркала. 

Питер Артсен. Возвращение из паломничества к св. Антонию, 
ок. 1550 г.

Bruxelles. Musée des Beaux-Arts de Belgique. № 7524

От рубежа XV–XVI вв. сохранилось несколько изображений, 
на  которых мы видим паломнические зеркала в  действии. Са-
мое известное из них происходит из Нюрнберга. В ту эпоху он 
был не  только одним из богатейших городов Священной Рим-
ской империи, но и одной из ее столиц. Туда в 1424 г. перевез-

38.	 Brundin, A., Howard, D., Laven, M. (2018) The Sacred Home in Renaissance Italy, 
pp. 119–120. Oxford: Oxford University Press.



Михаил  Майзульс

№3(39 )  ·  2 0 2 1  � 45

ли императорские инсигнии (корону, скипетр, державу, мечи 
и  т.д.) и  важнейшие святыни (Heiltum), собранные государя-
ми начиная с  Карла Великого: копье Лонгина, фрагмент Свя-
того креста, щепку от вифлеемских яслей, кость св. Анны, мате-
ри Девы Марии, цепи апостолов Петра и Павла и т.д. Во вторую 
пятницу после Пасхи там устраивали торжественную демон-
страцию инсигний и  реликвий — это действо по-немецки име-
новалось Heiltumsweisung. Для этого на  Рыночной площади 
строили трехуровневую деревянную конструкцию — Heiltumss‑
tuhl39. Папа Мартин  V (1417–1431) даровал всем паломникам, 
которые посещали этот сакральный смотр, индульгенции. 

В  1487  г. городской совет Нюрнберга опубликовал брошюр-
ку (Heiltumsbüchlein) с  изображением выставленных реликвий, 
описанием самого действа и  перечислением духовных благ, ко-
торые оно даровало. Эта книжечка должна была помочь собрав-
шимся сориентироваться в происходящем и привлечь новых па-
ломников. Согласно давнему установлению, сначала верующим 
показывали реликвии, связанные с рождением и детством Хри-
ста и  с  апостолами, потом императорские инсигнии, а  в  кон-
це — реликвии Страстей. На  одной из  гравюр, которыми иллю-
стрирована брошюра, мы видим, как прелаты с высоты помоста 
показывают собравшимся открытый реликварий с щепкой от яс-
лей; реликварий с костью св. Анны; ostensorium со стеклянным 
окошком, в  котором можно разглядеть зуб св. Иоанна Крести-
теля; и  реликварий с фрагментом ризы св. Иоанна Богослова. 
Внизу одна из женщин, чтобы уловить святые лучи, поднима-
ет круглое зеркало, а малыш, которого она держит за  руку, не-
сет такое же, но  поменьше (илл. 10)40. На  других экземплярах 
гравюры справа видна еще одна дама, которая тянет вверх зер-
кало, но  в  версии, которая тут воспроизведена, край изображе-
ния отрезан.

39.	 Аналогичные смотры реликвий устраивали и  в  других городах империи: Ахене, 
Кёльне, Вене, Бамберге, Вюрцбурге.

40.	  Zika, Ch. (2003) Exorcising Our Demons: Magic, Witchcraft, and Visual Culture in 
Early Modern Europe, pp. 563–564, fig. 106. Leiden; Boston: Brill; Schier, V., Schleif 
C. “Seeing and Singing, Touching and Tasting the Holy Lance”, pp. 402–417, pl. 12; 
Merback, M.B. (2012) Pilgrimage and Pogrom: Violence, Memory, and Visual Culture 
at the Host-Miracles Shrines of Germany and Austria, pp.  161–162, pl.  13. Chicago; 
London: University of Chicago Press.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

4 6 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Илл. 10. Раскрашенная гравюра из брошюры «Heiligthum 
und Gnade, wie sie jährlich in Nürnberg ausgerufen warden» 

(Нюрнберг, 1487 г.). 
Washington. Library of Congress. Incun. 1487. H4. Fol. 4 

Такие же зеркала  — в  руках мальчика и  взрослого мужчи-
ны — мы видим на  гравюре Ганса Бургкмайра (ок. 1510 г.). Она 
представляет смотр реликвий, собранных в Халле (Тироль) им-
перским рыцарем Флорианом Вальдауфом фон Вальденштей-
ном (ум. в 1501 г.) — высокопоставленным советником императо-
ра Максимилиана I (илл. 11)41. Попав в шторм в заливе Зёдерзее 
в Нидерландах (1489 г.), Вальдауф дал обет: если спасется, сде-
лает дар небесам. Он начал собирать реликвии, и на момент его 
кончины собрание насчитывало тысячи предметов. Для того что-
бы их хранить и сделать доступными для паломников, он избрал 

41.	 Eichberger, D. (1996) “A Renaissance Reliquary Collection in Halle, and Its Illustrated 
Inventories”, Art Bulletin of Victoria 37: 21, fig. 2; Vignjević, T. (2019) Depictions of 
the Three Orders and Estates around the Year 1500: Triplex  Status Mundi, p. 113. 
Newcastle upon Tyne: Cambridge Scholars Publishing.



Михаил  Майзульс

№3(39 )  ·  2 0 2 1  � 4 7

церковь св. Николая в Халле, где в  1493 г. приступили к  строи-
тельству специальной часовни. Поскольку ее площади не хватало, 
в 1503 г. в церковном дворе было воздвигнуто отдельное здание, 
а у северного фасада храма — по образцу Нюрнберга — поместили 
двухэтажную конструкцию (tabernaculum, Heiltumstuhl), с  кото-
рой верующим показывали святыни. 

Илл. 11. Гравюра Ганса Бургкмайра для «Книги реликвий Хал-
ле» (Haller Heiltumsbuch), ок. 1510 г.

Судя по  тому, что паломнические значки с  зеркалами на ис-
ходе Средневековья изображали на шляпах апостолов и  святых, 
эта практика вовсе не была чем-то редким, маргинальным и «на-
родным». Однако некоторые из позднесредневековых богословов, 
тем не менее, относили ее к  числу суеверий. Так, гейдельберг-
ский теолог Николаус фон Йауэр в трактате «De superstitionibus» 
(1405 г.) осуждал тех, кто во время демонстрации реликвий под-
нимает к ним хлеба и зеркала42. 

42.	 Крюгер И., Рыбина Е.А. Средневековые стеклянные зеркала. С. 34 (прим. 86). 
Трактат Йауэра получил немалое распространение в XV в. (его текст сохранился 
более чем в сотне списков), однако никогда не был напечатан (Bailey, M.D. (2013) 
Fearful Spirits, Reasoned Follies: The Boundaries of Superstition in Late Medieval Eu‑
rope, pp. 154–155. Ithaca; London: Cornell University Press). Нельзя забывать о том, 



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

48 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Визуальное причащение

Стремление запечатлеть чудесный свет, исходивший от  рели-
квий, — лишь одна из  позднесредневековых практик, которые 
возлагали особое упование на  силу зрения. Они подразумевали, 
что эффект от созерцания святынь является почти гарантирован-
ным. Наставления о том, как следует молиться, или трактаты, по-
священные Страстям, учили, что, глядя на сакральный образ, че-
ловек легче настраивается на молитвенный лад, сосредотачивает 
свой внутренний взор на библейских событиях или истинах веры, 
а благодаря этому внутренне очищается и преображается. Одна-
ко параллельно с  этим существовали представления о  том, что, 
«прикоснувшись» взглядом к  какой-то  святыне, можно подклю-
читься к  силе, которая в ней заключена. Тут внутренняя работа 
и психологическая диспозиция смотрящего отходили на второй 
план или даже вовсе не  упоминались. Этот modus operandi ана-
логичен тому, который приписывали и продолжают приписывать 
амулетам. Чтобы они работали и  защищали, достаточно просто 
носить их с собой или приложить к больному месту. 

Значимой аналогией к  попыткам уловить силу святынь с  по-
мощью зеркал может служить т.н. «визуальное причащение» 
(в  немецкой литературе: Augenkommunion) — вера в  то, что со-
зерцание освященной гостии, ставшей телом Христовым, само 
по себе является благодатным43. 

Появление этого феномена было связано с  важными транс-
формациями в  евхаристической доктрине и  последовании мес-
сы. Где-то во второй половине XII в. во Франции в ней возник но-

что в Средневековье зеркала использовались не только в ортодоксально-благоче-
стивых, но и в магических целях. Во многих пособиях по колдовским ритуалам 
или, напротив, в трактатах о суевериях или в следственных делах, которые их осу-
ждали, можно встретить упоминания о том, что с помощью зеркал пытались пред-
сказывать будущее или вызывать демонов (Kieckhofer, R. (1998) Forbidden Rites: 
A Necromancer’s Manual of the Fifteenth Century, pp. 104–106. University Park: The 
Pennsylvania State University Press; Bailey, M.D. Fearful Spirits, Reasoned Follies, 
pp. 104, 117, 164). 

43.	 Scribner, R.W. (1989) “Popular Piety and Modes of Visual Perception in Late Medieval 
and Reformation Germany”, The Journal of Religious History 15(4): 459; Camille, M. 
(1989) The Gothic Idol. Ideology and Image-Making in Medieval Art, pp. 215-219. New 
York: Cambridge University Press; Biernoff, S. (2002) Sight and Embodiment in the 
Middle Ages, p. 141. New York: Palgrave-Macmillan. См. также: Zika, Ch. (1993) “Writ-
ing the Visual into History: Changing Cultural Perceptions of Late Medieval and Ref-
ormation Germany”, Parergon 11(2): 124–127. Об истории евхаристического благо-
честия см.: Rubin, M. (2004) Corpus Christi: The Eucharist in Late Medieval Culture. 
Cambridge: Cambridge University Press.



Михаил  Майзульс

№3(39 )  ·  2 0 2 1  � 4 9

вый элемент — elevatio, «вознесение» тела Христова (илл. 12, 13)44. 
На первых порах священник поднимал гостию еще до освящения. 
Однако это было сопряжено с  риском, что верующие станут по-
клоняться пресному хлебцу, т.е., строго говоря, впадут в грех идо-
лопоклонства. Потому парижский епископ Эд де Сюлли (1197–
1208) предписал перенести elevatio на момент мессы, когда гостия 
уже точно пресуществится: «На Тот, Кто прежде: взяв гостию 
в руки, священники не должны сразу поднимать ее высоко, пока-
зывая всем собравшимся, но пусть как бы держат на груди до слов 
Сие есть Тело Мое (Мф. 26). Тогда пусть поднимают ее, чтобы все 
могли увидеть»45. 

Илл. 12. Elevatio: священник, повернувшись лицом к алтарю 
и спиной к пастве, поднимает тело Христово. 

Часослов (Butler Hours). Англия, ок. 1340–1369 гг. 
Baltimore. The Walters Art Museum. Ms. 105. Fol. 15

44.	 Schmitt, J.-Cl. (1990) La raison des gestes dans Occident médiéval, pp. 346–355, 
fig. 37, 38. Paris: Gallimard. См. также: Timmermann, A. (2014) “A View of the Eucha-
rist on the Eve of the Protestant Reformation”, in L.P. Wandel (ed.) A Companion to 
the Eucharist in the Reformation, pp. 365–398. Leiden; Boston: Brill.

45.	 Рехт Р. Верить и видеть. Искусство соборов XII–XV веков. М.: ВШЭ, 2014. С. 85.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

50 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Илл. 13. Справа св. Бригитта Шведская принимает лучи от-
кровения, посланные с небес Христом и Девой Марией, а сле-
ва священник за алтарем вместе с гостией поднимает фигурку 
Младенца. Между ними стоит паломнический посох, к которо-
му, насколько можно разглядеть, прикреплен листок с ликом 

Христа на плате Вероники. 
Сборник. Неаполь, последняя четверть XIV в.

New York. The Morgan Library and Museum. Ms. M. 498. Fol. 4v

Этот момент ясно показан на одной из миниатюр, сопровожда-
ющих небольшую инструкцию для мирян «О том, что вы должны 
делать и  помышлять в  каждый из моментов мессы», сохранив-
шуюся в английском сборнике первой четверти XIV в. (илл. 14). 
Под звон колоколов священник поднимает тело Христово над ал-
тарем, на котором стоит скульптурное распятие. Как подчеркива-
ет Мартина Баньоли, мастер изобразил не просто литургический 
образ, а визуализацию доктрины пресуществления или видение, 
которое может явиться в момент elevatio. Из  бока Христа дву-
мя потоками хлещет кровь: одна струя устремляется в чашу с ви-
ном, которая стоит на алтаре, а вторая — в  сторону гостии, кото-
рую поднимает священник. Особый статус происходящего над 
алтарем подчеркнут с  помощью синего фона, который выходит 
за  рамки основной сцены и  демонстрирует трансцендентность 
видения46.

46.	 Paris. Bibliothèque nationale de France. Ms. Français 13342. Fol. 46v — 47. См.: Bag-
noli, М. (2016) A Feast for the Senses: Art and Experience in Medieval Europe, p. 37, 
fig. 2.4. New Haven: The Walters Art Museum, Baltimore; Yale University Press.



Михаил  Майзульс

№3(39 )  ·  2 0 2 1  � 51

Илл. 14. Elevatio: священник и паства.
Сборник богословских текстов. Англия, первая четверть XIV в.
Paris. Bibliothèque nationale de France. Ms. Français 13342. Fol. 

46v — 47 

На  IV Латеранском соборе 1215 г. был принят догмат о  ре-
альном присутствии тела и  крови Христовых в  Святых дарах. 
Он подвел итог спорам вокруг таинства евхаристии, которые 
тянулись с XI в. В  соответствии с новой формулировкой, кото-
рая стала истиной, обязательной для всех католиков, во время 
мессы хлеб и  вино подлинно, но  невидимо пресуществляют-
ся в  тело и  кровь Христа (Iesus Christus, cuius corpus et san‑
guis in sacramento altaris sub speciebus panis et vini veraciter 
continentur)47. Английский философ и  богослов Роберт Грос-
сетест (ум. в  1253 г.), который в  1235  г. стал епископом Лин-
кольнским, так объяснял значение таинства монахам аббатства 
Питерборо: «В  ваших монастырях... благодаря… евхаристии 
царь небесный пребывает не  только в  своей божественности, 
но  и  в  истинной телесной субстанции, приданной Ему Девой 
Марией»48. 

Формулировка, утвержденная в 1215 г., в частности, предпола-
гала, что в момент elevatio верующие могут узреть Бога, незримо 
присутствующего в круглом хлебце. Вознесение гостии вписыва-
лось в характерную для того времени тенденцию к визуализации 
истин веры, отвечало на  стремление верующих увидеть неви-

47.	 Levy, I. Chr., Macy, G., Ausdall K., van. (2012) A Companion to the Eucharist in the 
Middle Ages, p. 427 (n. 131). Leiden; Boston: Brill; Bernazzani, A. (2012) “L’hostie et 
le retable: la contemplation comme rite de passage vers Dieu à la fin du Moyen Âge”, 
Acta Iassyensia Comparationis 10: 31.

48.	 Рехт Р. Верить и видеть. С. 88.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

52 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

димое49. Несмотря на  то, что мистическая традиция продолжа-
ла превозносить достоинства высшего «интеллектуального ви-
дения» (visio intellectualis), свободного от пут любой образности, 
а  богословы периодически предостерегали против зависимости 
от материальных изображений, позднесредневековое благоче-
стие все активнее уповало на  силу зрения, а месса все больше 
превращалась в торжественную «теофанию», призванную явить 
Бога верующим. 

IV Латеранский собор постановил, что миряне должны прича-
щаться не менее раза в  год — на Пасху, предварительно испове-
довавшись и получив отпущение грехов. Причащение требовало 
подготовки и  было редким опытом. В  отличие от него, созерца-
ние гостии, возможность прикоснуться к  телу Христову взором 
и  тем самым приобщиться к  главному источнику сакрального, 
было доступно каждому сколь угодно часто. Кроме того, клири-
ки настоятельно предостерегали верующих от опасностей «недо-
стойного» причащения. Тот, кто вкушает гостию, не очистившись 
от грехов и/или не веря в то, что хлебец действительно пресуще-
ствился в тело Господне, не обретет спасения, а, наоборот, совер-
шит страшный грех и будет за него проклят50. В этом плане при-
чащение взором явно было надежнее, поскольку не таило такой 
опасности святотатства. 

Около 1220 г. философ-схоласт Александр Гэльский в  ком-
ментарии на «Сентенции» Петра Ломбардского противопостав-
лял два рода вкушения гостии: вкушение устами (manducatio 
per gustum), которое обладает силой таинства, и вкушение взо-
ром (manducatio per visum), которое таинством не  является51. 

49.	 Горячее стремление постоянно видеть тело Христово было свойственно и для 
позднесредневековых мистиков — «профессионалов» евхаристического благо-
честия. Иоганн Мариенвердер, исповедник немецкой отшельницы и визионер-
ки Доротеи из Монтау (1347–1394) писал, что, если порой ей случалось и сот-
ню раз в  день увидеть тело Христово, все равно для нее этого было мало 
(Bynum, C.W. (1987) Holy Feast and Holy Fast: The Religious Significance of Food 
to Medieval Women, p. 55. Berkeley; Los Angeles; London: University of California 
Press).

50.	Еще в  начале XII в. Гонорий Августодунский в  трактате «Элюцидарий» («Све-
тильник») объяснял, что для тех людей, которые причащаются без должной под-
готовки и относятся к евхаристическим дарам как к обычному вину и хлебу, они 
превращаются в  «яд драконов и  гибельную отраву аспидов» (Втор. 32: 33) 
(Lefèvre, Y. (1954) L’Elucidarium et les lucidaires:  contribution, par l’histoire d’un 
texte, à l’histoire des croyances religieuses en France au Moyen Âge, p. 399. Paris: 
de Boccard). 

51.	 Biernoff, S. Sight and Embodiment in the Middle Ages, p. 143.



Михаил  Майзульс

№3(39 )  ·  2 0 2 1  � 53

Тем не менее, продвигая евхаристическое благочестие, клири-
ки убеждали мирян в том, что созерцание тела Христова явля-
ется источником благодати. Увидев освященную гостию, че-
ловек защитится от  слепоты, в  тот день не  умрет внезапной 
смертью, т.е. не останется без исповеди и покаяния, и т.д.52 Су-
ществуют свидетельства о том, что верующие нередко приходи-
ли на мессу только к моменту elevatio и  уходили сразу же по-
сле него. И это не могло не вызывать смущения у духовенства. 
Так, в середине XV в. августинец из Оснабрюка Готтшальк Хол-
лен сетовал на то, что прихожане, заслышав звук колокольчи-
ка, приходят в  церковь, дожидаются вознесения гостии, а  по-
том, узрев Бога, уходят так быстро, словно увидели дьявола53.

На исходе Средневековья многие изображения сулили верую-
щим, что один взгляд на них скостит им срок пребывания в чи-
стилище, дарует исцеление от  болезней или как-то  еще защи-
тит. На огромных фресках с фигурой св. Христофора, могучего 
гиганта, небесного патрона путников и  защитника от  внезап-
ной смерти, которые часто помещали на внешние стены церквей, 
по крайней мере с XIII в. можно было прочесть подписи в духе: 

“Christofori sancti speciem quicumque tuetur, illo namque die nul‑
lo languore tenetur” («Тот, кто взглянет на  образ святого Хри-
стофора, в  тот день не заболеет никаким недугом») или “Chris‑
tofori per viam cernit cum quisque figuram tutus tunc ibit subita 
nec morte peribit” («Тот, кто, находясь в пути, взглянет на фигу-
ру Христофора, не будет знать беды и не умрет внезапной смер-
тью»). На базилике Сант-Амброджо в Милане снаружи было на-
чертано: “Christophorum videas postea tutus eas” («Взглянешь 
на Христофора, не будешь знать беды»)54. Тот же тип обещаний 
перекочевал и на гравюры с изображением этого святого заступ-
ника. Классическим примером может служить т.н. буксхаймская 

52.	 Рехт Р. Верить и видеть. C. 83–88, 116–117; Bynum, C.W. Holy Feast and Holy Fast, 
p. 55; Zika, Ch. “Hosts, Processions and Pilgrimages”, p. 31; Scribner, R.W. (2001) Re‑
ligion and Culture in Germany (1400–1800), pp. 89–91. Leiden; Boston; Köln: Brill; 
Ausdall K., van (2011) “Communicating with the Host: Imagery and Eucharistic Con-
tact in Late Medieval and Early Renaissance Italy”, in S. Blick, L. Gelfand (eds) Push 
Me, Pull You: Art and Devotional Interaction in Late Medieval and Renaissance Art, 
Vol. 1, p. 459. Leiden: Brill; Bagnoli, М. “The Materiality of Sensation in the Art of the 
Late Middle Ages”, p. 39. 

53.	 Zika, Ch. “Hosts, Processions and Pilgrimages”, p. 31.

54.	 Rigaux, D. (1996) “Une image pour la route. L’iconographie de saint Christophe dans 
les régions alpines (XIIe–XVe siècle)”, Actes des congrès de la Société des historiens 
médiévistes de l’enseignement supérieur public 26: 241–242, 254.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

54 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

гравюра с  фигурой Христофора. В  самом низу там напечата-
но латинское двустишие. Оно гарантировало, что того, кто по-
смотрит на лик святого, в  тот день не постигнет «злая смерть» 
(илл. 15)55. 

Илл. 15. Св. Христофор переносит младенца Христа через реку. 
Гравюра середины XV в.

University of Manchester. The John Rylands University Library

Исследователи уже давно показали, какую огромную роль 
в  религиозной жизни позднесредневековой Европы играл визу-

55.	 “Cristofori faciem die quaqumque tueris / Illa nemque die morte mala non morieris”. 
Хотя на  единственном сохранившемся отпечатке (University of Manchester. The 
John Rylands University Library) указан 1423 г., гравюра, видимо, была изготовле-
на в  середине XV в. См.: Parshall, P., Schoch R. (2005) Origins of European Print‑
making. Fifteenth-Century Woodcuts and Their Public, p. 153–156, № 35. Washing-
ton; New Haven; London: National Gallery of Art; Yale University Press; Wood, C.S. 
(2011) “The Votive Scenario”, Res: Anthropology and aesthetics 59/60, p. 219 (n. 57), 
220 (n. 60).



Михаил  Майзульс

№3(39 )  ·  2 0 2 1  � 55

альный опыт: в  храмах — все больше, все более разнообразных 
(по  технике, материалам, размерам, функциям…) изображений; 
сакральные объекты (будь то мощи, другие реликвии или гостии) 
все чаще демонстрируются во время процессий, а в реликвариях 
устраивают стеклянные дверцы или оконца; среди монашествую-
щих (особенно женщин) и мирянок, живущих околомонашеской 
жизнью, огромную роль играют медитативные практики, при-
званные возвести от  созерцания материальных образов к  виде-
ниям и экстазам, и т.д. 

При этом нельзя забывать о  том, что экспансия визуально-
го вовсе не  снижала значение тактильного опыта. В  центре по-
вседневного благочестия и множества паломнических практик 
лежало стремление «подключиться» к  источнику сакрального. 
А для этого было чрезвычайно важно к нему прикоснуться: губа-
ми, пальцами, иногда всем телом, а также взором. Доступные (по-
скольку находятся в соседнем монастыре или потому что их мож-
но купить и  повесить у  себя дома) копии далеких почитаемых 
образов также воспринимались как источник сакральной силы 
и  обещали молящимся перед ними духовные блага и  сокраще-
ние мук в чистилище. Они приобретали свою силу, поскольку вос-
производили черты оригинала, а некоторые из них вдобавок еще 
и потому, что соприкасались с ним. 

Паломнические зеркала и  значки с  зеркальцами были при-
званы бесконтактно аккумулировать силу, которую «излуча-
ла» святыня. Одновременно эти образы-объекты были вовле-
чены в множество контактных практик — их прикладывали к 
реликвариям, пришивали к одежде и носили с собой как аму-
леты. В надежде на  защиту и помощь, их касались руками, гу-
бами или другими частями тела. В  этой истории визуальное 
и  тактильное — два канала доступа к  сакральной силе — связа-
ны неразрывно. 

Библиография / References

Арнаутова Ю.Е. Чудесные исцеления святыми и «народная религиозность» в Сред-
ние века // Одиссей: Человек в истории. 1995. М., 1995. С. 151–169.

Бельтинг Х. Образ и культ. История образа до эпохи искусства. М.: Прогресс-Тради-
ция, 2002.

Иаков Ворагинский. Золотая легенда / Вступительная статья и комментарии И.В. Кув-
шинской. Т. 1. М.: Изд-во Францисканцев, 2017. 

Крюгер И., Рыбина Е.А. Средневековые стеклянные зеркала. М.: Аргамак Медиа, 
2013. 



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

56 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Майзульс М.Р. Глаза в глаза: средневековые демоны и их враги // Казус: Индивиду-
альное и уникальное в истории. 2017. Вып. 12. М.: Индрик, 2017. С. 257–300.

Рехт Р. Верить и видеть. Искусство соборов XII–XV веков. М.: ВШЭ, 2014.

Arnautova, Iu.E. (1995) “Chudesnye istselenia sviatymi i «narodnaia religioznostʹ» v Sred-
nie veka” [Miraculous Healings and “Popular religion” in the Middle Ages], in Odis‑
sei. Chelovek v istorii. 1995, pp. 151–169.

Asperen, H., van (2018) “The Book as Shrine, the Badge as Bookmark: Religious Badges 
and Pilgrims’ Souvenirs in Devotional Manuscripts”, in M. Faini, A. Meneghin (eds) 
Domestic Devotions in the Early Modern World, pp. 228–312. Leiden: 
Brill.

Ausdall, K., van (2011) “Communicating with the Host: Imagery and Eucharistic Contact in 
Late Medieval and Early Renaissance Italy”, in S. Blick, L. Gelfand (eds) Push Me, 
Pull You: Art and Devotional Interaction in Late Medieval and Renaissance Art, 
Vol. 1, pp. 447–486. Leiden: Brill.

Bagnoli, М. (2016) A Feast for the Senses: Art and Experience in Medieval Europe. New 
Haven: The Walters Art Museum, Baltimore; Yale University Press.

Bagnoli, М.  (2017) “The Materiality of Sensation in the Art of the Late Middle Ages”, in 
S.A.  Harvey, M. Mullett (eds) Knowing Bodies, Passionate Souls. Sense Percep‑
tions in Byzantium, pp. 31–63. Washington: Dumbarton Oaks Research Library 
and Collection. 

Bailey, M.D. (2013) Fearful Spirits, Reasoned Follies: The Boundaries of Superstition in 
Late Medieval Europe. Ithaca; London: Cornell University Press.

Bartholeyns, G., Dittmar, P.-O., Jolivet, V. (2006) “Des raisons de détruire une image”, Im‑
ages Re-vues. Histoire, anthropologie et théorie de l’art 2 [https://journals.open-
edition.org/imagesrevues/248, accessed on 02.09.2021]. 

Baschet, J. (2008) L’iconographie médiévale. Paris: Gallimard.

Belting, H. (2002) Obraz i kulʹt. Istoria obraza do epokhi iskusstva [Image and Cult: A His-
tory of the Image before the Era of Art]. Moscow: Progress-Traditsia.

Bernazzani, A. (2012) “L’hostie et le retable: la contemplation comme rite de passage vers 
Dieu à la fin du Moyen Âge”, Acta Iassyensia Comparationis 10: 30–41.

Biernoff, S. (2002) Sight and Embodiment in the Middle Ages. New York: Palgrave-Mac-
millan.

Blick, S. (2011) “Votives, Images, Interaction and Pilgrimage to the Tomb and Shrine of 
St. Thomas Becket, Canterbury Cathedral”, in S. Blick, L. Gelfand (eds) Push Me, 
Pull You: Art and Devotional Interaction in Late Medieval and Renaissance Art, 
pp. 21–58. Leiden: Brill.

Blick, S. (2019) “Bringing Pilgrimage Home: The Production, Iconography, and Domestic 
Use of Late-Medieval Devotional Objects by Ordinary People”, Religions 
10(6). 

Boer, D.E.H., de. (2011) “Protego-proterreo. Making an Amulet by Mutilating a Manuscript”, 
Querendo 41: 112–125.

Bozòky, E. (2001) “Les moyens de la protection privée”, Cahiers de Recherches Médiévales 
(XIIIe — XVe siècle) 8: 175–192.

Bruna, D. (1994) “La marchande d’enseignes de pèlerinage des stalles de la cathédrale 
d’Amiens”, Bulletin de la Société nationale des Antiquaires de France:  199– 
206.

Bruna, D. (1996) Enseignes de pèlerinage et enseignes profanes. Paris: Réunion des mu-
sées nationaux.

https://journals.openedition.org/imagesrevues/248
https://journals.openedition.org/imagesrevues/248


Михаил  Майзульс

№3(39 )  ·  2 0 2 1  � 57

Brundin, A., Howard, D., Laven, M. (2018) The Sacred Home in Renaissance Italy. Oxford: 
Oxford University Press. 

Bynum, C.W. (1987) Holy Feast and Holy Fast: The Religious Significance of Food to Me‑
dieval Women. Berkeley; Los Angeles; London: University of California 
Press.

Bynum, C.W. (2002) “Violent Imagery in Late Medieval Piety”, Bulletin of the GHI Wash‑
ington 30: 3–36.

Camille, M. (1989) The Gothic Idol. Ideology and Image-Making in Medieval Art. New 
York: Cambridge University Press.

Camille, M. (1996) Gothic Art: Glorious Visions. New York: Perspectives; Harry N. Abrams, 
Inc. Publishers.

Caseau, B. (2014) “The Senses in Religion: Liturgy, Devotion, and Deprivation”, in R.G. Ne-
whauser (ed.). A Cultural History of the Senses in the Middle Ages, pp. 89–110. 
London: Bloomsbury.

DaCosta Kaufmann, Th., Roehrig Kaufmann, V. (1991) “The Sanctification of Nature: Ob-
servations on the Origins of Trompe l’oeil in Netherlandish Book Painting of the 
Fifteenth and Sixteenth Centuries”, The J. Paul Getty Museum Journal 19: 
43–64.

Dupeux, C., Jezler, P., Wirth J. (eds) (2001). Iconoclasme: vie et mort de l’image médiévale: 
catalogue de l’exposition, Musée d’histoire de Berne, Musée de l’Œuvre Notre-
Dame, Musées de Strasbourg. Paris: Somogy.

Dyas, D. (2014) “To Be a Pilgrim: Tactile Piety, Virtual Pilgrimage and the Experience of 
Place in Christian Pilgrimage”, in J. Robinson, L. Beer, de, A. Harnden (eds). Mat‑
ter of Faith: An Interdisciplinary Study of Relics and Relic Veneration in the Me‑
dieval Period, pp. 1–7. London: The British Museum.

Eichberger, D. (1996) “A Renaissance Reliquary Collection in Halle, and Its Illustrated In-
ventories”, Art Bulletin of Victoria 37: 19–36.

Foster-Campbell, M.H. (2011) “Pilgrimage through the Pages: Pilgrims’ Badges in Late Me-
dieval Devotional Manuscripts”, in S. Blick, L. Gelfand (eds).  Push Me, Pull You. 
Imaginative, Emotional, Physical, and Spatial Interaction in Late Medieval and 
Renaissance Art, Vol. 1, pp. 227–274. Leiden; Boston: Brill.

Ganz, D. (2017) “Touching Books, Touching Art: Tactile Dimensions of Sacred Books in the 
Medieval West”, Postscripts: The Journal of Sacred Texts, Cultural Histories, and 
Contemporary Contexts 8(1–2): 81–113.

Green, J. (2012) Printing and Prophecy: Prognostication and Media Change, 1450–1550. 
Ann Arbor: University of Michigan Press. 

Hamburger, J. (1989) “The Visual and the Visionary: The Image in Late Medieval Monas-
tic Devotions”, Viator 20: 161–182.

Hamburger, J. (1998) The Visual and the Visionary: Art and Female Spirituality in Late 
Medieval Germany. New York: Zone Books.

Harbison, C. (1991) Jan van Eyck. The Play of Realism. London: Reaktion Books.

Iakov Voraginskii (2017) Zolotaia legenda [Golden Legend]. Vol. 1. Moscow: Izdatel’stvo 
Frantsiskantsev.

Jacobs, F.H. (2011) “Images, Efficacy & Ritual in the Renaissance: Burning the Devil 
and Dusting the Madonna”, in S. Blick, D.R. Gelfand (eds). Push Me, Pull You. Im‑
aginative, Emotional, Physical, and Spatial Interaction in Late Medieval and Re‑
naissance Art, Vol. 2, pp. 147–178. Leiden; Boston: Brill.

Jung, J.E. (2010) “The Tactile and the Visionary: Notes on the Place of Sculpture in the 
Medieval Religious Imagination”, in C. Hourihane (ed.) Looking Beyond: Visions, 

http://93.174.95.29/_ads/4D37635451D3B98DB0B0EC23C7FC8F77
http://93.174.95.29/_ads/4D37635451D3B98DB0B0EC23C7FC8F77


А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

58 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Dreams, and Insights in Medieval Art and History, pp. 203–240. Princeton: In-
dex of Christian Art.

Kieckhofer, R. (1998) Forbidden Rites: A Necromancer’s Manual of the Fifteenth Century. 
University Park: The Pennsylvania State University Press. 

Kitzinger, E. (1954) “The Cult of Images in the Age before Iconoclasm”, Dumbarton Oaks 
Papers 8: 83–150. 

Klaniczay, G., Kristóf, I. (2001) “Écritures saintes et pactes diaboliques. Les usages reli-
gieux de l’écrit (moyen âge et temps modernes)”, Annales. Histoire, Sciences So‑
ciales 56(4): 947–980. 

Koldewey, J. (1991) “Pilgrim Badges Painted in Manuscripts: A North Netherlandish Ex-
ample”, in K. Horst, van der, J.-Chr. Klamt (eds.). Masters and Miniatures. Pro‑
ceedings of the Congress on Medieval Manuscript Illumination in the Northern 
Netherlands (Utrecht, 10–13 December 1989), pp. 211–218. Doornspijk. 

Kriuger, I., Rybina, E.A. (2013) Srednevekovye stekliannye zerkala [Medieval Glass Mir-
rors]. Мoscow: Argmak Media. 

Lefèvre, Y. (1954) L’Elucidarium et les lucidaires: contribution, par l’histoire d’un texte, 
à l’histoire des croyances religieuses en France au Moyen Âge. Paris: de Bocca-
rd. 

Levy, I. Chr., Macy, G., Ausdall K., van. (2012) A Companion to the Eucharist in the Mid‑
dle Ages. Leiden; Boston: Brill. 

Maguire, H. (1995) “Magic and Christian Image”, in H. Maguire (ed.) Byzantine Magic, 
pp. 51–72. Washington: Dumbarton Oaks. 

Maizuls, M.R. (2017) “Glaza v glaza: srednevekovye demony i ikh vragi” [Medieval Demons 
and their Enemies]”, Kazus: Individualʹnoe i unikalʹnoe v istorii 12: 257– 
300.

Maniura, R. (2004) “The Images and Miracles of Santa Maria delle Carceri”, in G. Wolf, 
E. Thuno (eds) The Miraculous Image in the Late Middle Ages and Renaissance, 
81–95. Rome: Bibliotheca Hertziana. 

Merback, M.B. (2012) Pilgrimage and Pogrom: Violence, Memory, and Visual Culture at 
the Host-Miracles Shrines of Germany and Austria. Chicago; London: University 
of Chicago Press.

Ó Floinn, R. (1997) “Insignia Columbae I”, in Bourke C. (ed.) Studies in the Cult of Saint 
Columba, pp. 136–161. Dublin: Four Courts Press.

Parshall, P., Schoch R. (2005) Origins of European Printmaking. Fifteenth-Century Wood‑
cuts and Their Public. Washington; New Haven; London: National Gallery of Art; 
Yale University Press.

Pulichene, N. (2012) “To Touch the Divine: Picturing Christocentric Touch in Late Medie-
val Passion Devotion”, Hortulus Journal. The Online Graduate Journal of Medie‑
val Studies 8(1) [http://hortulus-journal.com/journal/volume-8-number-1-2012/
pulichene/, accessed on 02.09.2021].

Rigaux, D. (1996) Une image pour la route. L’iconographie de saint Christophe dans les ré-
gions alpines (XIIe–XVe siècle), Actes des congrès de la Société des historiens mé‑
diévistes de l’enseignement supérieur public 26: 235–266.

Rubin, M. (2004) Corpus Christi: The Eucharist in Late Medieval Culture. Cambridge: 
Cambridge University Press.

Rudy, K.M. (2010) “Dirty Books: Quantifying Patterns of Use in Medieval Manuscripts Us-
ing a Densitometer”, Journal of Historians of Netherlandish Art 2(1– 2) [http://
www.jhna.org/index.php/past-issues/volume-2-issue-1-2/129-dirty-books, ac-
cessed on 02.09.2021].

http://hortulus-journal.com/journal/volume-8-number-1-2012/pulichene/
http://hortulus-journal.com/journal/volume-8-number-1-2012/pulichene/
http://www.jhna.org/index.php/past-issues/volume-2-issue-1-2/129-dirty-books
http://www.jhna.org/index.php/past-issues/volume-2-issue-1-2/129-dirty-books


Михаил  Майзульс

№3(39 )  ·  2 0 2 1  � 59

Rudy, K.M. (2011) “Kissing Images, Unfurling Rolls, Measuring Wounds, Sewing Badges 
and Carrying Talismans: Considering Some Harley Manuscripts through the Phys-
ical Rituals they Reveal”, Electronic British Library Journal 5 [http://www.bl.uk/
eblj/2011articles/pdf/ebljarticle52011.pdf, accessed on 02.09.2021].

Rudy, K.M. (2015) Postcards on Parchment: The Social Lives of Medieval Books. New Ha-
ven: Yale University Press.

Rudy, K. (2017) “Eating the Face of Christ: Philip the Good and his Physical Relationship 
with Veronicas”, Convivium 4 (iss. Supplementum): 168–179. 

Sansterre, J.-M. (1995) “Vénération et utilisation apotropaïque de l’image à Reichenau vers 
la fin du Xe siècle: un témoignage des Gesta de l’abbé Witigowo”, Revue belge de 
philologie et d’histoire 73(2): 281–285.

Sansterre, J.-M. (2006) “Omnes qui coram hac imagine genua flexerint... La vénération 
d’images de saints et de la Vierge d’après les textes écrits en Angleterre du milieu 
du XIe siècle aux premières décennies du XIIIe siècle”, Cahiers de civilisation mé‑
diévale 49(195): 257–294.

Scribner, R.W. (1989) “Popular Piety and Modes of Visual Perception in Late Medieval and 
Reformation Germany”, The Journal of Religious History 15(4): 448–469. 

Scribner, R.W. (2001) Religion and Culture in Germany (1400-1800). Leiden; Boston; 
Köln: Brill. 

Schmitt, J.-Cl. (1990) La raison des gestes dans Occident médiéval. Paris: Gallimard.

Schier, V., Schleif C. (2004) “Seeing and Singing, Touching and Tasting the Holy Lance. 
The Power and Politics of Embodied Religious Experiences in Nuremberg, 1424–
1524”, in N. Holger Petersen, Cl. Cluver, N. Bell (eds) Signs of Change. Transfor‑
mations of Christian Traditions and their Representation in the Arts, 1000–2000, 
pp. 401–426. Amsterdam; New York: Rodopi.

Schwarz, H. (1959) “The Mirror of the Artist and the Mirror of the Devout: Observa-
tions on Some Paintings. Drawings and Prints in the Fifteenth Century”, in 
Studies in the History of Art Dedicated to William E. Suida on His Eightieth 
Birthday, pp. 90–105. London: Phaidon Press for the Samuel H. Kress Founda-
tion. 

Sigal, P.-A. (1985) L’homme et le miracle dans la France médiévale. Paris: Cerf.

Skemer, D.C. (2006) Binding Words: Textual Amulets in the Middle Ages. University Park: 
The Pennsylvania State University Press. 

Timmermann, A. (2014) “A View of the Eucharist on the Eve of the Protestant  Reforma-
tion”, in L.P. Wandel (ed.) A Companion to the Eucharist in the Reformation, 
pp. 365–398. Leiden; Boston: Brill.

Van Beuningen, H.J.E., Koldeweij, A.M., Kicken, D. (2001) Heilig en Profaan 2. 1200 laat‑
middeleeuwse insignes uit openbare en particuliere collecties. Cothen: Stichting 
Middeleeuwse Religieuze en Profane Insignes. 

Vignjević, T. (2019) Depictions of the Three Orders and Estates around the Year 1500: Tri‑
plex Status Mundi. Newcastle upon Tyne: Cambridge Scholars Publishing.

Weitbrecht, J. (2016) “The Vera Icon (Veronica) in the Verse Legend Veronica II: Medial-
izing Salvation in the Late Middle Ages”, A Journal of Germanic Studies 52(2): 
173–192. 

Wirth, J. (2011) L’image à la fin du Moyen Âge. Paris: Cerf.

Wogan-Browne, J. (1994) “The Apple’s Message: Some Post-Conquest Hagiographic Ac-
counts of Textual Transmission”, in A.J. Minnis (ed.). Late Medieval Religious 
Texts and Their Transmission: Essays in Honour of A.I. Doyle, pp. 39–53. Cam-
bridge: D.S. Brewer.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

6 0 � © Государ с тво  ·  Р елигия  ·  Церковь

Wood, C.S. (2011) “The Votive Scenario”, Res: Anthropology and aesthetics 59/60: 206–
227.

Zika, Ch. (1988) “Hosts, Processions and Pilgrimages: Controlling the Sacred in Fifteenth-
Century Germany”, Past & Present 118: 25–64.

Zika, Ch. (1993) “Writing the Visual into History: Changing Cultural Perceptions of Late 
Medieval and Reformation Germany”, Parergon 11(2): 107–134.

Zika, Ch. (2003) Exorcising Our Demons: Magic, Witchcraft, and Visual Culture in Ear‑
ly Modern Europe. Leiden; Boston: Brill. 



Ольга Тогоева 

Дело о потерянных мощах: отшельник Жан 
из Гента и Людовик XI

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-61-79

Olga Togoeva 

The Case of the Lost Relics: The Hermit Jean of Ghent and 
Louis XI

Olga Togoeva — Institute of World History, Russian Academy of Sci-
ences (Moscow, Russia). togoeva@yandex.ru 

The article deals with the construction of the image of the Saint in the 
late Middle Ages, examplified with Jean of Ghent († 1439), whose can‑
onization was sought by the French monarch Louis XI (1423–1483). 
The paper analyzes the circumstances of the search and acquisition of 
the relics of Jean of Ghent, the role of the Royal Court in this process, 
its relations with the monastic community of Troyes, where Jean was 
buried, as well as with the Roman Curia and Pope Sixtus IV (1471–
1484). The process of gaining relics and their subsequent fate were 
central in the negotiations of the French throne with the Pope, as they 
were seen in the late Middle Ages as one of the main evidences of the 
holiness of a candidate for canonization. The paper analyzes the cor‑
respondence of Louis XI with the monks of Troyes and with the papal 
Curia; the Liber miraculorum of Jean of Ghent; and the materials of 
the routine process for his canonization. Based on these sources, the 
paper shows, what the relics of a saint meant for the French of the 
late 15th century; how the relics’ authenticity was determined; and 
what were the ways of using the relics by secular authorities and var‑
ious groups of the medieval society.

Keywords: France, late Middle Ages, Royal court, papal Сuria, holi-
ness, canonization, relics, Jean of Ghent, Louis XI.

Тогоева О. Дело о потерянных мощах: отшельник Жан из Гента и Людовик XI // Государство, религия, церковь 
в России и за рубежом. 2021. № 39(3). С. 61-79. 

Togoeva, Olga (2021) “The Case of the Lost Relics: The Hermit Jean of Ghent and Louis XI”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ 
v Rossii i za rubezhom 39(3): 61-79. 

6 1

mailto:togoeva@yandex.ru


А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

6 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Заболел он во второй раз в 1481 году, но, как и прежде, про-
должал разъезжать по стране. Он побывал у меня в Аржантоне, 
где провел целый месяц, будучи сильно больным; оттуда отпра-
вился в  Туар, где также был болен, и  совершил поездку в  Сен-
Клод, ибо был препоручен святому Клоду1.

ТАКИМИ словами Филипп де Коммин, советник Людови-
ка XI (1423–1483), описывал в «Мемуарах» последние годы 
жизни своего короля, который вошел в историю не только 

как дальновидный, осторожный и хитрый политик, не только как 
покровитель наук и  один из  самых образованных людей своего 
времени, но и как чрезвычайно набожный человек.

Несмотря на  напряженные отношения с  папским престолом 
в период его правления2, Людовик XI был известен современни-
кам своей искренней верой, склонностью к  провиденциализму, 

1.	 Коммин Ф. де. Мемуары / Пер., ст. и прим. Ю.П. Малинина. М.: Наука, 1986. С. 241.

2.	 Активное противостояние с  Ватиканом началось еще в  период правления отца 
Людовика, Карла VII (1403–1461), принявшего в  1438 г. Буржскую Прагматиче-
скую санкцию и утвердившего существование во Франции «королевской религии» 
и независимой от Римского папы церкви. Во второй половине XV в., в понтифи-
кат Каликста III (1455–1458) и Пия II (1458–1464), напряжение еще больше уси-
лилось, поскольку Карл VII отказался от  участия в  крестовом походе против ту-
рок и  от  увеличения церковных налогов в  королевстве ради этой цели: 
Petit-Dutaillis, Ch. (1981) Charles VII, Louis XI et les premières années de Charles VIII 
(1422–1492), p. 296. Paris: Tallandier; Gilli, P. (1994) “Eléments pour une histoire de 
la gallophobie italienne à la Renaissance: Pie II et la nation française”, Mélanges de 
l’Ecole française de Rome: Moyen âge, temps modernes 106: 275–311. Взошедший 
на трон в 1461 г. Людовик XI отменил действие Прагматической санкции, что по-
зволило ему на некоторое время улучшить отношения с  Пием II и его преемни-
ками — Павлом II (1464–1471) и Сикстом IV (1471–1484). Тем не менее, молодой 
король так же не захотел послать войска против турок, что вызвало возмущение 
Сикста, который, в  свою очередь, отказал нескольким французским прелатам 
в  кардинальском звании. В  ответ Людовик приказал созвать в  1476 г. собор, по-
священный искоренению «ошибок и  заблуждений», распространившихся в  цер-
кви: Ourliac, P. (1979) “Le concordat en 1472. Etude sur les rapports de Louis XI et de 
Sixte IV”, in P. Ourliac Etudes d’histoire du droit médiéval 1, pp. 399–489. Paris: Pic-
ard; Gazzaniga, J.-L. (1984) “L’appel au concile dans la politique gallicane de la mon-
archie de Charles VII à Louis XII”, Bulletin de la littérature ecclésiastique 2: 111–129. 
В 1478 г. был созван новый собор, осудивший «беззакония, творящиеся при пап-
ском престоле»; в  действительности речь шла о  поддержке, оказанной Сикстом 
IV политическим противникам Людовика XI  — Максимилиану Австрийскому 
(1459–1519) и участникам заговора Пацци 1478 г. против семейства Медичи: Gil-
li, P. (1997) Au miroir de l’humanisme. Les représentations de la France dans la cul‑
ture savante italienne à la fin du Moyen Age (c. 1360 –c. 1490), pp. 313–326. Rome: 
Ecole française de Rome.



О л ь г а  Т о г о е в а 

вниманием к чудесам и пророчествам3. Более того, галликанская 
идея о Франции как избранном свыше королевстве, управляемом 
«христианнейшим» королем, давала монарху основания практи-
чески открыто противостоять понтифику4. Полагая, что благо-
честие — лучший способ преуспеть в  жизни, Людовик совершал 
многочисленные паломничества по всей стране (одной из целей 
которых, тем не менее, оставался личный надзор за подданными 
и ближайшими соседями), строил новые часовни, заказывал мес-
сы и делал богатые пожертвования церкви5. 

С почтением относился французский правитель и к культу свя-
тых, среди которых особо выделял свв. Мартина и  Марту, а  так-
же архангела Михаила. Так, в  1478–1479 гг. он приказал изгото-
вить две скульптуры св. Мартина, чтобы поместить их в часовнях, 
построенных в его замках Бонавентур и Плесси6. В 1478 г. он да-
ровал церкви св. Марты в  Тарасконе драгоценную раку для хра-
нения мощей, украшенную изображениями чудес, совершенных 
этой святой7. Что же касается архангела Михаила, то  в  1469  г. 
Людовик создал королевский орден его имени и  официально 
объявил архангела главным покровителем Французского коро-
левства8. Своей же личной покровительницей он считал Деву 
Марию: именно ей была посвящена королевская часовня в  аб-
батстве Клери около Орлеана, которую монарх регулярно осыпал 
богатыми дарами и в конце жизни избрал своей усыпальницей9. 
С неменьшим почтением относился Людовик XI и к так называе-
мым королевским святым — Хлодвигу, Людовику Святому и Кар-

3.	 Подробнее см. Cassagnes-Brouquet, S. (2007) Louis XI ou le mécénat bien tempéré, 
pp. 215–236. Rennes: Presses Universitaire de Rennes; Boudet, J.-P. (1989) “Les as-
trologues et le pouvoir sous le regne de Louis XI”, in Observer, lire et écrire le ciel au 
Moyen Age. Actes du colloque d’Orléans, 22–23 avril 1989, pp. 7–61. Paris: Klinck-
sieck.

4.	 Парадокс ситуации заключался в  том, что сам титул «христианнейшего» прави-
теля был в 1469 г. официально дарован Людовику XI и его потомкам Римским па-
пой Павлом II. О  развитии концепции Франции как христианнейшего королев-
ства см. подробнее: Beaune, C. (1985) Naissance de la nation France, pp. 35–36, 
207–225. Paris: Gallimard. 

5.	 Champion, P. (1978) Le Roi Louis XI, pp. 129–131. Paris: J. Tallandier.

6.	 Robin, F. (1985) “Les chapelles seigneuriales et royales au temps de Louis XI”, in 
B. Chevalier et Ph. Contamine (eds) La France de la fin du XVe siècle. Renouveau et 
apogée, pp. 237–252. Paris: CNRS. 

7.	 Beaune, C. Naissance de la nation France, pp. 71–72.

8.	 Ibid., pp. 196–198.

9.	 Cassagnes-Brouquet, S. Louis XI ou le mécénat bien tempéré, pp. 179–214.

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 6 3



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

6 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

лу Великому, всячески продвигая их культы, необходимые, с его 
точки зрения, для поднятия престижа страны10. Все это позволи-
ло современникам не  только присвоить французскому правите-
лю прозвища «Благоразумный» (le Prudent) и «Всемирный паук» 
(l’Universelle Aragne), отдавая должное его политическим побе-
дам, но и именовать его благочестивым королем11.

Совершенно логичным для религиозной политики Людовика 
XI было и то внимание, которое он уделял современникам — лю-
дям церкви, претендовавшим, с  его точки зрения, на  статус свя-
тых. В частности, именно так монарх относился к итальянскому 
монаху Франциску Паолийскому (1416–1507), прославившемуся 
исключительной набожностью и чудесными способностями к ис-
целению12. Людовик, с  1478 г. переживший несколько апоплек-
сических ударов, обратился к  Сиксту IV с  просьбой разрешить 
Франциску приехать во  Францию, дабы излечить его от  недуга. 
Впрочем, прибыв ко двору в конце апреля 1483 г., помочь королю 
«святой человек»13 уже не смог: монарх скончался 30 августа того 

10.	 Folz, R. (1968) “Aspects du culte liturgique de saint Charlemagne en France”, in 
W. Braunfels (hg.) Karl der Große. Lebenswerk und Nachleben. Vol. 4, ss. 77–99. Düs-
seldorf: Verlag L. Schwann; Beaune, C. Naissance de la nation France, pp. 61–62, 66, 
127, 148–149; Krynen, J. (1993) L’empire du roi. Idées et croyances politiques en 
France, XIIIe-XVe siècle, pp. 234, 376. Paris: Gallimard. Впрочем, в данном случае 
политика Людовика XI не была исключением из правил. Начиная с XIII в., когда 
канонизационные процессы полностью перешли в ведение папской курии, зада-
чей любого европейского монарха стала политическая пропаганда местночтимых 
святых: Vauchez, A. (1988) La saintété en Occident aux derniers siècles du Moyen Age 
d’après les procès de canonisation et les documents hagiographiques, pp. 25–37. 
Rome: Ecole française de Rome; Об удачных (и неудачных) попытках продвижения 
«своих» святых см. подробнее Ibid., pp. 76–77, 82–85, 90–98, 185–287; Vauchez, A. 
(1978) “Canonisation et politique au XIVe siècle. Documents inédits des Archives du 
Vatican relatifs au procès de canonisation de Charles de Blois, duc de Bretagne (d. 
1364)”, in Miscellanea in onore di Monsignor Martino Giusti, pp. 381–404. Città del 
Vaticano: Archivio Vaticano; Klaniczay, G. (2002) Holy Rulers and Blessed Princesses. 
Dynastic Cults in Medieval Central Europe, pp. 295–394. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press. 

11.	 «Папа Сикст, последний из  усопших пап, носивших это имя, будучи извещен 
о том, что король из благочестия желает получить антиминс, на котором служил 
мессу святой Петр, тут же прислал его вместе с другими реликвиями» (Коммин 
Ф. де. Мемуары. С. 250).

12.	 Подробнее о нем см.: Basile, P. (2009) Saint François de Paule et son époque. Paris: 
L’Harmattan.

13.	 Именно так именовал Франциска сам Людовик в письме от 27 марта 1483 г., адре-
сованном жителям и городским властям Лиона, через который проезжал итальян-
ский монах. Он призывал своих подданных отпраздновать его появление так, как 
будто это был сам папа римский: “De par le roy. Tres chiers et bien amez, nous vous 
avons escript par Rigault d’Oreille, nostre maistre d’ostel, touchant les choses que nous 



О л ь г а  Т о г о е в а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 6 5

же года. Однако в  честь отшельника сын и  наследник Людови-
ка, Карл VIII (1470–1498), основал монастырь в Плесси-дю-Парк, 
а кампании по его канонизации, которая состоялась в 1519 г., ак-
тивно способствовал Франциск I (1515–1547)14.

Иначе сложились отношения Людовика XI с  монахом-бене-
диктинцем Жаном из  Гента — единственным человеком, в  свя-
тость которого король не  просто верил, но  в  канонизации кото-
рого принял самое деятельное участие. Случай этот представлял 
собой уникальное явление не  только потому, что отношения 
Французского королевства с  Ватиканом в  1480-х гг. по-прежне-
му оставались сложными. Проблема заключалась прежде всего 
в  том, что папский престол, ослабев за  время Великой Схизмы, 
не проводил никаких канонизаций в 1418–1445 гг. Во второй по-
ловине XV в. (начиная с признания святым Бернардина Сиенско-
го в 1450 г.) процессы возобновились, однако контроль за ними 
со  стороны курии усилился, и  ни  один французский местночти-
мый святой не  приобрел общецерковного статуса15. Так, Петр 
Люксембургский (1369–1387), епископ Меца и кардинал Авиньо-
на, пользовавшийся небывалой популярностью на  юге королев-
ства и уже при жизни считавшийся святым, не был канонизиро-
ван в ходе процесса, состоявшегося в рамках Базельского собора 
1431–1449 гг., а  его беатификации церковные и  светские вла-
сти смогли добиться лишь в 1527 г.16 Таким образом, дело Жана 
из Гента, инициированное Людовиком XI в конце 1482 г., оказа-
лось единственной попыткой Французского королевства обрести 
нового национального святого на рубеже XV–XVI вв.

voulons estre faictes pour le saint homme que Guynot de Losiere, aussi nostre maistre 
d’ostel, nous amene. Et pour ce, faites ce qu’il vous dira, et quant ledit saint homme sera 
arrive par dela, recevez le et le festiez comme ce c’estoit nostre Saint Pere, car nous le 
voulons ainsi pour l’onneur de sa personne et de la sainte vie qu’il mene” (J. Vaesen et 
E. Charavay (eds.) (1883–1908) Lettres de Louis XI, roi de France 10, pp. 90–91. Par-
is: Librairie Renouard). См. также: Коммин Ф. де. Мемуары. С. 244–245. 

14.	 Считалось, что именно Франциск Паолийский предсказал матери Франциска I 
Луизе Савойской рождение у  нее сына и наследника престола: Tallon, A. (2002) 
Conscience nationale et sentiment religieux en France au XVIe siècle, p. 127. Paris: 
Presses Universitaires de France. 

15.	 Vauchez, A. La saintété en Occident, p. 7.

16.	 Fourier de Bacourt, E. (1882) Vie du Bienheureux Pierre de Luxembourg, étudiant de 
l’Université de Paris, évêque de Metz et cardinal, 1369-1387. Paris: Berche et Tralin; 
Suire, E. (2001) La sainteté française de la Reforme catholique (XVIe–XVIIIe siècles) 
d’après les textes hagiographiques et les procès de canonisation, p. 12. Pessac: Press-
es Universitaires de Bordeaux. 



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

6 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

* * *

Жан из  Гента (ок. 1360–1439) был монахом-отшельником, при-
надлежавшим к общине Сен-Клод. Своим современникам он стал 
известен прежде всего потому, что по  собственной инициативе 
предпринял попытку примирить правителей Англии и Франции 
и заставить их закончить Столетнюю войну, ссылаясь на открове-
ние Свыше. Вскоре после подписания в 1420 г. договора в Труа17 
Жан явился к  дофину Карлу (будущему Карлу VII) и  пообещал 
ему скорую победу над врагом. Затем он отправился ко  двору 
Генриха V (1386–1422), которому заявил, что Господь не дал ему 
ни  способностей, ни  сил, дабы вести военные действия против 
христианнейшего народа Франции. Монах предсказал английско-
му королю поражение от  противника и  гибель, но  не  был услы-
шан. Об этих пророчествах в разное время сообщали сторонник 
Карла VII Робер Блондель и  официальный хронист герцога Фи-
липпа Бургундского Жорж Шатлен. Впрочем, оба они упоминали 
только о визите Жана из Гента к Генриху V18. О встречах отшель-
ника из Сен-Клод с французским правителем писал лишь Людо-
вик XI, осенью 1482 г. обратившийся с просьбой о его канониза-
ции к папе римскому Сиксту IV19. 

17.	 По договору в Труа, заключенному в мае 1420 г., дофин Карл объявлялся винов-
ным в убийстве Жана Бесстрашного, герцога Бургундского, и лишался права пре-
тендовать на французский престол. Наследником был официально объявлен ан-
глийский король Генрих V, женатый на Екатерине, дочери Карла VI (1368–1422) 
и сестре дофина.

18.	 Робер Блондель составил в 1451–1452 гг. объемный труд «Возвращение Норман-
дии» (Reductio Normanie), в котором, в частности, попытался объяснить скоропо-
стижную кончину Генриха V и последующие военные неудачи его войск во Фран-
ции богохульством англичан и, в  том числе, нежеланием их  правителя 
прислушаться к  словам Жана из  Гента: Héron, A. (ed.) (1891) Oeuvres de Robert 
Blondel. Vol. 2, pp. 195-203. Rouen: A. Lestringant. Жорж Шатлен, составивший 
свою «Хронику» после 1456 г., описывал интересующие нас события якобы со слов 
Жоржа де ла Тремуйя, фаворита Карла VII и непосредственного участника пере-
говоров между Францией, Англией и Бургундией, а потому его рассказ также но-
сил отчетливую профранцузскую направленность: Lettenhove, K. de (ed.) (1863) 
Oeuvres de Georges Chastellain. Vol. 1, pp. 337–341. Bruxelles: F. Heussner). 

19.	 “Et aussy luy demanda à diverses fois s’il vouloit avoir paix, lequel nostredict feu père 
respondit, que s’il plaisoit à Dieu il le vouldroit bien; et ledict hermitte luy dict et as-
seura que, puisqu’il desiroit paix, qu’il l’auroit. Et aussy se transporta ledict hermitte 
par devers le roy d’Angleterre, qui tenoit et usurpoit lors certain pays et contrées du 
royaulme de France, et luy dict et demanda semblablement s’il vouloit avoir paix, lequel 
luy respondit que non et qu’il avoit bien intention de tout conquester; à quoy ledict her-
mitte luy respondit qu’il n’y parviendroit point, mais que de bref il mourroit, ce qu’il 
fist, et furent les Anglois debouttez et chassez par nostre dit feu seigneur et père hors 



О л ь г а  Т о г о е в а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 6 7

Внимание к Жану из Гента со стороны Людовика XI исследова-
тели объясняют по-разному. С одной стороны, он якобы был уве-
рен, что именно этот монах предсказал Карлу VII рождение у него 
давно ожидаемого наследника, то  есть «его самого»20. С  другой 
стороны, почитание святых, которым Людовик всегда отличался, 
особенно обострилось у него к старости: при помощи различных 
реликвий и  святых мощей, присылаемых к  королевскому двору 
со всей Франции и даже из других стран21, он надеялся одолеть бо-
лезни и отсрочить собственную смерть. Его многочисленные па-
ломничества предпринимались в этот период в том числе и ради 
молитв об улучшении здоровья22. 

Именно по  этой причине весной 1482 г., после очередного 
апоплексического удара, Людовик и  направился в  монастырь 
Сен-Клод, как о  том упоминал в  своих «Мемуарах» Филипп де 
Коммин23. Король с  молодости с  неизменным почтением отно-
сился к  св. Клоду и  к  самой обители: именно здесь он укрывал-
ся от  гнева Карла VII в  августе 1456 г.24 и  даровал братии тыся-
чу экю и несколько земельных рент для оплаты ежедневных месс 
за  благополучие аббатства25. Теперь же Людовик вознамерился 
приобщиться к  благодати, исходящей от  мощей Жана из  Гента, 
которые, как он полагал, должны были находиться в Сен-Клод.

du royaulme” (J. Vaesen et E. Charavay (eds) Lettres de Louis XI, roi de France. Vol. 
9, p. 318). См. также: Beaune, C. (1998) “Jean de Gand prophète et bienheureux”, in 
Prophètes et prophéties au XVIe siècle. Cahiers V.L. Saunier, pp. 13–28. Paris: ENS; 
Offenstadt, N. (2007) Faire la paix au Moyen Age. Discours et gestes de paix pendant 
la guerre de Cent ans, pp. 109–110. Paris: Odile Jacob.

20.	В том же письме Сиксту IV Людовик сообщал: “Vint plusieurs fois par devers nos-
tredict feu seigneur et père, et luy notifia qu’il auroit lignée masie, et le premier suc-
cederoit après luy à la couronne de France, qui a esté nous” (J. Vaesen et E. Charavay 
(eds.) Lettres de Louis XI, roi de France. Vol. 9, pp. 317–318). См. также: Herwaarden, 
J. van. (1994) “The appearance of Joan of Arc”, in J. van Herwaarden (ed.) Joan of Arc. 
Reality and Myth, pp. 19–74. Rotterdam: Hilversum; Warner, M. (2000) Joan of Arc. 
The Image of Female Heroism, p. 85. London: Vintage. 

21.	 См. прим. 11.

22.	 Beaune, C. Jean de Gand prophète et bienheureux, р. 23; Buck, V. de. (1862) Le bi‑
enheureux Jean de Gand, dit l’érmite de Saint-Claude, précurseur de Jeanne d’Arc. 
Bruxelles: Imprimerie de la Revue belge et étrangère, pp. 22–25.

23.	 См. прим. 1.

24.	 После смерти своей первой жены Маргариты Шотландской (1424–1445) Людовик 
против воли отца женился в  1451 г. на  Шарлотте Савойской. Ответив отказом 
на требование Карла VII явиться ко двору, дофин бежал из королевства к Филип-
пу, герцогу Бургундскому, остановившись по дороге в аббатстве Сен-Клод.

25.	 Подробнее об отношениях Людовика XI с аббатством см.: Gros, G. (1946) Louis XI 
pélerin à Saint-Claude. Besançon: Ed. Servir.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

6 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

 Однако, приехав в монастырь, престарелый король узнал, что 
отшельник покинул общину в  конце жизни, перебрался в  Труа 
и именно там, по всей видимости, и был похоронен. Планам Лю-
довика, казалось бы, не  суждено было осуществиться, однако 
исчезновение мощей его не  остановило. По  его приказу в  Труа 
на  поиски останков монаха уже осенью 1482 г. отправилась спе-
циальная комиссия. Король также обратился к  местной общине 
якобинцев26 с личным письмом, датированным 13 октября 1482 г., 
в  котором именовал Жана «добрым святым человеком» и  при-
зывал братьев оказать всяческую помощь его посланнику кюре 
де Машу27. Отмечая, что тем самым они доставят ему «совершен-
но особое удовольствие», Людовик предлагал монахам провести 
тщательный опрос местного населения (особенно «стариков»), 
изучить «книги, регистры, церковные записи» и  испробовать 
«любые иные способы», дабы найти могилу Жана из Гента28. 

Усилия королевского посланника увенчались успехом, и  уже 
через месяц, 13 ноября 1482 г., захоронение монаха обнаружили 
«в  нефе церкви братьев доминиканцев Труа» (l’Eglise des freres 
Prescheurs dudit Troyes). Обстоятельства этой находки были по-
дробнейшим образом описаны в материалах ординарного процес-
са Жана из Гента, то есть в досье, которое затем предполагалось 
отправить в  папскую курию для начала процесса официальной 
канонизации29. Как сообщалось, могила оказалась прикрыта пли-
той с  «изображением отшельника с  длинными бородой и  воло-
сами, сжимавшего в руках молитвенник». На ней также читалась 
надпись, сообщавшая, что именно здесь захоронен Жан из Гента, 
умерший в Труа 29 сентября 1439 г.30

26.	 Якобинцы — принятое в средневековой Франции название доминиканских мона-
хов.

27.	 “De par le roy. Chers et bien amés, pour ce que nous desirons sçavoir que devint, où 
mourut et fut enterré un bon sainct homme hermite… nous envoyons notre amé et feal 
conseiller le curé de Mache, porteur de cette, soy en informer et enquerir. Si vous pri-
ons, et neantmoins mandons… que si vous en sçavez aucune chose, vous le dites à nos-
tre dit conseiller” (J. Vaesen et E. Charavay (eds.) Lettres de Louis XI, roi de France. 
Vol. 9, pp. 316–317). 

28.	 “Par les anciens hommes, livres, registres et escriptures d’églises et autrement, on le 
pourra trouver et sçavoir, et vous nous ferez très singulier plaisir” (Ibid., p. 317).

29.	 “Procez verbal dressé lors que le corps de Frere Jean de Gand, fut levé du lieu de sa 
premiere sepulture” (1682), in Divers traictez, contracts, testamens, et autres actes et 
observations servans de preuves et illustration aux Memoires de Philippe de Comines, 
pp. 198–201. La Haye: Arnout Leers.

30.	 “Sur laquelle tombe qui tousiours fut laissée à l’en droit de ladite ouverture, estoit em-
prainte et figurée l’image d’un Hermite ayant grande barbe, grands cheveux, les mains 



О л ь г а  Т о г о е в а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 6 9

После более чем двух часов непрерывной работы из  раско-
панной ямы хлынула вода, а затем на поверхность был извлечен 
гроб, около которого сразу же отслужили мессу. Крышку подняли, 
и под ней обнаружились «череп с челюстями и зубами, и множе-
ство костей от других частей тела, и останки умершего человека 
без малейших признаков плоти, кожи и  волос»31. Чтобы избе-
жать возможного воровства, ибо вокруг места раскопок собралась 
к тому времени толпа любопытствующих, гроб вместе со всем со-
держимым перенесли в  сокровищницу, где наконец мощи из-
влекли наружу и омыли «со всем возможным достоинством и по-
чтением», переложили в  деревянный ящик, заперли на  ключ 
и оставили в церкви32.

Однако очень быстро в  самом Труа и  в  его окрестностях рас-
пространились слухи о  чудесах, происходящих рядом с  останка-
ми святого. Многочисленные паломники, больные самыми разно-
образными болезнями, начали стекаться к мощам Жана из Гента 
и получать около них исцеление. Речь при этом шла не о телес‑
ном контакте с реликвиями, которые по-прежнему оставались за-
пертыми в ящике, но о молитвах, которые страждущие соверша-
ли в  церкви доминиканцев33. Чудеса начали происходить здесь 
уже 17 ноября 1482 г. К январю 1483 г. их насчитывалось шестна-
дцать, причем никакой особой «специализации» при исцелени-

jointes, patenostres pendans à icelles, et à l’entour dudit image estoit escrit et engravé 
ce qui s’ensuit: Ce gist l’Hermite de sains Claude, qui se nommoit frere Jean de Gand, 
et trespassa en cette ville de Troyes le 29 jour du mois de Septembre l’an 1439” (Ibid., 
p. 199).

31.	 “Lequel Reverend fit descouvrir ledit cercueil, et oster la couverture de dessus que l’on 
trouva pour la pluspart froissée et rompuë, et incontinent furent veus et apperceus 
dedans ledit cercueil un Chef avec ses machoires et dents d’iceluy, et plusieurs des os 
des autres membres, et parties du corps d’un homme mort, qui estoient par ordre gisans 
audit cercueil, sans aucune apparence de chair, peau, ne cheveux” (Ibid., pp. 200–201).

32.	 “Et pour ce que le peuple affluoit, et estoit en grand nombre pour ce voir, le dit Rever-
end et Commissaires firent porter ledit cercueil ainsi qu’il estoit au tresor de ladite 
Egliſe, et illec… furent pris ledit Chef, membres, et os dedans ledit cercueil, et lavez l’un 
aprés l’autre par aucuns desdits gens d’Eglise à ce ordonnez par ledit Reverend le plus 
dignement et honnestement qu’ils peurent, et aprés mis en un coffre de bois… auquel 
ils furent laissez en adite Eglise, et ledit coffre fermé à clef” (Ibid., p. 201).

33.	 Любопытно, что в  источниках, описывающих чудеса исцеления (прежде всего 
в  Liber miraculorum Жана из  Гента), речь шла именно о  молитвах, но  не  о  про-
стом пребывании в  непосредственной близости от  мощей. Возможно, таким об-
разом монахи-доминиканцы, в ведении которых находились останки «святого от-
шельника», пытались «облагородить» зарождавшийся у  них на  глазах культ, 
придать ему характер истинного, что, безусловно, помогло бы при рассмотрении 
дела о канонизации Жана в римской курии.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

7 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ях не  наблюдалось: люди избавлялись от  разного рода парали-
чей, хронических недугов, случайных травм, слепоты, лихорадки 
и опухолей неизвестного происхождения. Все эти истории были 
тщательно запротоколированы членами королевской комиссии 
в специальной Liber miraculorum, которую затем продолжили за-
полнять местные якобинцы, доведя повествование до 1486 г. Все-
го в списке оказалось представлено 22 чуда исцеления, и касались 
они десяти мужчин, пяти женщин и семи детей34. 

Любопытно, что монахи-доминиканцы, в ведении которых на-
ходились останки Жана из Гента, никоим образом не препятство-
вали людям, приходившим ради поклонения мощам. Напротив, 
они выставили раку с  мощами на  всеобщее обозрение, что уже 
само по себе свидетельствовало о том, что отныне они восприни-
мали отшельника как местночтимого святого, пусть и не канони-
зированного официально. Что же касается простых обывателей, 
то они, насколько можно судить, не допускали и тени сомнения 
в его святости — тем более что пребывание рядом с мощами и мо-
литвы, обращенные к Жану, помогали им обрести здоровье. 

Впрочем, порой было совершенно необязательно привозить 
в Труа самого больного — достаточно было обетов, принесенных 
кем-то из его родственников, посетивших церковь. Так, некая Ни-
коль, жена виноградаря Ремона Кузена, показания которой запи-
саны в Liber miraculorum первыми, то есть 17 ноября 1482 г., со-
общала, что просила у этого «святого человека» (Sainct Homme) 
заступничества для своего четырехлетнего сына Клода, за  неде-
лю до того практически полностью ослепшего35. Родители знали 
о «слухах и общественном мнении, что в церкви братьев-домини-
канцев подняли из земли тело какого-то святого человека и что 
было бы правильным препоручить их сына Господу и этому свя-
тому человеку, дабы он обрел здоровье»36. После того как Ни-

34.	 Оригинал этого списка не сохранился, он известен по копии XVII в.: Des Guerrois, 
M.N. (1637) La sainteté chrétienne contenant les vies, morts et miracles de plusieurs 
saints de France et autres pays, qui ne sont dans les vies des saints, et dont les rel‑
iques sont au diocèse et ville de Troyes, pp. 394v–407. Troyes: Jean Jacquard. В том 
же тексте упоминалось еще о двенадцати чудесах исцеления, но подробности этих 
историй не приводились: Ibid., p. 404v.

35.	 “Un de leurs fils nommé Claudin aagé d’enuiron 4 ans, qui estoit en sa veuë si grieve 
que dés ledit temps de huict jours il n’avoit veu goutte et estoit comme aveugle” (Ibid., 
p. 396v).

36.	 “Audit lieu estoit voix et commune renommée que l’on avoit ledit jour trouvé en l’Eglise 
desdits F. Prescheurs et eslevé de terre le corps d’un S. homme, et que bon seroit de 
vouer leurs fils à Dieu et audit S. homme pour trouver sa guérison” (Ibid.).



О л ь г а  Т о г о е в а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 7 1

коль посетила церковь, прошло буквально два дня, и ее мальчик 
«начал открывать глаза и открывал их понемногу в присутствии 
своей матери, и с тех пор и до сегодняшнего дня он видит и мо-
жет передвигаться самостоятельно, как и делал это до болезни»37.

Николь Кузен вторил местный ткач Жан де Лам, показания 
которого были записаны 18 ноября 1482 г. и  который благода-
ря молитве, обращенной к  Жану из  Гента, излечился от  лихо-
радки (maladie de fievres). Он также называл монаха «святым от-
шельником, захороненным, как говорят, в  [церкви] якобинцев 
в  Труа»38. Того же мнения придерживались, к  примеру, супру-
ги Жак и Гийомет Дера, опрошенные 17 января 1483 г. Оба они, 
прослышав о «многочисленных чудесах, совершаемых святым от-
шельником»39, обратились к нему с просьбой избавить их от по-
разивших их одновременно «лихорадки и опухолей» (fievres et en‑
fleures). Лишь раз побывав в церкви Труа, оба они почувствовали 
себя «полностью исцеленными, да так, что и по сей день не ощу-
щают [никаких последствий] болезни и  считают себя совершен-
но здоровыми по причине просьб и молитв, с которыми они об-
ратились к  Господу и  к  этому святому отшельнику, во  что они 
твердо верят»40.

Более того, столь же искреннюю веру, похоже, полностью раз-
деляли и те жители Труа, которым не было нужды просить Жана 
из  Гента о  чудесном исцелении. Тем не  менее и  они начали по-
сещать общину якобинцев, настаивая на  том, что у  них хранят-
ся некоторые реликвии святого. Так, 15 декабря 1482 г. королев-
ская комиссия зафиксировала в Liber miraculorum рассказ Жана 
д’Осера и его супруги Клод о том, что мать этой последней, Жан-
на Шальмар, была лично знакома с  отшельником и  всегда «по-
читала его как святого и ведущего праведную жизнь человека»41. 
Зная, что Жан умер на  местном постоялом дворе, женщина от-

37.	 “Commança à ouvrir ses yeux et de faict les ouurit petit à petit en presence de… sa mère, 
et dés lors et de presant à tousjours veu et se conduit seul, comme il avoit accoustumé 
au paravant sadite maladie” (Ibid., p. 397).

38.	 “Sainct Hermite, que l’on disoit estre enterré aux Iacobins de Troyes” (Ibid., p. 397v).

39.	 “Ils se vouèrent au S. Hermite, pource qu’ils ouïrent dire qu’il faisoit plusicurs mira-
cles” (Ibid., p. 403).

40.	 “Y venans se sont trouvez deschargez et gueris des fievres et enfleures, dont ils estoient 
malades à l’heure dudit voeu, et tellement qu’a presant ils ne sentent plus aucun mal, 
mais sont du tout allégez desdites maladies… au moyén de la requeste et priere qu’ils 
ont faict à Dieu, et audit S. Hermite comme ils croyent et tiennent” (Ibid.).

41.	 “Pendant laquelle sa vie avoit esté tenu et reputé S. homme et de bonne vie” (Ibid., 
p. 398v).



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

7 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

правилась туда и выпросила у хозяйки часть пояса монаха, кото-
рым он обычно подвязывал рясу. Теперь же супруги д’Осер гото-
вы были передать реликвию братьям-доминиканцам с тем, чтобы 
они присовокупили ее к найденным мощам42. 

На следующий день, 16 декабря 1482 г., в комиссию обратился 
Пьер Рюинель, кюре городка Вилли-ле-Марешаль близ Труа. Он 
поведал собравшимся, что является единственным наследником 
Готье Гарно, кюре одного из приходов Труа, недавно скончавше-
гося в  возрасте 104 лет. Накануне смерти мэтр Гарно рассказал 
своему другу о том, что присутствовал при кончине Жана из Ген-
та, исповедовал и  причащал его. А  поскольку он почитал умер-
шего за его «святость и благоразумие», то, как и Жанна Шальмар, 
попросил у  хозяйки постоялого двора какую-нибудь вещь, при-
надлежавшую отшельнику. Она отдала ему молитвенник почив-
шего монаха, и вот теперь Пьер Рюинель был готов передать эту 
реликвию доминиканцам43.

Таким образом, мы можем заключить, что уже в  первую не-
делю после обретения мощей Жана из Гента его культ приобрел 
в  Труа и  его окрестностях невероятную популярность. Королев-
ская комиссия получила в свое распоряжение не только останки 
отшельника, но и его реликвии, происхождение которых было за-
свидетельствовано весьма уважаемыми членами общины. 

Однако еще больший интерес представляют для нас показа-
ния местного хирурга Гийома ле Бретона, данные им 12 декабря 
1482 г. Он сообщил, что вместе с монахами осматривал останки 
Жана из Гента при их эксгумации и был потрясен чудесным за-
пахом, исходящим от  них44. Его собственные руки, сжимавшие 
кости отшельника, еще долго пахли «так же замечательно, как 

42.	 “Pource qu’elle avoit grand amour et affinité à la dame desdits Maures… luy pria qu’elle 
eust aucune chose de ses besongnes, laquelle luy bailla une piece de cercle en façon de 
ceinture… en laquelle à 4. neuds, et le lieu pour mettre un crochet, disant que c’estoit 
partie de la ceinture dont se ceignoit ledit S. Hermite sur sa chair” (Ibid., p. 399).

43.	 “Et incontinant apres ledit Garnot, pour la saincteté et preud’homie qu’il disoit estre 
audit Hermite requist et pria… luy vouloir bailler aucune des besongnes appartenans 
audit Hermite, laquelle lors luy bailla les Patenostres dudit Hermite, qu’il a tenu et gar-
dé dés lors jusqu’à l’heure de son trespas en grand honneur et reverance” (Ibid., 
p. 401v).

44.	 “Et le trouva fort bon odorant et flairant dont il fut esbahi” (Ibid., p. 402). Чудесный 
запах, исходивший от мощей, согласно широко распространенным в Средние века 
представлениям, уже сам по  себе являлся верным признаком святости Жана 
из Гента: Deonna, W. (1939) Euodia. Croyances antiques et modernes, l’odeur suave 
des dieux et des élus. Genève: Kundig; Vauchez, A. La sainteté en Occident, pp. 470–
471, 499–514.



О л ь г а  Т о г о е в а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 7 3

и найденные мощи», из чего врач заключил, что умерший был 
«добрым святым человеком»45. Более того, на  следующее утро 
Гийом посетил юную девушку, страдавшую от  пяточной шпо-
ры, от чего ее нога «горела огнем». Убедившись в том, что «ни-
какая медицина ей не в силах помочь»46, ле Бретон оставил не-
счастную, но, навестив ее на  следующий день, с  удивлением 
обнаружил, что пациентка полностью поправилась: ее шпора ис-
чезла без следа, а  боли прекратились. Девушка, а  вслед за  ней 
и сам хирург пребывали в полной уверенности, что произошло 
чудо, поскольку осмотр Гийом проводил теми же руками, кото-
рыми прикасался к  останкам Жана из Гента47. Данный рассказ 
представлял собой, таким образом, единственное в Liber mirac‑
ulorum свидетельство того, что излияние благодати, исходящей 
от  мощей святого, могло происходить тактильным способом: 
не только благодаря приближению к реликвии и молитве, про-
изнесенной в соответствующей церкви, но и посредством «треть-
его лица», через руки которого в буквальном смысле эти мощи 
проходили48.

Что же касается наиболее поздних записей в Liber miraculorum, 
составленных уже самими монахами-якобинцами после отъезда 
из  Труа королевской комиссии, то  в  них преобладали описания 
дистантного способа воздействия Жана из  Гента на  уверовав-
ших в его чудесные способности людей. Впрочем, уже 31 декабря 
1482 г. в регистре упоминалось об обращении к святому с прось-
бой об  исцелении некоего знатного человека (noble homme) Ре-
ньо, бастарда де Грассе, страдавшего на протяжении 20 лет от па-
ралича, мечтавшего вернуть себе здоровье, но проживавшего при 
этом в  Сезанне, в  долине реки Марна, на  многие километры от-

45.	 “Et ce fait il s’en alla à son hostel et dit à sa femme qu’il venoit de voir les ossemens 
dudit Hermite, et en avoit manié partie d’iceux, au moyen dequoy ses mains flairoient 
et odoroient moult bon, parquoy il croyoit que s’avoit esté un bon Sainct homme” (Des 
Guerrois, M.N. La sainteté chrétienne, р. 402).

46.	 “Et apres ce s’en alla visiter et voir une jeune fille… qui avoit une pointure à l’un de ses 
pieds, au moyen de laquelle elle avoit le pied fort enflé et enflamé de feu, et tellement 
que selon chirurgie manuelle naturellement elle n’eust peu estre delivrée ny guérie” 
(Ibid.).

47.	 “Parquoy luy attestant tient et croid fermement qu’à l’ayde de Dieu et desdits ossemens 
qu’il tint, icelle jeune fille fut guerie de ladit emaladie de laquelle comme dit est n’estoit 
possible de la saner, selon medecine” (Ibid.).

48.	 Таким образом, руки хирурга в  некотором смысле сами становились брандеа, 
то есть контактной реликвией, при помощи которой могло произойти чудо исце-
ления.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

7 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

стоявшем к  северу от  Труа. До  Реньо каким-то  образом дошли 
слухи о  чудодейственных мощах, однако его физическое состоя-
ние не  позволяло ему предпринять путешествие, и  он обратил-
ся с молитвой к Жану из Гента, не выходя из собственного дома. 
Несмотря на  расстояние, разделявшее Сезанн и  Труа, его слова 
явно были услышаны, и  свидетель в  том совершенно не  сомне-
вался: уже через несколько дней он мог самостоятельно пере-
двигаться, не  прибегая к  помощи слуг и  даже не  используя ко-
стыли. Исполняя данный им обет, Реньо все же прибыл в  Труа 
поклониться мощам святого, где и  дал соответствующие показа-
ния монахам-якобинцам49. 

Практически все истории, зафиксированные в Liber miraculo‑
rum в  1483–1486 гг., также касались обетов, принесенных боль-
ными людьми или их  ближайшими родственниками по  месту 
жительства, а  не  в  церкви доминиканцев в  Труа. Чудесная сила 
мощей Жана из  Гента, очевидно, была столь велика, что даже 
на большом расстоянии могла оказать положительный эффект50. 
В  регистре даже упоминался один случай исцеления мальчи-
ка родом из  Германии (Allemans)51, остальные же страждущие 
происходили из Лангра и Сезанна (долина р. Марны), из Оссона 
(Франш-Конте), из округи Шомона, из Шалона и Линьи-ан-Бар-
руа52. Иными словами, слухи о новом местночтимом святом все-
го за четыре года распространились по территории всей Шампа-
ни, а затем — на север, восток и юго-восток от Труа. 

Людовик XI, надо полагать, пристально следил за  ростом по-
пулярности Жана из Гента. Получив первые сведения о чудесах, 
которые начали происходить около его мощей, и  не  дожидаясь 
окончания работы своих доверенных лиц, он, как уже упомина-
лось, в конце ноября 1482 г. отправил личное письмо папе рим-
скому Сиксту IV, в  котором перечислялись былые и  настоящие 

49.	 Des Guerrois, M.N. La sainteté chrétienne, p. 403v–404.

50.	 Речь при этом шла не просто о молитве, обращенной к святому, известному сво-
ей способностью исцелять от  различных недугов. Во  всех «казусах», зафиксиро-
ванных в Liber miraculorum, подчеркивалось, что сам больной или кто-то из его 
ближайших родственников обязательно приносили обет побывать в  Труа в  слу-
чае благоприятного исхода «лечения» и поклониться мощам Жана из Гента. Воз-
можно, впрочем, что подобные оговорки были связаны с желанием монахов-до-
миниканцев подчеркнуть значимость именно их  церкви и  самих реликвий, 
которые в ней хранились. 

51.	 Des Guerrois, M.N. La sainteté chrétienne, p. 404.

52.	 Ibid., p. 404v–405v.



О л ь г а  Т о г о е в а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 7 5

заслуги Жана из Гента53. Король просил понтифика начать офи-
циальный процесс канонизации отшельника из  Сен-Клод и  ока-
зать помощь Пьеру Фрезе, монаху-доминиканцу, доктору теоло-
гии и  инквизитору по  делам веры в  диоцезе Труа, посланному 
в  Рим за  специальной, теперь уже папской, комиссией, которая 
должна была бы на месте перепроверить информацию о чудесах, 
собранную монахами54. 

Французский король вполне мог рассчитывать на успех своей 
новой политической операции, ведь его отношения с Сикстом IV 
именно в этот момент несколько улучшились в связи с очередной 
отменой Буржской Прагматической санкции. Тем не менее, вме-
сте с посланием папе Людовик отправил в Рим еще одну депешу, 
адресованную на сей раз некоему кардиналу (возможно, им был 
Гийом д’Этутвиль55), которого просил проследить за  тем, чтобы 
его пожелание было услышано в Ватикане56.

Однако в  то  же самое время Людовик XI столкнулся с  про-
блемой, к  которой, по  всей видимости, не  был готов. Жители 
Труа и, прежде всего, местная монашеская община совершен-
но явно не желали отдавать ему мощи вновь обретенного свято-
го, о чем косвенно свидетельствовало письмо от 3 декабря 1482 г. 
В  нем сообщалось о  богатом подарке, подготовленном Людови-
ком для якобинцев: он посылал им расшитое золотом покрывало, 

53.	 “Et à ceste cause, et aussy pour la grande et bonne renommée qui a esté sceue et trou-
vée de luy, maintes personnes de divers estats, constituez en divers maladies, ont eu 
recours à luy, et chascun jour y ont, pour la priere duquel leur a semblé que Dieu nos-
tre createur les a relevez et gueris de leurs maladies. Par quoy avons voué et délibéré 
de le faire canoniser, s’il est trouvé que ses oeuvres et vie l’ayent mérité” (J. Vaesen et 
E. Charavay (eds.) Lettres de Louis XI, roi de France. Vol. 9, pp. 318–319). 

54.	 “Et pour ce, très Sainct Père, que nous avons ceste matière bien fort à cueur, nous pri-
ons Vostre Saincteté si très acertes et en charité que plus povons, que par nostre cher 
et bien amé maistre Pierre Frezet, religieux dudit couvent des Frères Prescheurs, doc-
teur en théologie et inquisiteur de la foy au diocèse de Troyes, que nous envoyons par 
devers elle pour ceste matière, son plaisir soit nous envoyer puissance et commission 
à telz prélats ou aultres notables personnes que nous adviserons, pour eux informer de 
la vérité des choses dessusdictes et aultres bienfaicts et mérites dudict hermitte, et 
ladicte information renvoyer par devers Vostre Saincteté” (Ibid., р. 319).

55.	 Buck, V. de. Le bienheureux Jean de Gand, dit l’érmite de Saint-Claude, p. 32; Beaune, 
C. Jean de Gand prophète et bienheureux, p. 25.

56.	 “Monsr le cardinal, il m’est souvenu d’un hermitte de Monsr Sainct Claude, qui vint 
plusieurs fois devers feu mon pere et estoit de saincte vie; et à ceste cause j’ay faict en-
querir de sa mort et ou il fut inhumé… J’escrips à nostre Sainct Pere qu’il m’envoye 
une commission et puissance de faire information de sa vie et oeuvres meritoires. Et 
pour ce, je vous prie que l’en solicitiez et le priiez tant que vous pourrez de par moy, 
qu’il le face et qu’il m’envoye ladicte commission” (J. Vaesen et E. Charavay (eds.) Let‑
tres de Louis XI, roi de France. Vol. 9, p. 321).



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

7 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

которым надлежало укрыть раку с мощами. Вместе с тем король 
просил своих адресатов указать, какую именно часть его домена 
в Труа они желают получить в обмен на реликвии57. Таким обра-
зом, речь шла о совершенно откровенном торге: безусловно, Лю-
довик нуждался в  мощах Жана из  Гента в  надежде поправить 
собственное здоровье, но  они были ему также необходимы, что-
бы лично контролировать столь желанный процесс канонизации. 
Иными словами, король пытался присвоить себе роль человека, 
способного провести процедуру discretio spirituum, то  есть дока-
зать истинный характер святости отшельника из Сен-Клод, хотя 
делать это, не будучи представителем церкви, он не имел права58.

К  лету 1483 г. Людовик XI все же сумел добиться некоторых 
уступок от монахов Труа. О том, что «молитвенник и некоторые 
другие реликвии» все же были доставлены в резиденцию короля 
в Плесси-дю-Парк, говорилось в его письме от 18 июля. Именно 
это обстоятельство, как сообщал французский правитель, и дало 
ему возможность предпринять самые энергичные шаги для нача-
ла канонизации Жана из  Гента59. Однако он просил также при-
слать ему и «некоторые из его [собственных] реликвий», то есть 
фрагменты мощей святого, что доставило бы королю «исключи-
тельное и чрезвычайное удовольствие»60. 

Впрочем, дождаться уступок от  монахов Труа или официаль-
ного согласия Сикста IV на  канонизацию Жана из  Гента Людо-
вику XI было уже не суждено: 30 августа 1483 г. он умер в замке 
Плесси, а  его преемникам не  удалось реализовать его замысел. 
Причины, по  которым Франция так и  не  обрела нового нацио-
нального святого, крылись, конечно, не только и не столько в не-

57.	 “De par le roy. Chers et bien amez, nous envoyons devers vous notre amé et feal con-
seiller, et maistre d’hostel Colinet de la Chesnaye, vous porter un drap d’or pour met-
tre sur le cercueil de feu frere Jehan de Gand, hermite de Sainct Claude, et lui avons 
enchargé soi informer si nous avons aucune chose à Troyes de nostre domaine, pour le 
vous donner” (Ibid., Vol. 10, p. 27).

58.	 О процедуре discretio spirituum, лежавшей в основе любого процесса по канони-
зации, см.: Тогоева О.И. Еретичка, ставшая святой. Две жизни Жанны д’Арк. М.; 
СПб.: Центр гуманитарных инициатив, 2016. С. 29–39.

59.	 “De par le roy. Chers et bien amez, pieça nous avez envoyé des patenostres, et autres 
reliques du sainct hermite de Sainct Claude, et à cette cause, nous escrivismes pour sa 
canonisation à nostre Sainct Pere” (J. Vaesen et E. Charavay (eds.) Lettres de Louis XI, 
roi de France. Vol. 10, pp. 132–133). 

60.	“Et pour ce que desirons singulierement avoir quelque chose dudit hermite, nous vous 
prions que… vous nous envoyez autres patenostres dudit sainct hermite et quelque 
chose de ses reliques… et vous nous ferez très singulier et agreable plaisir” (Ibid., 
p. 133).



О л ь г а  Т о г о е в а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 7 7

достаточных усилиях ее правителей. Последовательное усиление 
галликанских настроений как в  церковных кругах, так и  в  стра-
не в  целом привело к  почти полному, хоть и  негласному, запре-
ту на  канонизацию французских местночтимых святых на  про-
тяжении всего раннего Нового времени. На рубеже XVI–XVII вв. 
только четверо французских святых удостоились официального 
признания Ватиканом, хотя в тот же период (1587–1715 гг.) были 
канонизированы 14 итальянцев и 14 испанцев61. 

В  то  же время сложные отношения с  папской курией никак 
не отразились на культе Жана из Гента, по-прежнему процветав-
шем и в самом Труа, и во всей Шампани. Отшельник пользовал-
ся здесь огромной популярностью вплоть до времен Французской 
революции, а затем — уже в XIX столетии62. Его мощи все так же 
считались исключительно действенным средством для излечения 
самых разнообразных недугов, и  к  их  помощи регулярно обра-
щались не только французы, но и их ближайшие соседи. А пото-
му не умирала в Труа и память о Людовике XI — короле, который 
в силу как сугубо личных, так и общеполитических обстоятельств 
способствовал обретению драгоценных реликвий и  учреждению 
самого культа.

Библиография / References

Коммин Ф. де. Мемуары / Пер., ст. и прим. Ю.П. Малинина. М.: Наука, 1986.

Тогоева О.И. Еретичка, ставшая святой. Две жизни Жанны д’Арк. М., СПб.: Центр гу-
манитарных инициатив, 2016.

Basile, P. (2009) Saint François de Paule et son époque. Paris: L’Harmattan.

Beaune, C. (1985) Naissance de la nation France. Paris: Gallimard.

Beaune, C. (1998) “Jean de Gand prophète et bienheureux”, in Prophètes et prophéties au 
XVIe siècle. Cahiers V.L. Saunier, pp. 13–28. Paris: ENS. 

Boudet, J.-P. (1989) “Les astrologues et le pouvoir sous le regne de Louis XI”, in Observer, 
lire et écrire le ciel au Moyen Age. Actes du colloque d’Orléans, 22–23 avril 1989, 
pp. 7–61. Paris: Klincksieck.

Buck, V. de. (1862) Le bienheureux Jean de Gand, dit l’érmite de Saint-Claude, précurseur 
de Jeanne d’Arc. Bruxelles: Imprimerie de la Revue belge et étrangère.

61.	 Suire, E. La sainteté française de la Reforme catholique, рр. 370–376; Le Gall, J.-M. 
(2007) “Denis, Georges, Jacques, Antoine, Andre, Patrick et les autres. Identité nation-
ale et culte des saints (XVe-XVIIIe siècles)”, in G. Buti et A. Carol (eds.) Comporte‑
ments, croyances et mémoires. Europe méridionale XVe-XXe siècles. Etudes offertes 
à Régis Bertrand, pp. 147–169. Aix: Publications de l’Université de Provence.

62.	 Buck, V. de. Le bienheureux Jean de Gand, dit l’érmite de Saint-Claude, рр. 33–40; 
Beaune, C. Jean de Gand prophète et bienheureux, рр. 26–27.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

7 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Cassagnes-Brouquet, S. (2007) Louis XI ou le mécénat bien tempéré. Rennes: Presses Uni-
versitaire de Rennes.

Champion, P. (1978) Le Roi Louis XI. Paris: J. Tallandier.

Commynes, Ph. de (1986) Memuari [Memoires]. Moscow: Nauka.

Deonna, W. (1939) Euodia. Croyances antiques et modernes, l’odeur suave des dieux et 
des élus. Genève: Kundig.

Des Guerrois, M.N. (1637) La sainteté chrétienne contenant les vies, morts et miracles de 
plusieurs saints de France et autres pays, qui ne sont dans les vies des saints, et 
dont les reliques sont au diocèse et ville de Troyes. Troyes: Jean Jacquard.

Folz, R. (1968) “Aspects du culte liturgique de saint Charlemagne en France”, in 
W. Braunfels (hg.) Karl der Große. Lebenswerk und Nachleben, Vol. 4, ss. 77–99. 
Düsseldorf: Verlag L. Schwann. 

Fourier de Bacourt, E. (1882)  Vie du Bienheureux Pierre de Luxembourg, étudiant de 
l’Université de Paris, évêque de Metz et cardinal, 1369–1387. Paris: Berche et Tra-
lin. 

Gazzaniga, J.-L. (1984) “L’appel au concile dans la politique gallicane de la monarchie de 
Charles VII à Louis XII”, Bulletin de la littérature ecclésiastique 2: 111–129.

Gilli, P. (1994) “Eléments pour une histoire de la gallophobie italienne à la Renaissance: 
Pie II et la nation française”, Mélanges de l’Ecole française de Rome: Moyen âge, 
temps modernes 106: 275–311.

Gilli, P. (1997) Au miroir de l’humanisme. Les représentations de la France dans la cul‑
ture savante italienne à la fin du Moyen Age (c. 1360–c. 1490). Rome: Ecole fran-
çaise de Rome.

Gros, G. (1946) Louis XI pélerin à Saint-Claude. Besançon: Ed. Servir.

Héron, A. (ed.) (1891) Oeuvres de Robert Blondel. Rouen: A. Lestringant.

Herwaarden, J. van. (1994) “The appearance of Joan of Arc”, in J. van Herwaarden (ed.) 
Joan of Arc. Reality and Myth, pp. 19-74. Rotterdam: Hilversum.

Klaniczay, G. (2002) Holy Rulers and Blessed Princesses. Dynastic Cults in Medieval Cen‑
tral Europe. Cambridge: Cambridge University Press. 

Krynen, J. (1993) L’empire du roi. Idées et croyances politiques en France, XIIIe–XVe siè‑
cle. Paris: Gallimard.

Le Gall, J.-M. (2007) “Denis, Georges, Jacques, Antoine, Andre, Patrick et les autres. Iden-
tité nationale et culte des saints (XVe–XVIIIe siècles)”, in G. Buti et A. Carol (eds.) 
Comportements, croyances et mémoires. Europe méridionale XVe–XXe siècles. 
Etudes offertes à Régis Bertrand, pp. 147–169. Aix: Publications de l’Université de 
Provence.

Lettenhove K. de (ed.) (1863) Oeuvres de Georges Chastellain. Bruxelles: F. Heussner.

Offenstadt, N. (2007) Faire la paix au Moyen Age. Discours et gestes de paix pendant la 
guerre de Cent ans. Paris: Odile Jacob.

Ourliac, P. (1979) “Le concordat en 1472. Etude sur les rapports de Louis XI et de Sixte IV”, 
in P. Ourliac Etudes d’histoire du droit medieval. Vol. 1, pp. 399–489. Paris: Pic-
ard.

Petit-Dutaillis, Ch. (1981) Charles VII, Louis XI et les premières années de Charles VIII 
(1422–1492). Paris: Tallandier. 

“Procez verbal dressé lors que le corps de Frere Jean de Gand, fut levé du lieu de sa pre-
miere sepulture” (1682), in Divers traictez, contracts, testamens, et autres actes 
et observations servans de preuves et illustration aux Memoires de Philippe de 
Comines, pp. 198–201. La Haye: Arnout Leers.



О л ь г а  Т о г о е в а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 7 9

Robin, F. (1985) “Les chapelles seigneuriales et royales au temps de Louis XI”, in 
B. Chevalier et Ph. Contamine (eds.) La France de la fin du XVe siècle. Renouveau 
et apogée, pp. 237–252. Paris: CNRS. 

Suire, E. (2001) La sainteté française de la Reforme catholique (XVIe–XVIIIe siècles) 
d’après les textes hagiographiques et les procès de canonisation. Pessac: Presses 
Universitaires de Bordeaux.

Tallon, A. (2002) Conscience nationale et sentiment religieux en France au XVIe siècle. 
Paris: Presses Universitaires de France.

Togoeva, O.I. (2016) Eretichka, stavshaia sviatoi. Dve zhizni Zhanni d’Ark [Heretic turned 
Saint. Two lifes of Joan of Arc]. Moscow, Saint-Petersburg: Center for humanitar-
ian initiatives.

Vaesen J. et Charavay E. (eds.) (1883–1908) Lettres de Louis XI, roi de France. Paris: Li-
brairie Renouard.

Vauchez, A. (1978) “Canonisation et politique au XIVe siècle. Documents inédits des Ar-
chives du Vatican relatifs au procès de canonisation de Charles de Blois, duc de 
Bretagne (d. 1364)”, in Miscellanea in onore di Monsignor Martino Giusti, pp. 381–
404. Città del Vaticano: Archivio Vaticano.

Vauchez, A. (1988) La saintété en Occident aux derniers siècles du Moyen Age d’après les 
procès de canonisation et les documents hagiographiques. Rome: Ecole française 
de Rome.

Warner, M. (2000) Joan of Arc. The Image of Female Heroism. London: Vintage.



Анна Серегина 

«Соломинка отца Гарнета»: мощи святых 
в религиозной культуре английских 
католиков XVII в.

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-80-102

Anna Seregina 

“The Father Garnet’s Straw”: Relics of the Saints in the Reli-
gious Culture of English Catholics in the 17th Century 

Anna Seregina — Institute of World History, Russian Academy of Sci-
ences (Moscow, Russia). aseregina@mail.ru

For the persecuted English Catholic community, the preservation of 
the relics of pre-Reformation saints, as well as acquisition of the rel‑
ics of new martyrs, required cooperation between clergy and Catho‑
lic laity. At the same time, the English Catholic hierarchy had no coer‑
cive power in the post-Reformation period: unlike officially Catholic 
countries, English Catholic clergy could not control the cults of the 
new martyrs. As a result, a number of narratives was produced to 
describe relics and the “correct” forms of the veneration of saints, but 
these texts rather reflect a desirable, than the real situation. The ar‑
ticle is focused on the early 17th-century texts linked to the so-called 

“Father Garnet’s straw” (1606): a relic acquired at the execution of the 
Jesuit Henry Garnet, who was sentenced to death for his presumed 
involvement in the Gunpowder plot. Immediately after the execu‑
tion, stories emerged about a straw allegedly imbued with the mar‑
tyr’s blood. An image of Father Garnet — his face under the crown of 
martyrdom — was discovered on the straw, and it was proclaimed to 
have thaumaturgical powers. The analysis of pamphlets, the exami‑
nation of persons involved, and the texts produced by the Jesuits re‑
veal discrepancies between the ideal model of interaction between be‑
lievers and the relics, which was promoted by the Catholic clergy and 
implied a minimum of physical contact, and common manipulative 
practices used by lay Catholics.

Keywords: English Catholics, Jesuits, Henry Garnet, relics of the 
saints, manipulative practices, healing, models of piety.

Серегина А. «Соломинка отца Гарнета»: мощи святых в религиозной культуре английских католиков XVII в. // 
Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2021. № 39(3). С. 80-102. 

Seregina, Anna (2021) “‘The Father Garnet’s straw’: The Relics of Saints in the Religious Culture of English Catholics in the 
17th Century”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(3): 80-102. 

8 0 �



А н н а  С е р е г и н а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 8 1

АНГЛИЙСКАЯ Реформация радикально преобразовала ре-
лигиозную культуру страны, породив на месте одной (хотя 
и  изобиловавшей локальными вариантами) несколько ре-

лигиозных культур, в  рамках которых средневековые традиции 
были переосмыслены. Католическое сообщество в  Англии пере-
жило травму Реформации и  десятилетия гонений, однако боль-
шинство аспектов религиозной культуры католиков были затро-
нуты изменениями. Они коснулись литургической сферы, ведь 
католики лишились приходов, и  богослужения совершались 
в  частных домах, в  неприспособленных для этого помещениях. 
Помимо богослужений, запрету подверглись католические бла-
гочестивые практики, прежде всего те, что были связаны с  по-
читанием святых. Реформация также радикально преобразовала 
сакральную топографию Англии. Еще в  1530-х гг. исчезли мо-
настыри, а  их  здания были просто разобраны; были уничтоже-
ны святыни, привлекавшие паломников: многие почитавшиеся 
чудотворными изображения святых (иконы и  статуи) были со-
жжены в  ходе иконоборческих кампаний 1530–1540-х и  начала 
1560-х гг. Однако само почитание святых, мощей и икон не пре-
кратилось с  началом гонений; католикам приходилось импро-
визировать, приспосабливая практики взаимодействия с  ними 
к ситуации, в которой они оказались, а именно к условиям запре-
та на эти практики со стороны английских властей, с одной сто-
роны, и  полного отсутствия контроля со  стороны католическо-
го духовенства, с другой1. Именно о практиках почитания святых 
и их мощей у представителей английского католического сообще-
ства и пойдет речь в данной статье. 

В  результате гонений многие мощи святых были утрачены, 
а  другие спрятаны и/или тайно вывезены из  Англии. В  любом 
случае доступ к  ним ограничивался теми католиками, которые 
были близко знакомы с хранителями мощей и вхожи в их дома, 
а  также эмигрантами, которые уже в  XVII в. могли отправиться 
в паломничество за пределы Англии, в одну из коллегий, готовив-
ших священников-миссионеров для Англии, или же в английский 
монастырь в  Нидерландах или Франции — именно туда и  выво-

1.	 Duffy, E. (1992) The Stripping of the Altars: Traditional Religion in England, 1400–
1580, pp. 565–570, 572. New Haven — London: Yale University Press; Walsham, A. 
(2009) “Beads, Books and Bare Ruined Choirs: Transmutations of Catholic Ritual Life 
in Protestant England”, in B. Kaplan, B. Moore, H. van Nierop, J. Pollmann (eds) Cath‑
olic Communities in Protestant States: Britain and the Netherlands, c. 1570–1720, 
pp. 103–122. Manchester — New York: Manchester University Press. 



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

зили мощи святых, как старых, почитавшихся англичанами еще 
в Средневековье, так и новых — мучеников, умерших за веру в XVI 
и XVII вв. Почитание святых английскими католиками за преде-
лами своей страны, впрочем, принимало формы, свойственные 
той или иной локальной католической культуре, а не собственно 
английскому католичеству. Практики, связанные с  почитанием 
мощей, оставались там публичными и  породили массу источни-
ков, что делает возможным их изучение в рамках исследований 
религиозной культуры эпохи барокко.

Практики почитания мощей в  постреформационной Англии 
известны гораздо меньше, притом что в  этот период англий-
ские католики массово обретали мощи новых святых, казненных 
за  веру в  годы гонений. Католические священники — выпускни-
ки зарубежных семинарий (то есть все католическое духовенство 
в конце XVI в., так как католическое образование в стране было 
запрещено) с 1581 г. считались изменниками и подлежали смерт-
ной казни. С 1585 г. казнили и тех мирян, кто укрывал священни-
ков в своих домах. Всего за годы царствования Елизаветы I было 
казнено более 250 католиков, и  большинство из  них составили 
священники2.

Католики почитали казненных мучеников, не дожидаясь офи-
циальной санкции Рима, и традиции благочестивого взаимодей-
ствия с их мощами начали складываться уже в 1580-е гг. Однако 
и  по  сей день мы знаем на  удивление мало о  том, что происхо-
дило с телами казненных мучеников и какие формы принимало 
их  почитание. Эта тема до  сих пор относительно плохо изучена, 
и  даже католические историки далеко не  всегда в  состоянии от-
ветить на вопрос, как именно и где почитали того или иного му-
ченика и что стало с его мощами. 

Главной проблемой здесь являются трудности в  локализа-
ции мощей английских святых, которые в  среднем перемеща-
лись по три и более раз на протяжении последних пяти столетий 
(а зачастую и гораздо чаще), да еще и многократно разделялись. 
Мощи мучеников XVI–XVII вв. более многочисленны и несколько 
лучше изучены благодаря усилиям католических антикваров кон-
ца XIX — начала XX в. В это время начался процесс канонизации 
английских мучеников (он завершился их канонизацией в 1970 г.) 
и  происходил активный поиск и  идентификация мощей и  рели-

2.	 Серегина А.Ю. Политическая мысль английских католиков второй половины 
XVI — начала XVII вв. СПб.: Алетейя, 2006. С. 43.

8 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь



А н н а  С е р е г и н а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 8 3

квий, хранившихся в церковных собраниях3. Как правило, мощи 
святых передавались из частных рук (чаще всего от потомков му-
ченика) церкви. Контактные же реликвии (брандеа) зачастую 
оставались в частных руках и сейчас практически неизвестны ис-
следователям; впрочем, и  церковные собрания таких реликвий 
открываются публике только сейчас, как это случилось с  собра-
нием Ордена Иезуитов в Англии (основная коллекция в Лондоне 
и собрание в Стоунихёрсте)4.

Относительно плохая изученность практик почитания мощей 
святых в католическом сообществе, в особенности практик мани-
пулятивных, отчасти объясняется тем, что с момента становления 
истории как академической дисциплины в XIX в. и вплоть до кон-
ца XX в. история католиков в Англии оставалась маргинальным 
сюжетом для национальной историографии. Даже с приходом по-
коления историков-ревизионистов 1980 — начала 1990-х гг. ситуа-
ция изменилась мало, хотя версия триумфального мгновенного 
распространения протестантизма в стране и была оспорена прак-
тически во всех ее деталях5. Историков в это время по-прежнему 
интересовали не  католики сами по  себе, а  превращение религи-
озной культуры католического большинства в вариант культуры 
протестантской. Специфически католические практики, такие как 
почитание мощей, их интересовали мало. Только в начале XXI в. 
историки подступились к  данной проблеме, хотя к  этому време-
ни история английских католиков уже стала частью мейнстрима 
и обрела свое почетное наименование — Catholic Studies — и даже 
первый посвященный ей исследовательский центр (при универ-
ситете Дарэма, c 2007 г.6). 

Причину относительного пренебрежения, которое историки 
до  последнего времени выказывали к  изучению этих религиоз-
ных традиций, следует искать среди самих католиков. Конфес-
сиональная католическая историография развивалась в  Англии 

3.	 Camm, B., OSB (1910) Forgotten Shrines. London: McDonald & Evans.

4.	 Серегина А.Ю. Материальная культура английского католического сообщества: 
источники и перспективы исследования // История. Электронный научно-образо-
вательный журнал. 2018. Вып. 9 (73). Конфликты и обманы в обществах Средне-
вековья и  раннего Нового времени / Под ред. П.Ю. Уварова, О.И. Тогоевой [htt-
ps://history.jes.su/issue.2018.3.9.9-73/, доступ от 14.12.2019].

5.	 O’Day, R. (2014) The Debate on the English Reformation, pp. 175–184. Manches-
ter — New York: Manchester University Press. 2nd edition.

6.	 Centre for Catholic Dtudies, University of Durham [https://www.dur.ac.uk/theology.
religion/ccs/, accessed on 14.12.2019].

https://history.jes.su/issue.2018.3.9.9-73/
https://history.jes.su/issue.2018.3.9.9-73/
https://www.dur.ac.uk/theology.religion/ccs/
https://www.dur.ac.uk/theology.religion/ccs/


А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

8 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

в  XIX в. под влиянием доминировавшего там вигского дискур-
са (истории триумфа протестантизма) и  в постоянной полемике 
с ним. Одним из следствий такого развития исследований стало 
опасливое, если не  негативное отношение историков-католиков 
к изучению практик, связанных с почитанием мощей святых, так 
как большинство из  них жестоко критиковалось протестантами 
как проявление суеверий. Реагируя на эти нападки, историки-ка-
толики предпочитали изучать биографии католиков и свидетель-
ства о мучениках, по  крупицам собирать сведения о  том, где на-
ходятся частицы мощей того или иного святого. Исследование 
локальных практик представлялось делом рискованным, и  ка-
толики не решились на это даже тогда, когда начали появляться 
аналогичные исследования, выполненные на  материале конти-
нентальных католических стран (Германии, Италии, Франции)7.

Первые исследования, посвященные культам святых муче-
ников в  постреформационной Англии, появились только после 
2003 г.8, и в них это явление рассматривалось в общем контексте 
католической религиозной культуры. Это первые подходы к про-
блеме, которые довольно мало внимания уделяют манипулятив-
ным практикам, связанным с почитанием мощей святых, что от-
части связано с состоянием дошедших до нас текстов. Массовые 
источники, в  которых содержалась бы информация о  паломни-
чествах (например в Англии XVI–XVIII вв.), отсутствуют, и исто-
рики работают с нарративами — свидетельствами о мученической 
кончине того или иного святого, опубликованными и рукописны-
ми, ежегодными сообщениями английских иезуитов в Рим и дру-

7.	 Johnson, T. (1996) “Blood, Tears and Xavier-water: Jesuit Missionaries and Popular 
Religion in Germany and Central Europe”, in D. Schribner, T. Johnson (eds) Popular 
Religion in Germany and Central Europe, pp. 183–222. Basingstoke: Palgrave; Soergel, 
P.M. (1993) Wondrous in Its Saints: Counter-Reformation Propaganda in Bavaria. 
Berkeley: University of California Press; Forster, M.R. (2001) Catholic Revival in the 
Age of Baroque: Religious Identity in Southwest Germany, 1550–1750. Cambridge: 
Cambridge University Press; Gentilcore, D. (1992) From Bishop to Witch: The System 
of the Sacred in Early Modern Terra d’Otranto. Manchester: Manchester University 
Press.

8.	 McClain, L. (2004) “Lest We Be Damned”: Practical Innovation and Lived Experience 
among Catholics in Protestant England 1559–1642. London: Routledge; Corens, L. 
(2014) “Saints Beyond Borders: Relics and the Expatriate English Catholic Communi-
ty”, in J. Spohnholz, G. Waite (eds) Exile and Religious Identity, 1500–1800, pp. 25–
38. London: Routledge; Walsham, A. (2003) “Miracles and the Counter-Reformation 
Mission to England”, Historical Journal 46: 779–815; Walsham, A. (2015) “The Pope’s 
Merchandise and the Jesuits’ Trumpery: Catholic Relics and Protestant Polemic in Ear-
ly Modern England”, in J. Spinks, D. Eichberger (eds) Religion, the Supernatural and 
Visual Culture in Early Modern Europe, pp. 129–154. Leiden: Brill. 



А н н а  С е р е г и н а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 8 5

гими католическими повествованиями о чудесах святых, которые 
были составлены с  целью обосновать истинность католической 
веры. Кроме того, существуют и произведения протестантских по-
лемистов, обличавших «суеверия католиков» и  «фальшивые чу-
деса». Обе группы источников по-своему проблематичны для ис-
следователей. Католические сочинения, как правило, подробно 
рассказывают о чудесах, совершавшихся по молитве святому, од-
нако эти чудеса чаще всего оказываются связанными с историями 
обращения в истинную веру — то есть заставляют свидетеля чуда 
уверовать. Кроме того, эти тексты зачастую описывали не то, что 
католики реально делали, но то, что они должны были бы делать. 
Автор текста замещает в этом плане наставника-клирика. Сведе-
ния о других особенностях взаимодействия верующих с мощами 
убирались из этих сочинений и тщательно редактировались, так 
как именно манипулятивные практики становились объектом на-
падок со стороны протестантов. Кроме того, католические тексты 
подверглись значительному редактированию издателями XIX в., 
также убиравшими из  них все, что не  соответствовало их  пред-
ставлениям о героическом веке английского католичества.

Сочинения протестантов более информативны и богаты скан-
дальными деталями, однако авторы-протестанты порой были 
склонны воспроизводить в своих трудах антикатолические клише, 
и мы не всегда можем быть уверены в том, что предмет их описа-
ния не является лишь литературной конструкцией9. 

В  данной статье анализируется наиболее «скандальный» слу-
чай, связанный с  почитанием мощей католических мучени-
ков, — обретение реликвии казненного иезуита10 Генри Гарнета 
(1606), т.н. «соломинки отца Гарнета», на которую попала капля 
его крови и чудесным образом проявила на ней его лик. С само-
го момента появления «соломинка» вызывала бурную полемику 
и привлекала к себе внимание паломников и любопытствующих, 

9.	 Walsham, A. “Miracles and the Counter-Reformation Mission”, pp. 782–783.

10.	 В постреформационной Англии, где католическое богослужение находилось под 
запретом с 1559 по 1829 г., а католическим священникам за выполнение их пас-
тырских обязанностей грозила смертная казнь, паства порой почитала последних 
как живых святых (Walsham, A. “Beads, Books and Bare Ruined Choirs: Transmuta-
tions of Catholic Ritual Life in Protestant England”, p. 116). Почитание казненных 
миссионеров (локальный культ, распространенный среди католиков определен-
ной местности, одной монашеской общины и/или семинарии) начиналось прак-
тически сразу же после казни, задолго до официальной канонизации, которой ан-
глийским мученикам пришлось ждать до  конца XIX или даже XX в., а  в  случае 
Гарнета канонизации и вовсе не произошло. 



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

8 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

а затем и историков. Она рассматривалась в контексте религиоз-
ных споров, позднее — просто как курьез и  лишь совсем недав-
но стала объектом исследования11. Мы рассмотрим свидетельства 
о  манипулятивных практиках обращения с  реликвией отца Гар-
нета, а также проанализируем способы их описания (или умолча-
ния о них) в текстах XVII в.

Будущий мученик Генри Гарнет (1555–1606)12 родился в июле 
1555 г. в  городке Хинор (Дербишир) в  семье Брайана Гарнета 
и его жены Элис (урожд. Джей). Земли вокруг Хинора принадле-
жали семье Стрелли, из  которой вышло немало придворных ко-
ролевы-католички Марии I. Члены семьи покровительствовали 
местным католикам, и, вероятно, не  без их  участия Брайан Гар-
нет был назначен на пост учителя грамматической школы в Нот-
тингеме (в 1565 или 1567 г.), который и занимал до своей смерти 
в 1575 г. Генри Гарнет сначала учился в Ноттингеме у своего отца, 
а  в  1568–1571 гг. — в  знаменитой грамматической школе Винче-
стера. После ее окончания Гарнету было уготовано место в  Окс-
форде, в  Новой коллегии (Нью колледже), где традиционно об-
учались талантливые выпускники винчестерской школы. Однако 
Гарнет отказался от поступления в университет, возможно, по ре-
лигиозным мотивам: студенты должны были приносить присягу 
на верность королеве как главе Церкви Англии, что для католи-
ка было неприемлемо. Вместо этого в конце 1571 г. Гарнет пере-
ехал в  Лондон, где работал корректором и  редактором у  право-
веда и издателя юридических текстов Ричарда Тоттелла. Гарнет 
выказывал интерес к правовым штудиям, но в итоге принял дру-
гое решение.

В  1575 г. он отправился в  Португалию, а  оттуда — в  Рим, где 
поступил в  Римскую коллегию ордена иезуитов. В  Риме Гарнет 
учился у  Роберта Беллармина, прочившего ему ученую карьеру. 
И в самом деле, рукоположенный в священники в 1582 г. Гарнет 
начал преподавать в коллегии древнееврейский язык, а также чи-
тал лекции по  метафизике и  математике (в  курсе свободных ис-
кусств). Однако в 1586 г. он был направлен в Англию в качестве 
миссионера — как помощник главы иезуитской миссии в  стране 
отца Уильяма Уэстона.

11.	 McClain, L. Lest We Be Damned: Practical Innovation and Lived Experience among 
Catholics in Protestant England 1559–1642, pp. 153–155.

12.	 Биография Гарнета приводится по: McCoog, T.M. “Henry Garnett”, in Oxford Dic‑
tionary of National Biography online [https://doi.org/10.1093/ref:odnb/10389, ac-
cessed on 30.07.2019].

https://doi.org/10.1093/ref:odnb/10389


А н н а  С е р е г и н а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 8 7

В июле 1586 г. Генри Гарнет вернулся на родину и вскоре за-
менил арестованного Уэстона на посту главы (superior) иезуитов 
в  Англии. С  1585 г. пребывание здесь иезуитов (а  также и  всех 
католических священников, получивших образование в  загра-
ничных семинариях и  рукоположенных за  пределами страны) 
было приравнено к государственной измене. Поэтому работавшие 
в стране миссионеры рисковали свободой (арестованным грозило 
длительное — бессрочное — тюремное заключение), а  если выяс-
нялось, что пойман иезуит, его ждала казнь. На протяжении два-
дцати лет (1586–1606) Гарнет успешно избегал ареста с помощью 
своих покровителей из семьи барона Вокса и др. В эти годы он ор-
ганизовал эффективную работу миссии: основал сеть безопасных 
убежищ для иезуитов и тайную типографию в пригороде Лондо-
на, печатавшую католические памфлеты.

Однако славу Гарнета-миссионера долгое время затмевала ре-
путация заговорщика, а  точнее, укрывателя заговорщиков. Гар-
нет был хорошо знаком со  многими участниками Порохового 
заговора, планировавших взорвать в  ноябре 1605 г. обе палаты 
парламента в день открытия сессии, когда на торжественной це-
ремонии, помимо парламентариев, должны были присутствовать 
король Яков I с сыновьями, члены правительства и верхушка су-
дейских (то есть, по сути, вся политическая элита Англии). Иезу-
ит узнал о планах заговорщиков еще летом 1605 г., однако рассказ 
о готовящемся покушении прозвучал на исповеди, и, как впослед-
ствии утверждал Гарнет, это обусловило невозможность сообщить 
властям о готовящемся преступлении. Впрочем, иезуит попытал-
ся помешать планам заговорщиков, направив в Рим письмо гене-
ралу ордена, Клаудио Аквавиве, с просьбой добиться от папы ад-
ресованного английским католикам прямого запрета на  любые 
насильственные действия против правительства. Просьба Гарне-
та осталась без ответа.

После раскрытия заговора на Гарнета началась охота. Прави-
тельство в ходе допросов добивалось от заговорщиков сведений, 
которые могли бы связать имя Гарнета с заговором, желая в его 
лице скомпрометировать весь орден иезуитов. 27 января 1606 г. 
он был арестован в Кутон-Холле (доме католиков из семьи Трок-
мортон), а оттуда препровожден в Лондон, где содержался в Тауэ-
ре. Гарнета не  подвергали пыткам, и  допрашивали его члены 
Тайного совета. Он не  признал себя виновным в  причастности 
к заговору и красноречиво защищался на суде, состоявшемся 28 
марта 1606 г., однако обвинительный вердикт был предопреде-



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

8 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

лен. Гарнета приговорили к казни как изменника, то есть к пове-
шению, кастрации, потрошению и четвертованию.

Казнь, в  ходе которой и  была обретена реликвия, о  которой 
идет речь в  статье, состоялась 3 мая 1606 г. во  дворе Собора св. 
Павла (день пришелся на  субботу, праздник Обретения Креста). 
В  своей последней речи Гарнет еще раз объявил о  непричастно-
сти к заговору и невиновности, затем, уже с петлей на шее, про-
изнес слова молитвы, и после этого палач столкнул его с эшафо-
та. Присутствовавшие на казни были впечатлены тем, как иезуит 
держался перед смертью, и не дали представителям правосудия 
провести экзекуцию в соответствии с буквой закона: выбежавшие 
из толпы люди (неизвестно, кто они были и были ли они католи-
ками — последних в  толпе было немало) повисли на  ногах Гар-
нета; в результате он умер в петле, и все дальнейшие манипуля-
ции совершались уже с его трупом. Когда распотрошивший тело 
палач извлек сердце и  по  традиции показал его толпе со  слова-
ми «Узрите сердце предателя!», толпа ответила молчанием. По-
сле казни отсеченная голова Гарнета была помещена на пику над 
воротами Лондонского моста — так обычно поступали с  голова-
ми казненных предателей. Однако голова оказалась нетленной, 
и чтобы посмотреть на это чудо, на мост начали стекаться толпы 
любопытствующих. Властям пришлось развернуть голову на пике 
лицом вверх, чтобы оно не было видно с моста13.

Подробности казни Гарнета известны гораздо лучше, чем об-
стоятельства смерти многих других католических мучеников, и со-
хранившиеся сведения сообщают гораздо больше информации 
о  традиции его почитания. Причиной тому его связь с  Порохо-
вым заговором. В английской правительственной пропаганде фи-
гура Гарнета являлась связующим звеном между заговорщиками, 
действия которых осудили все католические державы, и иезуита-
ми, которых Яков I считал бунтовщиками, подстрекавшими его 
католических подданных к  неповиновению, своего рода католи-
ческим аналогом пуритан. Официальный отчет о  суде на  Гарне-
том и его казни был немедленно опубликован14.

В  ответ католики представили свою версию событий, в  кото-
рой большое внимание было уделено чудесам, явленным во вре-

13.	 Foley, H. (1878) Records of the English Province of the Society of Jesus. Vol. IV, 
pp. 124–125. London, Burns & Oats.

14.	 A True and Perfect Relation of the whole proceedings against the late most barbarous 
Traitors, Garnet, a Jesuite, and his confederats (1606). London: Robert Barker.



А н н а  С е р е г и н а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 8 9

мя и сразу после казни. Эти чудеса свидетельствовали о невинов-
ности Гарнета. Самое известное описание событий (основа всех 
других вариантов текста) составил помощник Гарнета, иезуит 
Джон Джерард (1564–1637). Однако его «Повествование о казни 
отца Генри Гарнета»15 было написано уже за  пределами страны 
и  не  отражало увиденное самим Джерардом: ему удалось избе-
жать ареста и тайно выехать из Англии в свите испанского посла 
как раз в день казни, так что он не был свидетелем происходив-
шего и опирался на рассказы других, в том числе и на слова об-
ретшего реликвию Джона Уилкинсона. Свидетельство Уилкинсо-
на в  передаче Джерарда, а  также показания, записанные перед 
смертью Уилкинсона16, и  являются главными источниками све-
дений о чудотворной реликвии и связанными с нею практиками. 

Протестантские памфлеты17, обличавшие эти чудеса как мо-
шенничество священников, в  конечном счете, также опирались 
на  слова Уилкинсона, только на  этот раз в  пересказе задержан-
ных свидетелей-католиков. Поэтому протестантская версия рас-
сказа, в сущности, отходит от католической только в оценке про-
исходившего, но не в самих деталях.

Главным действующим лицом во  всех рассказах является 
«охотник за  реликвиями» молодой католик Джон Уилкинсон. 
Уроженец Йоркшира, к весне 1606 г. он только что завершил се-
милетний срок ученичества у торговца шелком. Его связи в кру-
гах лондонских галантерейщиков обеспечили ему и  контакты 
с богатыми католиками лондонского Сити. Именно они, по всей 
видимости, и были заказчиками Уилкинсона, поощряя его в по-
иске реликвий мучеников. Как сообщают все источники, 3 мая 
1606 г. Уилкинсон отправился к  месту казни Гарнета с  намере-
нием обрести реликвию, а  точнее «получить хотя бы каплю его 
святой крови»18. Такого рода реликвии были для английских ка-
толиков наиболее доступными, так как власти стремились пред-
отвратить попадание тел казненных (или их  частей) в  руки еди-
новерцев: головы изменников обычно водружали на  пики над 

15.	 Издано в: Foley, H. Records of the English Province of the Society of Jesus. Vol. IV, 
pp. 120–127.

16.	 Ibid., pp. 198–201.

17.	 Первым и самым информативным из них был памфлет, подготовленный по зака-
зу Роберта Банкрофта, архиепископа Кентерберийского: The Jesuit miracles, or new 
popish wonders: containing the straw, the crowne, and the wondrous child (1607). Lon-
don: Robert Barker.

18.	 Foley, H. Records of the English Province of the Society of Jesus. Vol. IV, p. 121.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

9 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

городскими воротами, а затем сбрасывали в реку, тела же, рассе-
ченные на части, хоронили в общей могиле, обычно под телами 
других казненных или же вперемешку с ними, и даже выставля-
ли у таких могил охрану (хотя бы временную), чтобы не допустить 
их раскапывание. Обретение тела мученика требовало значитель-
ных финансовых ресурсов — от найма рабочих для выкапывания 
до  взяток охранникам и  властям, поэтому этим обычно занима-
лись лишь католики-аристократы19. 

 «Охотники за  реликвиями» более низкого звания обращали 
свое внимание на реликвии, которые было относительно просто 
добыть и легко спрятать. Во время казни те, кому удавалось подо-
браться поближе к эшафоту, могли погрузить носовые платки или 
любые другие куски ткани в стекающую с него кровь — а ее про-
ливалось немало, особенно на той стадии, когда палач вырывал 
сердце и внутренности казненного и отсекал его голову. Разбира-
ли также — а порой покупали у палача — пучки окровавленной со-
ломы, выстилавшей эшафот, а также клочки одежды казненных, 
соприкасавшейся с их телами и тоже, вероятно, окровавленной20. 

Именно такие намерения были у Уилкинсона, поэтому он по-
старался протиснуться как можно ближе к  месту казни. Повест-
вование Джерарда помещает его в  непосредственной близости 
к  эшафоту21. Предсмертные показания самого Уилкинсона уточ-
няют, что в  тот момент, когда палач отсек голову осужденного 
иезуита и бросил ее в корзину, Уилкинсон находился совсем ря-
дом, между эшафотом и  телегой, на  которой и  стояла эта кор-
зина22. Еще одно сохранившееся описание обретения реликвии, 
составленное в  1606 г. неизвестным нам католиком, дает более 
детальную картину:

Орошенная кровью соломинка была подобрана [католиком], при-
шедшим к месту его [Гарнета] казни с той целью, чтобы обмакнуть 
платок или иную ткань в его кровь, и поэтому [Уилкинсон] поспе-
шил туда и встал так близко к эшафоту, как только смог, а в тот мо-
мент, когда славного мученика четвертовали, притворился, будто 
бы на  него напирает толпа, и  залез под эшафот. Там он получил 

19.	 Серегина А.Ю. Английское католическое сообщество XVI–XVII вв. Виконты Мон-
тегю. М. СПб.: Центр гуманитарных инициатив, 2017. С. 466–467.

20.	Там же. С. 467.

21.	 Foley, H. Records of the English Province of the Society of Jesus. Vol. IV, p. 121.

22.	 Ibid., p. 199.



А н н а  С е р е г и н а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 9 1

кровь, капавшую сквозь щели между досками на его шляпу и оде-
жду, и обмакнул в нее припасенную заранее ткань23. 

Кровь, пролитая Гарнетом на эшафоте, а точнее, пропитанная ею 
ткань, почиталась католиками как реликвия, способная исцелять 
болезни. По  сообщению другого иезуита, отца Таннера, прикос-
новение к этой ткани мгновенно излечило от лихорадки сына ис-
панского аристократа в Кадисе24. Неизвестно, имел ли Уилкинсон 
какое-то отношение к этой брандеа, или же ее «добыл» другой ка-
толик, а потом уже переправил в  Испанию, где в начале XVII в. 
был большой спрос на мощи и реликвии английских мучеников. 
Очевидно, однако, что Уилкинсон пришел на казнь подготовлен-
ным, принеся с собой достаточно ткани для изготовления более 
чем одной брандеа.

Но  прославился он из-за  реликвии незапланированной. Вы-
бравшись из-под эшафота, Уилкинсон подхватил соломинку, чу-
десным образом упавшую ему то ли в руки25, то ли на грудь26 — все 
источники сходятся в  том, что напитавшаяся кровью мученика 
соломинка не коснулась земли. По словам Уилкинсона, в тот же 
день он отнес соломинку — а точнее, небольшой колосок — в дом 
лондонского портного-католика Хью Гриффита и отдал его жене 
Мэри (урожденной Беллами), которая и  поместила соломин-
ку в  небольшой хрустальный реликварий27. Этот реликварий, 
по  всей видимости, средневековый, оказался слишком малень-
ким, поэтому соломинка в нем изогнулась28. 

Согласно показаниям Хью Гриффита, данным во  время про-
веденного архиепископом Кентерберийским расследования 27 
ноября 1606 г., Уилкинсон хотел сохранить соломинку для себя, 
но потом согласился отдать ее миссис Гриффит, когда сам он от-
правится к  семье в  Йоркшир. Хранилась соломинка, тем не  ме-
нее, именно в  доме Гриффитов в  приходе св. Климента близ 
Темпл-Бар29. 

23.	 Ibid., p. 130.

24.	 Ibid., p. 134.

25.	 Ibid., pp. 121, 199. 

26.	 Ibid., p. 130.

27.	 Ibid., p. 199.

28.	 Ibid., p. 200.

29.	 Ibid., p. 128.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

9 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Именно там через несколько дней и  было зафиксировано 
чудо. Миссис Гриффит в  присутствии Уилкинсона показывала 
соломинку посетителю (в  повествованиях о  чуде оно не  упомя-
нуто, и  лишь в  своих показаниях Хью Гриффит называет имя 
посетителя — Томас — и указывает, что тот был слугой леди Мар-
гарет Бистон30, супруги казначейского чиновника, сэра Хью Би-
стона). Само по себе это обстоятельство говорит о том, что дома 
католиков, в  которых хранились мощи мучеников, притягива-
ли единоверцев и становились своеобразными паломническими 
центрами. Именно Томас, пришедший увидеть реликвию отца 
Гарнета, впервые заметил, что попавшая на  соломинку кровь 
проявилась на ней в виде лика святого, увенчанного мучениче-
ским венцом31.

Если реликвия и  ранее привлекала посетителей, то  после чу-
десного проявления лика о соломинке услышал весь Лондон. Ка-
толики-аристократы, конечно, вряд ли могли появиться в скром-
ном доме портного, но, благодаря посредничеству и  контактам 
Уилкинсона среди духовенства, соломинка вскоре покинула его 
стены. Показания Хью Гриффита говорят о том, как это происхо-
дило. В течение двух недель после обретения лика супруги прини-
мали гостей-паломников у себя дома. Затем соломинка на время 
(около десяти дней) была передана в дом лорда Уильяма Ховар-
да, знатного католика из  Камберленда (младшего сына казнен-
ного при Елизавете I герцога Норфолка). Там ее увидел Роберт 
Тейлор, католик-эмигрант, доктор канонического и  гражданско-
го права (университет Дуэ), переводчик и секретарь посла Испа-
нии в Лондоне. По настоянию Тейлора соломинку отнесли в ре-
зиденцию испанского посла, Педро де Суниги, которая — обладая 
правом экстерриториальности — и  стала главным центром при-
тяжения для паломников и просто любопытствующих. Действуя 
в  качестве посредника, доктор Тейлор устроил так, чтобы соло-
минка также побывала и в резиденциях других послов католиче-
ских держав, в частности посла Венецианской республики Николо 
Молина и посла правителей Нидерландов Альбрехта и Изабеллы 
Габсбург Конрада Юрселя де Гроббендонка, барона Хобокена. По-
следний вместе с испанским послом засвидетельствовал наличие 
на соломинке чудесного лика32.

30.	 Ibid., p. 127.

31.	 Ibid., p. 128.

32.	 Ibid., p. 130.



А н н а  С е р е г и н а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 9 3

Гриффит теперь мог лишь попросить вернуть ему соломинку 
на  время, один раз — для исцеления заболевшей жены (об  этом 
пойдет речь ниже) и еще несколько раз — для того чтобы показать 
ее нескольким английским католикам, включая Энн Вокс — друга 
и покровительницу покойного Гарнета33.

Сам Уилкинсон, а  также оба повествования о  чуде не  упоми-
нают имен людей, видевших соломинку, говоря лишь о том, что 
среди них были аристократы и даже члены Тайного Совета коро-
ля Якова I (можно предположить, что речь идет о католиках-кон-
формистах внутри Совета — графах Вустере и  Саффолке). Слухи 
о чудесном лике распространялись самими католиками и, прежде 
всего, иезуитами, с подачи которых составлялись рассказы о чуде, 
циркулировавшие по городу в рукописях. В одной из них говори-
лось и о причинах такой публичности:

Постепенно сообщения разошлись по  всему городу, и  как раз 
в  то  время, когда лорд Норхэмптон обнародовал содержание сво-
ей речи, произнесенной им против папы, иезуитов и, в  частности, 
отца Гарнета во время процесса. О чуде стало известно, и его виде-
ли сотни людей, многие из которых шутили: «соломинка для кни-
ги лорда Норхэмптона»34.

Полемический контекст распространения информации о  чуде, 
то  есть стремление иезуитов таким образом доказать святость 
отца Гарнета, а  значит, его невиновность в  страшном преступ-
лении (подготовке заговора), в  котором его обвиняли, — этот 
контекст объяснял внимание, которое было уделено чудотвор-
ному лику. Согласно повествованиям о чуде, католики, предвос-
хищая выпады оппонентов, показали соломинку лучшим ми-
ниатюристам Лондона, чтобы те удостоверили: изображение 
не могло быть написано человеческой рукой35. Начавшие в кон-
це 1606 г. разбирательство протестантские клирики, в свою оче-
редь, опровергли это, и в вышедшем в начале 1607 г. памфлете 
большая часть текста отведена именно вопросу о подделке лика 
католиками36.

33.	 Ibid., p. 128.

34.	 Ibid., p. 130.

35.	 Ibid., pp. 123, 131.

36.	 The Jesuit miracles, or new popish wonders: containing the straw, the crowne, and the 
wondrous child.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

9 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Впрочем, удостовериться в этом власти не могли, так как кон-
фисковать новообретенную святыню не удалось. К началу допро-
сов (конец ноября 1606 г.) участники истории уже вывезли соло-
минку из Англии. Точно неизвестно, сделал ли это сам Уилкинсон 
или же кто-то из иезуитов, с которыми он общался в Лондоне, на-
пример упомянутый в его предсмертных показаниях отец Генри 
Холланд37. Согласно протоколу допроса брата Джона Уилкинсо-
на — Питера (слуги в доме лондонского торговца тканями Джона 
Моррилла) от 1 декабря 1606 г., Джон к этому времени уже отбыл 
«за  моря»38. В  1607 г. он значился среди студентов Английской 
коллегии в  Сент-Омере, а  впоследствии вступил в  орден иезуи-
тов в качестве светского коадьютора. 

Кто бы ни  вывез реликвию из  Лондона, ее дальнейшая судь-
ба была связана с орденом иезуитов, в коллегиях которого обыч-
но и  хранились мощи и  реликвии мучеников-иезуитов. Впро-
чем, не  вполне ясно, где соломинка оказалась первоначально. 
По  сообщению джентльмена из  свиты принца Уэльского, отпра-
вившегося в  1623 г. в  Испанию искать руки инфанты, соломин-
ка находилась в  коллегии иезуитов в  Сантандере: «Они [иезуи-
ты] показали нам все свои реликвии и идолы, среди которых был 
Гарнет со  своей соломинкой»39. Однако эта фраза может подра-
зумевать, что англичане видели как саму святыню, так и ее почи-
таемое изображение. В XVII в. существовало несколько вариантов 
таких образов — заказанная известному фламандскому графику 
Иоанну Виериксу (Брюссель) гравюра, на  которой представле-
на соломинка с  чудесным ликом [илл. 1], и  портрет отца Гарне-
та, на  котором рядом с  ним самим присутствовала и  соломинка 
с ликом [илл. 2]. В Испании и ее колониях «реликвиями» могли 
называть как брандеа, так и их почитаемые изображения40. Воз-
никает искушение предположить, что именно такое почитаемое 
изображение соломинки отца Гарнета и хранилось в Сантандере, 
но других подтверждений тому пока нет.

37.	 Foley, H. Records of the English Province of the Society of Jesus. Vol. IV, p. 200.

38.	 Ibid., p. 129.

39.	 Ibid., p. 124.

40.	 Holler, J. (2019) “Reforming birth in early colonial Mexico, or, did Mexican women re-
ally have a counter-reformation?”, in N. Terpstra (ed.) Global Reformations: Trans‑
forming Early Modern Religions, Societies, and Cultures, pp. 225–230. London: Rout-
ledge.



А н н а  С е р е г и н а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 9 5

Илл. 1. Соломинка с чудесным ликом.

Илл. 2. Отец Гарнет и соломинка с ликом.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

9 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Более распространенная версия помещает соломинку в  иезу-
итскую коллегию Льежа41, где она являлась объектом почитания 
наряду с  мощами мучеников. Там реликвия хранилась вплоть 
до  1794 г., когда община перебралась в  Англию (Стоунихёрст, 
Ланкашир), спасаясь от наступления французской армии. Во вре-
мя переезда соломинка вместе с  рядом других реликвий была 
утеряна42. 

Английское католики воспринимали «соломинку отца Гар-
нета» как вместилище благодати, причаститься которой мож-
но было, соприкоснувшись со  святыней или же находясь рядом 
с ней. О благодатном воздействии говорил в своем предсмертном 
свидетельстве и Джон Уилкинсон:

Я также утверждаю, что в течение трех дней после того, как я полу-
чил соломинку, я чувствовал себя настолько просвещенным и вос-
пламененным благочестивыми устремлениями, что это, как я верю, 
могло исходить только от  Бога, по  заслугам и  милости мученика, 
который, как я убежден, царствовал на небесах, и я понимал все это 
с великой ясностью43.

Именно в  это наполненное благодатью время Уилкинсон и  при-
нял решение об  обращении, став впоследствии иезуитом. Свя-
тыня «вызывала» и  обращения другого рода, то  есть конфес-
сиональные. По  сообщениям иезуитов, лицезрение соломинки 
способствовало обращению в католичество около 500 протестан-
тов44. Такие рассказы задавали параметры «правильного» обра-
щения с почитаемой реликвией, предписываемые католическому 
сообществу: благодать, ощущаемая в  присутствии святыни, на-
полняла души свидетелей и  способствовала изменению их  жиз-
ни, отвращала от греха — будь то грехи мирской жизни (обраще-
ние в монашество) или же грех ереси (обращение в католичество). 

Примечательно, что в таких описаниях не упоминается физи-
ческий контакт со святыней: ее видят, но к ней не прикасаются. 
Это тем более интересно, что сама форма святыни — соломинка 
в реликварии — явно подразумевала такой контакт. В ходе допро-

41.	 More, H. (1660) Historia missionis Anglicanae Societatis Jesu, pp. 342-356. Audomari: 
Thomae Geubels

42.	 Foley, H. Records of the English Province of the Society of Jesus. Vol. IV, p. 124.

43.	 Ibid., p. 200.

44.	 Ibid., p. 133.



А н н а  С е р е г и н а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 9 7

са Хью Гриффит — первоначальный владелец реликвария — опи-
сал его довольно подробно:

Он также показал… что хрустальный реликварий, в  котором на-
ходится соломинка, раньше принадлежал ему; что он отдал его 
упомянутому Уилксу, чтобы тот положил туда соломинку, и  при-
казал, чтобы реликварий поместили в золотую или серебряную по-
золоченную оправу; что он шириной в шиллинг, но сделан в фор-
ме сердца, а толщиной в четверть дюйма; что соломинка обрезана, 
и внутри лежит свернутым весь колосок45.

Маленький реликварий явно предназначался для того, чтобы но-
сить его с собой, вероятно, на шее или на груди. Именно так его, 
наверное, и предполагали использовать изначально, когда и Уил-
кинсон, и чета Гриффитов считали соломинку носителем крови 
святого. Только появление чудесного лика потребовало выставле-
ния святыни для лицезрения ее верующими. Однако и в этом слу-
чае физический контакт со святыней отнюдь не исключался, ведь 
явлением лика чудеса соломинки не  ограничивались. Она была 
чудотворной, то есть совершала исцеления. 

Общение с  мощами и  реликвиями обычно подразумевало 
не  только молитву перед святыней, но  и  прямой физический 
контакт с  ней. Соломинка отца Гарнета не  стала исключением. 
Повествование иезуита Джона Джерарда говорит о  двух случа-
ях исцеления. Оба они касались дворянок. Первой из них святы-
ня помогла благополучно разрешиться от бремени, когда все уже 
отчаялись:

Одной из  них была дама, подвергшаяся большой опасности для 
жизни в  родах; она долго и  тяжко мучилась от  боли, но  никак 
не могла разродиться, и ей уже не надеялись сохранить жизнь ина-
че, нежели помощью Божией; ее друзья попросили разрешения 
принести к ней святую соломинку; когда соломинку получили, при-
несли к  ней и  возложили (applied) с  великим благоговением, она 
немедленно получила помощь и  разрешилась при помощи Божь-
ей и  по  заслугам мученика, хотя ранее ей не  могло помочь искус-
ство повитух46.

45.	 Ibid., p. 128.

46.	 Ibid., p. 123.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

9 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

В  другом случае речь шла о  самой Мэри Гриффит, которая вне-
запно тяжело заболела и лежала при смерти: когда к ней принес-
ли соломинку, немедленно наступило облегчение, а через полча-
са она уже смогла встать с постели47.

Мы не  знаем, какими именно жестами сопровождалось по-
явление соломинки в  домах больных и  как именно вели себя 
все участники событий, однако использование автором в  обо-
их случаях слов application или apply, что подразумевает нало-
жение, указывает на  то, что святыню каким-то  образом клали 
на тело больной. Это вполне соотносится с теми разрозненными 
сведениями о  практиках исцеления при помощи мощей и  рели-
квий в Англии XVII в., которые выявлены к настоящему момен-
ту. Так, возложение частиц мощей Томаса Гарнета (племянни-
ка Генри Гарнета, о котором идет речь в данной статье) на грудь 
спасли от  смерти Уильяма Аткинсона48, а  петля, в  которой был 
повешен священник Джон Кимбл, спасла малолетнюю дочь ка-
питана Скьюдмора от  опасного отека гортани, будучи повешен-
ной на шею больной49.

Важно отметить, что все манипулятивные практики, предпола-
гавшие совершение неких действий со  святынями, в  пострефор-
мационной Англии ограничивались частным пространством до-
мов католиков. Публичные процессии были запрещены, поэтому 
перемещение святыни из одного дома в другой совершалось тай-
но и не должно было привлекать к себе внимание какими-либо 
жестами участников. 

Отметим, что речь в описаниях практически всегда идет имен-
но о  нахождении рядом со  святыней либо о  физическом сопри-
косновении с  ней. Упоминания же о  том, что предметы, дол-
гое время соприкасавшиеся с  реликвией, тоже обретали особую 
силу и  сами становились объектами почитания, относятся лишь 
к  средневековым святыням другого ранга, например, к  гвоздям 
с  Креста Господня. Так, иезуит Уильям Уэстон в  своей автобио-
графии вспоминал, как видел в  доме одного из  дворян-католи-
ков футляр из аббатства Гластонбери, в котором до Реформации 
хранили один из таких гвоздей (сама святыня была конфискова-

47.	 Ibid.

48.	 Foley, H. (1875) Records of the English Province of the Society of Jesus. Vol. II, p. 497. 
London, Burns & Oats.

49.	 Challoner, R. (1839) Memoirs of Missionary Priests and Other Catholics of Both Sex‑
es that Have Suffered Death in England on Religious Accounts, 1577–1689. Vol. I, 
p. 556. London: Thomas Richardson & Son.



А н н а  С е р е г и н а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 9 9

на властями). В 1586 г. прикосновение к этому футляру излечило 
мальчика, получившего большую и глубокую рану50. 

Аналогичных рассказов о мощах и реликвиях, связанных с но-
выми мучениками, нет. Их  отсутствие может быть связано с  ла-
тентным представлением об «иерархии» святынь: лишь самые по-
читаемые обладали силой, которая проникала в соприкасавшиеся 
с  ними предметы или освящала собой пространство, в  котором 
они некогда находились (именно этим объяснялась практика па-
ломничеств католиков к  руинам средневековых монастырей51). 
Возможно и  другое объяснение, связанное с  особенностями со-
хранившихся источников. Иезуиты и  священники-миссионеры 
распространяли истории о  чудесах исцеления, служившие до-
казательствами святости их казненных собратьев. Однако в этих 
текстах они стремились к  дидактике, к тому, чтобы представить 
верующим идеальную модель взаимоотношения со святыней. По-
этому эти труды всегда указывают на особое благоговение, с кото-
рым люди принимали святыню или приближались к ней, а также 
на молитву — подчеркивая, что именно это и делало последовав-
шее чудо возможным (молитва словно бы раскрывает душу для 
изливающейся на  нее благодати). Как мы уже видели из  про-
цитированных описаний, здесь практически всегда поясняет-
ся, что благодать исходит от Бога по заслугам святого. Таким бо-
гословским комментарием авторы разграничивали допустимые 
и желательные практики (в которых физический контакт сведен 
к  минимуму) и  практики манипулятивные, «суеверные». Имен-
но последние протестанты именовали «идолопоклонническими», 
и католические памфлетисты стремились избежать подобного об-
винения, а также наставить паству, объяснив ей, как именно сле-
дует себя вести.

Реальные практики английского католического сообщества со-
вершенно необязательно следовали этой модели. В  условиях го-
нений католические священники в  Англии полностью зависели 
от  предоставлявших им убежище, рисковавших ради них жиз-
нью и финансировавших их деятельность мирян и не располага-
ли никакими средствами принуждения, а также возможностями 
действенного контроля тех форм, которые принимало стихий-

50.	 Weston, W. (1955) The Autobiography of an Elizabethan, p. 111. London — New York: 
Longmans.

51.	 Walsham, A. “Beads, Books and Bare Ruined Choirs: Transmutations of Catholic Ritu-
al Life in Protestant England”, pp. 114–116.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 0 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ное почитание мучеников. В  случае с  соломинкой отца Гарне-
та видно, что сама практика «охоты за мощами» была делом рук 
мирян и  не  направлялась духовенством. Обретение реликвии, 
распространение слухов о  чуде, первые паломничества и  исце-
ления, — все это происходит среди мирян и  по  их  инициативе. 
Иезуиты подхватили историю и  использовали ее в  своих целях, 
но  это совершенно не  означает их  способности контролировать 
события, по крайней мере, до тех пор, пока реликвия находилась 
в руках мирян в Англии. Вполне возможно, что если бы не вме-
шательство властей, начавших поиски скандально известной «со-
ломинки», ее так и  не  вывезли бы из  страны и  она осталась бы 
в руках кого-нибудь из дворян-католиков, как сотни подобных ре-
ликвий, о которых мы не знаем почти ничего.

История соломинки отца Гарнета представляет собой инте-
рес главным образом благодаря возможности увидеть взаимо-
действие мирян и  клириков в  рамках религиозной культуры, 
которая в доступной для нас форме определялась не столько на-
вязыванием определенных моделей сверху, сколько доброволь-
ным (и  выборочным) восприятием элементов транслируемой 
модели католического благочестия. Свидетельства, касающие-
ся этой реликвии, сохранились в  архивных собраниях англий-
ских иезуитов и в большинстве случаев были ими составлены и/
или отредактированы в  XVII в., а  затем еще раз — в  XIX в. По-
павшие в  эти записи истории о  чудотворной соломинке отра-
жают отнюдь не весь спектр благочестивых практик, связанных 
с ней, но только те, которые были сочтены приемлемыми. Необ-
ходимо, однако, иметь в виду, что у католических священников 
в  постреформационной Англии не  было возможности контро-
лировать действия мирян в  том, что касалось форм почитания 
святых, их  мощей и  реликвий, паломничеств и  т.п. Миссионе-
рам оставалось лишь возглавить движение и, главным образом, 
«правильно» его описать, создав модели поведения для своей 
паствы. При этом вполне традиционные манипулятивные прак-
тики, связанные с  почитанием святынь, не  отвергались полно-
стью, а  слегка перетолковывались и  были активно задейство-
ваны в  проповедях и  наставлениях, адресованных английским 
католикам XVI–XVII вв. В  них истории о  чудесах и  чудесных 
исцелениях (в  связи с  которыми, как мы видим, в  тексты и  за-
крадывались упоминания о  манипулятивных практиках) обыч-
но оказывались свидетельствами превосходства истинной веры 
и  связывались с  обращением в  католичество. Таким образом, 



А н н а  С е р е г и н а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 0 1

принятие ряда благочестивых практик, в  том числе и  манипу-
лятивных, становились нормой, определявшей границы конфес-
сиональной идентичности.

Библиография / References

Серегина А.Ю. Политическая мысль английских католиков второй половины XVI — на-
чала XVII вв. СПб.: Алетейя, 2006. 

Серегина А.Ю. Английское католическое сообщество XVI–XVII вв. Виконты Монтегю. 
М. СПб.: Центр гуманитарных инициатив, 2017.

Серегина А.Ю. Материальная культура английского католического сообщества: ис-
точники и перспективы исследования // История. Электронный научно-обра-
зовательный журнал. 2018. Вып. 9(73). Конфликты и  обманы в  обществах 
Средневековья и  раннего Нового времени / Под ред. П.Ю. Уварова, О.И. То-
гоевой [https://history.jes.su/issue.2018.3.9.9-73/, доступ от 14.12.2019].

Camm, B., OSB (1910) Forgotten Shrines. London: McDonald & Evans.

Challoner, R. (1839) Memoirs of Missionary Priests and Other Catholics of Both Sexes that 
Have Suffered Death in England on Religious Accounts, 1577–1689. Vol. I, p. 556. 
London: Thomas Richardson & Son.

Corens, L. (2014) “Saints Beyond Borders: Relics and the Expatriate English Catholic Com-
munity”, in J. Spohnholz, G. Waite (eds), Exile and Religious Identity, 1500–1800, 
pp. 25–38. London: Routledge. 

Duffy, E. (1992) The Stripping of the Altars: Traditional Religion in England, 1400–1580. 
New Haven — London: Yale University Press. 

Foley, H. (1875) Records of the English Province of the Society of Jesus. Vol. II. London, 
Burns & Oats.

Foley, H. (1878) Records of the English Province of the Society of Jesus. Vol. IV. London, 
Burns & Oats.

Forster, M.R. (2001) Catholic Revival in the Age of Baroque: Religious Identity in South‑
west Germany, 1550–1750. Cambridge: Cambridge University Press. 

Gentilcore, D. (1992) From Bishop to Witch: The System of the Sacred in Early Modern 
Terra d’Otranto. Manchester: Manchester University Press.

Holler, J. (2019) “Reforming birth in early colonial Mexico, or, did Mexican women really 
have a counter-reformation?” in N. Terpstra (ed.) Global Reformations: Trans‑
forming Early Modern Religions, Societies, and Cultures, pp. 225–230. London: 
Routledge.

The Jesuit miracles, or new popish wonders: containing the straw, the crowne, and the won-
drous child (1607). London: Robert Barker.

Johnson, T. (1996), “Blood, Tears and Xavier-water: Jesuit Missionaries and Popular Re-
ligion in Germany and Central Europe”, in D. Schribner, T. Johnson (eds) Popu‑
lar Religion in Germany and Central Europe, pp. 183–222. Basingstoke: Pal-
grave. 

McClain, L. (2004) “Lest We Be Damned”: Practical Innovation and Lived Experience 
among Catholics in Protestant England 1559–1642. London: Routledge.

McCoog, T.M. “Henry Garnett”, in Oxford Dictionary of National Biography online htt-
ps://doi.org/10.1093/ref:odnb/10389, accessed on 30.07.2019].

https://history.jes.su/issue.2018.3.9.9-73/
https://doi.org/10.1093/ref:odnb/10389
https://doi.org/10.1093/ref:odnb/10389


А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 0 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

More, H. (1660) Historia missionis Anglicanae Societatis Jesu. Audomari: Thomae Geu-
bels.

O’Day, R. (2014) The Debate on the English Reformation (2nd edition). Manchester — New 
York: Manchester University Press.

Seregina, A.Yu. (2006) Politicheskaia mysl’ angliiskikh katolikov vtoroi poloviny 
XVI  — nachala XVII vv. [Political Thought of English Catholics in the Late 
16th — Early 17th Centuries]. SPb.: Aleteyya.

Seregina, A.Yu. (2017) Angliiskoe katolicheskoe soobshchestvo XVI–XVII vv. Vikonty Mon‑
tegiu [The English Catholic Community in the 16th–17th Centuries: Viscounts of 
Montague]. M. SPb.: Tsentr gumanitarnykh initsiativ.

Seregina, A.Yu. (2018) “Material’naia kul’tura angliiskogo katolicheskogo soobshchestva: 
istochniki i perspektivy issledovaniia” [Material Culture of the English Catholic 
Community: Sources and Research Perspectives], in  P.Yu. Uvarov, O.I. Togoyeva 
(eds) Istoriia. Elektronnyi nauchno-obrazovatel’nyi zhurnal 9 (73). Konflikty i 
obmany v obshchestvakh Srednevekov’ya i rannego Novogo vremeni [https://his-
tory.jes.su/issue.2018.3.9.9-73/, accessed on 14.12.2019].

Soergel, P.M. (1993) Wondrous in Its Saints: Counter-Reformation Propaganda in Bavar‑
ia. Berkeley: University of California Press.

A True and Perfect Relation of the whole proceedings against the late most barbarous Trai-
tors, Garnet, a Jesuite, and his confederats (1606). London: Robert Barker.

Walsham, A. (2003) “Miracles and the Counter-Reformation Mission to England”, Histor‑
ical Journal, 46: 779–815. 

Walsham, A. (2009) “Beads, Books and Bare Ruined Choirs: Transmutations of Catholic 
Ritual Life in Protestant England”, in B. Kaplan, B. Moore, H. van Nierop, 
J. Pollmann (eds) Catholic Communities in Protestant States: Britain and the 
Netherlands, c. 1570–1720, pp. 103–122. Manchester — New York: Manchester Uni-
versity Press.

Walsham, A. (2015) “The Pope’s Merchandise and the Jesuits’ Trumpery: Catholic Relics 
and Protestant Polemic in Early Modern England”, in J. Spinks, D. Eichberger (eds) 
Religion, the Supernatural and Visual Culture in Early Modern Europe, pp. 129–
154. Leiden: Brill. 

Weston, W. (1955) The Autobiography of an Elizabethan. London — New York: Longmans.



Дильшат Харман 

Младенец и крест: особая иконография 
Орудий Страстей Христовых 
для защиты рожениц в английском 
свитке XV в. (Beinecke MS 410)

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-103-129

Dilshat Harman

The Child and the Cross: Modification of the Iconography of 
the Instruments of the Passion of Christ for the Protection of 
Women in Childbirth in a 15th Century English Scroll (Bei-
necke MS 410)

Dilshat Harman — Russian State University for the Humanities 
(Moscow, Russia). dilshat.harman@gmail.com

The article examines the image of the Christ Child with Cross from a 
15th century scroll, Beinecke MS 410, which is an example of late me‑
dieval English “birth girdles”. The miniatures are accompanied by 
prayers necessary to obtain indulgences and protection from diseas‑
es and dangers, including those at childbirth that in the Middle Ages 
often led to the death of mother and/or baby. The “birth girdles” are 
a variation of the so-called Arma Christi (Instruments of the Passion 
of Christ) manuscripts dating back to the 14th century. They are es‑
sential for understanding how piety and magic intersected in the dai‑
ly lives of medieval people. A study of the texts and iconography of 
the Beinecke MS 410 suggests that the early owners of the scroll used 
various types of contact with images — tactile, visual, oral, and audi‑
al — to gain divine protection and patronage. The iconography of the 
Christ Child with Cross miniature and its place in the general visu‑
al-textual program of the scroll show that it was added to the man‑
uscript for pregnant women and women in labor, as a special addi‑
tion to the already existing set of protective images. The child in the 
miniature is the patron of both women and of the healthy child. An 
analysis of the iconography of the miniatures and their relationship 
to the text allows us to understand how religious images acted as am‑
ulets for women in labor and pregnant women, helping them cope 
with fear and uncertainty.

1 0 3Харман Д. Младенец и крест: особая иконография Орудий Страстей Христовых для защиты рожениц в английском 
свитке XV в. (Beinecke MS 410) // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2021. № 39(3). 
С. 103-129.

Harman, Dilshat (2021) “The Child and the Cross: Modification of the Iconography of the Instruments of the Passion of Christ 
for the Protection of Women in Childbirth in a 15th Century English Scroll (Beinecke MS 410)”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ 
v Rossii i za rubezhom 39(3): 103-129. 

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-XX-XX
mailto:dilshat.harman@gmail.com


А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 0 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Keywords: late medieval iconography, manuscript, scroll, amulet, 
Passion of Christ, Arma Christi, Christ Child, childbirth, pregnancy.

ВИСТОРИИ средневековых женщин на  Западе все еще 
огромное количество лакун, особенно в  том, что касает-
ся повседневной жизни, эмоций, переживаний и телесных 

практик. Помочь заполнить их можно с привлечением нетексто-
вых источников: изображений, произведений декоративно-при-
кладного искусства, археологических находок. В  России на  важ-
ность произведений искусства в  качестве источников одним 
из  первых обратил внимание А.Я. Гуревич, отметив, что искус-
ство «обращалось к  современникам на  том языке, который им 
был близок и  понятен. Поэтому расшифровка категорий, лежа-
щих в основе этого языка искусства, могла бы … многое дать для 
понимания господствовавших в  средневековом обществе пред-
ставлений»1. При этом сам Гуревич, хоть и  говорил о  важности 
произведений искусства и  археологических находок в  качестве 
источников, сам сравнительно редко использовал их  в  качестве 
таковых. Это объясняется как привычкой работать прежде всего 
с  текстами, так и  тем, что огромная часть изобразительного ма-
териала стала по-настоящему доступна для ученых только в XXI 
веке, когда началась масштабная оцифровка музейных и библио-
течных фондов.

В  этой статье предлагается реконструкция значения миниа-
тюры с  изображением Младенца Страстей (Младенца с  Кре-
стом как с  одним из  Орудий Страстей)2 из  английского «ро-
дильного свитка» XV века (Йельская библиотека, MS Beinecke 
410), позволяющая нам лучше понять, как подобные рукопи-
си использовались первыми владельцами. «Родильными свит-
ками» или «родильными поясами» называется группа поздне-
средневековых английских свитков, которую изучают с 2000-х 
годов. На данный момент иконографический подход в этом из-
учении практически не  задействован, хотя в  каждом из  таких 
свитков есть миниатюры, созданные не просто для украшения, 
а играющие важную роль в описываемых в этих рукописях мо-

1.	 Гуревич А. Категории средневековой культуры. М.: Наука, 1972. С. 37.

2.	 Обычно по  аналогии с  «Мужем скорбей» используется термин Schmerzenskind, 
то есть «Младенец Скорбей». Мне кажется более точным термин «Младенец Стра-
стей», так как акцент делается не  на  боли, которую испытывает Младенец, 
а на орудиях Страстей, с которыми он изображается.



Д и л ь ш а т  Х а р м а н 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 0 5

литвенных практиках. Исследования «родильных свитков» со-
средоточены прежде всего на анализе содержащихся в них мо-
литв, инструкций и религиозных стихов. Я полагаю, что анализ 
иконографии изображений в «родильных свитках» может уточ-
нить и  прояснить то, для чего они были нужны беременным 
и  как ими использовались. Предыдущие исследователи строи-
ли модели подобных практик на основе содержавшихся в руко-
писях текстов, а также упоминаний практик, связанных с бере-
менностью и родами в других текстовых позднесредневековых 
источниках.

Рассматривая иконографическую программу свитка Beinecke 
MS 410, я  прихожу к  выводу, что ключевое значение для жен-
щин имела именно последняя его миниатюра — Младенец Стра-
стей. Она выполнена на отдельном листе, добавленном чуть поз-
же остальных. Как я полагаю, это было сделано для того, чтобы 
созерцание желаемого результата родов или желаемой бере-
менности присоединилось к  уже имеющимся вариантам взаи-
модействия с  изображениями в  рукописи: словесного обраще-
ния, выслушивания слов Христа, прикладывания изображения 
к телу. Тактильный контакт с изображениями, включая опоясы-
вание свитком, на  котором концентрировались некоторые пре-
дыдущие исследователи, становится только одной из  несколь-
ких практик.

Даже в XXI веке беременность и роды остаются непредсказуе-
мыми и  опасными. В  Средние века, как и  сегодня, роды могли 
закончиться смертью как для матери, так и  для младенца, а  бе-
ременность оборваться выкидышем. Возможно, это происходи-
ло чаще, чем в  наши дни3. В  то  же время женщины в  среднем 
беременели гораздо чаще, чем сегодня в Европе и, если беремен-
ность и  не  заканчивала их  дни, то  определяла их4. У  нас очень 
мало текстов, по  которым можно судить о  страхах и  надеждах 
средневековых беременных и рожениц и о том, как они сами пе-
реживали свое положение. Здесь на  помощь приходят изобра-

3.	 Точно оценить смертность во время родов в Средние века крайне трудно. Иссле-
дования, основанные на работе как с письменными, так и с визуальными и архео-
логическими источниками, показывают, что хотя средневековые женщины, без-
условно, умирали во  время родов, беременность и  роды не  являлись главной 
причиной женской смертности. См. Podd, R. (2020) “Reconsidering Maternal Mor-
tality in Medieval England: Aristocratic Englishwomen, c. 1236–1503”, Continuity and 
Change 35(3): 115–137. 

4.	 Podd, R. “Reconsidering Maternal Mortality in Medieval England: Aristocratic English-
women, c. 1236–1503”, p. 129.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 0 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

жения, чьей важной особенностью является способность возбу-
ждать в  нас мгновенный и  непосредственный отклик. Значение 
образа или предмета может быть утеряно, так как оно существу-
ет вне его, но его эмоциональная доступность остается5. Изобра-
жения в  родильных свитках позволяют реконструировать ритуа-
лы, в которых участвовали беременные и роженицы и, благодаря 
вызываемому ими непосредственному эмоциональному откли-
ку, становятся своего рода «окнами» в жизнь позднесредневеко-
вых женщин.

Чтобы понять значение миниатюры Младенца Страстей 
в «Йельском свитке», я кратко знакомлю читателя с существую-
щей научной литературой, после чего описываю рукопись и объ-
ясняю значение иконографии Arma Christi (Орудий Страстей 
Христовых) в целом и ее особенности в свитке, а затем высказы-
ваю предположения о месте анализируемой миниатюры как вну-
три сложившейся иконографии, так и  в  общей структуре свит-
ка. Статья завершается выводами о  значении миниатюры для 
беременных и  рожениц и  описанием тех «выгод», которые они 
хотели получить с  помощью ее созерцания, а  также возможно-
го психотерапевтического эффекта от созерцания. В заключении 
реконструкция значения миниатюры для рожениц помещает-
ся в  контекст исследований западных и  отечественных истори-
ков о механизмах средневековых практик общения с сакральны-
ми образами.

«Родильные свитки»: изученность проблемы и спорность 
термина

В  XIV–XV вв. вокруг поклонения Орудиям Страстей Христовых 
и  их  изображениям сложился особый жанр литературы на  на-
циональных языках. За чтение особых молитв как перед самими 
реликвиями Страстей (плат Вероники, терновый венец, гвозди 
из Распятия и др.), так и перед их образами, даровались индуль-
генции6. В  рукописях Arma Christi, как отмечает Кэтрин Руди, 
изображения «активизировали молитву»7 и  зачастую выполня-

5.	 Miles, M.R. (1985) Image as Insight: Visual Understanding in Western Christianity 
and Secular Culture, pp. 29–30. Boston: Beacon Press. 

6.	 Rudy, K.M. (2017) Rubrics, Images and Indulgences in Late Medieval Netherlandish 
Manuscripts, pp. 60–62. Leiden; Boston: Brill. 

7.	 Ibid., p. 63.



Д и л ь ш а т  Х а р м а н 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 0 7

лись в первую очередь, еще до текста. Подобные рукописи были 
распространены по всей Европе, но только в Англии XV в. они су-
ществовали и в виде свитков.

 Первым в  1939 году попытался объяснить этот оригиналь-
ный формат Росселл Хоуп Роббинс8. Он рассмотрел 7 таких 
свитков и  резонно заметил, что они неудобны для желающих 
читать текст и  одновременно смотреть на  иллюстрации. Роб-
бинс предположил, что клирик читал их вслух перед общиной 
верующих, а  те, глядя на  изображения в  свитке и  слушая про-
читанное вслух, получали желанные индульгенции9. Позже эта 
точка зрения подверглась критике: сегодня исследователи по-
лагают, что свитки были слишком малы для публичной демон-
страции и что никаких свидетельств тому, что их читали на пуб-
лике, нет10.

C начала 2000-х годов исследователи выделили внутри группы 
свитков Arma Christi так называемые «родильные свитки». Их от-
личительной особенностью является то, что они имеют надписи, 
объясняющие, как именно данный свиток может помочь беремен-
ной или роженице и что для этого с ним надо сделать. Так, в ма-
нускрипте из библиотеки Уэллком11 написано: 

А  если женщина в  родах повяжет эту меру вокруг своего лона, 
то  она успешно родит без опасности для жизни, и  ребенок будет 
иметь христианство (т.е. будет крещен — Д.Х.), а мать будет очище-
на» (And yf a woman travell wyth chylde gyrdes thys mesure abowte hyr 
wombe and she shall be safe delyvyrd wythowte parelle and the chylde 
shall have crystendome and the mother puryfycatyon)12. 

8.	 Robbins, R.H. (1939) “The Arma Christi Rolls”, Modern Language Review 34: 415–
421.

9.	 Ibid., p. 417.

10.	 Lewis, F. (1989) Devotional Images and Their Dissemination in English Manuscripts, 
c. 1350–1470 (dissertation), pp. 232–238. University of London; Robinson, P. (2008) 
‘‘The Format of Books-Books, Booklets, and Rolls’’, in N. Morgan, 
R.M. Thomson (eds) The Cambridge History of the Book in Britain, Vol. II: 1100–
1400, p. 44. Cambridge: Cambridge University Press; Nichols, A.E. (2009) ‘‘‘O Vern-
icle’: Illustrations of an Arma Christi Poem’’, in M.V. Hennessy (ed.) Tributes to Kath‑
leen Scott: English Manuscripts: Readers, Makers and Illuminators, p. 141. London: 
Harvey Miller.

11.	 London, Wellcome Library, Wellcome MS 632.

12.	 Цит. по: Jones, P.M., Olsan, L.T. (2015) “Performative Rituals for Conception and 
Childbirth in England, 900–1500”, Bulletin of the History of Medicine 89(3): 426.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 0 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Похожая надпись есть еще в одном свитке13, а в других мы встре-
чаем указания возложить изображение на  свитке на  беремен-
ную/рожающую, или ей носить изображение (а значит и свиток) 
на себе.

Все «родильные свитки» отсылают к  знаменитой реликвии: 
поясу Богородицы, главной матери Средневековья. В  Средние 
века существовали разные мнения о  том, где именно хранится 
святыня. Большинство верило, что пояс находится в итальянском 
Прато, куда он попал после того, как местный купец женился 
на  иерусалимлянке из  семьи хранителей реликвии. Однако пра-
ва на владение поясом Богородицы заявляли и в Англии: в Вест-
минcтерском аббатстве, Хэлтемпрайсе, Кэлдере, Конисхеде, Дэй-
еле и Кёркхэме14.

На некоторых из свитков имеется указание, что они в точно-
сти соответствуют размерам чудотворного пояса. Так, на  обо-
ротной стороне свитка Wellcome MS 32 читаем следующую 
надпись: 

Этот пергамент [?] является длиной нашей Девы святой Ма-
рии / по добродетели этой святой длины наш спаситель Иисус Хри-
стос и  его дорогой / матери нашей святой Девы» (Thys parchement 
[?] ys oure lady seynt mary length / by vertu of thys holy length oure 
savyor Jhesu criste and of hys dere / mother oure lady seynte)15. 

Среди средневековых богословов и  мистиков было распростра-
нено мнение о безболезненных родах Девы Марии16 — возможно, 

13.	 New Haven, Beinecke Library, Takamiya MS 56, см. Morse M. (2014) “‘Thys moche 
more ys oure lady mary longe’: Takamiya MS 56 and the English Birth Girdle Tradi-
tion”, in S. Horobin, L. Mooney (eds) Middle English Texts in Transition: A Festschrift 
dedicated to Toshiyuki Takamiya on his 70th birthday, pp. 199–219. The University 
of York: York Medieval Press.

14.	 Fissell, M.E. (2004) Vernacular Bodies: The Politics of Reproduction in Early Modern 
England, p. 15. Oxford: Oxford University Press.

15.	 Цит. по: Morse, M. (2013) “Alongside St Margaret: The Childbirth Cult of Saints Quir-
icus and Julitta in Late Medieval English Manuscripts”, in E. Cayley, S.Powell (eds) 
Manuscripts and Printed Books in Europe, 1350–1550: Packing, Presentation and 
Consumption, p. 194. Liverpool: Liverpool University Press.

16.	 В частности, со ссылкой на св. Августина так утверждал Фома Аквинский (см. Har-
man, D. (2019) “The Woman in Labour: A Twelfth-Century Navarrese Relief from the 
Church of San Martin de Tours, Artáiz”, in M.A. Walker Vadillo (ed.) Ambiguous Wom‑
en in Medieval Art, p. 41. Budapest: Trivent Publishing). Безболезненно рожает Дева 
Мария и в видении св. Бригитты Шведской (Sancta Birgitta (1967) Revelaciones. Lib.
VII, pp. 187–188. Uppsala: Almqvist & Wiksells Bocktryckeri).



Д и л ь ш а т  Х а р м а н 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 0 9

оборачивая пояс, в точности соответствующий размеру реликвии, 
роженицы надеялись, что чудесные безболезненные роды случат-
ся и с ними. Вера в чудодейственную силу пояса смыкалась с ши-
роко распространенным в магии симпатическим принципом (по-
добное лечится подобным). 

Леа Олсан и Питер Джонс предположили, что подобные «пер-
формативные ритуалы» давали средневековым мужчинам и жен-
щинам психологические силы справиться с опасностями родов17 
и рассмотрели «родильные свитки» в одном ряду не с религиоз-
ными текстами, а с амулетами и заклинаниями. 

То  же сделал и  Дон Скемер, рассмотрев 4 таких свитка вме-
сте с другими «английскими свитками для молитвы и защиты»18. 
По его мнению, граница между благочестивыми книгами и аму-
летами все больше и больше размывалась, и в то время как Цер-
ковь учила, что Бог мог свободно даровать свое покровительство 
или же отказывать в  нем, миряне ожидали от  своих благоче-
стивых свитков автоматического выполнения желаний, то  есть 
использовали их  в  качестве амулетов. Для Скемера текстовые 
амулеты вообще и  «родильные пояса» в  частности, являются 
«широко распространенной западной ритуальной практикой, 
в  которой переплетаются религия, магия, наука и  письменная 
культура»19.

«Поясов» сохранилось не так уж много20 (очевидно, большин-
ство просто не дошло до нашего времени). Мэри Морс, занимаясь 
культом Кирика и Иулитты, обнаружила в шести английских «ро-

17.	 Jones, P.M., Olsan, L.T. “Performative Rituals for Conception and Childbirth in Eng-
land, 900–1500”, p. 406.

18.	 Skemer, D.C. (2010) Binding Words: Textual Amulets in the Middle Ages, pp. 259–
268. University Park Pennsylvania: Penn State Press. Свитки, о которых идет речь: 
London, Wellcome Library, MS 632; New Haven, Beinecke Library, MS 410; New York, 
Pierpont Morgan Library, Glazier MS 39; London, British Library, Harley Roll T 11.

19.	 Ibid., p. 5.

20.	Питер Мюррей Джонс и Леа Т. Олсан выделяют 10 наиболее хорошо изученных 
родильных свитков: London, British Library, Add. MS 88929; London, British Library, 
Harley Roll T 11; London, British Library, Harley Charter 43 A 14; London, Wellcome 
Library, MS 632; London, Wellcome Library, MS 804; London, Wellcome Library, MS 
804a, New Haven, Beinecke Library, MS 410; New Haven, Beinecke Library, Takami-
ya MS 56; New York, Pierpont Morgan Library, Glazier MS 39 и свиток, находящий-
ся в  частной коллекции, ранее в  Архивах Редемптористов провинции Балтимор 
в  Филадельфии. См. Jones, P.M., Olsan, L. T. “Performative Rituals for Conception 
and Childbirth in England, 900–1500”, p. 426. Кроме того, существуют и печатные 
свитки. 



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 1 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

дильных свитках»21 варианты молитвы к этим святым, и назвала 
ее определяющей текстуальной особенностью английских «поя-
сов»22, а сами «родильные пояса» определила как рукописи с бла-
гочестивыми текстами и  изображениями, воссоздающие посред-
ническую силу настоящих металлических или тканевых поясов, 
ассоциирующихся с  Девой Марией и  другими святыми. По  мне-
нию Морс, все эти свитки должны были обматываться вокруг ро-
жениц и иными способами контактировать с их телами, и в этом 
и состояла их основная функция.

В  последнее время эта гипотеза подверглась критике. Кэт-
рин Хиндли, обратив внимание на  то, что нигде больше нет 
указаний на  то, что культ Кирика и  Иулитты связан с  деторо-
ждением, пришла к  выводу, что их  имена относятся главным 
образом не  к  помощи беременным и  роженицам, а  к  их  хода-
тайству перед Господом о даровании защитных качеств особому 
мерному изображению Креста в свитках23. Более того, она пред-
положила, что термин «родильные пояса» некорректно упо-
треблять в  целом, так как он неоправданно акцентирует всего 
лишь один аспект использования свитков, имевших более ши-
рокую защитную функцию. По ее мнению, нет никаких доказа-
тельств тому, что «родильные пояса» действительно использо-
вались как пояса или что они использовались исключительно 
таким образом. 

Для того чтобы прояснить, как именно использовались «ро-
дильные свитки», они исследуются и как материальные объекты. 
Так, Кэтрин Руди рассмотрела изображения и  тексты из  свитка 
Harley Roll T 1124 и пришла к выводу, что сильная изношенность 
многих из них является результатом того, что их не только чита-
ли, но и активно касались и даже терли руками, а в 2021 г. вышла 

21.	 Wellcome 632, Beinecke 410, MS.M.G.39, Ms Add 88929, Harley 43 A 14, Harley T 11. 

22.	 Gwara, J.J., Morse, M. (2012) “A Birth Girdle Printed by Wynkyn de Worde”, The Li‑
brary 13(1): 39.

23.	 Hindley, K.S. (2020) “‘Yf A Woman Travell Wyth Chylde Gyrdes Thys Mesure Abowte 
Hyr Wombe’: Reconsidering the English Birth Girdle Tradition”, in J. Hartnell (ed.) 
Continuous Page: Scrolls and Scrolling from Papyrus to Hypertext. Courtauld Books 
Online [https://courtauld.ac.uk/research/courtauld-books-online/continuouspage/
katherinestormhindley, accessed on 02.09.2021].

24.	 Rudy, K.M. (2011) “Kissing images, unfurling rolls, measuring wounds, sewing badges 
and carrying talismans: considering some harley manuscripts through the physical rit-
uals they reveal”, Electronic British Library Journal [https://www.bl.uk/
eblj/2011articles/pdf/ebljarticle52011.pdf, accessed on 02.09.2021]. 

https://courtauld.ac.uk/research/courtauld-books-online/continuouspage/katherinestormhindley
https://courtauld.ac.uk/research/courtauld-books-online/continuouspage/katherinestormhindley
https://www.bl.uk/eblj/2011articles/pdf/ebljarticle52011.pdf
https://www.bl.uk/eblj/2011articles/pdf/ebljarticle52011.pdf


Д и л ь ш а т  Х а р м а н 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 1 1

статья25, в которой описывались результаты молекулярно-биоло-
гического исследования одного из них (Wellcome MS 32). В ходе 
палеопротеомных анализов были обнаружены свидетельства того, 
что свиток действительно оборачивали вокруг тела роженицы: 
человеческие пептиды (в  том числе и  такие, которые содержат-
ся во влагалищном отделяемом) и следы меда, молочных и бобо-
вых продуктов, использовавшихся в Средние века во время родо-
вспоможения. Эти находки говорят нам о том, что как минимум 
один свиток действительно использовался во время родов и обвя-
зывался вокруг женщины.

Таким образом, на  данный момент большинство исследова-
телей предполагает, что «родильные пояса» функционировали 
главным образом как амулеты через тактильный контакт с телом, 
что подтверждается написанными на  них инструкциями и  неко-
торыми биологическими данными. В  то  же время идут споры 
о том, корректно ли называть их прежде всего поясами (или это 
была дополнительная функция), и предполагал ли формат свит-
ка, что все они будут обвязываться вокруг тела. 

Иконографический анализ, предпринятый в  данной статье, 
показывает, что созерцание миниатюр имело не меньшее значе-
ние для беременных женщин, чем тактильный контакт с  ними 
и могло использоваться отдельно от него. Значение «родильных 
свитков» выходит далеко за  рамки значения обычных амулетов 
и не ограничивается только их использованием в качестве опоя-
сывания. Религиозное значение образов не  заменяется их  маги-
ческой функцией, но одно добавляется к другому.

Характеристика свитка из Йеля и его содержание 

Свиток (илл. 1) был создан в  конце XV в. Его размеры — 165 х 
1515 мм. Заказчик неизвестен, но  в  рукописи изображены гер-
бы йоркширских семейств Драйби и Барнак, есть и фигура неиз-
вестного донатора. В  правом нижнем углу на  полях изображен 
петух, стоящий на  прямоугольнике, внутри которого заключено 
слово SHOT, что, возможно, указывает на  фамилию еще одного 
владельца — Кокшот. 

25.	 Fiddyment, S., Goodison N.J., Brenner E., Signorello S., Price K., Collins M.J. (2021) 
“Girding the Loins? Direct Evidence of the Use of a Medieval English Parchment Birth-
ing Girdle From Biomolecular Analysis”, Royal Society Open Science 8 (3): 202055 
[https://royalsocietypublishing.org/doi/10.1098/rsos.202055, accessed on 02.09.2021].



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 1 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Илл. 1. Свиток Beinecke MS 410 в развернутом состоянии. 
©Yale University Library



Д и л ь ш а т  Х а р м а н 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 1 3

Свиток полностью оцифрован и  частично транскрибирован. 
В описании я опираюсь на материалы, выложенные в сети Йель-
ской библиотекой26.

Изображения и тексты располагаются на трех сшитых листах 
пергамента, причем третий добавлен позже остальных. Они рас-
положены друг под другом и заключены в декоративную рамку, 
украшенную цветами, насекомыми, птицами и ягодами. 

Развернув свиток, мы обнаружим, читая сверху вниз, такие 
изображения и тексты:

1. Arma Christi (Орудия Страстей) с Мужем Скорбей (илл. 2). 
Прямо под этой миниатюрой — рифмованный текст на  англий-
ском “O man unkynde”, где к  читателю обращается сам Христос, 
призывая того помнить о его страданиях. Красным цветом выде-
лено обещание: за  чтение пяти «Отче наш», пяти «Аве Мария» 
и «Символа веры» и одновременного жалостливого (pytuusly) со-
зерцания Arma Christi человек освобождается от  мук чистили-
ща на 32 055 лет27. Как и во всех кодексах и свитках с изображе-
ниями Орудий Страстей Христовых, красным цветом выделяются 
«инструкции» читателю, а черным — то, что он должен прочесть 
вслух перед изображениями28.

2. Второе изображение Arma Christi (илл. 3). Внизу, между дву-
мя гербами, упомянутыми выше, стоит на коленях донатор в оде-
жде августинского монаха, молитвенно сложив руки. Из рук его 
выходит свиток с  надписью на  латыни: «Пять ран Божиих суть 
мое лекарство, аминь». 

26.	 Цифровое факсимиле [https://collections.library.yale.edu/catalog/10269867, ac-
cessed on 02.09.2021]; частичная транскрипция [https://demmrf-dev.library.yale.
edu/index.html, accessed on 02.09.2021].

27.	 Обещание освобождения от  огромного количества лет мучений в  чистилище 
не уникально для йельского свитка. В других рукописях Arma Christi также встре-
чаются «экстравагантные индульгенции», как назвала их Мэри Морс. Она связы-
вает эти обещания с пропагандой латыни как языка ортодоксии (Morse, M. (2019) 

“‘Girde hyr wythe thys mesure’: Birth Girdles, the Church, and Lollards”, in C. Gislon 
Dopfel, A. Foscati, C. Burnett (eds) Pregnancy and Childbirth in the Premodern World: 
European and Middle Eastern Cultures, from Late Antiquity to the Renaissance, 
p. 150. Turnhout, Belgium: Brepols). 

28.	 См. Rudy K.M. Rubrics, Images and Indulgences in Late Medieval Netherlandish Man‑
uscripts, pp. 3–29.

https://collections.library.yale.edu/catalog/10269867


А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 1 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Илл. 2. Свиток Beinecke MS 410. Первое изображение Arma 
Christi. ©Yale University Library

Илл. 3. Свиток Beinecke MS 410. Второе изображение Arma 
Christi. ©Yale University Library



Д и л ь ш а т  Х а р м а н 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 1 5

Под этим изображением идет пересказ индульгенции папы 
Иннокентия (какого именно Иннокентия, в первоначальном тек-
сте не  уточняется), написанный на  английском языке красным 
цветом. Мужчина или женщина, которые ежедневно будут созер-
цать Страсти Христовы и при этом произносить пять «Отче наш», 
пять «Аве Мария» и «Символ веры», будут избавлены от семи ча-
стей своего наказания в чистилище, а кроме того, с ними случит-
ся семь хороших вещей. Во-первых, они не умрут «злой» (то есть 
неожиданной) смертью29. Во-вторых, их не убьет оружие. В-треть-
их, они не покинут этот мир без таинства Святой Церкви30. В-чет-
вертых, им не грозит опасность от  лжесвидетелей. В-пятых, им 
всегда будет всего хватать для честной жизни. В-шестых, их ни-
когда не  осудят несправедливо. В-седьмых, они будут защище-
ны от  всех злых духов Божьей благодатью. Переход от  красных 
чернил к  черным знаменует окончание индульгенции, и, вновь 
на английском, идет текст уже от лица верующего, обращающего-
ся к Иисусу. Он просит Христа, ради Его святого имени и горьких 
страстей, спасти нас от греха, стыда и вечного проклятия. 

3. Следующее изображение  — крест длиной в  17 cм31, кото-
рый делит красный текст под ним на две колонки (илл. 4). Текст 
на  английском сообщает, что если длину нарисованного в  свит-
ке креста взять 15 раз (то есть, умножить на 15), то мы получим 
длину креста Господа нашего Иисуса Христа. В  тот день, когда 
человек смотрит на это изображение или благословляет себя им, 
или просто носит его на  себе, ему не  грозят никакие злые духи, 
и  враги не  могут причинить ему вреда ни  во  время бодрствова-
ния, ни во время сна; также этому счастливцу не грозят ни гром, 
ни молния, ни ветры, ни непогода на море или на суше. Он так-
же не  умрет от  оружия или без исповеди. Если же женщина бу-
дет иметь этот крест на себе во время родов, то и сама она, и ре-
бенок по благодати Божией избегнут опасности смерти. В тексте 
объясняется, что такой благодати пожелали святой Кирик и  его 
мать Иулитта, и Бог даровал им ее. 

29.	 Это было важно, так как человек, умерший внезапно, мог оказаться в состоянии 
смертного греха и попасть даже не в чистилище, а в ад.

30.	 В оригинале: «he shall not passe out of thys worlde wythe oute the sacrament of holy 
chyrche». Очевидно, имеется в виду причастие.

31.	 В каталоге Йельской библиотеки указано 17 мм, но это явно опечатка (Shailor B.A. 
(1987) Catalogue of Medieval and Renaissance Manuscripts in the Beinecke Rare Book 
and Manuscript Library Yale University. Volume II: MSS 251–500, p. 310. Bringham-
ton, New York: Medieval & Renaissance Texts & Studies).



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 1 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Илл. 4. Свиток Beinecke MS 410. Мерный крест. 
©Yale University Library

После небольшой отбивки, все еще красным, идет заголовок 
на  латыни: «Молитва святому Кириаку и  его матери. Антифон». 
Далее черным цветом идет текст молитвы на латыни. Она начина-
ется прославлением Кирика и  Иулитты и  утверждением, что му-
ченики эти спасают нас в  час смерти, а  затем идет просительная 
часть — Бога, который даровал славным мученикам силу перенести 
все пытки, молят «мне, Томасу, рабу твоему»32 также даровать побе-
ду над врагами. Включение имени Томаса в молитву (в сочетании 
с  идентификацией гербов) дало основание полагать, что донатор-
августинец под вторым изображением Arma Christi — Томас Бар-
нак, упоминающийся в записях Оксфордского университета XV в.33 

Новым заметным инициалом открывается молитва на  латы-
ни, обращение к  Кресту Господню — «Crux Christi sit semper me-
cum (Крест Христов да будет всегда со мной)». Здесь перечисля-
ются защитные свойства креста, а затем идут призывы защитить 
уповающих на него людей. Молитва написана черным, но каждая 
строфа отбивается красным крестом — указание на то, что в этом 
месте читающий должен перекреститься.

32.	 В тексте той же самой молитвы в Harley MS 43 A 14 писцом подставлено имя Виль-
гельм — так, очевидно, звали заказчика. 

33.	 Shailor B.A. Catalogue of Medieval and Renaissance Manuscripts in the Beinecke Rare 
Book and Manuscript Library Yale University. Volume II: MSS 251–500, p. 310. 



Д и л ь ш а т  Х а р м а н 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 1 7

4. Третий лист, добавленный позже, начинается с изображения 
обнаженного Младенца Христа с Крестом (илл. 5). Текст под этой 
миниатюрой представляет собой вариацию позднесредневековой 
молитвы «15 О», приписывавшейся святой Бригитте Шведской34, 
но  не  совпадает ни  с  одним известным нам вариантом35. Среди 
восклицаний, начинающихся с  “О”, упоминаются высочайший 
крест, глубокая рана, горькая смерть Бога, обнаженная человеч-
ность, суровая горечь смерти и др. Вторая часть молитвы (со слов 

“O nuda humanitas”) встречается еще в  нескольких английских, 
нидерландских и немецких манускриптах36 (в том числе и в «ро-
дильном поясе» Takamiya MS 56), иногда с пояснением, что чте-
ние ее принесет верующему индульгенцию на уменьшение срока 
пребывания в чистилище на 3000 лет или с пояснением, что дан-
ная молитва дает индульгенцию, когда читается перед распятием 
или в память о Страстях Христовых37.

Илл. 5. Свиток Beinecke MS 410. Младенец Страстей. ©Yale Uni-
versity Library

34.	 Ibid., p. 309.

35.	 См. различные варианты молитвы в статье Gejrot, C. (2000) “The Fifteen Oes: Lat-
in and Vernacular Versions. With an Edition of the Latin Text”, in B. Morris, V. O’Mara 
(eds) The Translation of the Works of St Birgitta of Sweden into the Medieval Euro‑
pean Vernacular, pp. 213–238. Turnhout, Belgium: Brepols Publishers. 

36.	 Cambridge, Trinity College, MS O.2.53, fol. 70v, Cambridge, Fitzwilliam Museum, MS 
2–1957, fol. 78r, Basel, Universitätsbibliothek, B X 11, fol. 86v.

37.	 Rudy, K.M., Rubrics, Images and Indulgences in Late Medieval Netherlandish Manu‑
scripts, pp. 68–69. 



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 1 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

В конце третьего листа владелец XVI в. приписал: «Индульген-
ция Иннокентия VI ок. 1352 г.».

Иконография Орудий Страстей Христовых в  поздне- 
средневековую эпоху и ее особенности в свитке Beinecke 
MS 410

В  эпоху раннего Средневековья почитание предметов, связан-
ных со Страстями Иисуса, чаще всего связывалось с триумфом 
Христа над смертью; они были в  буквальном смысле его ору-
жием (arma), c помощью которого Он победил смерть и  Сата-
ну38. Первое изображение Arma Christi в  западном искусстве 
относится к  IX в. и  ограничено всего пятью предметами: кре-
стом, копьем, терновым венцом, плетью и  тростью с  уксусной 
губкой39. 

Начиная с XII в., следуя за развивающимся культом страданий 
Христовых, почитание Arma Christi все больше связывалось с Его 
Страстями, а не с победой над смертью. Постепенно увеличивает-
ся число изображаемых Орудий Страстей Христовых — к ним до-
бавляются повязка на глаза, вырванный клок волос, набедренная 
повязка, розги, тридцать сребреников, веревка, которой Иисус 
был привязан к колонне, колонна с петухом, возвестившим пре-
дательство Петра, завеса Храма, фонари стражников, арестовав-
ших Иисуса, меч, которым Петр отрезал ухо Малху и др.40

В  кодексах и  свитках XV в. Arma Christi могли изображаться 
в разных комбинациях и композициях. Они могли компоновать-
ся вокруг центрального объекта, изображаться одно за другим го-
ризонтальными или вертикальными рядами, занимать всю стра-
ницу / один из пергаментных листов свитка или быть маленькими 
маргиналиями41. Иконографической особенностью свитка Bei-
necke MS 410 является то, что в нем Орудия Страстей Христовых 
изображены дважды.

38.	 Schiller, G. (1968) Ikonographie der Christlichen Kunst: Band 2. Die Passion Jesu 
Christi, S.198. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn.

39.	 Ibid. Утрехтская псалтирь (Utrecht, Universiteitsbibliotheek, MS Bibl. Rhenotraiecti-
nae I Nr 32, fol.12r) [https://psalter.library.uu.nl/page?p=30&res=2&x=0&y=0, ac-
cessed on 02.09.2021].

40.	 Ibid., S. 204.

41.	 См. разнообразные иконографические варианты у  Schiller G., Ikonographie der 
Christlichen Kunst: Band 2. Die Passion Jesu Christi, SS. 205–210.



Д и л ь ш а т  Х а р м а н 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 1 9

Две миниатюры с ними неодинаковы по размеру. Первая мень-
ше: на ней Орудия Страстей расположены вокруг Мужа скорбей, 
то есть мертвого Иисуса, который одной рукой обнимает пронзив-
шее Его копье и указывает на рану в Своем боку, а другой обнима-
ет крест. На одной из перекладин креста стоит церковный потир, 
устанавливающий связь между кровью, пролитой Христом и  та-
инством Евхаристии, а еще выше — монограмма IHC, начертанная 
на  гостии (то  есть Теле Христовом). Страсти Христовы перено-
сятся в  ритуальное пространство и  заставляют владельца-зрите-
ля вспомнить о мессе, во время которой каждый раз повторяется 
акт спасительной жертвы.

Справа от  Иисуса, под перекладиной креста сверху вниз изо-
бражены 7 монет, символизирующие 30 сребреников42, Иуда с ко-
шельком на  шее, клещи и  молоток (?), фонарь и  игральные ко-
сти, возможно, плеть. Сбоку стоит трость с уксусной губкой. Слева 
от Иисуса колонна, обвитая веревкой, которой Его привязывали 
для бичевания, на ней петух — символ отречения Петра; три гвоз-
дя, терновый венец, пустой гроб и плюющая и протянувшая руку 
для заушения полуфигура.

Дополнительно это изображение помещено в свою собствен-
ную архитектурную рамку, причем на  колоннах справа и  сле-
ва от  Иисуса стоят две неидентифицированные безбородые 
фигуры. 

На второй миниатюре в центре оказываются три гвоздя, окру-
женные терновым венцом (илл. 6). Этот элемент — композици-
онное и размерное выделение гвоздей — характерен именно для 
«родильных свитков» и  присутствует во  всех известных нам эк-
земплярах (иногда без тернового венца — Harley T 11, Wellcome 
MS 632). Подобное почетное положение гвоздей основывалось 
на апокрифическом тексте «Молитва Карла Великого», который 
существует в  разных вариантах и  является одним из  так назы-
ваемых «небесных писем»43. Таким образом, длинные гвозди яв-
ляются частью стандартного для «родильных свитков» варианта 
иконографии Arma Christi.

42.	 Практика изображения не точного количества сребреников, а того, которое вме-
щается в изображение, была широко распространена в западном средневековом 
искусстве и встречается огромное количество раз.

43.	 См. о них: Hebing, R. (2012) “The Textual Tradition of Heavenly Letter Charms in An-
glo-Saxon Manuscripts”, in S. Chardonnens, B.Carella (eds) Secular Learning in An‑
glo-Saxon England: Exploring the Vernacular, pp. 203–222. Leiden; Boston: Brill.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 2 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Илл. 6. Свиток Beinecke MS 410. Три гвоздя, терновый венец 
и пять ран Христовых. ©Yale University Library

Однако нигде в  других свитках нет настолько любопытной 
иконографии: в нашей рукописи гвозди заменяют тело Христово. 
В центре их, как и в центре тела — сердце. Вокруг — отдельно изо-
браженные, пронзенные гвоздями и окровавленные руки и ноги, 
а  наверху, вместо головы — лик Христов на  плате Вероники. Та-
ким образом, из реликвий, связанных с Христом, на миниатюре 
конструируется Его тело. В верхней части мы видим, что плат Ве-
роники висит на кресте, то есть, еще раз подчеркивается, что это 
тело Распятого. При этом в самом центре миниатюры, по обеим 
сторонам от  сердца, обрамленного терновым венцом, находятся 
два ангела. Они не в том же пространстве, что и остальные объек-
ты, но отделены от них волнообразными линиями сверху и снизу. 
Такие линии использовались художниками в  XV в., чтобы наме-
тить небесную сферу — ангелы, как и донатор внизу, поклоняют-
ся Страстям Христовым, но находясь на небесах. 



Д и л ь ш а т  Х а р м а н 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 2 1

В  четырех углах группами расположены другие Орудия Стра-
стей Христовых. Внизу слева: плеть и розги; справа: петух на ко-
лонне с веревкой, молоток и клещи. Наверху слева: дубинка, меч 
и  фонарь; справа: игральные кости, хитон Иисуса и  кошелек 
Иуды. Между платом и  крестом, образуя еще один крест, но  ко-
сой, изображены копье и трость с губкой. При совпадении многих 
Орудий Страстей Христовых в двух миниатюрах бросается в глаза, 
что во второй отсутствуют и Иуда, и заушающий Христа. Все здесь 
сосредоточено именно на предметах, а не на действии.

По мнению Сары Нунан, свитки Arma Christi делались имен-
но для частного использования и при этом никогда не предпола-
галось, чтобы их читали целиком. Напротив, их своеобразие как 
раз заключается в том, что они «эффективно и аффективно» чи-
тались по частям44. 

Две композиции с Орудиями Страстей Христовых могут пред-
ставлять собой такого рода сегмент. Два похожих изображения 
по-разному могли использоваться владельцами свитка. На  пер-
вом мы видим Иисуса, указывающего на свою рану и обращающе-
гося к зрителю — этому соответствует и рифмованный текст под 
изображением, в котором Он же обращается к читателю. На вто-
ром, наоборот, тело распадается на отдельные реликвии, которые 
зритель может созерцать. Этому соответствует изображение дона-
тора и текст под миниатюрой, в котором уже читатель обращается 
к Иисусу. Диалогичность как изображений, так и текстов подтвер-
ждает тезисы Нунан и Олсан-Джонса о чтении свитков сегмента-
ми и об использовании их в перформативных ритуалах. 

Обе миниатюры владельцы должны были созерцать, читая пе-
ред ними молитвы, а в случае с первой миниатюрой нужно было 
еще и «выслушать» прочитанные вслух или про себя слова Иису-
са, записанные под ней. 

В этой части свитка ни в изображениях, ни в текстах мы не на-
ходим свидетельств того, что они использовались женщина-
ми — напротив, мы видим под вторым изображением мужчину, 
вероятно, заказчика рукописи, показанного в момент совершения 
молитвы. Однако при дальнейшем разворачивании свитка мы ви-
дим и  в  текстах, и  в  иконографии изображений указания на  то, 
что предполагались и другие «пользователи» рукописи.

44.	 Noonan, S. (2012) ‘‘Private Reading and the Rolls of the Symbols of the Passion,’’ Jour‑
nal of the Early Book Society 15 [https://www.thefreelibrary.com/Private+reading+a
nd+the+rolls+of+the+Symbols+of+the+Passion.-a0321462300, accessed on 
02.09.2021].

https://www.thefreelibrary.com/Private+reading+and+the+rolls+of+the+Symbols+of+the+Passion.-a0321462300
https://www.thefreelibrary.com/Private+reading+and+the+rolls+of+the+Symbols+of+the+Passion.-a0321462300


А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 2 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Мерный крест и Младенец с крестом

Следующие две миниатюры тоже объединены иконографически, 
удваивая тему креста. Манера его расположения по  отношению 
к  тексту различна. В  первом случае крест расположен посреди 
свитка, а  текст инструкции-рубрики обтекает его со  всех сторон. 
Крест не отделен от текста рамкой и не расположен в своем соб-
ственном пространстве. Изображен он очень просто: это две де-
ревянные перекладины, соединенные в центре гвоздем. Еще три 
гвоздя — или следы от них — обозначают места, где к кресту были 
прибиты руки и ноги Иисуса. Эта деталь соединяет изображение 
креста с предыдущей миниатюрой, на которой в центре компози-
ции были представлены три гвоздя. 

На втором изображении крест размещен в пейзаже. Он стоит 
на  внушительном основании, вероятно, символизирующем Гол-
гофу. У  подножия креста растут цветы, вдалеке видны деревья, 
на  которых сидят птицы. За  крестом на  красной подушечке, ле-
жащей прямо на траве, сидит Младенец Христос. Он полностью 
обнажен, в  правой руке держит державу, левой рукой обнимает 
крест. На щеках у Него румянец, от головы исходят лучи. Крест 
в этой миниатюре лишен следов гвоздей. В облачном небе лета-
ют птицы.

В обоих случаях перед нами не изображение распятия (то есть 
не  Иисус, висящий на  кресте), но  сам крест как одно из  Ору-
дий Страстей Христовых. Текст вокруг первого изображения по-
священ защитным свойствам этого изображения, основанным 
на  точной, хоть и  масштабированной передаче высоты креста. 
Точные размеры защищали не только благодаря симпатическо-
му принципу, принятому в  средневековой магии и  медицине, 
но  и  благодаря богословскому обоснованию — размеры креста 
были размерами страдающего тела Христова45, и  он становил-
ся своего рода мостиком, соединяющим человеческий и  боже-
ственный миры46. 

Крест как мерная реликвия встречается и  в  других «родиль-
ных свитках»47 и кодексах и свитках Arma Christi, в сопровожде-

45.	 Иаков Ворагинский. Золотая легенда. Том 1. М.: Издательство францисканцев, 
2017. С. 396–397. 

46.	 Rudy, K.M., Rubrics, Images and Indulgences in Late Medieval Netherlandish Manu‑
scripts, p. 74.

47.	 Glazier MS 39, Takamiya MS 56.



Д и л ь ш а т  Х а р м а н 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 2 3

нии стандартного текста индульгенции. Изображение Младенца 
Иисуса с  крестом, напротив, уникально не  только для «родиль-
ных свитков», но и для всего английского позднесредневекового 
искусства — подобных миниатюр нет больше ни  в  одном извест-
ном нам английском манускрипте; вероятно, она иностранно-
го происхождения48. Это не  единственное заимствование в  свит-
ке: птицы со  змеями в  орнаментальной рамке были, вероятно, 
выполнены по  моделям круга фламандского мастера Николау-
са Шпиринка49. 

Иконография Младенца Христа с  крестом и  другими Ору-
диями Страстей появилась в конце XV в. и была распространена 
главным образом в  Нидерландах и  немецкоязычном регионе50. 
Она не  была основана на  библейских или литургических тек-
стах, но, видимо, для людей XV в. Младенец Страстей указывал 
на то, что Господь изначально знал о предстоящих Ему страдани-
ях и вся Его земная жизнь была Страстями51. Крест рядом с Мла-
денцем подчеркивает то, что Христос в метафорическом смысле 
всю жизнь нес свой крест. 

Младенец Страстей может сидеть не  только на  подушке, 
но и на подушке, и на руках матери одновременно52 или же мать 
может показывать Сыну Орудия Страстей53. Он может держать 
только одно из Орудий Страстей (включая Плат Вероники54) или 
быть окруженным сразу многими55. Второй возможный источ-
ник изображения Младенца в  свитке Beinecke MS 410 — благо-

48.	 Shailor B.A. Catalogue of Medieval and Renaissance Manuscripts in the Beinecke Rare 
Book and Manuscript Library Yale University. Volume II: MSS 251–500, p. 310. 

49.	 Ibid.

50.	 Schiller G. Ikonographie der Christlichen Kunst: Band 2. Die Passion Jesu Christi, S. 
210. 

51.	 Ibid. Ср. с изображениями Благовещения, в которых Младенец Иисус спускается 
на землю с крестом в руках (например, Благовещение Лоренцо Венециано, Гале-
рея Академии, 1371 г. [http://www.gallerieaccademia.it/annunciazione-con-i-santi-
gregorio-giovanni-battista-giacomo-e-stefano, accessed on 02.09.2021]).

52.	 См. немецкий листок второй половины XV в.: London, British Museum, инв.номер 
1872,0608.323 [https://www.britishmuseum.org/collection/object/P_1872-0608-323, 
accessed on 02.09.2021]. 

53.	 Berlin, Kupferstichkabinett, Staatliche Museen zu Berlin, Inv. 149–1 (воспроизведен 
в: Areford D., (2020) “Christ Child Creator”, in W.C. Melion, E.C. Pastan, L.P.Wandel 
(eds) Quid est Sacramentum? Visual Representations of Sacred Mysteries in Early 
Modern Europe, 1400–1700, p. 457. Leiden; Boston: Brill).

54.	 Paris, Bibliothèque nationale de France, инв. номер Res. EA-5-BTE (9). Ibid., p. 468.

55.	 Munich, Staatliche Graphische Sammlung, инв. номер 118288. Ibid., p. 463.

http://www.gallerieaccademia.it/annunciazione-con-i-santi-gregorio-giovanni-battista-giacomo-e-stefano
http://www.gallerieaccademia.it/annunciazione-con-i-santi-gregorio-giovanni-battista-giacomo-e-stefano
https://www.britishmuseum.org/collection/object/P_1872-0608-323


А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 2 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

словляющий Христос Младенец без Орудий Страстей, держащий 
в одной руке державу56. В нидерландских манускриптах XV в. та-
кой Благословляющий Младенец, восседающий на  подушке, ча-
сто изображался в инициалах, начинающих молитву Сладчайше-
му Имени Иисуса57.

Кроме того, иконография Младенца Страстей была широко 
распространена в  немецких гравюрных листках, которые дари-
лись на  Новый год, — своего рода позднесредневековых поздра-
вительных открытках. На  сохранившихся экземплярах можно 
увидеть стоящего и  сидящего на  подушечке Спасителя-Младен-
ца, часто с крестом58. Один из сохранившихся листков (ок. 1490–
1500 гг., илл. 7) изображает Младенца на подушечке, держащего 
крест, обвитый терновым венцом, с  тремя торчащими гвоздя-
ми; надпись не упоминает Страсти Христовы, но лишь содержит 
пожелание «весьма хорошего года» (“vil goter iair”)59. На другом 
листке, выполненном около 1470 г., младенец Иисус тоже сидит 
на подушечке, рядом с ним помещены триумфальный крест, дер-
жава, сундуки с золотом и украшениями, а сам он ласкает птицу; 
надпись также содержит пожелания к  новолетию60. Подобные 
изображения встречаются и  в  немецкоязычных календарях вто-
рой половины XV в., где Благословляющий Младенец или Мла-
денец Страстей желает читателям всего наилучшего в наступаю-
щем году.

В  этом иконографическом контексте Младенец Иисус из  Bei-
necke MS 410 мог иметь для владельцев манускрипта самые раз-
ные значения: это и буквальная иллюстрация к словам молитвы, 
написанной под миниатюрой («О, обнаженная человечность!»), 
и Спаситель мира с державой в руках, покровитель созерцающих 
Его, и ребенок, провидящий собственные страдания, и носитель 
добрых пожеланий. 

56.	 См., например, гравюру Мартина Шонгауэра «Благословляющий Младенец Хри-
стос» (ок. 1469–1482, Музей Метрополитен, Нью-Йорк, инв. номер 24.8.4 [https://
www.metmuseum.org/art/collection/search/366999, accessed on 02.09.2021]. 

57.	 KB 76 G 9, fol.117v [https://manuscripts.kb.nl/search/simple/KB+76+G+9/page/9, ac-
cessed on 02.09.2021] и  135 E 19, fol.127v [https://manuscripts.kb.nl/search/
simple/135+E+19/page/18, accessed on 02.09.2021].

58.	 Примеры таких открыток: Heitz, P. (1900) Neujahrswünsche des XV. Jahrhunderts. 
Strassburg: J.H.Ed. Heitz (Heitz & Mündel). 

59.	 См. Heitz, P. (1900) Neujahrswünsche des XV. Jahrhunderts, илл. 16. 

60.	Ibid., илл. 11.

https://manuscripts.kb.nl/search/simple/KB+76+G+9/page/9
https://manuscripts.kb.nl/search/simple/135+E+19/page/18
https://manuscripts.kb.nl/search/simple/135+E+19/page/18


Д и л ь ш а т  Х а р м а н 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 2 5

Илл. 7. Младенец Иисус на немецкой поздравительной открытке, 
ок. 1490–1500 г. (из книги Heitz P. (1900) Neujahrswünsche des XV. 

Jahrhunderts. Strassburg: J.H.Ed. Heitz (Heitz & Mündel), p. 16)

Миниатюра была добавлена позже, как бы по некотором раз-
мышлении, и единственная в рукописи не имеет рубрики под со-
бой. По  всей видимости, изначально свиток считался завершен-
ным, имея две диалогичные миниатюры с  Arma Christi и  одну 
с  мерной реликвией креста в  сопровождении индульгенций, мо-
литв и  благочестивых рифмованных строк. Причиной дополне-
ния могло стать то, что он перешел из рук в руки61, и его владель-
цем стала целая семья, в  которой были женщины детородного 
возраста. Так появилась еще одна миниатюра, которая продол-
жает как тему Страстей, так и тему покровительства беременным 
и роженицам, указанную выше в тексте молитвы.

Неоднократно отмечалось, что в  Средние века и  в  раннее Но-
вое время бытовала вера в то, что созерцаемое беременной повлия-

61.	 Такое произошло, например, со свитком BL Add. MS 88929, который будущий Ген-
рих VIII подарил своему придворному Уильяму Томасу, о  чем на  самом свитке 
была оставлена надпись. См. Gayk, S. (2017) “‘By Provocative Means’: Power, Protec-
tion and Reproduction in Prince Henry’s Prayer Roll”, Exemplaria 29(4): 296–313. 



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 2 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ет на  то, как будет выглядеть ребенок62. Этой верой объясняются, 
в частности, обычаи изображать на итальянских родильных подно-
сах обнаженных младенцев63 и включать в приданое невест фигурки 
младенцев в натуральную величину64. Вполне вероятно, что владель-
цы свитка Beinecke MS 410 и его заказчики руководствовались той 
же логикой (хотя, безусловно, анонимные младенцы на родильных 
подносах только до известной степени могут сравниваться с изобра-
жением Младенца Иисуса). Младенец Страстей, таким образом, од-
новременно является благочестивым образом для поклонения стра-
даниям Христа и  магическим образом, влияющим на  реальность 
симпатическим способом. Женщины надеялись, что, созерцая или 
касаясь Младенца на изображении, смогут выносить и родить здо-
рового ребенка. Можно предположить, что подобные действия име-
ли определенный психотерапевтический эффект, внушая выполня-
ющим их спокойствие и уверенность в благополучном исходе родов.

Заключение

Иконографический анализ миниатюр в  свитке Beinecke MS 410 
показывает, что изначальный замысел программы ограничивал-
ся тремя изображениями, каждое из  которых активизировалось 
с  помощью произносимых молитв, созерцания и  тактильного 
контакта. Добавление миниатюры с  Младенцем Страстей моди-
фицировало свиток для использования роженицами и  беремен-
ными. Она не  сопровождается «инструкцией по  применению», 
что означало большую свободу взаимодействия с изображением. 
Можно предположить, что на эту миниатюру могли смотреть как 
отдельно от чтения молитвы под ней, так и вместе с чтением. По-

62.	 Huet, M.-H. (1993) Monstrous Imagination. Cambridge, Massachusetts; London, Eng-
land: Harvard University Press; Musacchio, J.M. (1997) “Imaginative conceptions in 
Renaissance Italy”, in G.A. Johnson, S.F. Matthews Grieco (eds) Picturing Women in 
Renaissance and Baroque Italy, pp. 42–60. Cambridge: Cambridge University Press; 
Musacchio, J.M. (1999) The Art and Ritual of Childbirth in the Italian Renaissance, 
p. 125. New Haven: Yale University Press.

63.	 Musacchio, J.M. “Imaginative conceptions in Renaissance Italy”, pp. 47–48. См., на-
пример, «Поднос Монтаури» Бартоломео да Фруозино (1428, илл. 8) из частного 
собрания [https://www.sothebys.com/en/auctions/ecatalogue/2011/important-old-
master-paintings-sculpture-n08712/lot.119.html, accessed on 02.09.2021], поднос ра-
боты Доменико ди Бартоло с обнаженными мальчиками до 1445 г. (Ca d’Oro, Ве-
неция; воспроизведен в: Musacchio, J.M. (2006) “Conception and birth”, in 
M. Ajmar-Wollheim, F. Dennis (eds) At Home in Renaissance Italy, p. 124. London: 
V&A Publications) и др. 

64.	 Ibid., p. 130.

https://www.sothebys.com/en/auctions/ecatalogue/2011/important-old-master-paintings-sculpture-n08712/lot.119.html
https://www.sothebys.com/en/auctions/ecatalogue/2011/important-old-master-paintings-sculpture-n08712/lot.119.html


Д и л ь ш а т  Х а р м а н 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 2 7

явление дополнительного листа с  миниатюрой Младенца Стра-
стей свидетельствует о том, что беременность и роды были доста-
точно важными событиями, чтобы потребовалось видоизменение 
свитка. При этом нет никаких свидетельств тому, что взаимодей-
ствие с новым изображением предполагало тактильный контакт.

Дмитрий Антонов предложил термин «апроприация силы» 
в  отношении практик, распространенных в  христианских тради-
циях и  предполагающих особую стратегию общения с  сакраль-
ными образами65. В  рамках этих практик икона или реликвия 
из  обычного культового объекта превращается в  объект силы, 
«который источает незримую и  постоянно воздействующую 
на окружающее благодать»66. Нечто похожее происходит и с изо-
бражениями в родильных свитках, а особенности иконографиче-
ской программы Beinecke MS 410 показывают нам, каким именно 
образом в сознании верующего иконография Страстей Христовых 
переосмыслялась в рамках конкретной ситуации. 

Как отметил Дон Скемер, существует некоторое противоречие 
между официальным взглядом на использование благочестивых 
изображений и традиционными представлениями об их механи-
ческом воздействии на  зрителя/носителя67. Пытаясь разобрать-
ся в том, что именно делает тот или иной манускрипт амулетом, 
Скемер предположил, что превращение происходит «в  глазах 
смотрящего», то есть в сознании владельцев. 

Это превращение, таким образом, является глубоко приватным 
актом, изменяющим значение миниатюры Младенца Страстей 
в  рассмотренном нами свитке, для смотрящих на  нее. Исследова-
ние особенностей ее иконографии в  контексте «родильного свит-
ка» помогает нам яснее понять весь спектр возможных значений са-
кральных изображений для женщин и связанных с ними ожиданий. 

Библиография / References

Антонов Д. Два «тела» иконы: общение с образом как апроприация силы // Вестник 
РГГУ. 2018. № 7(40). С. 9–34.

Гуревич А. Категории средневековой культуры. М.: Наука, 1972. С. 37

Иаков Ворагинский. Золотая легенда. Том 1. М.: Издательство францисканцев, 2017.

65.	 Антонов Д. Два «тела» иконы: общение с образом как апроприация силы // Вест-
ник РГГУ. 2018. № 7(40). С. 9–34.

66.	 Там же, с. 12.

67.	 Skemer, D.C. Binding words: Textual Amulets in the Middle Ages, p. 278.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 2 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Antonov, D. (2018) “Dva ‘tela’ ikony: obshchenie s obrazom kak apropriatsiia sily” [The 
Two “Bodies” of the Icon: Communication with the Sacred Image as Appropriation 
of its Power], Vestnik RGGU, 7(40): 9–34.

Areford, D. (2020) “Christ Child Creator”, in W.C. Melion, E.C. Pastan, L.P. Wandel (eds.) 
Quid est Sacramentum? Visual Representations of Sacred Mysteries in Early Mod‑
ern Europe, 1400–1700. Leiden; Boston: Brill.

Edsall, M.A. (2014) “Arma Christi Rolls or Textual Amulets?: The Narrow Roll Format Man-
uscripts of” O Vernicle””, Magic, Ritual, and Witchcraft 9(2): 178–209.

Fiddyment, S., Goodison, N.J., Brenner, E., Signorello, S., Price, K., Collins, M.J. (2021) “Gird-
ing the loins? Direct Evidence of the Use of a Medieval English Parchment Birthing 
Girdle From Biomolecular Analysis”, Royal Society Open Science 8 (3): 202055 [htt-
ps://royalsocietypublishing.org/doi/10.1098/rsos.202055, accessed on 02.09.2021].

Fissell, M.E. (2004) Vernacular Bodies: the Politics of Reproduction in Rarly Modern Eng‑
land. Oxford: Oxford University Press.

Gayk, S. (2017) ““By Provocative Means”: Power, Protection and Reproduction in Prince 
Henry’s Prayer Roll”, Exemplaria 29(4): 296–313.

Gejrot, C. (2000) “The Fifteen Oes: Latin and Vernacular Versions. With an Edition of the 
Latin Text”, in B. Morris, V. O’Mara (eds) The Translation of the Works of St Bir‑
gitta of Sweden into the Medieval European Vernacular, pp. 213–238. Turnhout: 
Brepols Publishers. 

Gurevich, A. (1972) Kategorii srednevekovoi kulʹtury [Categories of medieval culture]. M.: 
Nauka.

Gwara, J.J., Morse, M. (2012) “A Birth Girdle Printed by Wynkyn de Worde”, The Library 
13(1): 33–62.

Harman, D. (2019) “The Woman in Labour: A Twelfth-Century Navarrese Relief from the 
Church of San Martin de Tours, Artáiz”, in M.A. Walker Vadillo (ed.) Ambiguous 
Women in Medieval Art, pp. 29–55. Budapest: Trivent Publishing.

Hebing, R. (2012) “The Textual Tradition of Heavenly Letter Charms in Anglo-Saxon Man-
uscripts”, in S. Chardonnens, B. Carella (eds) Secular Learning in Anglo-Saxon 
England: Exploring the Vernacular, pp. 203–222. Leiden; Boston: Brill.

Heitz, P. (1900) Neujahrswünsche des XV. Jahrhunderts. Strassburg: J.H.Ed. Heitz (Heitz 
& Mündel). 

Hindley, K.S. (2020) “‘Yf A Woman Travell Wyth Chylde Gyrdes Thys Mesure Abowte Hyr 
Wombe’: Reconsidering the English Birth Girdle Tradition”, in J. Hartnell (ed.) 
Continuous Page: Scrolls and Scrolling from Papyrus to Hypertext. Courtauld 
Books Online [ https://courtauld.ac.uk/research/courtauld-books-online/continu-
ouspage/katherinestormhindley, accessed on 02.09.2021].

Huet, M.-H. (1993) Monstrous Imagination. Cambridge, Massachusetts; London, England: 
Harvard University Press. 

Iakov Voraginskii (2017) Zolotaia legenda. Tom 1 [Golden legend]. M.: Izdatelʹstvo frant-
siskantsev.

Jones, P.M., Olsan, L.T. (2015) “Performative Rituals for Conception and Childbirth in Eng-
land, 900–1500”, Bulletin of the History of Medicine 89(3): 406–433.

Lewis, F. (1989) Devotional Images and Their Dissemination in English Manuscripts, 
c. 1350–1470 (dissertation). University of London.

Miles, M.R. (1985) Image as Insight: Visual Understanding in Western Christianity and 
Secular Culture. Boston: Beacon Press.

Morse, M. (2013) “Alongside St Margaret: The Childbirth Cult of Saints Quiricus and Ju-
litta in Late Medieval English Manuscripts”, in E. Cayley, S. Powell (eds) Manu‑

https://courtauld.ac.uk/research/courtauld-books-online/continuouspage/katherinestormhindley
https://courtauld.ac.uk/research/courtauld-books-online/continuouspage/katherinestormhindley


Д и л ь ш а т  Х а р м а н 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 2 9

scripts and Printed Books in Europe, 1350–1550: Packing, Presentation and Con‑
sumption, pp. 187–206. Liverpool: Liverpool University Press.

Morse, M. (2019) “‘Girde hyr wythe thys mesure’: Birth Girdles, the Church, and Lollards”, 
in C. Gislon Dopfel, A. Foscati, C. Burnett (eds) Pregnancy and Childbirth in the 
Premodern World: European and Middle Eastern Cultures, from Late Antiquity 
to the Renaissance, pp. 135–170. Turnhout, Belgium: Brepols.

Morse, M. (2014) “‘Thys moche more ys oure Lady Mary longe’: Takamiya MS 56 and the 
English Birth Girdle Tradition”, in S. Horobin, L. Mooney (eds) Middle English 
Texts in Transition: A Festschrift Dedicated to Toshiyuki Takamiya on his 70th 
Birthday, pp. 199–219. University of York: York Medieval Press.

Musacchio, J.M. (2006) “Conception and birth”, in M. Ajmar-Wollheim, F. Dennis (eds) At 
Home in Renaissance Italy, pp. 124–135. London: V&A Publications.

Musacchio, J.M. (1997) “Imaginative conceptions in Renaissance Italy”, in G.A. Johnson, 
S.F. Matthews Grieco (eds) Picturing Women in Renaissance and Baroque Italy, 
pp. 42–60. Cambridge: Cambridge University Press. 

Musacchio, J.M. (1999) The Art and Ritual of Childbirth in the Italian Renaissance. New 
Haven: Yale University Press.

Nichols, A.E. (2009) ‘‘‘O Vernicle’: Illustrations of an Arma Christi Poem’’, in M.V. Hen-
nessy (ed.) Tributes to Kathleen Scott: English Manuscripts: Readers, Makers and 
Illuminators, pp. 139–169. London: Harvey Miller.

Nicolas, N.H. (1830) Privy Purse Expenses of Elizabeth of York: Wardrobe Accounts of 
Edward the Fourth: With a Memoir of Elizabeth of York, and Notes. London: W. 
Pickering.

Noonan, S. (2012) ‘‘Private Reading and the Rolls of the Symbols of the Passion’,’ Journal of 
the Early Book Society 15 [https://www.thefreelibrary.com/Private+reading+and+t
he+rolls+of+the+Symbols+of+the+Passion.-a0321462300, accessed on 02.09.2021].

Podd, R. (2020) “Reconsidering Maternal Mortality in Medieval England: Aristocratic Eng-
lishwomen, c. 1236–1503”, Continuity and Change 35(3): 115–137

Robbins, R.H. (1939) “The Arma Christi Rolls”, Modern Language Review 34: 415–421.

Robinson, P. (2008) ‘‘The Format of Books-Books, Booklets, and Rolls’’, in N.Morgan and 
R.M.Thomson (eds.) The Cambridge History of the Book in Britain, Vol. II: 1100–
1400, pp. 41–54. Cambridge: Cambridge University Press.

Rudy, K.M. (2011) “Kissing images, unfurling rolls, measuring wounds, sewing badges and 
carrying talismans: considering some harley manuscripts through the physical rit-
uals they reveal”, Electronic British Library Journal: [https://www.bl.uk/
eblj/2011articles/pdf/ebljarticle52011.pdf, accessed on 02.09.2021].

Rudy, K.M. (2017) Rubrics, Images and Indulgences in Late Medieval Netherlandish Man‑
uscripts. Leiden; Boston: Brill. 

Schiller, G. (1968) Ikonographie der Christlichen Kunst: Band 2. Die Passion Jesu Chris‑
ti. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn.

Shailor, B.A. (1987) Catalogue of Medieval and Renaissance Manuscripts in the Beinecke 
Rare Book and Manuscript Library Yale University. Volume II: MSS 251–500. 
Bringhamton, New York: Medieval & Renaissance Texts & Studies.

Skemer, D.C. (2010) Binding Words: Textual Amulets in the Middle Ages. University Park 
Pennsylvania: Penn State Press.

https://www.bl.uk/eblj/2011articles/pdf/ebljarticle52011.pdf
https://www.bl.uk/eblj/2011articles/pdf/ebljarticle52011.pdf


1 3 0

Эдина Бозоки

Средства личной защиты в Средние века

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-130-162

Edina Bozoky

Means of Personal Protection in the Middle Ages

Edina Bozoky — University of Poitiers (France). Edina.bozoky@univ-
poitiers.fr

The paper offers a detailed and systematic overview of apotropa‑
ic protective tools used in the everyday life of the European Middles 
Ages and reflecting the medieval worldview. The author used a large 
scope of sources, including theological and ritual texts, as well as im‑
ages and artifacts from the museums of medieval culture. 

Keywords: Middle Ages, medieval worldview, apotropaic magic, rit-
uals, amulets, magic formulae, images, relics. 

МНОЖЕСТВО обрядов, обычаев, формул и  предметов 
свидетельствует о том, что в повседневной религиозной 
практике, которую также именуют «домашней», сред-

невековый человек более всего заботился о том, чтобы оградить 
себя от болезней и опасностей, которые угрожали ему самому, его 
семье и имуществу. Для защиты и излечения в XIII–XV вв. прибе-
гали ко множеству средств, которые ассоциировались со сферой 
духовного. Духовная защита была призвана провести невидимую 
границу, способную помешать демоническим силам и связанным 
с ними существам (опасным зверям, колдуньям) навредить чело-
веку, а  также изгнать силы зла из  его тела или какого-то  места 
либо нейтрализовать нанесенный ими ущерб. Для такой защиты 
требовалось вмешательство небесных сил, обладающих немалой 
духовной властью. В  картине мира средневековых людей, кото-

Бозоки Э. Средства личной защиты в Средние века // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2021. 
№ 39(3). С. 130-162.

Bozoky, Edina (2021) “Means of Personal Protection in the Middle Ages”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za 
rubezhom 39(3): 130-162.

	 Перевод с французского по изданию: Bozoky, E. (2001) “Les moyens de la protection 
privée”, Cahiers de recherches médiévales 8: 175–192–xiv. Online since 13 March 2008 
DOI: https://doi.org/10.4000/crm.397. Права на перевод и издание получены.

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-XX-XX
mailto:Edina.bozoky@univ-poitiers.fr
mailto:Edina.bozoky@univ-poitiers.fr
https://doi.org/10.4000/crm.397


Э д и н а  Б о з о к и

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 3 1

рые прибегали к  таким средствам, последние не  считались ма-
гическими, а дополняли либо заменяли химические составы или 
физические, материальные действия1.

Очертив круг применявшихся средств защиты, мы легко убе-
димся, насколько их  формы были разнообразны: от  древних 
практик, напоминавших о язычестве, до обрядов, близких к цер-
ковной литургии. В этой статье мы хотим представить практики 
мирян — как людей из народа, так и состоятельных буржуа и ари-
стократов. Хотя экзорцизмы и  литургические благословения2, 
а  также таинства, которые совершали клирики, стали матрицей 
для многих практик мирян, мы оставим их  вне нашего рассмо-
трения. Наша цель — дать этнографическое описание защитных 
и апотропеических средств, применявшихся в повседневной жиз-
ни средневековых людей. 

Благословения, заговоры, текстовые амулеты

Самым распространенным из  духовных средств защиты были 
словесные формулы — которые произносили или носили в  за-
писанном виде3. К  их  числу относятся молитвы, в  которых че-
ловек взывал к  помощи и  заступничеству Девы Марии или ко-
го-то из святых. В качестве примера можно привести обращение 
к св. Роху, которое мы найдем в Часослове 1522 г.: «О святой Рох, 
истинный защитник от  пламени, нарывов и  мора, молю тебя 
от всего сердца охранить меня и мое семейство. Возьми мой скот 
и домашних под свою защиту, вымоли у Иисуса и Марии, чтобы 
не коснулась нас чума. Аминь».

(O saint Roch, vray preservateur 
de feu, bossë, epydimie, 
je te requiers de tres bon cueur 

1.	 Более концептуальный и теоретический подход к этой проблеме читатель найдет 
в  следующих работах: Harmening, D. (1979) Superstitio. Überlieferungs- und theo‑
riegeschichtliche Untersuchungen zur kirchich-theologischen Aberglaubensliteratur 
des Mittelalters. Berlin: E. Schmidt; Schmitt, J.-C. (1988) “Les superstitions”, in J. Le 
Goff, R. Remond (eds) Histoire de la France religieuse. T. 1, pp. 417–551. Paris: Seuil; 
Kieckhefer, R. (1990) Magic in the Middle Ages. Cambridge-New York-Port Chester-
Melbourne-Sydney: Cambridge University Press.

2.	 Самой фундаментальной работой на эту тему остается: Franz, A. (1909 [1960]) Die 
kirchlichen Benediktionen im Mittelalter. Fribourg [rééd. Graz].

3.	 См. мою книгу: Bozoky, E. (2003) Charmes et prières apotropaïques. Brepols: Turn-
hout.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 3 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

que tu me preserve et ma lignie. 
Mon bestial et ma mesnie 
mect tout en ta protection, 
en priant Jhesus et Marie 
que de peste franc nous soyons. 
Amen)4.

Илл. 1. Молитва св. Аполлонии. 
Часослов, конец XV в.

Пуатье. Медиатека. Ms. 1097. Fol. 68

Особо эффективными считались молитвы, тексты которых при-
писывали святым: молитвы св. Аполлонии (илл. 1) и  св. Ника-
сия от зубной боли, молитва св. Маргариты или так называемая 
молитва Карла Великого (она также была известна как «Письмо 
папы Льва Карлу Великому»)5. Кроме того, для защиты исполь-
зовали молитвы, обнаруженные в святых местах: как текст, напи-
санный на камне в базилике св. Петра в Риме, или текст, найден-

4.	 Rézeau, P. (1983) Les prières aux saints en français à la fin du Moyen Âge. T. 2, p. 442. 
Genève: Droz.

5.	 Gougaud, L. (1924) “La prière dite de Charlemagne et les pièces apocryphes apparen-
tées”, Revue d’Histoire Ecclésiastique 20: 211–238.



Э д и н а  Б о з о к и

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 3 3

ный у гробницы Девы Марии в Иосафатовой долине. Некоторые 
из таких молитв обещали помощь от всех невзгод: 

Сия молитва была найдена у гробницы славной Девы Марии, мате-
ри Господа нашего. Ее свойства и  сила таковы, что человек, кото-
рый раз в день ее произнесет или услышит, как ее произносят, или 
станет ее носить с собой, не умрет внезапной смертью: ни на воде, 
ни в огне, ни в битве. Если женщина рожает, положите ей сию мо-
литву на  живот, и  она вскорости разрешится от  бремени. Также, 
если кто-то  тяжело заболеет, то  быстро излечится. Также тот, кто 
будет читать ее каждый день, перед смертью трижды увидит Деву 
Марию. Это касается и того, кто будет носить ее с собой со всем по-
чтением и чистым сердцем6. 

Самый древний и  известный из  защитных текстов такого типа, 
по преданию, восходил к Иисусу. Речь идет о его письме Абгарю, 
царю Эдесскому, которое впервые упоминается в IV в. 

Тексты, которые в средневековых рукописях именовались «за-
говорами» (carmina), были очень разнообразны: от нарративных 
заклинаний до непонятных формул на основе иностранных язы-
ков (древнееврейского и греческого) или «значков» — рядов букв 
(первоначально это были первые буквы слов, составлявших ка-
кую-то фразу, или буквы с магическими значениями).

Подобно литургическим благословениям и  экзорцизмам, 
большинство заговоров и  заклинаний включало повеления, об-
ращенные к  силам зла, демонам и  болезням. Существовала осо-
бая категория формул, в которых заговору в собственном смысле 
предшествовала нарративная часть. Могущественные слова, про-
изнесенные Христом, Марией или кем-то из святых, предваряло 
описание или краткое упоминание какого-то — часто апокрифи-
ческого — эпизода из  священной истории. Такие формулы, ко-
торые принято называть нарративными, действовали благодаря 
«мифической» медиации: «Событие, которое случилось в  дале-
ком прошлом, а сейчас принадлежит вечности и обладает значи-

6.	 Cest oraison qui s’ensuit fut trouvée sur le sepulchre de la glorieuse vierge marie mere 
de nostre seigneur. Et a telle propriété et vertu que toute personne qui la dit ou faict 
dire une foyz le iour ou la porte sur luy il ne moura (sic) de mort soubdaine: en eaue: 
en feu: ne en bataille. Item sy femme travaille mettez luy laditte oraison sur le ventre, 
tantoust se delivrera. Item si aucun a le hault mal tantoust sera guéry. Item qui le dira 
tous les iours verra la vierge marie troys foiz avant sa mort. Aussy  qui la porte par 
bonne devotion et parfacte intention. Médiathèque de Poitiers. Ms. 42 (257). Fol. 52.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 3 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

мостью, присущей мифу, актуализуется в силе формулы, которая 
его воскрешает и придает ему силу»7. Этот прием, в котором «ме-
диатором» между злом/недугом и его преодолением/исцелением 
становится персонаж из священной истории, усиливает символи-
ческую эффективность формулы. В одном из самых распростра-
ненных заклинаний, которое использовали против зубной боли, 
описывается встреча Христа и  апостола Петра: «Святой Петр, 
сидя на  камне мраморном, рукой схватился за  голову, посколь-
ку изнывал от зубной боли. Предстал перед ним Иисус и сказал: 

“Отчего печалишься, Петр?” — “Господи, явился мигренный червь 
и пожирает зубы мои”. Но Иисус сказал: “Приказываю тебе, червь 
мигренный, во имя Отца и Сына и Святого Духа выйди из слуги 
Божьего Н. и больше никогда не досаждай ему”». 

Sanctus Petrus cum sederet super petrammarmoream misit manum ad 
caput,
dolore dentium fatigatus tristabatur.
Apparuit autem ei Jesus qui ait:
“quare tristaris, Petre ?”
“Domine, venit vermis emigraneus
et devorat dentes meos”.
Jesus autem ait:

“adjuro te, emigranee,
per patrem et filium et spiritum sanctum,
ut exeas et recedeas a famulo dei .N.
et ultra eum non ledas”8.

Другие заговоры включали священные имена: Бога, ангелов, 
семи спящих из  Эфеса, а  также трех волхвов, чья популярность 
стала расти с XII в. Эти имена часто перечислялись в текстовых 
амулетах (brefs), которые записывали на кусочках пергамена или 
других материалах (свинцовых пластинках или листках бума-
ги)9. В сборнике конца XIV в. желающему изготовить такой аму-
лет, призванный защитить от  всех напастей, рекомендовали на-
чертать на чистом пергамене десять древнееврейских имен Бога:

7.	 Van Der Leeuw, G. (1948) La religion, dans son essence et ses manifestations, pp. 415–
416. Paris: Payot.

8.	 Этот заговор (Вена, XIV в.) издан: Schönbach, A. (1880) “Segen”, Zeitschrift für 
deutsches Altertum 24: 308.

9.	 Cardini, F. (1982) “Il ‘breve’(sec. XIV–XV). Tipologia e funzione”, La Ricerca Folklor‑
ica 5: 63–75.



Э д и н а  Б о з о к и

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 3 5

Удивительный и хороший амулет, если написан на чистом пергаме-
не — иначе он не имеет силы. Крепко его запомни и прибегай к нему 
в случаях, в нем упомянутых. Во имя Иисуса Христа, пусть я пойду 
и возвращусь, пребуду и обрету спасение. Ниже следуют десять имен, 
которыми у евреев именуется Господь. Тот, кто этот амулет на себе 
носить станет, не сгинет ни в огне, ни в воде, ни в суде, ни на войне 
и в любом месте останется невредим. † Холь † Хело † Иоиль † Хик † 
Адонаи † Сабахот † Тетанугиакон или Мигратон † Эли † Фома. Носи 
с собой сии имена и не бойся недругов, яда, суда, вредоносных чар, 
смерти, демонов, мора или каких-то вредоносных чар. И если бере-
менная будет его носить на себе, то не умрет в родах и родит быстро10.

Формулы, включавшие имена трех волхвов, чаще всего использо-
вали для защиты от падучей болезни (эпилепсии), однако их мог-
ли применять и  с  другими целями, например, дабы прекратить 
кровотечение: «Чтобы остановить кровь. Чтобы остановить кровь 
у человека, напиши кровью на лбу того, кто кровоточит: Гаспар, 
Бальтазар и Мельхиор»11. 

С  раннего Средневековья в  таких текстах появились непонят-
ные слова и последовательности букв; благодаря их таинственно-
сти им приписывали особую силу. Церковь однозначно их осужда-
ла12. Тем не  менее, они оставались очень популярны, и  их  даже 
наносили на украшения-амулеты (см. далее).

Начиная с XIII в. амулеты с магическими формулами приобре-
ли особое распространение. Многие из них были записаны на на-
родных языках. Формулы, которые, вероятно, передавали как пись-

10.	 Breve valde notabile et bonum dum tamen sit scriptum in pergameno virgineo, alias 
non valet, et nota ipsum bene et ex causis in ipso memoratis. In nomine Ihesus Chris-
ti, vadam, revertar, morer et salutem meam faciam. Hec infra sunt nomina decem apud 
Hebreos, quibus nominatur Deus. Quicumque super se portaverit in igne, nec in aqua, 
nec in judicio, nec in bello perebit sed in omni loco remanebit imunis. † Hol † Helo † 
Joel † Hic † Adonay † Sabahot † Tetanugiacon sive Migraton † Hely † Thoma. Hec nomi-
na porta tecum et non timebis inimicum nec venenum nec juidicium nec maleficium 
nec mortem nec demones nec pestem nec aliquod maleficium. Et si mulier pregnans 
super se portaverit, non moriretur de partu sed statim pariet. Le Blevec, D. (1984) 

“Pharmacopée populaire en comtat venaissin: les recettes du notaire Jean Vital (1395)”, 
Razo, 4 : 127–131, 129.

11.	 Сборник рецептов на окситанском и латинском языках, XV в.: Corradini Bozzi, M.S. 
(1997) Ricettari medico-farmaceutici medievali nella Francia meridionale. T. I, p. 237. 
Florence, Olschki.

12.	 См. «Молот ведьм» (II, I, 16): «Ведь с помощью этих неизвестных слов и знаков 
заключается молчаливый договор с бесом» (Шпренгер Я., Инститорис Г. Молот 
ведьм. М.; Берлин: DirectMEDIA, 2020. С. 270).



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 3 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

менно, так и устно, переводили с одного языка на другой, что вело 
к появлению множества версий. Хотя до нас эти тексты в основном 
дошли в составе лечебников, в Средние века их чаще всего записы-
вали на небольших амулетах, которые носили с собой — постоянно 
или по какому-то случаю. Например, от зубной боли нужно было 
взять простую формулу, которая напоминала о Символе веры: 

От зубной боли. Носи с собой запись и держи в памяти: «Благословен-
но будь время, когда Господь родился, был крещен, умер и воскрес»13.

Некоторые из  текстовых амулетов были очень пространны. На-
пример, лист пергамена (XIV в.), хранящийся в парижском Музее 
народных искусств и традиций, достигает 590 на 560 мм (илл. 2)14. 
Он включает длинный ряд формул, а  также житие св. Маргари-
ты, которое использовали, чтобы облегчить роды. Универсальные 
амулеты, призванные защитить от множества разных невзгод, со-
единяли формулы на  разные случаи жизни. Чтобы избавиться 
от  конкретного недуга (лихорадки, зубной боли или кровотече-
ния), прибегали к  одной нужной формуле. Порой больной дол-
жен был ее проглотить — вместе с предметом (яблоком или гости-
ей), на котором она была написана.

Вероятно, что в тот или иной момент жизни почти каждый че-
ловек использовал защитные или целительные формулы. В «Мо-
лоте ведьм» упоминается, что торговцы и купцы15, а также солда-
ты16 носили с собой благословения и заговоры. В 1472 г. книжный 
иллюминатор по имени Жан Гийемер был арестован по подозре-
нию в  сговоре: у  него нашли множество пергаменных и  бумаж-
ных амулетов, которые он собрал в ходе своих поездок17.

13.	 Per la dolor de las dens. Porta en escrit sobre tu e ajas en memoria: “Benesta sia la 
mora que Dieus fonc nat e bategat e mort e ressusetat”. Brunel, C. (1956) Recettes mé‑
dicales alchimiques et astrologiques du XVe siècle en langue vulgaire des Pyrénées, 
n° 362, p. 39. Toulouse: Privat. Благодарю Марата Астахова и  Алину Звонареву 
за помощь с русским переводом текста заговора. — Примеч. перев.

14.	 Carolus-Barré, L. (1979) “Un nouveau parchemin amulette et la Légende de sainte Mar-
guerite patronne des femmes en couches”, Académie des Inscriptions & Belles-Lettres, 
pp. 256–275. Comptes rendus des séances de l’année.

15.	 «Молот ведьм» (II, I, 16): Шпренгер Я., Инститорис Г. Молот ведьм. С. 270.

16.	 «Молот ведьм» (II, II, VI): «Поэтому подлежат порицанию и значки, которые но-
сят солдаты» (Шпренгер Я., Инститорис Г. Молот ведьм. С. 292).

17.	 Lecoy de La Marche, A. (1982) “Interrogatoire d’un enlumineur par Tristan l’Ermite”, 
Revue de l’art chrétien 35: 396–408. См. также: Favreau, R. (1985) “Piété et supersti-
tion en Poitou”, Bulletin de la Société des Antiquaires de l’Ouest, pp. 155–158.



Э д и н а  Б о з о к и

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 3 7

Илл. 2. Пергаменный амулет с житием св. Маргариты, XIV в.
Париж. Музей народных искусств и традиций

От гемм к реликвиям: драгоценности-амулеты

Если амулеты на  пергамене или бумаге были доступны многим, 
драгоценные камни и драгоценности-реликварии могли себе по-
зволить лишь состоятельные дворяне и буржуа. Люди из народа 
довольствовались амулетами из растительных или животных суб-
станций, которые просто не сохранились до наших дней. 

При изготовлении ювелирных изделий, украшенных драго-
ценными камнями, мастера, вероятно, учитывали сведения из ла‑
пидариев18, которые транслировали верования в  защитную силу 
камней. Средневековые лапидарии, составлявшиеся на  латыни, 
а  с  XII в. и  на  народных языках, черпали большую часть сведе-
ний у  Марбода19, но  дополняли его новыми материалами. На-
пример, в  первой англо-нормандской версии лапидария Марбо-
да было сказано, что изумруд дарует тем, кто его носит с  собой, 
богатство и красноречие. Он также излечивает от лихорадки, за-

18.	 Лапидарии — средневековые тексты, содержащие описание физических и магиче-
ских свойств камней. (Прим. перев.) 

19.	 Марбод Реннский (1040–1123), епископ, автор поэмы «Лапидарии» (Liber Lapi‑
dum). (Прим. перев.) 



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 3 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

щищает от подагры и полезен для глаз20. Агат избавляет от опу-
холей и «вздутия» (enfonture) — недуга, вызванного перееданием. 
Вино, которым омыли камень, лечит зубную боль, а у женщины, 
которая искупается в воде, где лежал камень, вернутся месячные. 
Если бросить его в  огонь, он сможет изгонять змей и  демонов, 
разрушит опасную силу заговоров, сглаза и  ядов. Чтобы обеспе-
чить себе легкие роды, женщине нужно выпить воды, в которой 
агат находился три дня21. 

Лапидарии, посвященные инталиям22, описывали, как зару-
читься защитной силой камней с вырезанными изображениями. 
В Средние века их очень ценили, и интерес к ним резко усилил-
ся после разорения Константинополя в  1204 г., когда на  Запад 
потекли потоки камей и  инталий. Однако большинство камней, 
которые тогда считали античными, на  самом деле были сред-
невековыми имитациями23. Изображения на  камнях должны 
были даровать здоровье, храбрость и  богатство. Например, ка-
мень с фигурой Персея, держащего меч и голову Горгоны, защи-
щал владельца от  бурь, грома, ненависти (зависти) и  дьявола24. 
Как следует из инвентаря имущества короля Карла V, у него был 
камень, «который излечивает от подагры, с вырезанным изобра-
жением короля»25.

Среди таких «камней» были субстанции, на самом деле имев-
шие растительное или животное происхождение, но  лапида-
рии объясняли их  возникновение в  полуфантастическом полу-
научном духе. Так, коралл описывали как дерево, которое росло 
в  море, а  потом окаменело и  приобрело красный цвет при кон-
такте с воздухом. Лапидарии утверждали, что он защищает вла-
дельца от  бури с  громом и  даже охраняет поля; кроме того, он 
обеспечивает обильный урожай и прогоняет призраков. Коралл, 
обрамленный в  золото и  вставленный в  украшение, часто мож-
но увидеть на  позднесредневековых изображениях младенца 
Иисуса (илл. 3). Со времен античности в драгоценностях-амуле-

20.	Studer, P., Evans, J. (1924) Anglo-Norman Lapidaries, p. 37, v. 249 sq. Paris: Cham-
pion.

21.	 Ibid., pp. 45–46, v. 431 sq.

22.	 Инталия — драгоценный или полудрагоценный камень с  изображением, выпол-
ненным в  технике углубленного рельефа. Она отличается от  камеи, где рельеф, 
наоборот, выпуклый. — Примеч. перев.

23.	 Babelon, E. (1902) Histoire de la gravure sur gemmes, pp. 86–97. Paris.

24.	 Ibid., p. 290.

25.	 Labarte, J. Inventaire du mobilier de Charles V, n° 618.



Э д и н а  Б о з о к и

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 3 9

тах активно использовали янтарь и эбеновое дерево. Лапидарии 
относили янтарь (по латыни allectorium) к числу камней и утвер-
ждали, что он делает человека непобедимым, приятным в обще-
нии и  соблазнительным. Жан Корбешон в  своем переводе Вар-
фоломея Английского указывал, что «эбеновое дерево принято 
класть рядом с новорожденными, чтобы они не боялись черных 
предметов, как о том говорит Плиний».26 Чтобы избавить детей 
от зубной боли и лунатизма, им на шею вешали волчьи или со-
бачьи зубы27.

Илл. 3. Коралловая подвеска. Пьеро делла Франческа. Мадонна 
ди Сенигаллия, ок. 1470 г. (прорись Б. Парана)

Урбино. Национальная галерея Марке

Ювелирные изделия и  украшения на  одежде ценили не  только 
за  красоту и  роскошь, но  и  за  то, что они защищают владельца. 
По нескольким дорогим вещицам, случайно найденным в реках 
или в земле, видно, что апотропеические формулы гравировали 
на кольцах и застежках. Сохранилось несколько застежек в фор-
ме кольца, на внутренней стороне которых выгравированы имена 
Иисуса и трех волхвов (см. созданную в XV в. фибулу из Гленлай-

26.	 On souloit metre ce fust pres des enfans nouveaulx nez afin qu’ilz ne eussent paour des 
noires choses, sicomme dit Plinius.

27.	 См.: Alexandre-Bidon, D. (1987) “La dent et le corail ou La parure prophylactique de 
l’enfance а  la fin du Moyen Âge”, Razo 7: 5–35. См. также: Yarza Luaces, J. (1988) 

“Fascinum. Reflets de la croyance au mauvais oeil dans l’art médiéval hispanique”, Razo 
8: 113–127.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 4 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

она, которая хранится в  Британском музее)28. На  одном англий-
ском кольце (XIII в.), в  которое был вставлен волчий зуб, нане-
сена надпись «† Буро † Берто † Бернето † Свершилось» («† Buro 
† Berto † Berneto † Consumatum e(st)»)29. Также известны коль-
ца с выгравированными на них строками «Иисус, пройдя посре-
ди них, удалился» (Iesus autem transiens per medium illorum ibat) 
(Лк 4:30). Как сказано в  «Путешествиях сэра Джона Мандевил-
ля», «некоторые, опасаясь в пути разбойников и врагов, говорят: 
“Но Иисус, пройдя посреди них, удалился”». Так в память о том, 
что Иисус прошел посреди жестоких иудеев и не попал в их руки, 
люди просят благополучно уйти из рук разбойников30. 

Одно кольцо из Италии (XIV в.) украшено жабьим камнем, ко-
торый, как считалось, защищает от болезней почек. Помимо тех 
же строк из Евангелия от Луки, там выгравирован стих из Еван-
гелия от Иоанна (1:14) «И Слово стало плотью» (Et verbum caro 
factum est). 

Самое известное из колец-амулетов было найдено в Ковен-
три. На внешней стороне этого великолепного золотого изделия  
изображен Христос, восстающий из могилы, а также орудия его 
Страстей и  символы его пяти ран, подписанные как Источник 
благочестия, Источник милосердия, Источник утешения, Источ-
ник благодати и  Источник вечной жизни. На  внутренней сторо-
не выгравирована апотропеическая формула, состоящая из  не-
скольких элементов. Ее первая часть включает начало молитвы 
пяти ранам; затем следуют имена трех волхвов, а также «магиче-
ские» слова ananyzapta (заговор против эпилепсии), tetragramm‑
aton (четырехбуквенное имя Бога в иудейской традиции). Имена 
трех волхвов, как и слова, заимствованные из иностранных язы-
ков, очень часто помещали на кольцах.

Например, на  одном кольце XIV в. можно прочесть надпись: 
«† AGLA † ADOS † VDROS † IDROS † TEBAL † GVT † G» (AGLA — это 
акроним древнееврейского выражения «Ата Гибор Ле-олам Адо-
най», означающего «Славься во веки, Господи»; оставшуюся часть 
этой формулы, состоящей из греческих и искаженных греческих 
слов, обычно использовали в  заговорах от  зубной боли). В  дру-

28.	 Evans, J. (1922) Magical Jewels of the Middle Ages and the Renaissance particularly 
in England, p. 126, ill. Oxford.

29.	 Alexander, J., Binski, P. (eds) (1987) Age of Chivalry. Art in Plantagenet England 
1200–1400 (catalogue), n° 647, pp. 484–485. London, Royal Academy of Arts.

30.	 Jean de Mandeville (1993) Voyage autour de la terre, ch. XIII, trad. et commenté par 
Ch. Deluz, p. 85. Paris, Les Belles Lettres. 



Э д и н а  Б о з о к и

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 4 1

гих случаях эффект таких иноземных слов усиливали изобра-
жения Бога, Девы Марии и святых31. В Англии, по крайней мере 
с  XIV  в., были распространены так называемые «иконографиче-
ские» кольца с гравированными фигурами святых32.

Со времен английского короля Эдуарда II в Страстную пятни-
цу устраивали ритуал, в  ходе которого монарх раздавал cramp-
rings — «кольца от судорог», призванные лечить от спазмов и эпи-
лепсии. Государь клал на  алтарь золотые и  серебряные монеты, 
а потом «выкупал» их за другие монеты попроще. Из драгоценно-
го металла от выкупленных монет изготавливали целебные коль-
ца (anuli medicinales)33. 

Апотропеической силой также обладали паломнические знач-
ки — небольшие пластинки из свинца и олова, которые пилигримы 
привозили из святых мест, где побывали34. Их прикрепляли к оде-
жде или пришивали к  страницам Часослова. Особой популярно-
стью пользовались «Вероники» — образы Святого лика из Рима, ко-
торые чаще всего писали на коже или пергамене (илл. 4)35.

Взглянем на подвески, которые носили на шее. Среди них были 
кресты и  простые медали, но  иногда встречались настоящие ше-
девры, в которых соединялась сила надписей, изображений и освя-
щенных предметов. Не  так давно вышла монография, посвящен-
ная одной золотой подвеске ромбовидной формы (XV в.), которая 
была найдена в  1985 г. рядом с  замком Миддлхэм (илл. 5)36. Пе-
редняя сторона этой драгоценной коробочки украшена сапфиром, 
и на ней выгравирован образ Троицы. На рамку нанесена полухри-
стианская полуязыческая надпись: «Вот Агнец Божий, который бе-

31.	 Dalton, O.M. (1912) Franks Bequest. Catalogue of the Finger Rings. Early Christian, 
Byzantine, Teutonic, Mediaeval and Later. London. См. особенно: pp. 109–111, 135–
142.

32.	 Ward, A., Cherry, J., Gere, Ch., Cartlidge, B. (1981) La bague de l’Antiquité à nos jours, 
Fribourg, Office du Livre. Paris: La Bibliothèque des Arts. См. особенно главу “Les ba-
gues médiévales”, pp. 51–86.

33.	 Bloch, M. (1983 [1924]) Les rois thaumaturges. Etude sur le caractиre surnaturel at‑
tribué à la puissance royale particulièrement en France et en Angleterre, p. 159 sq., 
445 sq. Paris: Gallimard. См. русский перевод: Блок М. Короли-чудотворцы. Очерк 
представлений о сверхъестественном характере королевской власти, распростра-
ненных преимущественно во Франции и в Англии. М.: Языки русской культуры, 
1998. С. 252–253.

34.	 Bruna, D. (1996) Enseignes de pèlerinage et enseignes profanes (Catalogue). Musée 
National du Moyen Âge, Thermes de Cluny. Paris: Réunion des musées nationaux.

35.	 Bruna, D. (1998) “Témoins de dévotion dans les livres d’Heures à la fin du Moyen Âge”, 
Revue Mabillon 70: 127–161.

36.	 Cherry, J. (1994) The Middleham Jewel and Ring. York: The Yorkshire Museum.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 4 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

рет на себя грехи мира — Тетраграмматон — Ананизапта» (Ecce ag‑
nus dei qui tollit peccata mundi — Tetragrammaton — Ananizapta). 
На обратной стороне изображено Рождество и 15 святых помощни-
ков. Внутри драгоценности сохранились только небольшие полос-
ки вышитой золотом ткани; скорее всего, в этой коробочке лежал 
восковой кружок — «Агнец Божий» (Agnus Dei), который часто но-
сили в футлярах из бронзы или драгоценных металлов. Например, 
в сокровищнице Кведлинбурга хранится множество капсул-подве-
сок с Агнцами, созданных в XV в. Три из них — серебряные с грави-
ровкой, а четвертая, состоящая из двух стеклянных пластин, вклю-
чает изображение Агнца и св. Христофора на пергамене (илл. 6)37.

Илл. 4. Ампула и паломнический значок.
Ампула: Нотр-Дам-де-Булонь, вторая половина XV в. Значок: 

Святой лик. Рим, конец XV — начало XVI в.

Апотропеическая сила, которую приписывали молитве «Агнец 
Божий»38, как и  другим сакраменталиям, была связана с  папским 
благословением. Пластинки с изображением Агнца изготавливали 
из смеси, в которую входил чистый пчелиный воск от пасхальных 
свечей, елей и миро. С XII в. папы вручали их в дар важным персо-
нам. Считалось, что Агнцы отвращают от греха и взращивают добро-
детель, защищают беременных женщин, обороняют от огня и воды. 
Поскольку они представляли такую ценность, их, как свидетельству-
ют три формы, найденные в Ньюпорте, нередко подделывали.

37.	 Kötzsche, D. (1992) Der Quedinburger Schatz wieder vereint, pp. 106–108, n° 43–46. 
Quedlinburg: Kunstgewerbemuseum.

38.	 Barbier de Montault, X. (1865) Traité liturgique et canonique et symbolique des Agnus 
Dei, Rome-Paris. См. также: Mangenot, E. “Agnus Dei”, Dictionnaire, col. 605–613.



Э д и н а  Б о з о к и

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 4 3

Илл. 5. Подвеска из Миддлхэма, XV в.
Йорк. Музей Йоркшира

Илл. 6. Капсула для Агнца с образом св. Христофора, вторая 
половина XV в.

Кведлинбург. Сокровищница



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 4 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Самыми дорогими из  амулетов, без сомнения, были малень-
кие реликварии, которые носили как подвески или прикрепля-
ли к  одежде. Как известно из  письменных источников, к  их  чу-
дотворной силе прибегали уже в раннее Средневековье. Однако 
большая часть личных реликвариев, дошедших до  наших дней, 
датируется его последними столетиями. Некоторые из них устрое-
ны просто, как две подвески из кведлинбургской сокровищницы 
(ок. 1400 г.). Там фрагменты реликвий помещены под линзой 
из хрусталя, установленной в рамку в форме квадрифолия. На об-
ратной стороне по четырем сторонам креста помещены буквы, об-
разующие слово hilf — «помощь» (илл. 7)39.

Илл. 7. Реликварии-подвески (конец XIII в.)
Кведлинбург. Сокровищница

Личные реликварии, хранившиеся в королевских или княжеских 
сокровищницах, часто были очень замысловатой формы. Драго-
ценный реликварий Тернового венца (Париж, ок. 1340 г.) пред-
ставляет собой маленькую коробочку в  форме неправильного 
овала. Она покрыта листком пергамена с  изображением сцены 
Рождества и  тремя золотыми листами с  эмалью, представляю-
щими Деву Марию с Младенцем, восседающую на престоле, Вве-
дение во храм и Бегство в Египет, а также Снятие с креста и Рас-

39.	 Kötsche, D. Der Quedlinburger Schatz, pp. 100–102, n° 34–35.



Э д и н а  Б о з о к и

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 4 5

пятие (илл. 8)40. Другие реликварии-подвески были выполнены 
в форме маленьких картин — как одна эмалированная пластинка 
с образом св. Екатерины (Париж, ок. 1380 г.). На ее обратной сто-
роне под хрустальной крышкой находилась реликвия (илл. 9)41.

Илл. 8. Драгоценный реликварий Святого шипа, ок. 1340 г.
Лондон. Британский музей

Илл. 9. Образ-реликварий с изображением св. Екатерины, 
ок. 1380 г.

Лондон. Музей Виктории и Альберта

40.	 Les fastes du gothique. Le sièle de Charles V (1981), pp. 235–236, n° 190. Paris, 
Éditions de la Réunion des musées nationaux.

41.	 Ibid., p. 266, n° 215.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 4 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

В  медальонах-реликвариях частицы реликвий тоже обыч-
но помещали с  обратной стороны. Прекрасный образец хранит-
ся в  Музее Средневековья в  Париже. Это медальон (Париж, ок. 
1370–1380  гг.), в  котором, как следует из  подписей, находились 
разные реликвии, связанные со  Христом. На  передней стороне 
изображен Иисус, привязанный к колонне, в окружении двух ко-
ленопреклоненных донаторов (илл. 10)42. Кроме того, существо-
вали пряжки-реликварии, которые носили на  одежде как укра-
шения. В экземпляре из Музея Средневековья (середина XIV в.) 
на центральной пластинке помещена фигура орла в короне, усе-
янная драгоценными камнями, а в рамке-квадрифолии устроены 
крошечные ниши для реликвий (илл. 11)43.

Илл. 10. Медальон-реликварий, ок. 1370–1380 гг.
Париж. Музей Средневековья

Важно подчеркнуть, что сохранившиеся предметы составля-
ют лишь ничтожную долю содержимого королевских и княжеских 
сокровищниц, которое нам известно из  описей и  счетов. В  описи 
движимого имущества Карла V перечисляются десятки подвесок-
реликвариев (pendans), камей, украшений и  других драгоценных 
вещиц — часть из них была предназначена для религиозной практи-

42.	 Taburet-Delahaye, E. (1989) L’orfèvrerie gothique (XIIIe-début XVe siècle) au Musée 
de Cluny (Catalogue), pp. 131–134, n° 48. Paris: Éditions de la Réunion des musées na-
tionaux.

43.	 Ibid., pp. 248–250, n° 131.



Э д и н а  Б о з о к и

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 4 7

ки и духовной защиты. Мы знаем, что такие предметы нередко вхо-
дили в число дорогих подарков (étrennes), которые вручали 1 янва-
ря. Об этом, в частности, свидетельствуют счета Филиппа Смелого: 
«1 января 1366 года герцог Бургундский роздал щедрые подарки». 
Королева (Жанна де Бурбон) получила «золотое украшение для хра-
нения реликвий, с драгоценными камнями стоимостью 250 золотых 
франков», а король (Карл V) — другое украшение «для хранения ре-
ликвий, с драгоценными камнями, стоимостью 800 ливров»44.

Илл. 11. Пряжка-реликварий, середина XIV в.
Париж. Музей Средневековья.

Изображения и меры 

В XIII–XV вв. изображения и статуэтки, предназначенные для мо-
литвы, стали доступнее, чем прежде, и  начали появляться в част-
ных домах. Как опора для личного благочестия и как инструменты 
защиты священные образы приобрели значение, аналогичное те-
лам святых. Андре Воше отмечал, что «в результате этих процессов 
изображения стали играть ту же роль, что мощи: прочтя молитву 

44.	 Prost, B. (ed.) (1902) Inventaires mobiliers et extraits des comptes des ducs de Bour‑
gogne de la maison de Valois (1363–1477). T. I: Philippe le Hardi, p. 102, n° 648. Paris.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 4 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

святому, их прикладывали к ранам или к больному месту на теле»45. 
Распространению моленных образов очень способствовала техно-
логия гравюры на дереве, появившаяся в XIV в. Однако из-за хруп-
кости бумаги большая часть таких изображений до нас не дошла. 
Их вешали на стены или прикрепляли к внутренним стенкам сун-
дуков и  шкафов. В  Национальной библиотеке Франции хранится 
уникальная коллекция из тринадцати дорожных сундуков, каждый 
из которых внутри снабжен таким образом-амулетом46. Некоторые 
из таких изображений даже приклеивали внутри гробниц. 

C XV в. функции защиты стали также выполнять карточки 
с  новогодними пожеланиями: их  вешали на  стены дома, чтобы 
«передать его и его обитателей под божественную защиту»47.

Наконец, защитные образы прикрепляли к  одежде или лич-
ным вещам. Например, в описи (1363 г.) сокровищницы дофина, 
будущего короля Карла V, упоминается «охотничья сумка из чер-
ной шелковой ткани с  нитями жемчуга и  серебряной застеж-
кой с изображением Господа и св. Христофора»48. Мы знаем, что 
в XV в. изображениями св. Христофора часто украшали пояса49.

Распространение небольших статуэток и  «домашних» алтар-
ных образов позволяло перенести молитвенные упражнения в сте-
ны родного дома. Эти предметы, которые приобретали за красоту 
и высокую ценность, способствовали интенсификации частной ре-
лигиозной практики. На них очень часто представляли святых по-
мощников, а также темы, которые не только приглашали к молит-
венной медитации, но и выполняли апотропеические функции и/
или даровали индульгенции. Можно предположить, что присут-
ствие статуэтки св. Маргариты или св. Христофора обеспечивало 
защиту мужчин и женщин, которые на них смотрели и читали пе-
ред ними молитвы. Как рассказывалось в «Золотой легенде» Яко-
ва Ворагинского, в защитную силу святых образов верили не толь-

45.	 Vauchez, A. (1988) La sainteté en Occident aux derniers siècles du Moyen Âge, p. 529. 
Rome : École Française de Rome.

46.	 Dieu en son royaume. La Bible dans la France d’autrefois, XIIIe-XVIIIe siècles (1991), 
p. 68, ill. 51. Paris: Bibliothéque Nationale, Cerf.

47.	 de Kayser, E. (1975) “Souhaits et images de Nouvel An dans quelques pays d’Europe. 
Incunables xylographiques du XVe siècle”, Bulletin de l’Association historique, artis‑
tique et archéologique “Le Vieux Papier”, fasc. 255, pp. 271–277, ici p. 275.

48.	 Gaborit-Chopin, D. (ed.) (1996) L’Inventaire du trésor du dauphin futur Charles V. 
1363. Les débuts d’un grand collectionneur, p. 67, n° 67. Nogent-le-Roi: Librairie des 
Arts te Métiers, Éditions J. Laget.

49.	 Evans, J. Magical Jewels of the Middle Ages and the Renaissance particularly in Eng‑
land, p. 138. 



Э д и н а  Б о з о к и

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 4 9

ко христиане. Так, один иудей «попросил изготовить для себя образ 
[св. Николая] и поместил тот образ в своем доме. Уезжая надолго 
по делам, иудей грозно обращался к нему с такими или подобными 
словами: “Смотри, Николай, я оставляю тебя хранить мое добро”»50.

Авторы «Молота ведьм» обличали необычное использование рас-
пятий: «Так, если кто-нибудь хочет быть предохраненным от ране-
ний или ударов в голову, тот снимает с изображения Христа голову. 
Кто хочет защитить от ранения шею, тот устраняет с распятия эту же 
часть тела. Кто желает иметь защищенной руку, тот отрывает изо-
бражение руки Распятого и  т.д. […] Таким образом, из  десяти изо-
бражений Христа, стоящих на перекрестках, не найдется ни одного 
целого. Имеются и такие люди, которые носят на себе разные амуле-
ты. Эти амулеты представляются предназначенными не для откры-
того причинения вреда ближним, но скорее для предохранения сво-
его собственного тела»51. Историк Ригор рассказывал историю о чуде, 
исход которого свидетельствует о  том, что подобная практика су-
ществовала уже в его времена. В ходе осады городка Деоль в 1187 г. 
один из наемных солдат (Cotteraux), состоявших на службе Планта-
генетов, отбил руку статуе младенца Иисуса, которая была установ-
лена над воротами. Изувеченная фигура начала кровоточить, а  со-
бранная от  нее кровь стала творить чудеса. Иоанн Безземельный, 
«самый младший из сыновей английского короля, который, выпол-
няя миссию, порученную отцом, случайно оказался в том месте, бе-
режно и с почтением забрал эту руку с собой как реликвию»52.

Усиление культа Страстей Христовых также привело к  появле-
нию новых апотропеев. Изображения Arma Christi и особенно раны, 
оставленной на боку Христа, а также точные мерки его роста, раны 

50.	 Иаков Ворагинский. Золотая легенда / Вступ. статья и коммент. И.В. Кувшинской, 
пер. с лат. И.И. Аникьева, И.В. Кувшинской. Т. 1. М.: Издательство францискан-
цев, 2017. С. 56–57. См.: Schmitt, J.-C. “Les superstitions” (прим. 1), pp. 514–515.

51.	 «Молот ведьм» (II, I, 16): Шпренгер Я., Инститорис Г. Молот ведьм. С. 269.

52.	 Rigord (1882), Gesta Philippi Augusti, § 52, éd. H. F. Delaborde, oeuvres de Rigord et 
de Guillaume le Breton, historiens de Philippe-Auguste, t. 1, pp. 79–80. Paris. Тут, ве‑
роятно, автор статьи ошибается. «Молот ведьм» бичует использование рас‑
пятий как инструментов симпатической магии: у человека болит рука — он 
отламывает руку у скульптурного изображения Христа. История, рассказан‑
ная монахом-хронистом Ригором из Сен-Дени (ок. 1150 — ок. 1209), — типичный 
для Средних веков пример чудес, в которых образ в ответ на намеренное свя‑
тотатство начинает кровоточить или как-то еще являет, что «жив» и ис‑
полнен силой прообраза. После этого изображение превращается в  святыню, 
своего рода реликвию. В обоих случаях речь идет о силе, приписываемой христи‑
анскому образу, но механизмы разные, и отношение церковной иерархии к этим 
практикам тоже было различным. — Примеч. перев.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 5 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

и  гвоздей, которыми он был пригвожден к  кресту, тоже стали ис-
пользовать для защиты53. Тексты, сопровождающие изображения 
этих мер, свидетельствуют о  том, что их  часто почитали как рели-
квии. Считалось, что их некогда в золотом ларце привезли Карлу Ве-
ликому из Константинополя; что тому, кто на них глядит и с собой 
их носит, не грозят многие опасности и болезни. Эти образы легко 
найти на страницах Часословов, однако они бытовали и на отдель-
ных листках54. Иллюминатор Жан Гийемер, наряду с другими амуле-
тами, носил «бумажный листок с мерой длины тела Иисуса Христа». 
Он получил его в Брюсселе у одного немца, которому его дал некий 
францисканец из Иерусалима. Тот ему сказал, что «всякий, кто бу-
дет носить его с собой, никогда не столкнется с бедой» (илл. 12)55.

Илл. 12. Мера раны на боку Христа 
Париж. Национальная библиотека Франции. Ms. Français 14017. 

Fol. 31v — 32

53.	 См. мою статью: Bozoky, E. (2003) “La blessure qui guérit. Les effets apotropaïques 
des plaies du Christ au Moyen Âge (XIIIe-XVe siècle)”, Les Cahiers du Gerhico 4: 7–24.

54.	 Barbier de Montault, X. (1881) “Les mesures de dévotion”, Revue de l’art chrйtien 25 : 
360-419; Gougaud, L. (1924 )“La prière dite de Charlemagne et les piéces apocryphes 
apparentées”, Revue d’Histoire Ecclésiastique 20: 211-238.

55.	 Lecoy de La Marche, A. “Interrogatoire d’un enlumineur par Tristan l’Ermite”, pp. 406-407.



Э д и н а  Б о з о к и

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 5 1

Ритуальные практики 

Злоупотребления таинствами, особенно евхаристией, неизбежно вы-
зывали грозное осуждение со стороны церковных властей. Усиление 
культа евхаристии прямо повлияло на «домашнюю» религию: освя-
щенной гостии стали приписывать не  только способность переда-
вать божественную благодать, но и другие чудесные свойства. С XII 
в. начали ходить истории о чудесах, совершенных гостией, которую 
кто-то  решил использовать в  целях защиты. В  1135–1144 гг. аббат 
Клюни Петр Достопочтенный поведал об одном чуде, которое потом 
в  разных вариантах встречалось во многих сборниках «примеров» 
(exempla). В его версии крестьянин из  Оверни принес домой освя-
щенную гостию. Он думал положить ее в улей — «ему сказали, что, 
если он, не проглотив гостию, поместит ее к пчелам в улей, ни одна 
из них не умрет, не пропадет, и  все они будут в  целостности и  со-
хранности и станут приносить ему большую прибыль, чем прежде». 
Однако святотатство было изобличено чудом — гостия превратилась 
в новорожденного младенца, — а заодно и карой Господней. «В ско-
ром времени это место, где до того жило немало людей, вновь опу-
стело — его жители по разным причинам разбрелись кто куда»56. Рас-
сказ о гостии в улье стал довольно популярным «примером». Стефан 
де Бурбон пересказал его чуть иначе. По его версии, крестьянину по-
советовали поместить гостию в улей на праздник Пасхи. Оказалось, 
что пчелы, дабы ее почтить, построили для нее в улье церковь из во-
ска57. Авторы наставлений для инквизиторов и других похожих сочи-
нений обличали применение гостий в «магических» целях. Бернар 
Ги предписывал «расследовать практики, которые можно счесть суе-
верием, непочтительностью и оскорблением божественной службы 
и освященных мест. Также следует расследовать случаи, когда люди 
уносят с собой гостии и крадут из церквей елей и миро»58.

В сборниках с текстами заговоров порой указывали действия, 
которые должны были гарантировать эффективность словесных 
формул. Эти операции подражали церковным ритуалам — с  той 
существенной разницей, что человек, который их  выполнял, 
не был священником.

56.	 le Vénérable, P. (1992) Les merveilles de Dieu (De miraculis), trad. J.-P. Torrell et D. 
Bouthillier, pp. 70–72. Fribourg et Paris.

57.	 de Bourbon, E. (1877) Anecdotes historiques, légendes et apologues, § 317, éd. A. Le-
coy de La Marche, pp. 266–267. Paris.

58.	 Gui, B. (1964) Manuel de l’Inquisiteur, éd.-trad. G. Mollat. T. 2, pp. 22–23. Paris: Belles 
Lettres.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 5 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Илл. 13. Заговор от мышей, XIII в. 
Оксфорд. Бодлианская библиотека. Ms. Digby 86. Fol. 32

Заговор от  мышей (charme pur soriz) на  англо-нормандском 
языке, который сохранился в одной английской рукописи XIII в. 
(Oxford. Bodleian Library. Ms. Digby 86; илл. 13), был призван за-
щитить амбар (или скорее сложенный там урожай) от грызунов. 
Он соединял материальные, литургические и драматические эле-
менты. Сначала тот, кто проводит ритуал, должен собрать куски 
мела, лежащие перед входом в амбар, выдолбить в них отверстия 
и  положить туда смесь из  соли, жира и  мыла. Затем из  первой 
телеги, которую привезут в амбар, следует взять столько снопов, 
сколько у него кусков мыла, и положить в каждый сноп по камню. 
Взяв первый сноп, пусть он произнесет: «Во  имя Отца, и  Сына, 
и Святого Духа, аминь», отнесет сноп в центр амбара и там один 
раз прочтет «Отче наш». То же самое нужно повторить и с други-
ми снопами. Кроме того, над дверью в амбар требуется положить 
камень с  надписью «Иисус», а  по  его четырем углам — камни 
с  именами четырех евангелистов. Затем человек должен подой-
ти к двери амбара и сказать помощнику, который находится вну-
три: «Во имя Отца, и Сына, и Святого Духа заклинаю вас сказать, 
чем теперь будут питаться крысы и мыши в этом амбаре». И тот 
ответит: «Силою Отца, и  Сына, и  Святого Духа говорю вам, что 
они будут питаться лишь солью, мелом, жиром и  мылом». Этот 
диалог требуется повторить трижды, а  затем три раза прочесть 
«Отче наш»59.

Для защиты человека и  его имущества также были востребо-
ваны более простые, но очень популярные календарные ритуалы. 

59.	 Hunt, T. (1990) Popular Medicine in Thirteenth-Century England, pp. 85–86. Cam-
bridge: Brewer.



Э д и н а  Б о з о к и

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 5 3

Обычаи празднования Рождества, Нового года, майского цикла 
и  Иванова дня (дня св. Иоанна), восходившие к  древним («язы-
ческим») традициям, обеспечивали здоровье и  неприкосновен-
ность людей, домашнего очага, скота и полей. 

Полено, которое сжигают на Рождество, чтобы защитить вино-
градники от заморозков, и освящение углов и дверей дома упоми-
наются в наставлении для исповедников (le manuel de confession) 
Антонина Флорентийского (первая половина XV в.)60.

Обычаи празднования 1 января, особенно пожелания и  по-
дарки, были призваны обеспечить благополучие. В  XII в. епи-
скоп Морис де Сюлли в  одной из  проповедей подверг крити-
ке веру в то, что «человек в грядущем году может рассчитывать 
на прибыток имущества, только если 1 января получит подарки». 
Антонин Флорентийский также перечислял множество обычаев, 
которые считал суеверными. В их число входил отказ что-то ко-
му-то одалживать из вещей в первый день календ из убеждения, 
что так пострадает достаток дома, или дарение подарков с поже-
ланиями, чтобы семья получала такие дары весь год61.

В первое воскресенье Великого поста, чтобы защитить фрукто-
вые деревья, по саду проходили с факелами (brandons) и читали 
заклинания. В «Евангелии от прях» (середина XV в.) было сказа-
но, что «тот, кто в праздник факелов обойдет свои деревья, пусть 
знает, что им не грозят ни гусеницы, ни паразиты»62.

В  Вербное воскресенье «в  виноградниках или на  полях [уста-
навливали] изображения креста и  освященные… ветви». Люди 
верили, что «благодаря этому плоды не  пострадают от  градоби-
тия»63. Для защиты от  града и  бурь применяли и  другой обряд: 
воззвав к Троице, кидали в огонь три градины, затем два или три 
раза читали «Отче наш» и  «Аве Мария», потом — первые стро-
ки Евангелия от Иоанна («В начале было Слово») и в конце, по-
вернувшись на  все четыре стороны света, совершали крестное 

60.	Klapper, J. (1919) “Das Aberglaubensverzeichnis des Antonin von Florenz”, Mitteilun‑
gen der schlesischen Gesellschaft für Volskunde 21: 63–101; Французский перевод: 
Lecouteux, C. (1994) Mondes parallèles. L’Univers des croyances du Moyen Âge, 
pp. 113–118, ici p. 114. Paris: Champion.

61.	 Lecouteux, C. Mondes parallèles. L’Univers des croyances du Moyen Âge, pp. 116–117

62.	 Jeay, M. (ed.) (1985) Les Évangiles des Quenouilles, p. 93. Paris: Vrin et Montréal, Les 
Presses de l’Université de Montréal. См. также: Vaultier, R. (1965) Le folklore pendant 
la guerre de Cent Ans d’après Les Lettres de Rémission du Trésor des Chartes, pp. 45–
49. Paris.

63.	 «Молот ведьм» (II, II, 7): Шпренгер Я., Инститорис Г. Молот ведьм. М.; Берлин: 
DirectMEDIA, 2020. С. 297.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 5 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

знамение64. 1 мая в Швабии женщины отправлялись из деревни 
на поиск ветвей, из которых «плетут венки и вешают их над вхо-
дом в стойла скота. Они утверждают, что этим они охраняют скот 
на весь год от порчи ведьм»65.

В ночь св. Иоанна собирали медицинские травы. Рютбёф в од-
ной из поэм упоминал о таком обычае: вечером этого дня женщи-
ны надевали венки из полыни — они верили, что так защитят себя 
от головокружения и эпилепсии66. В «Евангелии от прях» говори-
лось, что растения, собранные в ночь св. Иоанна, обеспечат жен-
щине любовь мужа и благодаря им коровы станут давать больше 
молока. Другой совет гласил, что, дабы увеличить удои, нужно 
повесить немного такой травы над входом в коровник со словами 
«Пусть Господь их защитит и св. Брида». А еще можно было каж-
дый день, когда звонили девятый час, натирать теми же травами 
сосуд, в который сцеживали молоко (vaissel a moudre)67.

Двойственное отношение

В одной из проповедей против идолопоклонства68 Бернардин Си-
енский (1380–1444) обрушился с критикой на практики, которые, 
по его убеждению, открывали дорогу демонам. Достаточно длин-
ный перечень, который он составил, демонстрирует одно из клю-
чевых свойств апотропеических средств — синкретизм христиан-
ских и «языческих» обычаев, которые люди вовсе не различали. 
Больше всего в  этом списке мер, которые призваны защитить 
от болезней. Например, чтобы на год вперед избавиться от при-
ступов эпилепсии (падучей), люди, которые от  нее обычно стра-
дали, в  день Успения Богоматери или в  праздник св. Варфоло-
мея шли в церковь плясать или творить другие «безумства». Они 
зажигали двенадцать свечей — по числу апостолов, и перекрещи-
вали больного в честь того апостола, чья свеча догорела послед-
ней. Чтобы защититься от  арбалетных болтов, один из  них при-
носили св. Себастьяну в  его праздник. Если болт не  получалось 

64.	 Там же. С. 298.

65.	 Там же. С. 297.

66.	 Rutebeuf (1874), “Le dit de l’herberie”, dans oeuvres, éd. Jubial, t. 2, p. 60. См. также: 
Vaultier, R. Le folklore pendant la guerre de Cent Ans d’après Les Lettres de Rémis‑
sion du Trésor des Chartes, pp. 75–76.

67.	 Jeay, M. (ed.) Les Évangiles des Quenouilles, p. 108, 136.

68.	Bernardinus Senensis, S. (1950) Opera omnia. T. I, Florence. Sermo X: De idolatriae 
cultu, pp. 105–118, особенно pp. 113–116.



Э д и н а  Б о з о к и

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 5 5

вынуть из  тела, читали заклинание св. Лонгина69, а  от  ран — за-
клинание «Трех добрых братьев» (илл. 14)70. Эти нарративные за-
говоры были широко известны. Св. Бернардин также упоминал 
(уже не  уточняя содержания) о  заклинаниях, призванных защи-
тить от  других болезней, например от  лихорадки, или помогав-
ших избавить детей от глистов. Записи таких текстов часто носи-
ли с собой, чтобы предохранить себя от болезни или ее излечить. 
Другие обычаи, вероятно, восходили к древним традициям, кото-
рые называли языческими. Скажем, больного ребенка проносили 
между корнями дерева или помещали в дупло дуба71.

Илл. 14. Заклинание «Трех добрых братьев» («Чтобы излечить 
раны. Три добрых брата шли…» — Pour les plaies guarir. Tres 

boni fratres ibant…)
Часослов. Сен-Бриё, Муниципальная библиотека. Ms. 1. Fol. 169v

69.	 Этот нарративный заговор был широко известен: в  нем упоминался Лонгин, 
пронзивший копьем бок Христа; нанесенная им рана не причинила зла; человек 
просил, чтобы рана на теле больного затянулась без боли и воспаления.

70.	 Такой нарративный заговор, который тоже был весьма популярен, порой совме-
щали с заговором Лонгина. Три добрых брата встретили Христа, который расспро-
сил их  о  цели странствия; они ответили, что ищут траву, чтобы вылечить раны 
на Елеонской горе. Христос предложил им оливкового масла, шерсть агнца и за-
говор (обычно тут шел заговора Лонгина). Этот текст порой включали в Часосло-
вы. См.: Saint-Brieuc. Bibliothèque Municipale. Ms. 1 (XV в.).

71.	 Этот ритуал упомянут в «примере» о св. Гинефоре, который в XIII в. был поведан 
Стефаном де Бурбоном. По его словам, женщины относили больных детей в лес, 
где был погребен пес-«мученик»; добравшись туда, они приносили в  дар соль 
и другие вещи; вешали на кусты пеленки ребенка; вбивали в растущие там дере-
вья гвозди; проносили голого ребенка между стволами двух деревьев; мать, сто-
явшая с одной стороны, держала ребенка и девять раз кидала его старой женщи-
не, стоявшей с другой (Schmitt, J.-C. (1979) Le saint lévrier. Guinefort, guérisseur 
d’enfants depuis le XIIIe siècle, pp. 13–17. Paris, Flammarion).



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 5 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Сталкиваясь с  многочисленными средствами защиты, цер-
ковь, несмотря на  кажущуюся суровость, скорее проявляла тер-
пимость, и ее реакция часто оказывалась двойственной, как у Ан-
тонина Флорентийского в  его «каталоге верований». «Читал ли 
ты или просил, чтобы кто-то прочел заклинания, дабы вылечить-
ся? Всякий, кто так поступит, зная, что это запрещено, совершает 
смертный грех. Но тот, кто по простоте, полагает, что это просто 
благочестивые молитвы, совершает лишь простительный грех»72. 
Церковные авторы стремились разграничить дозволенные и  не-
дозволенные практики. Генрих фон Горкум (Горхен) дозволял об-
ряды, в которых верующие возлагают свое упование на Бога или 
святого и не приписывают самостоятельной и обязательной силы 
освященным предметам73. В частности, он считал, что в праздник 
св. Агаты, дабы защититься от пожара, можно написать на освя-
щенных свечах литургическую формулу. Однако, если кто-то ве-
рит, что эти слова сами по себе способны спасти от огня, этот обы-
чай превращается в недозволенное суеверие.

Даже авторы «Молота ведьм», разграничивая молитвы и недо-
зволенные благословения, проявляли определенную терпимость. 
По их критериям, (1) важно, чтобы в текстах молитв не было яв-
ного или скрытого призывания демонов; (2) чтобы в них не фи-
гурировали неизвестные имена; (3) чтобы в  них не  было ника-
ких искажений (какие встречаются в апокрифических легендах); 
(4) чтобы при их произнесении не применяли других жестов, кро-
ме крестного знамения; (5) чтобы человек не придавал значения 
тому, как именно будет написана, прочтена или куда помеще-
на эта формула; (6) чтобы при произнесении таких слов человек 
был полон благоговения перед Господом и ждал помощи только 
от божественной силы; (7) чтобы желаемый результат всецело по-
лагался на волю Божью74.

Клирики и особенно инквизиторы, которые пытались обозна-
чить границы суеверия, сами, сражаясь со злом, прибегали к ри-
туальным практикам и формулам, аналогичным тем, что приме-
няли миряне. Авторы «Молота ведьм» перечисляли множество 
способов околдовывания. Например, одна женщина из  города 

72.	 Trad. dans Lecouteux, C. Mondes parallèles. L’Univers des croyances du Moyen Âge, 
p. 117.

73.	 Heinrich von Gorkum, Tractatus de supertitiosis quibusdam casibus (ca. 1425); Hans-
en, J. (1901) Quellen und Untersuchungen zur Geschichte des Hexenwahns, pp. 87–
88. Bonn.

74.	 Шпренгер Я., Инститорис Г. Молот ведьм. С. 292.



Э д и н а  Б о з о к и

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 5 7

Шпейера, «опасаясь за  ребенка, положила на  него священные 
травы, окропила его также святою водой, положила ему в  рот 
немного освященной соли, оградила его крестным знамением 
и заботливо привязала колыбель». И сами составители «Молота 
ведьм», чтобы защитить места, людей и животных, рекомендова-
ли воспользоваться знаком «победного титула, нашего Спасите-
ля, если они на четырех частях какого-либо места в форме креста 
написаны: Иисус + Назарянин + царь + иудейский75. Сами инкви-
зиторы прибегали к  различным сакраменталиям: постоянно но-
сили с собой соль, освященную в Вербное воскресение, а на шею 
вешали освященные травы, завернутые в освященный воск76. Су-
дье рекомендовалось носить на  шее освященную соль и  другие 
вещи, а  также написанные на  листке семь слов, произнесенных 
Христом на  кресте, и, если возможно, где-то  на  голом теле еще 
и свечу «по мерке Христовой».

Те же апотропеические формулы можно было использовать 
не по назначению, например, как средство отыскать вора или для 
любовной «магии». Около 1400 г. Ульрих фон Поттенштейн при-
вел содержание письма, которое «ведьма» из Нойнкирхена дала 
человеку, желавшему выяснить, кто его обокрал. Словесные фор-
мулы и действия, которые следовало совершить, явно были заим-
ствованы из форм почитания пяти ран Христовых. Пострадавшая 
сторона должна была произнести следующие слова: «Да  помо-
гут мне пять святых ран, чтобы ты, вор, оказался в оковах. В этом 
мне поможет Христос, родившийся в Вифлееме». Не вызывает со-
мнений, что следующие операции были связаны с культом пяти 
ран: «Затем пять раз прочти “Отче наш”. После этого женщина 
должна, не смачивая, сплести пять нитей. Повесь их над порогом, 
который переступил вор. Иди в комнату, из которой вор вышел 
с добычей, и сделай из пяти нитей восковой фитиль. С его помо-
щью измерь расстояние от  локтя до  кончика мизинца. Сделай 
из этой нити пять свечей и зажигай их по одной в день»77.

В  1428 г. в  Тоди Маттеуча ди Франческо, обвиненная в  кол-
довстве, раскрыла формулу, которую посоветовала женщине, из-
битой мужем, чтобы тот впредь сделался покорен ее воле: «Стой 
в  себе, как Христос стоял в  себе; будь неподвижен, как Христос, 

75.	 Там же. С. 185–186.

76.	  Там же. С. 330.

77.	 Harmening, D. (1990) “Magiciennes et sorcières. La mutation du concept de magie à 
la fin du Moyen Âge”, Heresis 13–14: 423–443, ici pp. 429–430.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 5 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

когда был на  кресте обездвижен; вернись ко  мне, как Христос 
вернулся к  себе; вернись под волю мою, как Христос вернулся 
на родину свою» (Sta in the (sic) come stecte Christo in sé, sta fixo 
come stecte Christo crucifixo, torna ad me come torno Christo in sé, 
torna a la voluntа mia, / come torno Christo a la patria sua)78.

Однако эта же формула обычно использовалась, чтобы оста-
новить кровь и  считалась очень эффективной даже такими уче-
ными, как Джероламо Кардано. Он случайно получил порез губ 
и смог остановить кровь, лишь прочтя это заклинание: «Да пре-
будет кровь в тебе, как Христос сделал в себе. Да пребудет кровь 
в  твоих венах, как Христос в  своих муках. Да  замрет кровь, как 
Христос, когда был распят» (Sanguis mane in te sicut fecit Christus 
in se. Sanguis mane in tua uena, sicut Christus in sua poena. Sanguis 
mane fixus, sicut Christus quando fuit crucifixus)79. 

Пережитки 

Способы духовной защиты, к  которым прибегали в  Средние 
века, прошли сквозь столетия и продолжали применяться вплоть 
до XX в. или даже применяются до сих пор. Ни церковь, ни про-
гресс науки не смогли уничтожить традиционные практики, кото-
рые в последние столетия с таким энтузиазмом изучают этногра-
фы. Выставка «Религии и народные традиции» (1979)80 показала 
силу апотропеических верований и  разнообразие формул, ис-
пользовавшихся в этих целях. Некоторые из представленных там 
предметов — например, черепичные плитки с  монограммой IHS 
и тремя гвоздями распятия, изготовленные гончаром из Эльзаса 
(1802 г.)81 — свидетельствуют об обычаях, от которых не сохрани-
лось материальных свидетельств средневековой поры. Эльзасский 
образ трех королей, нарисованный на  стекле, или литография 
со св. Агатой и текстом молитвы «Молись за нас, св. Агата. Да за-

78.	 Mammoli, D. (1972) “The Record of the Trial and Condemnation of a Witch, Matteuccia di 
Francesco, at Todi, 20 March 1428”, Res Tudertinae 14: 15–16. Благодарю Светлану 
Сидневу и Льва Каца за помощь с русским переводом этого заговора (прим. пер.).

79.	 Cardanus, J. (1550) De subtilitate, livre XVIII: De mirabilibus. Paris (Цит. по: Lea, Ch. 
Materials, t. II, pp. 436–437).

80.	Religions et traditions populaires. Musée national des arts et traditions populaires, 4 
décembre 1979 — 3 mars 1980 (catalogue) (1979). Ministère de la Culture et de la Com-
munication, Éditions de la Réunion des Musées nationaux.

81.	 Ibid., n° 295–297, pp. 96–97. Монограмма IHS образована от первых трех букв сло-
ва «Христос». — Примеч. перев. 



Э д и н а  Б о з о к и

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 5 9

щитит нас Господь от пожара и других бедствий» (Мец, середина 
XIX в.)82 говорят о  том, сколь долго просуществовали традиции, 
возникшие на исходе Средневековья. Небольшой образ-реликва-
рий начала XIX в., стоявший у кровати в доме в Сен-Пьер-дез-Иф 
(департамент Эр), показывает, сколь важную роль реликвии иг-
рали в частной религиозной практике. К крошечным фрагментам 
реликвий были прикреплены листочки с подписями, обещавши-
ми, что одна защищает «от грома», а другая — «от сглаза»83. 

В народной медицине долго продолжали применять рецепты, 
унаследованные от  средневековых лечебников84, и  вплоть до  не-
давнего времени в  деревнях можно было собрать медицинские 
заклинания85. Да  и  сегодня талисманы хранят память о  практи-
ках столь далеких эпох. 

Перевод с французского Михаила Р. Майзульса

Библиография / References

Иаков Ворагинский. Золотая легенда / Вступ. статья и коммент. И.В. Кувшинской, пер. 
с лат. И.И. Аникьева, И.В. Кувшинской. Т. 1. М.: Издательство францисканцев, 
2017. С. 56–57. 

Шпренгер Я., Инститорис Г. Молот ведьм. М.; Берлин: DirectMEDIA, 2020.

Alexander, J., Binski, P. (eds) (1987) Age of Chivalry. Art in Plantagenet England 1200-
1400 (catalogue), n° 647, pp. 484–485. London, Royal Academy of Arts.

Alexandre-Bidon, D. (1987) “La dent et le corail ou La parure prophylactique de l’enfance 
а la fin du Moyen Âge”, Razo 7: 5–35. 

Babelon, E. (1902) Histoire de la gravure sur gemmes. Paris.

Barbier de Montault, X. (1865) Traité liturgique et canonique et symbolique des Agnus Dei, 
Rome-Paris. См. также: Mangenot, E. “Agnus Dei”, Dictionnaire, col. 605–613.

Barbier de Montault, X. (1881) “Les mesures de dévotion”, Revue de l’art chrйtien 25: 360–
419; Gougaud, L. (1924 )“La prière dite de Charlemagne et les piéces apocryphes 
apparentées”, Revue d’Histoire Ecclésiastique 20: 211–238.

Bernardinus Senensis, S. (1950) Opera omnia. T. I, Florence.

Bertrand-Rousseau, P. (1978) Ile de Corse et magie blanche. Étude des conduites magico-
thérapeutiques en Corse. Paris: Publications de la Sorbonne.

82.	Ibid., n° 301 et 302, p. 99.

83.	Ibid., n° 305, p. 100.

84.	См.: Bouteiller, M. (1966) Médecine populaire d’hier et d’aujourd’hui. Paris: Maison-
neuve et Larose.

85.	 Bertrand-Rousseau, P. (1978) Ile de Corse et magie blanche. Étude des conduites mag‑
ico-thérapeutiques en Corse. Paris: Publications de la Sorbonne.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 6 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Bloch, M. (1983 [1924]) Les rois thaumaturges. Etude sur le caractиre surnaturel attribué 
à la puissance royale particulièrement en France et en Angleterre. Paris: Gallima-
rd.

Bouteiller, M. (1966) Médecine populaire d’hier et d’aujourd’hui. Paris: Maisonneuve et 
Larose.

Bozoky, E. (2003) “La blessure qui guérit. Les effets apotropaïques des plaies du Christ au 
Moyen Âge (XIIIe–XVe siècle)”, Les Cahiers du Gerhico 4: 7–24.

Bozoky, E. (2003) Charmes et prières apotropaïques. Brepols: Turnhout.

Breve valde notabile et bonum dum tamen sit scriptum in pergameno virgineo, alias non 
valet, et nota ipsum bene et ex causis in ipso memoratis. In nomine Ihesus Chris‑
ti, vadam, revertar, morer et salutem meam faciam. Hec infra sunt nomina de‑
cem apud Hebreos, quibus nominatur Deus. Quicumque super se portaverit in igne, 
nec in aqua, nec in judicio, nec in bello perebit sed in omni loco remanebit imu‑
nis. † Hol † Helo † Joel † Hic † Adonay † Sabahot † Tetanugiacon sive Migraton † 
Hely † Thoma. Hec nomina porta tecum et non timebis inimicum nec venenum 
nec juidicium nec maleficium nec mortem nec demones nec pestem nec aliquod 
maleficium. Et si mulier pregnans super se portaverit, non moriretur de partu sed 
statim pariet. Le Blevec, D. (1984) “Pharmacopée populaire en comtat venaissin: 
les recettes du notaire Jean Vital (1395)”, Razo, 4: 127–131, 129.

Bruna, D. (1996) Enseignes de pèlerinage et enseignes profanes (Catalogue). Musée Na-
tional du Moyen Âge, Thermes de Cluny. Paris: Réunion des musées nationaux.

Bruna, D. (1998) “Témoins de dévotion dans les livres d’Heures à la fin du Moyen Âge”, Re‑
vue Mabillon 70: 127–161.

Cardanus, J. (1550) De subtilitate, livre XVIII: De mirabilibus. Paris.

Cardini, F. (1982) “Il ‘breve’(sec. XIV-XV). Tipologia e funzione”, La Ricerca Folklorica 5: 
63-75.

Carolus-Barré, L. (1979) “Un nouveau parchemin amulette et la Légende de sainte Margue-
rite patronne des femmes en couches”, Académie des Inscriptions & Belles-Lettres, 
pp. 256–275. Comptes rendus des séances de l’année.

Cest oraison qui s’ensuit fut trouvée sur le sepulchre de la glorieuse vierge marie mere de 
nostre seigneur. Et a telle propriété et vertu que toute personne qui la dit ou fa‑
ict dire une foyz le iour ou la porte sur luy il ne moura (sic) de mort soubdaine: 
en eaue: en feu: ne en bataille. Item sy femme travaille mettez luy laditte oraison 
sur le ventre, tantoust se delivrera. Item si aucun a le hault mal tantoust sera gué‑
ry. Item qui le dira tous les iours verra la vierge marie troys foiz avant sa mort. 
Aussy qui la porte par bonne devotion et parfacte intention. Médiathèque de Poi-
tiers. Ms. 42 (257). Fol. 52.

Cherry, J. (1994) The Middleham Jewel and Ring. York: The Yorkshire Museum.

Corradini Bozzi, M.S. (1997) Ricettari medico-farmaceutici medievali nella Francia me‑
ridionale. T. I. Florence, Olschki.

Dalton, O.M. (1912) Franks Bequest. Catalogue of the Finger Rings. Early Christian, Byz‑
antine, Teutonic, Mediaeval and Later. London.

de Bourbon, E. (1877) Anecdotes historiques, légendes et apologues, § 317, éd. A. Lecoy de 
La Marche, pp. 266–267. Paris.

de Kayser, E. (1975) “Souhaits et images de Nouvel An dans quelques pays d’Europe. Incu-
nables xylographiques du XVe siècle”, Bulletin de l’Association historique, artis‑
tique et archéologique “Le Vieux Papier”.

de Mandeville, J. (1993) Voyage autour de la terre, ch. XIII, trad. et commenté par Ch. De-
luz. Paris, Les Belles Lettres. 



Э д и н а  Б о з о к и

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 6 1

Dieu en son royaume. La Bible dans la France d’autrefois, XIIIe–XVIIIe siècles (1991). Par-
is: Bibliothéque Nationale, Cerf.

Evans, J. (1922) Magical Jewels of the Middle Ages and the Renaissance particularly in 
England. Oxford.

Favreau, R. (1985) “Piété et superstition en Poitou”, Bulletin de la Société des Antiquaires 
de l’Ouest.

Franz, A. (1909 [1960]) Die kirchlichen Benediktionen im Mittelalter. Fribourg [rééd. Graz].

Gaborit-Chopin, D. (ed.) (1996) L’Inventaire du trésor du dauphin futur Charles V. 1363. 
Les débuts d’un grand collectionneur, p. 67, n° 67. Nogent-le-Roi: Librairie des 
Arts te Métiers, Éditions J. Laget.

Gougaud, L. (1924) “La prière dite de Charlemagne et les pièces apocryphes apparentées”, 
Revue d’Histoire Ecclésiastique 20: 211–238.

Gui, B. (1964) Manuel de l’Inquisiteur, éd.-trad. G. Mollat. T. 2. Paris: Belles Lettres.

Hansen, J. (1901) Quellen und Untersuchungen zur Geschichte des Hexenwahns, pp. 87–
88. Bonn.

Harmening, D. (1979) Superstitio. Überlieferungs- und theoriegeschichtliche Untersuchun‑
gen zur kirchich-theologischen Aberglaubensliteratur des Mittelalters. Berlin: E. 
Schmidt.

Harmening, D. (1990) “Magiciennes et sorcières. La mutation du concept de magie à la fin 
du Moyen Âge”, Heresis 13–14: 423–443.

Heinrich von Gorkum, Tractatus de supertitiosis quibusdam casibus (ca. 1425).

Hunt, T. (1990) Popular Medicine in Thirteenth-Century England, pp. 85–86. Cambridge: 
Brewer.

Jacob Voraginsky (2017) Zolotaia legenda [The Golden Legend]. Т. 1. Moscow: Franciscan 
Publishing House. 

Jeay, M. (ed.) (1985) Les Évangiles des Quenouilles, p. 93. Paris: Vrin et Montréal, Les 
Presses de l’Université de Montréal.

Kieckhefer, R. (1990) Magic in the Middle Ages. Cambridge-New York-Port Chester-Mel-
bourne-Sydney: Cambridge University Press.

Klapper, J. (1919) “Das Aberglaubensverzeichnis des Antonin von Florenz”, Mitteilungen 
der schlesischen Gesellschaft für Volskunde 21: 63–101.

Kötsche, D. Der Quedlinburger Schatz, pp. 100–102, n° 34–35.

Kötzsche, D. (1992) Der Quedinburger Schatz wieder vereint, pp. 106–108, n° 43–46. 
Quedlinburg: Kunstgewerbemuseum.

Labarte, J. Inventaire du mobilier de Charles V, n° 618.

le Vénérable, P. (1992) Les merveilles de Dieu (De miraculis), trad. J.-P. Torrell et D. 
Bouthillier. Fribourg et Paris 

Lecouteux, C. (1994) Mondes parallèles. L’Univers des croyances du Moyen Âge, pp. 113–
118, ici p. 114. Paris: Champion.

Lecoy de La Marche, A. (1982) “Interrogatoire d’un enlumineur par Tristan l’Ermite”, Re‑
vue de l’art chrétien 35: 396–408. 

Les fastes du gothique. Le sièle de Charles V (1981), pp. 235-236, n° 190. Paris, Éditions 
de la Réunion des musées nationaux.

Mammoli, D. (1972) “The Record of the Trial and Condemnation of a Witch, Matteuccia di 
Francesco, at Todi, 20 March 1428”, Res Tudertinae 14: 15–16.

On souloit metre ce fust pres des enfans nouveaulx nez afin qu’ilz ne eussent paour des 
noires choses, sicomme dit Plinius.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 6 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Per la dolor de las dens. Porta en escrit sobre tu e ajas en memoria: “Benesta sia la mora 
que Dieus fonc nat e bategat e mort e ressusetat”. Brunel, C. (1956) Recettes mé‑
dicales alchimiques et astrologiques du XVe siècle en langue vulgaire des Pyré‑
nées, n° 362, p. 39. Toulouse: Privat.

Prost, B. (ed.) (1902) Inventaires mobiliers et extraits des comptes des ducs de Bourgogne 
de la maison de Valois (1363–1477). T. I: Philippe le Hardi. Paris.

Religions et traditions populaires. Musée national des arts et traditions populaires, 4 
décembre 1979 — 3 mars 1980 (catalogue) (1979). Ministère de la Culture et de la 
Communication, Éditions de la Réunion des Musées nationaux.

Rézeau, P. (1983) Les prières aux saints en français à la fin du Moyen Âge. T. 2. Genève: 
Droz.

Rigord (1882) Gesta Philippi Augusti, § 52, éd. H. F. Delaborde, oeuvres de Rigord et de 
Guillaume le Breton, historiens de Philippe-Auguste, t. 1. Paris.

Rutebeuf (1874) “Le dit de l’herberie”, dans oeuvres, éd. Jubial, t. 2, p. 60. См. также: 
Vaultier, R. Le folklore pendant la guerre de Cent Ans d’après Les Lettres de Ré‑
mission du Trésor des Chartes.

Saint-Brieuc. Bibliothèque Municipale. Ms. 1 (XV в.).

Schmitt, J.-C. (1979) Le saint lévrier. Guinefort, guérisseur d’enfants depuis le XIIIe siè‑
cle, pp. 13–17. Paris, Flammarion.

Schmitt, J.-C. (1988) “Les superstitions”, in J. Le Goff, R. Remond (eds) Histoire de la 
France religieuse. T. 1, pp. 417–551. Paris: Seuil.

Schönbach, A. (1880) “Segen”, Zeitschrift für deutsches Altertum 24: 308.

Studer, P., Evans, J. (1924) Anglo-Norman Lapidaries, p. 37, v. 249 sq. Paris: Champion.

Sprenger, J., Institoris, G. (2020) Molotok ved’m [The Hammer of Witches]. Moscow; Ber-
lin: DirectMEDIA.

Taburet-Delahaye, E. (1989) L’orfèvrerie gothique (XIIIe-début XVe siècle) au Musée de 
Cluny (Catalogue). Paris: Éditions de la Réunion des musées nationaux.

Van Der Leeuw, G. (1948) La religion, dans son essence et ses manifestations, pp. 415–416. 
Paris: Payot.

Vauchez, A. (1988) La sainteté en Occident aux derniers siècles du Moyen Âge. Rome  : 
École Française de Rome.

Vaultier, R. (1965) Le folklore pendant la guerre de Cent Ans d’après Les Lettres de Ré‑
mission du Trésor des Chartes, pp. 45–49. Paris.

Ward, A., Cherry, J., Gere, Ch., Cartlidge, B. (1981) La bague de l’Antiquité à nos jours, Fri-
bourg, Office du Livre. Paris: La Bibliothèque des Arts.

Yarza Luaces, J. (1988) “Fascinum. Reflets de la croyance au mauvais oeil dans l’art mé-
diéval hispanique”, Razo 8: 113–127.



� 1 6 3

Людмила Сукина 

Апроприация силы древних чудотворных 
образов Богоматери в списках богородичных 
икон конца XVII — начала XVIII в. 
с «историей святыни»

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-163-183

Liudmila Sukina 

The Appropriation of the Power of Ancient Miraculous Im-
ages of the Mother of God in the Iconic Replicas of the Late 
17th — Early 18th Century 

Liudmila Sukina — Program Systems Institute, Russian Academy of 
Sciences (Pereslavl-Zalessky, Russia). lbsukina@gmail.com 

The article discusses the representation of miracles performed by 
the ancient icons of the Mother of God (believed to be painted by 
Luke the Evangelist and revered in Russia from the 12th — 13th cen‑
turies) in the late medieval Russian iconography. The paper ana‑
lyzes three well-known replicas of the Virgin’s icons “with the leg‑
end” created and revered in the last decades of the 17th — early 18th 
centuries (“Our Lady of Vladimir” by Cyril Ulanov, “Theodor’s Our 
Lady” by Gury Nikitin, and “Our Lady of Tikhvin” by an unknown 
artist). In these works, the wonders of ancient shrines depicted in 
the chapters of their frames referred to significant events of the Rus‑
sian history. Problems of decoding the iconographic programs of 
these icons, interpreting their plots, revealing the artistic techniques 
of transmitting the power of their miraculous prototypes are stud‑
ied within a wide cultural and historical context. The icons empha‑
sized those miracles that fit into the concept of a genetic connection 
of the Romanov dynasty with Vladimir-Suzdal and Moscow Rus‑
sian state. The power of the miraculous icons of the Virgin Mary 
was not only appropriated in new images in the hope of receiving 
miraculous help from these replicas; the new icons were intend‑
ed to preserve the memory of the miracles performed by the origi‑
nal images that saved Russian troops and cities in various danger‑
ous situations.

Сукина Л. Апроприация силы древних чудотворных образов Богоматери в списках богородичных икон конца 
XVII — начала XVIII в. с «историей святыни» // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2021. 
№ 39(3). С. 163-183. 

Sukina, Liudmila (2021) “The Appropriation of the Power of the Ancient Miraculous Images of the Mother of God in the 
Replicas of Icons of Our Lady of the Late 17th – Early 18th Century with ‘History of Sacred Object’”, Gosudarstvo, religiia, 
tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(3): 163-183. 



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 6 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Keywords: Russian medieval culture, icon-painting, iconography, 
iconographic program, replicas of ancient miraculous icons, appropri-
ation of the power of the icon.

ИКОНОГРАФИЧЕСКИЙ прием «икона в  иконе» в  по-
следнее время стал уже традиционным объектом внима-
ния исследователей русской иконописи. Во  многом это 

произошло благодаря публикации труда Э.С. Смирновой «“Смо-
тря на образ древних живописцев…”: Тема почитания икон в ис-
кусстве Средневековой Руси»1. Часто этот прием использовал-
ся в богородичных иконах XV–XIX вв. с клеймами акафиста или 
чудес/истории образа. Вслед за  Э.С.  Смирновой исследователи 
обычно указывают две цели создания таких икон: почитание са-
мой Богородицы и  научение молящихся чтить иконописные об-
разы Богоматери. Однако анализ истории создания и  иконогра-
фии икон с клеймами сказаний о прославленных богородичных 
образах позволяет выделить еще один специфический аспект 
их предназначения, который ускользнул от внимания историков 
искусства. 

По  наблюдениям исследователей, после окончания Смутного 
времени резко увеличилось количество списков с особо почитае-
мых в России чудотворных икон Богородицы2. При первых госу-
дарях династии Романовых в  XVII — начале XVIII  в. была рас-
пространена традиция ношения чтимых в  различных церквах 
и монастырях образов Христа, Богоматери и святых по другим го-
родам и селам. Однако эти иконы не могли «посетить» все мест-
ности и  храмы, где им желали поклониться, поэтому практика 
изготовления списков, сложившаяся еще в Средневековье, полу-
чила дальнейшее развитие. Заметим, что само по себе копирова-
ние святыни уже являлось актом апроприации ее чудотворной 
силы. Не случайно многие из таких копий становились чудотвор-

1.	 Смирнова  Э. «Смотря на  образ древних живописцев…»: Тема почитания икон 
в искусстве Средневековой Руси. М.: Северный паломник, 2007.

2.	 См. Щенникова  Л. Царьградская святыня «Богоматерь Одигитрия» и  ее почита-
ние в  Московской Руси // Древнерусское искусство. Византия и  Древняя Русь. 
К 100-летию Андрея Николаевича Грабара (1896–1990). СПб.: Дмитрий Буланин, 
1999. С. 329–340; Щенникова Л. Сретение Владимирской иконы Богоматери в Мо-
скве в 1395 г. Исторический сюжет и особенности иконографии // «Вертоград мно-
гоцветный». Сборник к 80-летию Бориса Николаевича Флори. М.: Индрик, 2018. 
С. 240–274; Плюханова М. «Кипение света». Русские Одигитрии в литургической 
поэзии и в истории. СПб.: Пушкинский дом, 2016.



Л ю д м и л а  С у к и н а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 6 5

ными3. Но  в  клеймах некоторых списков-копий, создававшихся 
прославленными иконописцами в  конце XVII — начале XVIII  в., 
могущество их  древних протографов специально подчеркнуто. 
Оно представлено с  особым мастерством и  выразительностью 
в  многочисленных «исторически достоверных» эпизодах. Это-
му способствовало нарастание повествовательности в  книжных 
текстах и изображениях, развитие и распространение в иконопи-
си манеры мелочного письма, позволявшего уместить на неболь-
шом визуальном пространстве множество деталей. Новые спис-
ки богородичных икон, сделанные по заказу высокопоставленных 
донаторов, должны были «вобрать» в себя силу всех главных чу-
дес древних святынь и  окормить полученной благодатью то  ме-
сто, для которого они предназначались. В данной статье мы рас-
смотрим этот феномен на основе анализа нескольких известных 
списков богородичных икон, созданных и  почитавшихся в  по-
следние десятилетия XVII — начале XVIII в. Эти иконы объединя-
ет то, что все их  чудеса были совершены на  территории Русско-
го государства, а  самые значительные из  них имели отношение 
к его истории. 

Вероятно, одной из самых ранних русских иконографических 
композиций, использовавших прием апроприации силы чтимой 
местной святыни, следует считать «Чудо от  иконы Богоматери 
Знамение»; композиция основана на  рассказе об  историческом 
событии XII в. — осаде Великого Новгорода войском суздальско-
го князя Мстислава Андреевича, сына Андрея Боголюбского. Этот 
иконописный сюжет стал популярным в  XV–XVII  вв. после со-
здания целого ряда литературных произведений, восхваляющих 
новгородский чудотворный образ, который защитил стены горо-
да во время попытки их штурма суздальцами4. 

В новгородской иконописной традиции данный сюжет имел 
самостоятельное значение, ему посвящали специальные ико-
ны. Изображение на  них, как правило, делилось на  три ре-
гистра. В  верхнем были представлены сцены молитвы новго-
родцев возле церкви Спаса на Ильине улице перед небольшой 
иконой Богородицы, относящейся к  типу Оранты, и  перенесе-
ния этого образа на  «острог» к  защитникам города. Средний 

3.	 См. Киселев  А. Чудотворные иконы Божией Матери в  русской истории. М.: Рус-
ская книга, 1992.

4.	 Дмитриев  Л. Слово о  битве новгородцев с  суздальцами // Словарь книжников 
и книжности Древней Руси. Л.: Наука, 1989. Вып. 2. Ч. 2. С. 347–351.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 6 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

занимали изображения переговоров враждующих сторон перед 
сражением и обстрела суздальскими войсками иконы, стоящей 
на  прясле городских укреплений. В  нижнем регистре — сцена 
победы новгородцев и  бегства суздальцев. Такие иконы были 
распространены в  Новгородской земле во  время противостоя-
ния Новгорода и Москвы5, когда местная элита и население на-
деялись на то, что чудотворный образ еще раз защитит княже-
ство, на  этот раз от  московской экспансии. В  других русских 
землях эта иконография почти не  встречалась. В  конце XVII 
в. сюжет «Чудо от  иконы Богоматери Знамение» стал исполь-
зоваться на  образах, создававшихся иконописцами Ярославля 
и  Костромы, среди десятков клейм с  чудесами различных чти-
мых в  разных городах и  странах православного мира богоро-
дичных икон. Значимость этого сюжета, связанного с защитой 
от  самовластия князей Северо-Восточной Руси, в  таких компо-
зициях снижалась из-за  включения в  широкий ряд других чу-
дес. Особое значение сюжет по-прежнему мог иметь для нов-
городцев, проживающих на  территории бывшего княжества 
и переселенных в другие земли, в том числе на верхнюю Волгу 
при Василии III и Иване Грозном6.

Наибольший интерес для нашего исследования представляют 
иконы конца XVII — начала XVIII в., древние прообразы которых 
прославились при иных, гораздо менее неудобных с  политиче-
ской точки зрения обстоятельствах, и потому значительно шире 
почитались и чаще использовались в иконописной практике. Са-
мой прославленной иконой Богородицы в эту эпоху была Богома-
терь Владимирская, на протяжении нескольких веков считавшая-
ся палладиумом Северо-Восточной Руси. Важнейшим периодом 
ее почитания было время расцвета Московского великого кня-
жества, после того как знаменитый образ византийского письма 
перевезли из Владимира в Москву7. В XVII в. Богоматерь Влади-
мирская была прославлена как покровительница Русского госу-
дарства и царской династии Романовых, и ее чтили уже по всем 

5.	 См. Смирнова  Э., Лаурина  В., Гордиенко  Э. Живопись Великого Новгорода. XV 
век. М.: Наука, 1982. С. 83–86, 98–101, 150–154, 217–220, 229–230, 423.

6.	 См. Масленицын  С. Писал Семен Спиридонов. М.: Изобразительное искусство, 
1980. С. 89, 101.

7.	 Гребенюк В. Икона Владимирской Богоматери и духовное наследие Москвы. М.: 
Биоинформсервис, 1997; Щенникова Л. Прославление чудотворной Владимирской 
иконы Богоматери в XVI веке: сказания и чтимые списки // История и культура 
Ростовской земли. 1997. Ростов, 1998. С. 96–103.



Л ю д м и л а  С у к и н а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 6 7

русским землям. Характерной особенностью прославления иконы 
стало создание ее многочисленных списков, заказчиками которых 
выступали и государство, и частные лица из разных социальных 
слоев. Л.А.  Щенникова, исследовавшая традиции почитания Бо-
гоматери Владимирской, полагает, что в XVII столетии эта икона 
воспринималась не  только и  не  столько как чудотворная святы-
ня и живой образ Царицы Небесной (как в более раннее время), 
но и как символ, своего рода эмблема православного Русского го-
сударства, сохраняемого покровительством Богородицы со  вре-
мен Владимиро-Суздальской Руси8. 

Во второй половине XVII в., вероятно, в стенах Оружейной па-
латы была разработана иконография иконы с  чудесами в  окру-
жающих средник клеймах. Одним из лучших ее образцов счита-
ется «Богоматерь Владимирская с лицевым Сказанием о чудесах» 
1717  г. из  Никольского монастыря в  Переславле-Залесском, при-
писываемая Кириллу Уланову (Переславль-Залесский музей-за-
поведник, ПЗМ-2530)9. В  клеймах иконы, сюжетно соответству-
ющих «Сказанию о  чудесах иконы Богоматери Владимирской», 
известному по  списку XVI  в., представлен долгий путь святыни 
из  Константинополя в  Москву и  чудеса защиты Владимирско-
го княжества и  Московской Руси от  врагов, вплоть до  спасения 
от нашествия Темир-Аксака (Тамерлана). (Илл. 1)

Рафинированный и несколько архаичный для конца XVII — на-
чала XVIII в. стиль Кирилла Уланова сделал его известным масте-
ром списков чтимых богородичных икон, великолепно передав-
шим иконографические формы древних образов и  придавшим 
их копиям царственную торжественность и нарядную холодность, 
характерную для работ художников Оружейной палаты эпохи 
первых Романовых. Его заказчиками были традиционалистски 
настроенные представители знати, высшего духовенства и  ку-
печества, надеявшиеся на  то, что покровительство высших сил 
и древние чудотворные иконы спасут Московское царство в эпо-
ху резких перемен. 

8.	 Щенникова  Л. Прославление чудотворной Владимирской иконы Богоматери 
в  XVII столетии // История и  культура Ростовской земли. 1998. Ростов, 1999. 
С. 82.

9.	 1000-летие русской художественной культуры: Каталог выставки. М., 1988. 
Табл.  173; Попова Т. Иконы из  собрания Переславского музея-заповедника. Ры-
бинск: Медиарост, 2015. С. 169.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 6 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Илл. 1. Кирилл Уланов (?). Богоматерь Владимирская со Сказа-
нием. 1717 г.  Переславль-Залесский музей-заповедник.

Рама с  клеймами Богоматери Владимирской из  Никольского 
монастыря лишний раз демонстрирует, что находящаяся в центре 
нее великолепная икона — только копия прославленного образа. 
Но сакральная связь нового изображения с написанным, по пре-
данию, самим евангелистом Лукой подчеркивается присутстви-
ем изображения древней святыни в 20 из 22 клейм. В иконе с ли-
цевым Сказанием представлены все проявления чудесной силы 
ее прославленного прообраза. Это и  сцены выбора иконой ме-
ста своего пребывания, и необычные обстоятельства ее переезда 
из Киева во Владимир. Целительная сила образа продемонстри-
рована в  одиннадцатом клейме («Исцеление жены пресвитера 
Николы»). В этом, видимо, была особо заинтересована заказчица 
списка — Ирина Клементьева Обухова10, супруга главного благо-
творителя переславского Никольского монастыря, купца москов-
ской Кадашевской слободы Г.Я. Обухова. Она умерла в возрасте 
31 года от неустановленной причины и была похоронена в одной 

10.	 Попова Т. Иконы из собрания Переславского музея-заповедника. С. 169.



Л ю д м и л а  С у к и н а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 6 9

могиле с малолетней дочерью и младшими детьми («незрелыми 
младенцами»)11, а  икону художник закончил по  ее «обещанию» 
три года спустя. 

Самое существенное место в  визуальном рассказе о  чудесах 
иконы отведено ее функции защитницы Северо-Восточной Руси. 
Образ Богородицы спасает владимирцев во  время землетрясе-
ния, обрушившего Золотые ворота (клеймо 15), в 1164 г. помога-
ет Андрею Боголюбскому разбить волжских булгар (клеймо 16), 
сохраняется, потеряв только свой золотой оклад, во время захва-
та Владимира войском Батыя (клейма 18–19), наконец, отводит 
от Москвы и всей Руси огромную орду Тамерлана (клейма 21–22). 
В этом отношении составители программы изображения следова-
ли за уже ставшей традиционной иконографией Богоматери Вла-
димирской «со Сказанием», неоднократно использовавшейся мо-
сковскими и региональными иконописцами. Идея чудесной силы 
древнего образа, действовавшей в  разных ситуациях, проводит-
ся в клеймах иконы из Никольского монастыря с дидактической 
последовательностью и настойчивостью. Все сюжеты прописаны 
обстоятельно и детально. Удивительная точность и аккуратность 
мелочного письма позволяет рассмотреть небольшие по  разме-
ру композиции во  всех подробностях. Будучи вкладной, икона, 
вероятно, размещалась в  специальном киоте у  стены храма, что 
давало возможность молящимся увидеть и  оценить ее красоту 
и расшифровать визуальный рассказ, который она содержала. Но, 
несмотря на это, она так и не получила статуса чудотворной, что, 
надо думать, отчасти было связано с историческими обстоятель-
ствами эпохи. 

В  XVII  в. был актуализирован и  получил распространение 
на  всей территории Русского государства культ костромской 
иконы Федоровской Богоматери. Ее древнейший чудотворный 
список, датируемый 1239  г., согласно Сказанию, был «обретен» 
удельным князем Василием Ярославичем в лесной чаще во время 
охоты и первоначально находился в храме Федора Стратилата (от-
сюда и происходит название образа)12. В первой четверти XVII в. 
икона Федоровской Богоматери, почитавшаяся с  XIII столетия, 
стала патрональной святыней нового царствующего дома. Счита-

11.	 Шереметевский В. Русский провинциальный некрополь М., 1914. Т. I. С. 630.

12.	 Масленицын С. Икона «Богоматери Федоровской» 1239 г. // Памятники культуры: 
Новые открытия. Письменность, искусство, археология. 1976. М.: Наука, 1977. 
С. 155–166.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 7 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ется, что ею инокиня Марфа благословила своего сына Михаила 
Федоровича на  московский престол, и  этому богородичному об-
разу было установлено дополнительное празднование 14 марта, 
в память о событиях 1613 г. При Михаиле Романове древняя ико-
на была поновлена и получила драгоценный убор13.

Конечно, икона Богоматери Федоровской в  Московском госу-
дарстве не заменила прославленную Богоматерь Владимирскую, 
поклонение которой связывалось со  становлением и  укреплени-
ем власти Владимиро-Суздальских князей, от которых вели свою 
родословную представители прежней царской династии Рюри-
ковичей-Калитовичей. Но  подчеркнутое почитание при дворе 
Романовых Богоматери Федоровской было вызвано желанием 
нового царствующего рода, получившего престол не по праву кро-
ви, а  через процедуру избрания, иметь собственный палладиум. 
Древняя икона Богородицы, находившаяся в Костроме и принад-
лежавшая к  тому же иконографическому типу (Елеуса), по  пре-
данию, также написанная евангелистом Лукой, что и Богоматерь 
Владимирская, оказалась очень кстати, чтобы представить со-
гласие Михаила Романова занять царский трон как благослове-
ние свыше14.

Существовало ли ранее XVII в. литературное Сказание об ико-
не Богоматери Федоровской и ее чудесах, неизвестно. Самый ран-
ний из  сохранившихся списков его исследователь О.А.  Рыжова 
датирует 1640–1650-ми гг. Она также полагает, что более про-
странное, по  сравнению со  Сказанием, Слово об  иконе Богома-
тери Федоровской, получившее широкую известность в  XVIII в., 
было написано не  позднее 1670  г.15 Сюжетная канва Сказания 
и Слова, в которых прославлялись древние и новые чудеса иконы 
и описывалась ее роль в спасении русского государства в Смутное 
время, давала прекрасную возможность для создания новой ико-
нографии образа с клеймами его истории.

13.	 См. Сказание о явлении и чудесах Федоровской иконы Богоматери // Вестник ар-
хеологии и  истории, издаваемый Императорским археологическим институтом. 
СПб., 1909. Вып. XIX. С. 187–260.

14.	 О роли долгих отказов кандидатов на престол в процедуре избрания царя подроб-
нее см.: Антонов Д. Цари и самозванцы: борьба идей в России Смутного време-
ни. Москва: РГГУ, 2019. С. 29–37.

15.	 Рыжова О. Чудеса Федоровской иконы Богоматери по литературным и изобрази-
тельным источникам XVII–XIX вв. // Краеведческие записки. Кострома, 2003. 
Вып. VI. С. 170.



Л ю д м и л а  С у к и н а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 7 1

Сама древняя святыня, оставаясь в Костроме, на протяжении 
XVII в. дважды поновлялась16 и таким образом оказывалась в ру-
ках иконописцев, которые во время «реставрации» делали с нее 
списки. Не  раз копировал икону и  прославленный костромской 
иконописец Гурий Никитин (Кинешемцев) по  заказам костром-
ских и ярославских купцов, у которых «царский» образ Богороди-
цы пользовался большим почитанием17. Посредством этих копий 
чудотворная сила святыни, тогда находившейся уже в соборном 
Успенском храме Костромы, растекалась по купеческим церквам 
костромского и  ярославского посадов. Предполагается, что Гу-
рий Никитин выполнял и  второе поновление иконы в  1677  г., 
и  во  время этой работы у  него могла возникнуть идея создания 
новой иконографии древнего образа — через дополнение его ра-
мой с клеймами «Сказания»18. 

По мнению В.Г. Брюсовой, образцы такого иконографического 
извода были созданы Гурием Никитиным в 1680-е гг. и сразу же 
получили популярность в кругу ярославских и костромских икон-
ников19. Самым известным произведением этой иконографии яв-
ляется «Федоровская икона Богоматери со Сказанием» 1680-х гг., 
которая считается работой самого Гурия Никитина при возмож-
ном участии его ученика Василия Козьмина20 (Костромской исто-
рико-архитектурный музей-заповедник, КМЗ КОК — 22673). Для 
какого храма она предназначалась — неизвестно. Икона была об-
наружена С.И.  Масленицыным и  сотрудниками Костромского 
музея в  1960  г. в  хозяйственной части нижнего этажа церкви 
Спаса на  Запрудне, где складировались фрагменты иконостасов 
из нескольких сельских церквей Костромской низины, попавших 
в  зону затопления Рыбинского водохранилища21. Она была сра-
зу определена как произведение выдающегося художественно-
го качества, а позже искусствоведам удалось обосновать ее связь 
с творчеством Гурия Никитина. (Илл. 2)

16.	 См. Каткова  С. Икона «Богоматерь Федоровская со  Сказанием» // XII научные 
чтения памяти Ирины Петровны Болотцевой (1944–1995): Сб. статей. Ярославль: 
Аверс Плюс, 2008. С. 56.

17.	 Там же.

18.	 Там же.

19.	 Брюсова В. Гурий Никитин. М.: Изобразительное искусство, 1982. С. 134–144.

20.	Там же. С. 134–144.

21.	 См. Каткова С. Икона «Богоматерь Федоровская со Сказанием». С. 63–64.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 7 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Илл. 2. Гурий Никитин с учеником (?). Богоматерь Федоров-
ская со Сказанием. 1680-е гг. Костромской музей-заповедник.

По мнению одного из  современных исследователей этой ико-
ны С.С. Катковой, с которым мы полностью солидарны, средник 
письма Гурия Никитина в  художественном отношении значи-
тельно более эффектен, чем сама древняя чудотворная святыня22. 
Каткова обратила внимание на то, что богатейший формальный 
язык художника искусно использовался им для усиления воздей-
ствия образа Богородицы на зрителя:

Часть нимба в отличие от оригинала заходит на рамку средника. <…> 
Художник меняет акцент взаимоотношений Богоматери с молящими-
ся. Она не издалека смотрит на людей, а идет к ним навстречу, словно 
выходя за рамку из надмирного пространства и являя миру Спасителя23. 

22.	 Там же. С. 61.

23.	 Там же.



Л ю д м и л а  С у к и н а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 7 3

Новый список чудотворного образа, в отличие от древней свя-
тыни, был доступен для обозрения всеми прихожанами того хра-
ма, для которого был написан (отметим, что, судя по  сохранно-
сти иконы при ее обнаружении, она не была закрыта сплошным 
окладом, а многие годы находилась в киоте, со временем застек-
ленном). Возможно, это предполагалось с самого начала, так как 
клейма рамы иконы тоже отличаются высочайшим качеством 
письма, исключающим даже мелкие огрехи, почти неизбежные 
в таких миниатюрных композициях.

Чудотворная сила копируемого образа подчеркнута тем, что 
он изображен в 18 из 20 клейм иконы. В верхнем поясе подроб-
но рассказана история появления святыни в Костроме (по преда-
нию, ее принес сюда сам великомученик Федор Стратилат). Много 
внимания уделено обретению иконы князем Василием Ярослави-
чем — братом Александра Невского. Ему пришлось оборонять Ко-
строму от ордынских набегов, и он остро нуждался в помощи не-
бесных сил. С похожими угрозами костромичи вновь столкнулись 
в начале XVII в., в Смутное время, когда вера в силу чудотворных 
икон пережила новый виток актуализации и придала давним со-
бытиям остросовременное звучание, что отразилось в  текстах 
Сказания и Слова об иконе Богоматери Федоровской. 

Самым известным из всех чудес древнего образа была победа 
дружины костромского князя над ордынцами в битве на Святом 
озере, которая в  краеведческой литературе связывается с  набе-
гами на  Кострому 1260–1270-х гг. (точная дата сражения неиз-
вестна — очевидно, оно является исключительно легендарным). 
Явление иконой своей силы подробно описано в  Сказании, от-
куда сюжетная канва этого эпизода была заимствована Гурием 
Никитиным. 

Кратко воспроизведем этот сюжет, так как история чудес Бо-
гоматери Федоровской (в отличие от Богоматери Владимирской) 
не  является общеизвестной. Отправляясь со  своей «малой дру-
жиной» на неравный бой с ордынским войском, князь Василий 
Ярославич вспомнил своего «сродника» Андрея Боголюбско-
го, бравшего с  собой в  таких случаях чудотворную икону Вла-
димирской Богоматери (такая апроприация силы знаменитого 
образа будет «повторена» три с половиной века спустя Романо-
выми, положившимися на покровительство Федоровской иконы 
так же, как их  «сродники» Рюриковичи полагались на  Богоро-
дицу Владимирскую). Взятая на поле боя костромская святыня 
полностью оправдала упования князя. Когда отряд ордынцев 



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 7 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

собирался атаковать, а  русские воины приготовились к  смерти, 
икона просияла лучами, которые были ярче солнечных и  горя-
чее огненных. Ослепленные враги обратились в  бегство. Вои-
нам князя Василия Ярославича удалось не только уцелеть самим, 
но  и  освободить пленников, захваченных ордынцами в  других 
княжествах. Как и  в  иных эпизодах, известных по  сказаниям 
о богородичных иконах, победа была одержана здесь не войска-
ми под покровительством Божией Матери, а  самим чудотвор-
ным образом.

На иконе Гурия Никитина рассказ об этом чуде представлен 
очень подробно — в шести клеймах, расположенных слева и спра-
ва от  средника. Однако эмоциональные и  сюжетные акценты 
в  нем слегка смещены по  сравнению с  текстом Сказания. По-
сле общегородской молитвы в соборе княжеская дружина, слов-
но крестным ходом, торжественно движется на поле брани, везя 
впереди богородичный образ (клейма 9 и 10). Рассматривая клю-
чевой эпизод ослепления врагов светом, исходящим от  иконы, 
мы можем только догадываться, что красная бахрома, обрамляю-
щая изображение Богоматери Федоровской по периметру, и есть 
те самые губительные лучи, поразившие ордынцев. Любопытно, 
что и враги при этом не пугаются и не бегут, как описано в Сказа-
нии, а сохраняют стройность рядов и готовы атаковать костром-
скую дружину (клеймо 11). Само поражение и бегство ордынцев 
представлены в  другом клейме как вполне реалистично трак-
туемый результат боевой активности костромичей, перешедших 
в контратаку (клеймо 12). Икона Богоматери виднеется в левом 
верхнем углу композиции, позади рядов княжеских воинов. В по-
следних двух клеймах, иллюстрирующих этот сюжет, изображено 
торжественное возвращение иконы в Кострому и ее водружение 
на прежнее место в  храме. Сила иконы в  визуальной трактовке 
Гурия Никитина выражается скорее в  ее влиянии на  костром-
ских воинов, нежели в прямом физическом воздействии на вра-
гов. Однако исхождение силы от образа четко обозначено в 11-м 
клейме.

Сюжет победы дружины Василия Ярославича над ордынцами 
с  помощью чудотворной иконы Федоровской Богоматери благо-
даря иконографии Гурия Никитина стал популярен в  Костроме. 
В.Г.  Брюсова указывала, что он был включен в  цикл чудес это-
го богородичного образа в  первоначальной росписи городско-
го Успенского собора. Во второй четверти XVIII в. его повторили 
в стенописи шатровой часовни в деревне Некрасово (Святое) близ 



Л ю д м и л а  С у к и н а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 7 5

костромского Ипатьевского монастыря, по преданию, поставлен-
ной в XVII столетии на месте того легендарного сражения24.

Могущество иконы проявилось и  в  том, что она сама чудес-
но оставалась невредимой во время двух пожаров, случившихся 
в Федоровском соборе в XIII в. (клейма 6–7 и 15–16). Последние 
клейма произведения Гурия Никитина посвящены строительству 
городского Успенского соборного храма и помещению в него об-
раза Богоматери Федоровской. В клейме, заключающем компози-
цию рамы, в интерьере нового собора как небесная покровитель-
ница Костромы изображена уже не  Федоровская икона, а  сама 
Богородица в  царском венце. Так художник, видимо, стремился 
напомнить, что иконописный образ — лишь ковчег, вместилище 
силы Божьей Матери, а им может служить как древний образ, так 
и недавно написанная икона.

Составители иконографической программы иконы «Богома-
терь Федоровская со  Сказанием», вероятно, намеренно отказа-
лись от включения в нее новейших чудес, связанных с избранием 
на царство первого представителя правящей династии. Чудотвор-
ная сила воспроизводимого в  клеймах древнего богородичного 
образа направлена исключительно на Кострому и ее жителей, он 
позиционируется, в  первую очередь, как местная святыня, явив-
шаяся в окрестностях города и никогда его не покидавшая (ново-
избранный царь Михаил Федорович увез с собой в Москву толь-
ко список с иконы). 

Еще одной чтимой чудотворной иконой, чье происхождение 
возводили к глубокой древности, а прославление связывали с ис-
торией русского государства, был образ Богоматери Тихвинской. 
Икона принадлежит к  типу Одигитрии и, согласно преданию, 
как и  Владимирская с  Федоровской, была написана евангели-
стом Лукой. Когда точно было составлено Сказание об  этом об-
разе неизвестно, но  к  началу XVII в. существовало уже восемь 
его редакций25. Если кратко суммировать их  рассказы, то  исто-
рия появления иконы на  Руси и  распространения ее почитания 
выглядит следующим образом. Святыня явилась в новгородских 
пределах в 1383 г. Она была «ангелами невидимо носима» из од-
ного селения Новгородской земли в другое, неожиданно являясь 
местным жителям. Окончательно икона остановилась на  одном 

24.	 Брюсова В. Русская живопись XVII века. М.: Искусство, 1984. С. 90–91.

25.	 Кириллин В. Сказание о Тихвинской иконе Богоматери «Одигитрия» // Древняя 
Русь. Вопросы медиевистики. 2004. № 1(15). С. 103.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 7 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

из берегов реки Тихвинки, где для ее пребывания была построе-
на деревянная церковь Успения Богородицы. В XVII в. в разных 
редакциях Сказания были распространены две версии прежне-
го местонахождения и  именования этой святыни. Одна из  них 
отождествляла Тихвинскую икону с  Одигитрией из  Влахернско-
го храма в Константинополе, откуда этот чудотворный образ соб-
ственной волей переместился на  Русь, предчувствуя завоевание 
Византии турками. В  другой версии это была «Богоматерь Рым-
лянская» — список с  нерукотворного Лиддского образа, чудесно 
уплывший по  морю из  Константинополя в  Рим во  времена ико-
ноборчества, а  потом вернувшийся обратно. Возможно, эти рас-
сказы появились еще в конце XV в. после взятия турками столи-
цы Византийской империи и присоединения Новгорода к Москве, 
когда «явление» древней святыни на Руси начали трактовать как 
оставление ею утративших благочестие Рима и Константинополя. 
Икона тогда рассматривалась как покровительница Московского 
великокняжеского дома. Тихвин стал местом богомолья русских 
государей династии Рюриковичей. Для почитания иконы Богоро-
дицы Василий III построил каменный храм, а Иван Грозный ос-
новал Тихвинский Успенский монастырь. С  древнего образа на-
чали делать списки для церквей других городов.

После окончания Смутного времени покровительство иконы 
Богоматери Тихвинской было распространено на царей новой ди-
настии. К  Сказанию о  ней добавили новое чудо, свидетельству-
ющее о  поддержке этим образом усилий царя Михаила Федоро-
вича по восстановлению государства. Во второй половине XVII в. 
появилась иконография «Богоматерь Тихвинская со  Сказани-
ем», включающая новые сюжеты, демонстрирующие силу иконы. 
Не исключено, что это было как-то связано с приездом из Тихви-
на в Москву иконописца Иродиона Сергеева, вызванного в столи-
цу для работы над рукописью обновленной редакции «Сказания 
о чудесах иконы Тихвинской Богоматери»26. 

Ярким образцом использования этой иконографии является 
икона 1680  г. из  церкви Смоленской Богоматери в  Калуге (Цен-
тральный музей древнерусской культуры и  искусства имени Ан-
дрея Рублева, КП–756). Ее пытались связать с деятельностью ма-

26.	 См. Иванова И. Икона Тихвинской Богоматери и ее связь со «Сказанием о чуде-
сах иконы Тихвинской Богоматери» // Труды отдела древнерусской литературы. 
М.; Л.: Наука, 1966. Т. XXII. С. 423.



Л ю д м и л а  С у к и н а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 7 7

стеров тихвинской и московской школ второй половины XVII в.27, 
но этот вопрос требует специального изучения. (Илл. 3)

Илл. 3. Неизвестный мастер. Богоматерь Тихвинская со Сказа-
нием. 1680 г. Центральный музей древнерусской культуры и 

искусства имени Андрея Рублева.

Из вкладной надписи на обратной стороне иконной доски сле-
дует, что икона является списком с чудотворного образа Тихвин-
ского Успенского монастыря. Копия была изготовлена по заказу 
архимандрита этой обители Варсонофия и  вложена им «по  обе-
щанию» в калужскую церковь Богоматери Одигитрии на Песках28. 
Точная причина вклада неизвестна, но можно предположить, что 
одним из  поводов послужили события успешно развивавшей-

27.	 См. Иванова И. Икона Тихвинской Богоматери и ее связь со «Сказанием о чудесах 
иконы Тихвинской Богоматери»; Брюсова В. Русская живопись 17 века. Табл. 69.

28.	 Иванова  И. Икона Тихвинской Богоматери и  ее связь со  «Сказанием о  чудесах 
иконы Тихвинской Богоматери». С. 419.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 7 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ся карьеры Варсонофия. Сан архимандрита он получил в 1670 г. 
в  калужском Добром Покровском монастыре, в  1678  г. был на-
значен в Тихвинскую богородичную обитель, а в феврале 1680 г. 
переведен в  Новый Иерусалим под Москву29. Для нашего иссле-
дования большую важность представляет содержание вкладной 
надписи, где говорится о способе копирования чудотворной ико-
ны: «Сей святый образ пречистыя девы Мари Богородицы имя-
нуемый тихфинский преписася со опасным изследованием мерою 
и подобием со всечестным ея чудотворныя иконы тихфинская су-
щия во святой ея обители на Тихфине»30. В тексте подчеркивает-
ся, что святыня копируется со  всей возможной тщательностью, 
с  сохранением размеров и  иконографических особенностей изо-
бражения. Соблюдение этих условий должно было помочь пере-
нести благодать древнего образа его новому списку.

Вероятно, требование особой тщательности при создании 
списка со  стороны заказчика определило и  большое количество 
сюжетных клейм в его раме (24 клейма). Это позволило доволь-
но точно передать содержание редакции «Слова о  чудесах ико-
ны Тихвинской Богоматери» второй половины XVII в. — от  пер-
вого явления этого иконописного образа над Ладожским озером 
до видения Макария Унженского юродивому Никите. В большин-
стве клейм присутствует изображение самой чудотворной иконы. 
В  череду чудес, совершенных святыней, вплетаются сцены как 
квазиисторические («Константинопольский патриарх показывает 
новгородским купцам место, откуда икона улетела на Русь», клей-
мо 18), так и исторические («Приезд в Тихвин великого князя Ва-
силия (1526), посещение тихвинского Успенского собора Иваном 
Грозным (1547)», клеймо 17).

Отдельного внимания удостоено чудо иконы, которое име-
ло прямое отношение к  Тихвину. Оно изображено в  трех клей-
мах нижнего ряда (клейма 21–24). Тихвинский Успенский мона-
стырь в Смутное время пережил осаду, сходную с той, что выпала 
на  долю Троице-Сергиевой обители. В  1613  г. отряд шведских 
наемников Якоба Делагарди овладел Новгородом, но  потер-
пел неудачу под Тихвином. После этого шведы осадили мона-

29.	 Строев П. Списки иерархов и настоятелей монастырей Российской церкви. СПб., 
1887. С.  573; Сербина  К. Очерки социально-экономической истории русского го-
рода. Тихвинский посад XVI–XVIII вв. М.; Л.: Издательство Академии наук СССР, 
1951. С. 152–153.

30.	 Цит. по: Иванова И. Икона Тихвинской Богоматери и ее связь со «Сказанием о чу-
десах иконы Тихвинской Богоматери». С. 419.



Л ю д м и л а  С у к и н а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 7 9

стырь. В  стенах обители укрывались не  только монахи и  воины, 
но и многие окрестные жители с семьями. 

В клеймах калужского списка иконы Богоматери Тихвинской 
зафиксированы все основные эпизоды этого события, которые 
описаны в Сказании: осада монастыря; схватка русского и швед-
ского отрядов у  монастырских стен; отказ иконы покинуть оби-
тель, когда священники попытались ее унести; «безвоинственная» 
победа защитников над шведами. В  первом клейме изображе-
на молитва монахов и  мирян перед чудотворной иконой во  вре-
мя атаки шведского войска с  развевающимися флагами; во  вто-
ром — битва на поле возле монастыря; в третьем — неожиданное 
бегство шведов, пораженных, как сообщает Сказание, видением 
неисчислимого воинства, посланного на  них Богоматерью. Эта 
сцена решена подчеркнуто реалистично: тщательно написаны 
фигуры отступающих в беспорядке и давящих в страхе друг дру-
га шведских воинов, брошенные ими пушки, жерла которых все 
еще нацелены на монастырь. Но никакого чудесного войска, про-
гнавшего отряд Делагарди, здесь нет. Не  видели его, по  тексту 
Сказания, и защитники монастыря — они узнали о видении толь-
ко от пленных врагов.

В честь этого события было установлено новое празднование 
иконе Тихвинской Богоматери 26 июня. Когда в Успенском Тих-
винском монастыре находилось русское посольство, готовившее 
мирный договор со шведами, там был сделан список древнего об-
раза, который посольство взяло с собой в Столбово. Копия иконы 
демонстрировала присутствие на переговорах святыни, оставшей-
ся в  своей обители. Перед ее ликом, согласно Сказанию, и  был 
подписан мирный договор. Из  Столбова послы с  иконой отпра-
вились в Новгород, который семь лет был под контролем врагов, 
а теперь возвращался под власть московского государя. Легенда 
о чуде образа Тихвинской Богоматери, совершенном в Смуту, под-
держивалась церковью и государством. До 1678 г. в память о нем 
на рождественской неделе чудотворную икону привозили из Тих-
вина в Москву31. 

Таким образом, сила иконы, распространявшаяся даже на  ее 
копии, не  должна была вызывать у  современников никаких со-
мнений. Но  почему-то  при царе Федоре Алексеевиче статус ее 
культа был понижен, и  она вновь превратилась преимуществен-

31.	 См. Снессорева С. Земная жизнь пресвятой Богородицы и описание святых чудо-
творных ее икон. Ярославль: Верхне-Волжское книжное издательство, 1994. С. 187.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 8 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

но в  региональную святыню. К  сожалению, мы не  знаем, о  чем 
размышлял архимандрит Варсонофий, заказывая новый список 
Богоматери Тихвинской для своего вклада после получения вы-
сокой должности архимандрита Ново-Иерусалимского монасты-
ря, и почему он стремился подчеркнуть сходство копийного про-
изведения с подлинником и напомнить о силе иконы, явленной 
в начале царствования деда правящего монарха.

Любопытно сравнить калужский список «Богоматери Тих-
винской со  Сказанием» с  подобной новгородской иконой, на-
писанной упоминавшимся выше тихвинским мастером Иро-
дионом Сергеевым в  1678  г. (Новгородский музей-заповедник, 
КП–7714, ДРЖ–970). В 26 клеймах ее рамы не нашлось места для 
новых чудес, имевших значение для всего государства — в  них 
сила древнего образа «адресно» нацелена только на  новгород-
цев и тихвинцев. 

В  заключение хочется подчеркнуть, что сама иконография 
списка чудотворной иконы со  Сказанием о  ее древнем образе 
не  была изобретением иконописцев конца XVII — начала XVI-
II в. Существуют такие иконы и более раннего времени. Мы име-
ем дело не с новацией, а с продолжением и развитием традиции. 
Но  иконы последнего этапа русского Средневековья отличает 
стремление составителей их  иконографических программ актуа-
лизировать те чудеса чтимых богородичных образов, которые 
были связаны с прошлым Северо-Восточной и Московской Руси, 
Русского государства. Заказчики стремились не  только перенес-
ти на новый образ силу чудотворной иконы (хотя на это, вероят-
но, тоже рассчитывали), но  и  сохранить память об  уже произо-
шедших чудесах, об излиянии благодати от этих образов, которое 
происходило в различных городах страны в критические момен-
ты истории.

Библиография / References

Антонов Д. Цари и самозванцы: борьба идей в России Смутного времени. М.: РГГУ, 
2019.

Брюсова В. Гурий Никитин. М.: Изобразительное искусство, 1982.

Брюсова В. Русская живопись XVII века. М.: Искусство, 1984.

Гребенюк В. Икона Владимирской Богоматери и духовное наследие Москвы. М.: Био-
информсервис, 1997.

Дмитриев Л. Слово о битве новгородцев с суздальцами // Словарь книжников и книж-
ности Древней Руси. Л.: Наука, 1989. Вып. 2. Ч. 2. С. 347–351.



Л ю д м и л а  С у к и н а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 8 1

Иванова И. Икона Тихвинской Богоматери и ее связь со «Сказанием о чудесах ико-
ны Тихвинской Богоматери» // Труды отдела древнерусской литературы. М.; 
Л.: Наука, 1966. Т. XXII. С. 419–436.

Каткова С. Икона «Богоматерь Федоровская со Сказанием» // XII научные чтения па-
мяти Ирины Петровны Болотцевой (1944–1995): Сборник статей. Ярославль: 
Аверс Плюс, 2008. С. 55–67.

Кириллин В. Сказание о Тихвинской иконе Богоматери «Одигитрия» // Древняя Русь. 
Вопросы медиевистики. 2004. № 1(15). С. 102–120.

Киселев А. Чудотворные иконы Божией Матери в русской истории. М.: Русская кни-
га, 1992.

Масленицын С. Икона «Богоматери Федоровской» 1239 г. // Памятники культуры: Новые 
открытия. Письменность, искусство, археология. 1976. М.: Наука, 1977. С. 155–166.

Масленицын С. Писал Семен Спиридонов. М.: Изобразительное искусство, 1980.

Плюханова М. «Кипение света». Русские Одигитрии в литургической поэзии и в ис-
тории. СПб.: Пушкинский дом, 2016.

Попова Т. Иконы из  собрания Переславского музея-заповедника. Рыбинск: Медиа-
рост, 2015.

Рыжова О. Чудеса Федоровской иконы Богоматери по литературным и изобразитель-
ным источникам XVII–XIX вв. // Краеведческие записки. Кострома, 2003. 
Вып. VI. С. 164–176.

Сербина К. Очерки социально-экономической истории русского города. Тихвинский 
посад XVI–XVIII вв. М.; Л.: Издательство Академии наук СССР, 1951.

Сказание о явлении и чудесах Федоровской иконы Богоматери // Вестник археологии 
и  истории, издаваемый Императорским археологическим институтом. СПб., 
1909. Вып. XIX. С. 187–260.

Смирнова  Э. «Смотря на  образ древних живописцев…»: Тема почитания икон в  ис-
кусстве Средневековой Руси. М.: Северный паломник, 2007.

Смирнова Э., Лаурина В., Гордиенко Э. Живопись Великого Новгорода. XV век. М.: 
Наука, 1982.

Снессорева С. Земная жизнь пресвятой Богородицы и описание святых чудотворных 
ее икон. Ярославль: Верхне-Волжское книжное издательство, 1994.

Строев П. Списки иерархов и настоятелей монастырей Российской церкви. СПб.: Ти-
пография С.В. Балашева, 1877.

Шереметевский В. Русский провинциальный некрополь М.: Типо-литография Това-
рищества И.Н. Кушнерев и Ко, 1914. Т. I.

Щенникова  Л. Прославление чудотворной Владимирской иконы Богоматери в  XVI 
веке: сказания и чтимые списки // История и культура Ростовской земли. 1997. 
Ростов, 1998. С. 96–103.

Щенникова Л. Прославление чудотворной Владимирской иконы Богоматери в XVII сто-
летии // История и культура Ростовской земли. 1998. Ростов, 1999. С. 76–84.

Щенникова Л. Сретение Владимирской иконы Богоматери в Москве в 1395 г. Истори-
ческий сюжет и особенности иконографии // «Вертоград многоцветный». Сбор-
ник к 80-летию Бориса Николаевича Флори. М.: Индрик, 2018. С. 240–274.

Щенникова Л. Царьградская святыня «Богоматерь Одигитрия» и ее почитание в Мо-
сковской Руси // Древнерусское искусство. Византия и Древняя Русь. К 100-ле-
тию Андрея Николаевича Грабара (1896–1990). СПб.: Дмитрий Буланин, 1999. 
С. 329–340.

1000-летие русской художественной культуры: Каталог выставки. М.: Б.и., 1988.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 8 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Antonov, D. (2019) Tsari I samozvantsy: borʹba idei v Rossii Smutnogo vremeni [Tsars 
and impostors: the struggle of ideas in Russia in the Time of Troubles]. M.: RGGU.

Briusova, V. (1982) Gurii Nikitin [Gury Nikitin]. M.: Izobrazitel’noe iskusstvo.

Briusova, V. (1984) Russkaia zhivopis’ 17 veka [Russian painting of the 17th century]. M.: 
Iskusstvo.

Grebeniuk, V. (1997) Ikona Vladimirskoi Bogomateri i dukhovnoe nasledie Moskvy [Icon 
of Our Lady of Vladimir and the spiritual heritage of Moscow]. M.: Bioinformservis. 

Dmitriev, L. (1989) “Slovo o bitve novgorodtsev s suzdal’tsami” [A word about the battle of 
Novgorod with Suzdal], Slovar’ knizhnikov i knizhnosti Drevnei Rusi, v. 2, p.2, 
pp. 347–351. L.: Nauka.

Ivanova, I. (1966) “Ikona Tikhvinskoi Bogomateri i ee sviaz’ so “Skazaniem o chudesakh 
ikony Tikhvinskoi Bogomateri”” [Icon of Our Lady of Tikhvin and its connection 
with the “Legend of Miracles of the Icon of Our Lady of Tikhvin”], Trudy otdela 
drevnerusskoi literatury, v. 22. M., L.: Nauka.

Katkova, S. (2008) “Ikona “Bogomater’ Fedorovskaia so Skazaniem”” [Icon “Theodor’s Our 
Lady with the Legend”], 12 nauchnye chteniia pamiati Iriny Petrovny Bolottsevoi 
(1944–1995), pp. 55–67. Iaroslavl’: Avers Plius. 

Kirillin, V. (2004) “Skazanie o Tikhvinskoi ikone Bogomateri “Odigitriia”” [Legend of the 
Icon of Our Lady of Tikhvin “Hodegetria”], Drevniaia Rus’. Voprosy medievistiki 
1(15): 102–120.

Kiselev, A. (1992) Chudotvornye ikony Bozhiei Materi v russkoi istorii [Miraculous icons 
of Our Lady in Russian history]. M.: Russkaia kniga.

Maslenitsin, S. (1976) “Ikona “Bogomateri Fedorovskoi” 1239 g.” [Icon of Theodor’s Our 
Lady of 1239], Pamiatniki kul’tury: Novye otkrytiia. Pis’mennost’, iskusstvo, 
arkheologiia, 1977, pp. 155–166. M.: Nauka.

Maslenitsin, S. (1980) Pisal Semen Spiridonov [Wrote Semyon Spiridonov]. M.: 
Izobrazitel’noe iskusstvo.

Pliukhanova, M. (2016) “Kipenie sveta”. Russkie Odigitrii v liturgicheskoi poezii i v istorii 
[“The boiling of light”. Russian Hodegetrias in liturgical poetry and in history]. 
SPb.: Pushkinskii dom.

Popova, T. (2015) Ikony iz sobraniia Pereslavskogo muzeia-zapovednika [Icons from the 
collection of the Pereslavl Museum-Reserve]. Rybinsk: Mediarost.

Ryzhova, O. (2003) “CHudesa Fedorovskoi ikony Bogomateri po literaturnym i 
izobrazitel’nym istochnikam 17–19 vv.” [Miracles of the Theodor’s Icon of the Moth-
er of God according to the literary and pictorial sources of the 17th — 19th centu-
ries], Kraevedcheskie zapiski, v. 6, pp. 164–176. Kostroma.

Serbina, K. (1951) Ocherki sotsial’no-ekonomicheskoi istorii russkogo goroda. Tikhvin‑
skii posad 16–18 vv. [Essays on the socio-economic history of the Russian city. 
Tikhvin Posad of the 16th — 18th centuries]. M., L.: Izdatel’stvo Akademii nauk 
SSSR.

“Skazanie o iavlenii i chudesakh Fedorovskoi ikony Bogomateri” [The Legend of the Appear-
ance and Miracles of the Theodor’s Icon of the Mother of God], Vestnik arkheologii 
i istorii, izdavaemyi Imperatorskim arkheologicheskim institutom, 
v. 19 (1909), pp. 187–260. SPb.

Smirnova, E. (2007) “Smotria na obraz drevnikh zhivopistsev…”: Tema pochitaniia icon 
v iskusstve Srednevekovoi Rusi [“Looking at the image of ancient painters ...”: The 
theme of veneration of icons in the art of Medieval Russia]. M.: Severnyi palomnik.



Л ю д м и л а  С у к и н а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 8 3

Smirnova, E., Laurina, V., Gordienko, E. (1982) ZHivopis’ Velikogo Novgoroda. 15 vek 
[Painting of Veliky Novgorod. 15 century]. M.: Nauka.

Snessoreva, S. (1994) Zemnaiia zhizn’ presviatoi Bogoroditsy i opisanie sviatykh chudot‑
vornykh ee ikon [The earthly life of the Blessed Virgin Mary and a description of 
Shes holy miraculous icons]. IAroslavl’: Verkhne-Volzhskoe knizhnoe izdatel’stvo.

Stroev, P. (1877) Spiski ierarkhov i nastoiatelei monastyrei Rossiiskoi tserkvi [Lists of hi-
erarchs and rectors of monasteries of the Russian Church]. SPb.: Tipografiia 
S.V. Balasheva.

Sheremetevskii, V. (1914) Russkii provintsial’nyi nekropol’ [Russian provincial necropolis], 
v. 1. M.: Tipo-litografiia Tovarishchestva I.N. Kushnerev i Ko.

Shchennikova, L. (1997) “Proslavlenie chudotvornoi Vladimirskoi ikony Bogomateri v 16 
veke: skazaniia i chtimye spiski” [Glorification of the miraculous Vladimir Icon of 
the Mother of God in the 16th century: legends and revered replicas], Istoriia i 
kul’tura Rostovskoi zemli, pp. 96–103. Rostov.

Shchennikova, L. (1999) “Proslavlenie chudotvornoi Vladimirskoi ikony Bogomateri v 17 
stoletii” [Glorification of the miraculous Vladimir Icon of the Mother of God in the 
17th century], Istoriia i kul’tura Rostovskoi zemli, 1998, pp. 76–84. Rostov.

Shchennikova, L. (2018) “Sretenie Vladimirskoi ikony Bogomateri v Moskve v 1395 g. Is-
toricheskii siuzhet i osobennosti ikonografii” [The Meeting of the Vladimir Icon of 
the Mother of God in Moscow in 1395. The historical plot and features of iconog-
raphy], “Vertograd mnogotsvetnyi”, sbornik k 80-letiiu Borisa Nikolaevicha Flori, 
pp. 240–274. M.: Indrik.

Shchennikova, L. (1999) “TSargradskaia sviatynia “Bogomater’ Odigitriia” i ee pochitanie 
v Moskovskoi Rusi” [Tsargrad shrine “Our Lady of the Hodegetria” and its vener-
ation in Moscow Russia], Drevnerusskoe iskusstvo. Vizantiia i Drevniaia Rus’, k 
100-letiiu Andreia Nikolaevicha Grabara (1896–1990), pp. 329–340. SPb.: Dmi-
trii Bulanin.

1000-letie russkoi khudozhestvennoi kul’tury [The 1000th anniversary of Russian art cul-
ture] (1988), katalog vystavki. M.



1 8 4

Андрей Мороз, Элеонора Семиврагова

Животворящий крест в селе Годеново: между 
двух сакральных центров и за их пределами

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-184-208

Andrey Moroz, Eleonora Semivragova

The Life-Giving Cross in the Godenovo Village: Between and 
Beyond the Two Sacred Centers

Andrey Moroz — Higher School of Economics University (Moscow, 
Russia). abmoroz@hse.ru
Eleonora Semivragova — Higher School of Economics University 
(Moscow, Russia). nora.semivragova@mail.ru

The article discusses the veneration of a carved wooden crucifix kept 
in the church of St. John Chrysostom in Godenovo village. The cross, 
according to a legend, was revealed in 1423 to shepherds who saw 
him descending from the sky. According to the official version, the 
cross is of Byzantine origin and it appeared in Russia as a sign of 
the transition of spiritual grace from Constantinople to Moscow. A 
church was erected at the site where the cross has been revealed, then 
demolished in 1940, and the cross was transferred to the temple of a 
neighboring village, where it has been kept until today. In the 1990s, 
a monastery was built on the site of the cross discovery. The monas‑
tery declared its rights to possessing the cross. As a result, a confron‑
tation between the two religious centers led to “doubling of the sacred” 
and conflicting claims for the appropriation of sacred power, under‑
stood as an emanation of the sacred power of the original Life-Giving 
Cross of the Lord. The cross and its copies keep a symbolic meaning 
of the Russian state building. The article draws upon official publica‑
tions and field data.

Keywords: Christianity, appropriation of sacred virtue, veneration of 
sacred objects, legends, folklore.

Мороз А., Семиврагова Э. Животворящий крест в селе Годеново: между двух сакральных центров 
и за их пределами // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2021. № 39(3). С. 184-208.

Moroz, Andrey, Semivragova, Eleonora (2021) “The Life-Giving Cross in the Godenovo Village: Between and Beyond the 
Two Sacred Centers”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(3): 184-208.

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-XX-XX
mailto:nora.semivragova@mail.ru


№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 8 5

ДЕРЕВЯННОЕ скульптурное распятие, хранящееся в храме 
святителя Иоанна Златоуста в селе Годеново (в настоящее 
время входит в Ростовский р-н Ярославской обл.), — одна 

из широко известных русских православных святынь, почитание 
которой переживает второй расцвет в последние 20 с небольшим 
лет. Крест размером 230 х 240 см с опиленным нижним концом 
представляет собой не самое распространенное изображение рас-
пятия, очевидных параллелей которому не  находится ни  в  рус-
ском, ни  в  византийском искусстве1 — распятие более походит 
на  западноевропейские изваяния романского стиля с  элемента-
ми готики2. 

Согласно легенде, транслируемой как в  многочисленных пе-
чатных изданиях3, так и в устных пересказах, крест был явлен 29 
мая 1423 г. пастухам, которые пасли скот на  Сахотских болотах, 
в 6 км от нынешнего местопребывания креста в селе Годеново Ро-
стовского р-на Ярославской обл. и в  1,5 км от деревни Антушко-
во (в настоящее время входит в Ильинский р-н Ивановской обл.). 
Сведения восходят к «Сказанию о явлении честного и животворя-
щего креста Господня и чудотворца Николая» (далее — Сказание), 
созданному в  первой трети XVIII в. и  известному по  рукописям 
XIX в.4 Пастухам «явися о  себе отъ греческия страны от  небеси 
и до земли свет неизреченный, и ста на болоте, [...] и на нем об-
раз распятия Господня, лик Божий, а пред ним чудотворец вели-
кий Николай со святым Евангелием»5. Тогда же пастухи услыша-
ли глас, повелевающий поставить на  этом месте храм, но  было 
решено несколько изменить место строительства из-за того, что 
болотистая почва не подходила для постройки. Однако в процес-

1.	 Пуцко В.Г. Иисусов крест из Никольского погоста (около 1467 г.). Скульптурное 
распятие в русском пластическом искусстве. // Сообщения Ростовского музея. Вып. 
XII. Ростов, 2002. С. 268.

2.	 Вагнер Г.К. От символа к реальности. Развитие пластического образа в русском 
искусстве XIV–XV веков. М., 1980. С. 174, 177–180.

3.	 Напр. Животворящий Крест Господень в храме святителя Иоанна Златоуста села 
Годенова / Сост. А. Горюнова-Борисова. Переславский Никольский женский мо-
настырь. 2014. С. 10–13.

4.	 Известные рукописи: Опт. –167.1, 167.2, 167.3 (не ранее 1839 г.); Ник. — 412 (руко-
пись датирована 1809 г.). См. Крутова М.С. Святитель Николай Чудотворец 
в  древнерусской письменности. М., 1997. С. 188–189. Издание: Сказание о  явле-
нии честнаго и  животворящаго креста Господня и  великаго во  святителех чудо-
творца Николая в  Никольском погосте, что словет на  болоте у  Иисусова креста 
и о благодатных знамениях и чудесных исцелениях от животворящаго креста Гос-
подня и святителя и чудотворца Николая. Изд. В.П. Ехлакова. Ярославль, 1882.

5.	 Там же. С. 8–9.

А н д р е й  М о р о з ,  Э л е о н о р а  С е м и в р а г о в а



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 8 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

се возведения церкви первые срубленные венцы чудесным обра-
зом переносились на место явления креста, которое тем временем 
высохло и стало пригодным для продолжения строительства. Так 
был возведен храм в честь святителя Николая с приделом в честь 
Происхождения Животворящего креста Господня6.

Видимо, с  этого момента место получает название Николь-
ского Погоста (альтернативные названия — Никольский Погост, 
что у  Иисусова Креста, Погост Иисусова Креста, Погост Крест). 
В  1506  г. церковь сгорела, при этом во  время пожара прихожа-
не не  смогли вынести крест. Однако распятие уцелело в  огне. 
Второй деревянный храм просуществовал до  1776 г., затем вме-
сто него была построена каменная церковь во имя Воздвижения 
Креста Господня с приделом святого Николая. Храм был закрыт 
в 1940 г. и постепенно разбирался на кирпич, так что к 1990-м гг. 
от него осталась только полуразрушенная колокольня. В середи-
не 1990-х гг. на этом месте был образован монастырь во имя Со-
шествия Креста Господня.

В  1940 г. крест был перенесен из  закрытого и  разоренного 
храма в  действующий храм свт. Иоанна Златоуста, расположен-
ный в 6 км от Никольского Погоста, в селе Годеново, где остается 
по сей день. Помимо устных рассказов, воспроизводимых в совре-
менных изданиях7, об  этом повествуют материалы следственно-
го дела: 

Ломать церковь начали в августе 1940 года. Об этом свидетельству-
ют показания священника церкви Иоанна Златоуста села Годено-
во Николая Введенского, данные им на допросе 2 апреля 1941 года 
(ГАЯО. Р-3698. Оп. 2. С-4535. Л. 133). Вероятно, власти изъяли все 
самое ценное, а  «ненужные» на  их  взгляд «предметы культа» по-
просту выбросили на улицу. Среди них оказался и Животворящий 
Крест Господень. Об этом говорит в своих показаниях на судебном 
заседании 9 мая 1941 года священник Николай Введенский (ГАЯО. 
Р-3698. Оп. 2. С-4535. Л. 283об) [...] Инициатива [перенесения кре-
ста — А.М., Э.С.] исходила от  жителей погоста «Иисусов Крест». 
Об этом свидетельствует на допросе от 14 марта 1941 года монахиня 
Синклитикия (Смирнова), которая в ту пору была старостой храма 

6.	 Там же. С. 9–11.

7.	 См. напр., Величайшая святыня. Животворящий крест Господень. История явле-
ния и многовековое служение нашему отечеству / Сост. Бессмертная Е.К. М.: Ал-
горитм. 2005. С. 33–34.



№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 8 7

А н д р е й  М о р о з ,  Э л е о н о р а  С е м и в р а г о в а

в селе Годеново. Она прямо указывает, что «…Животворящий Крест 
принесли верующие из  Ильинско-Хованского района Ивановской 
области. Принесли они этот Крест по согласованию с отцом Нико-
лаем и церковным советом, но не насовсем, а только покуда постро-
ят себе часовню» (ГАЯО. Р-3698. Оп. 2. С-4535. Л. 186).

Священник Николай Введенский в судебном заседании 9 мая 1941 
года уточнил, что к нему обратилась женщина, «…которая говорит: 
у нас ломают церковь и там валяется Крест, который я хочу купить» 
(ГАЯО. Р-3698. Оп. 2. С-4535. Л. 285 об). На другой день «…человек 
пять несут на  носилках вроде человека (…), но  потом ко  мне при-
ходит опять эта женщина и  говорит, что я  купила Крест» (ГАЯО. 
Р-3698. Оп. 2. С-4535. Л. 286)8. 

В 1997 г. храм в опустевшем Годенове (село сейчас нежилое, при-
хода нет) стал подворьем Никольского женского монастыря в Пе-
реславле-Залесском, стараниями которого святыня сделалась 
крайне популярной и в настоящее время привлекает множество 
паломников и  туристов. Монастырь, основанный на  месте соше-
ствия креста, в  1,8 км от  села Антушково, как преемник Кресто-
воздвиженского храма, где хранился крест конца 1930-х гг., без-
успешно претендует на возвращение креста.

В  этой статье мы попытаемся показать на  примере почитания 
этой одной святыни, как конструируется и  поддерживается ста-
тус сакрального объекта, окружающего его пространства и  вре-
мени, как происходит трансляция благодати, распределение ее 
между сакральными центрами и  вне их, а  также проанализиро-
вать ситуацию противостояния двух религиозных центров в  ре-
цепции паломников. 

Работа основана на полевых материалах, собранных авторами, 
включающих интервью с паломниками, послушниками и трудни-
ками монастырей (Никольского в  Переславле и  Сошествия Кре-
ста Господня на урочище Погост Крест) и записи из книг с описа-
ниями современных чудес, которые ведутся в годеновском храме 
и  в  монастыре Сошествия Креста Господня. Материалов, запи-
санных в результате работы с местным населением, в нашем рас-

8.	 Перенесение Животворящего Креста в Годеново // Официальный сайт мужского 
монастыря Животворящего Креста Господня. 17.11.2020 [https://погосткрест.рф/
tpost/oo851g56g1-perenesenie-zhivotvoryaschego-kresta-v-g, доступ от 20.05.2021].

https://погосткрест.рф/tpost/oo851g56g1-perenesenie-zhivotvoryaschego-kresta-v-g
https://погосткрест.рф/tpost/oo851g56g1-perenesenie-zhivotvoryaschego-kresta-v-g


А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 8 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

поряжении нет, поскольку нет самого местного населения, во-
влеченного в  ситуацию паломничества и  противостояния двух 
религиозных центров (немногочисленные жители села Антушко-
во посещают богослужения в монастыре и, кажется, не соверша-
ют паломничеств в Годеново).

Явление святыни. «Официальный» дискурс

Отдавая себе отчет, что понятие «официального» дискурса в  от-
ношении почитаемых святынь крайне условное и это как раз та 
ситуация, к  которой неплохо применимо понятие вернакуляр-
ной (т.е. преломленной в  восприятии каждого отдельно взято-
го индивида) религиозности, сформулированное Л. Примиано9, 
мы все же полагаем важным в нашем контексте использовать это 
обозначение. Под «официальным» дискурсом мы понимаем со-
вокупность текстов, преимущественно письменных, в  которых 
с  большей или меньшей степенью подробности воспроизводит-
ся содержание Сказания, причем как фактическая сторона (ис-
тория явления, обретения, хранения креста и  поклонения ему, 
чудеса, перенесение в  Годеново), так и  идеологическая (интер-
претация явления «греческого» креста на  Руси за  30 лет до  па-
дения Константинополя). Эти тексты тиражируются, не  проти-
воречат один другому, и к ним так или иначе апеллируют всегда, 
когда речь заходит о кресте, как к основному и наиболее автори-
тетному источнику.

Почитание годеновского креста как святыни исключительной 
важности мотивируется педалированием времени и  места его 
происхождения. Сами по  себе мотивы, воспроизводимые в  Ска-
зании, — чудесное путешествие святыни по  небу, перемещение 
ее из  далекого сакрального центра, явление ее в  пустынном, не-
жилом пространстве простым людям10, получение чудесного зна-

9.	 Primiano, L.N. (1995) “Vernacular Religion and the Search for Method in Religious 
Folklife”, Western Folklore 54(1): 37–56.

10.	 Такими простыми людьми регулярно, хотя и не всегда, оказываются пастухи, что 
связано, с одной стороны, с особенностями их работы, требующей выхода в про-
странство, удаленное от жилья, незаселенное и часто труднодоступное; с другой 
стороны, это может быть связано с  подчеркнуто низким статусом пастуха в  де-
ревенском социуме у многих европейских народов (см. Мороз А.Б. Севернорус-
ские пастушеские отпуска и  магия первого выгона скота у  славян // Восточно-
славянский этнолингвистический сборник. М., 2001. С. 249) — применительно 
к  рассматриваемому мотиву это существенно, поскольку святыня открывается 
наименее социально защищенному персонажу. Наконец, существенную роль 



А н д р е й  М о р о з ,  Э л е о н о р а  С е м и в р а г о в а

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 8 9

ка, который указывает на местонахождение святыни (например, 
свечение), нежелание святыни пребывать в каком-либо уже суще-
ствующем храме или построенном не на месте обретения, а в бо-
лее удобном для людей месте, самовольное возвращение пере-
несенной святыни на  место ее обретения и  вообще наделение 
сакрального предмета агентностью, — представляют собой набор 
широко используемых как в книжности, так и в фольклоре кли-
ше11, которые призваны обосновать и месторасположение святы-
ни, и ее сакральное значение (в самом тексте Сказания явление 
креста на небе соотносится с явлением Иверской иконы: «Якоже 
бо и образ пресвятыя Богородицы прииде из Иверскаго царства 
во  святую гору Афонскую по  воздуху Божиим промыслом; тако 
и  зде на  болоте явися Крест пресвятый»12). В  случае с  годенов-
ским крестом перечисленные мотивы приобретают особое зна-
чение, поскольку на них основаны и идея о вселенском значении 
святыни (доказательство перехода лидерства среди православных 
Церквей), и дальнейшие перипетии ее почитания, о которых пой-
дет речь ниже.

То обстоятельство, что крест был явлен в XV в., за 30 лет до па-
дения Константинополя, и  регулярные упоминания, что крест 
этот греческого происхождения (от  греческия страны), исклю-
чительно важны, — на обоих этих фактах базируется тезис о пре-
емственности Руси по  отношению к  Византии и  о  Москве как 
Третьем Риме, активно используемый в «официальном» дискур-
се: «Крест пришел с  неба, “со  стороны греческой”, и, возмож-
но, является константинопольской святыней, чудесным обра-
зом перенесенной в Россию за 30 лет до падения христианского 
царства Византии. ”Москва — Третий Рим, и  Четвертому не  бы-
вать!” — прорек некогда в псковской глубинке инок Филофей. Как 

в  наделении пастухов этой функцией сыграл евангельский сюжет Рождества 
Христова.

11.	 Панченко А.А. Исследования в области народного православия. Деревенские свя-
тыни Северо-Запада России. СПб., 1998. С. 119–124; Анастасова Е. Летящая ико-
на — семантика и  функции одной легенды // Studia mythologica slavica, X. 2007. 
C. 227-235; Albert-Llorca, M. (2002) Les Vierges miraculeuses. Légendes et rituels, pp. 
16, 30–31, 61. Paris; Руди Т.Р. «Яко столп непоколебим» (об одном агиографиче-
ском топосе) // Труды отдела древнерусской литературы. Институт русской лите-
ратуры (Пушкинский Дом). Вып. 55. СПб., 2004. С. 215 (сноска 24).

12.	 Сказание о явлении честнаго и животворящаго креста Господня и великаго во свя-
тителех чудотворца Николая в Никольском погосте, что словет на болоте у Иису-
сова креста и о благодатных знамениях и чудесных исцелениях от животворяща-
го креста Господня и святителя и чудотворца Николая. С. 12.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 9 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

в те далекие времена еще полная грубых языческих обычаев Русь 
могла стать святой и  нести всемирное служение Православия? 
Человеческому уму непостижимы пути судеб Божиих»13. Грече-
ское происхождение креста, правда, ставит под сомнение надпись, 
сделанная на нем на верхней короткой перекладине: помимо тра-
диционного «IC ХС NIKA» там еще написано: «IСТАВΩРОСIКО». 
В заметке 1848 г. эта надпись описывается так: «На верхнем кон-
це Креста изображены полугреческими, полурусскими церков-
ного стиля буквами греческие слова: I Ставру икон»14 (автор 
имел в виду ἡ σταυροὺ εἰκών — образ креста). Таким образом, не-
соответствие надписи никакому языку отмечалось уже в  XIX в.: 
«Из надписи на Кресте I Ставру икон, начертанной полурусски-
ми буквами вероятно уже в позднейшее время неопытным подра-
жанием изгладившемуся или поврежденному оригиналу, — еще 
более утверждает в мысли, что этот Крест —  произведение не на-
шего отечества, где искусства до времен Преобразователя стояли 
на низком степени»15 (заметим, что сама эта «полурусская» над-
пись также воспроизведена автором очерка с ошибками; этот же 
пассаж воспроизводится в  издании Сказания в  примечании16). 
Однако ни о каких поновлениях креста до имевшей место в 2002–
2003 гг. реставрации неизвестно.

Тем не менее упоминание концепции «Москва — третий Рим» 
в  риторике хранителей святыни (как авторов брошюр и  букле-
тов, так и самой игуменьи Переславского Никольского монасты-
ря Евстолии (Афониной)) присутствует постоянно: «И  вот ка-
кое-то действительно особенное призвание сейчас у креста — вот 
мы почему вспоминаем, что крест явился за  30 лет до  падения 
Византии — что предназначение, что наша, как говорится, на-
циональная идея, которую не  надо искать, — именно православ-
ная вера, утверждение на земле среди всех народов православия, 
что мы Третий Рим действительно. Вот этот вот Третий Рим сей-

13.	 Животворящий Крест Господень в храме святителя Иоанна Златоуста села Годе-
нова. С. 10.

14.	 Наблюдение путешественника по Ростовскому уезду // Ярославские губернские ве-
домости. 1848. № 35. Часть неофициальная. С. 178.

15.	 Там же. С. 179.

16.	 Сказание о явлении честнаго и животворящаго креста Господня и великаго во свя-
тителех чудотворца Николая в Никольском погосте, что словет на болоте у Иису-
сова креста и о благодатных знамениях и чудесных исцелениях от животворяща-
го креста Господня и святителя и чудотворца Николая. Прим. 6. С. 18–19.



А н д р е й  М о р о з ,  Э л е о н о р а  С е м и в р а г о в а

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 9 1

час встает с колен на наших глазах»17. В настоящее время эта кон-
цепция становится актуальной в  связи с  идеей «русского право-
славного мира» — и выстраиванием «патриотической» идеологии: 
«В современном российском обществе имеется запрос на появле-
ние новой патриотической идеологии. Но очень часто новое — это 
хорошо забытое старое. В  условиях отхода от  ценностей ком-
мунистической идеологии вполне объяснима мода на  идеи, бы-
товавшие в  Российской империи и  даже в  Московской Руси»18. 
Сама по себе эта концепция, возрождаемая в современном мире, 
носила в  XVII–XIX вв. скорее религиозный, чем политический 
характер. А.М. Ранчин отмечает, что концепция Филофея под-
разумевала религиозный, а  не  политический аспект, а  Москва 
мыслилась скорее вторым Константинополем, нежели третьим 
Римом19, политический же смысл, по-видимому, в  большей сте-
пени стал вкладываться в  эту формулировку уже в  наше время. 
Вместе с  тем идея выстраивания сакрального пространства или 
интерпретации одного пространства как семиотического дубли-
ката другого характерна для религиозной культуры. В частности, 
такие иеротопические (термин А.М. Лидова20) переносы достаточ-
но распространены в  связи с  многочисленными попытками вос-
создания Святой земли: в этом смысле Константинополь не про-
сто понимался, но отчасти создавался и как Новый Иерусалим21. 
Москва, как и многие другие города, повторяя в семиотическом 
плане Константинополь и  будучи столицей единственного неза-
висимого православного государства (Грузия «с московской пози-
ции представлялась скорее легендарным царством, нежели гео-

17.	 Мамонтов А. Крест. Фильм 1 канала. 0:04:57 [https://www.youtube.com/
watch?v=ewklVb9gXiI, доступ от 13.12.2020].

18.	 Трушков С.А. Теоретико-правовые аспекты включения положений концепции 
«Москва — Третий Рим» в государственную идеологию современной России // Об-
щество. Наука. Инновации (НПК-2017). Сборник статей. Всероссийская ежегод-
ная научно-практическая конференция. Вятский государственный университет. 
2017. С. 6093.

19.	 Ранчин А.М. К истолкованию теории «Москва — Третий Рим» в русской культуре 
Нового времени // Россия XXI. 2012. № 6. С. 54.

20.	Лидов А.М. Иеротопия. Создание сакральных пространств как вид творчества 
и  предмет исторического исследования // Иеротопия. Создание сакральных про-
странств в Византии и Древней Руси / под ред. А.М. Лидова. М.: «Прогресс-тради-
ция», 2006. С. 9–31.

21.	 Ousterhout R. Sacred Geographies and Holy Cities: Constantinople as Jerusa-
lem // Иеротопия. Создание сакральных пространств в  Византии и  Древней 
Руси / под ред. А.М. Лидова. М.: «Прогресс-традиция», 2006. С. 109.

https://www.youtube.com/watch?v=ewklVb9gXiI
https://www.youtube.com/watch?v=ewklVb9gXiI


1 9 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

графической и  политической реальностью»22), и  просто в  русле 
общеевропейской традиции копирования святых мест23 претендо-
вала на статус Второго Константинополя, то есть Третьего Иеру-
салима. Эта тенденция отчетливо заметна в номинации годенов-
ского креста.

Еще с  XIX в. встречается, а  в  настоящее время стало офици-
альным наименование креста Животворящим. Таким образом, 
осуществляется перенос эпитета с  собственно Креста Господня 
на одно конкретное его изображение. Эта не оговариваемая омо-
нимия придает годеновскому кресту значимость исключительной, 
уникальной, едва ли не главной святыни, которая в свою очередь 
постулирует преемственность русского православия и его превос-
ходство, дает буквальную отсылку к  главной святыне: Животво-
рящий Крест Господень, перенесенный из Иерусалима в Констан-
тинополь vs Животворящий Крест (именно так — с  прописными 
буквами — именуется годеновский крест в посвященной ему лите-
ратуре), по собственной воле перенесшийся по небу из Византии 
в окрестности Ростова Великого.

Омонимия, между тем, не просто позволяет подчеркнуть пере-
нос сакральной силы Креста Господня на  годеновское распятие, 
но и открывает многочисленные возможности для интерпретаций.

Чудеса. Паломнический дискурс

Часто случается, что вокруг почитаемых локальных объектов пе-
ресекаются, противореча друг другу и  взаимодействуя, несколь-
ко точек зрения на  святыню и  на  то, как правильно следует ее 
почитать: традиция локального сообщества, позиция институ-
ции, осуществляющей контроль над объектом, и  восприятие па-
ломников, туристов, местных жителей, переселенцев и т.п. могут 
не  совпадать и  даже конфликтовать, обладать различными цен-
ностными характеристиками для различных сообществ24. В  слу-

22.	 Лотман Ю.М., Успенский Б.А. Отзвуки концепции «Москва — Третий Рим» в идео-
логии Петра I // Успенский Б.А. Избранные труды. Т. 1. Семиотика культуры. Се-
миотика истории. М., 1994. С. 63.

23.	 Яворская С.Л. «Шумаевский крест» и  кальвария царя Алексея Михайлови-
ча // Иеротопия. Создание сакральных пространств в  Византии и  Древней 
Руси / под ред. А.М. Лидова. М.: «Прогресс-традиция», 2006. С. 709.

24.	 Eade, J., Sallnow, M.J. (2000) “Introduction”, in J. Eade, M.J. Sallnow (eds) Contest‑
ing the Sacred: The Anthropology of Christian Pilgrimage, pp. 5–9. Urbana; Chicago: 
University of Illinois Press; Кормина Ж.В. Пещёрка // Живая старина. 2003. № 1. 

А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы



А н д р е й  М о р о з ,  Э л е о н о р а  С е м и в р а г о в а

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 9 3

чае с  годеновским крестом таких сообществ меньше, чем могло 
бы быть. Так, фактически отсутствует локальное сообщество мест-
ных жителей: Годеново опустело, постоянных жителей там нет. 
В  нескольких домах, стоящих вблизи храма, живут послушни-
ки, трудники и охрана. Село Антушково, расположенное в 1,5 км 
от Никольского Погоста (то есть от монастыря Сошествия Живо-
творящего Креста, возникшего на месте обретения креста), тоже 
малолюдно — в 2010 г. в нем числилось 78 жителей, среди кото-
рых монастырь посещают единицы. У  трудников Никольского 
монастыря, подвизающихся в Годенове, бытует мнение, что «тут 
нету нормальных людей. Антушково — это село пьяниц, воров» 
(ПМА25, муж., 7 лет).

Вместе с  тем есть весьма обширное сообщество, состоящее 
из послушников и  трудников монастыря, паломников, туристов, 
а  также людей, образующих сервисную сеть, возникшую вокруг 
святыни (таксистов, экскурсоводов и проч.), транслирующее «го-
деновский текст». Знания всех этих людей черпаются из  про-
поведей и  из  литературы, в  большом количестве продающейся 
и  в  Переславле-Залесском, и  в  Годенове, и  в  монастыре Соше-
ствия Животворящего Креста. Брошюры и буклеты цитируют или 
полностью воспроизводят Сказание, а  также современные чуде-
са от креста, для записи рассказов о которых есть тетрадь и в го-
деновском храме, и в монастыре. Одновременно мощной средой, 
питающей «годеновский текст», оказывается сама устная нарра-
тивная традиция, включающая как пересказы источников «офи-
циального» дискурса, так и  коммуникацию внутри сообщества, 
где люди охотно делятся своими впечатлениями, личным опытом 
взаимодействия со святыней и пересказами чужих нарративов. 

Крест  — не  только известная святыня, но  и  туристический 
объект. В  первом случае педалируется чудотворность, во  вто-
ром — древность и аутентичность, но в реальности эти две харак-
теристики креста не  делятся между сообществами, да  и  самого 
противопоставления туристов паломникам не наблюдается. Более 
того — ввиду некоторой логистической сложности приезжающие 
в  Годеново автобусы привозят смешанные группы, состоящие 
как из собственно туристов, так и из паломников. Организаторы 
паломничеств и туроператоры, в частности, предлагают поездку 

С. 25–28; Мороз А.Б. Народная агиография: источники, сюжеты, образы. М., 2017. 
С. 326. 

25.	 Полевые материалы авторов.



1 9 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

с  остановками в  Переславле-Залесском и  Ростове Великом с  за-
ездом в  Годеново и  монастырь Сошествия Животворящего Кре-
ста. В  современной литературе о  паломничестве обсуждается со-
отношение паломничества и  туризма. Так, Эрик Коэн отмечает, 
что различие между паломниками или паломниками-туриста-
ми (pilgrim, “pilgrim-tourist”) с  одной стороны и  путешественни-
ками и путешественниками-туристами (traveler, “traveler-tourist”) 
с другой проявляется по отношению к формальным центрам па-
ломничества (formal pilgrimage centers); в  случае же с  популяр-
ными (popular) центрами оппозиция нейтрализуется26. С. Коул-
ман и Дж. Иде подчеркивают, что сакральный объект предстает 
пустым сосудом, который отражает (reflects) объективированные 
ожидания паломников27, таким образом святыня для различных 
групп паломников (включая туристов) имеет то  значение, кото-
рое в нее вкладывают28. 

В случае с годеновским крестом нам не удалось выявить суще-
ственных отличий в восприятии святыни приезжающими. Тури-
стический интерес к  историческим объектам и  паломнический 
к сакральным в данном случае хорошо сочетаются. Годеновский 
крест обладает рядом важных характеристик, притягивающих па-
ломников (в  широком смысле): он древний, он подлинный, он 
«греческий», он чудотворящий.

Ж.В. Кормина отмечает, что большинство паломников приез-
жает к святыням именно для того, чтобы получить собственный 
религиозный опыт, «пережить свое малое чудо»29. В этой системе 
координат очень важным концептом становится аутентичность 
святого места: «Такими тропами аутентичности являются поня-
тия чистоты, простоты и намоленности. <…> Паломники ожида-
ют от  поездки соприкосновения с  миром подлинного, рецептов, 
как получить этот опыт в более полном объеме, и доказательств 
его ценности» 30. 

26.	 Cohen, E. (1992) “Pilgrimage centers: Concentric and excentric”, Annals of Tourism 
Research 19(1): 37.

27.	 Coleman, S., Eade, J. (2004) “Introduction: Reframing Pilgrimage”, in S. Coleman, 
J.  Eade (eds) Reframing Pilgrimage: Cultures in Motion, p. 4. London, New York: 
Routledge.

28.	 Ibid., p. 18.

29.	 Кормина Ж.В. Паломники: Этнографические очерки  православного номадизма. 
М.: Изд. Дом Высшей школы экономики, 2019. С. 21.

30.	 Там же. С. 42–43.



А н д р е й  М о р о з ,  Э л е о н о р а  С е м и в р а г о в а

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 9 5

Не менее важен и концепт присутствия благодати в намолен‑
ном месте паломничества, в котором «заключается важная для 
современных православных идея преемственности религиозной 
и культурной традиции. Намоленное место понимается как своего 
рода контейнер для аккумуляции благодати, где можно пережить 
подлинный опыт принадлежности к традиции, такой же, каким 
он был у  предыдущих поколений паломников. Следование этой 
идее вырабатывает особые фильтры исторической памяти, сжи-
мающей советское прошлое с  его эффективной политикой секу-
ляризации до незначительного размытого эпизода»31.

Однако основной характеристикой, способной объединить 
большинство приезжающих в  Годеново, является чудо и  спо-
собность как места, так и  объекта совершать чудеса постоянно. 
«Режимов», в  соответствии с  которыми происходят чудеса, не-
сколько: они могут определяться самим сакральным объектом 
(материальным), местом, временем, а  также запросом со  сторо-
ны паломников (высказанной в  устной или письменной форме 
просьбой). Именно чудеса становятся предметом постоянного 
обсуждения среди паломников. Напротив, рассказы об  этиоло-
гии святыни, истории ее пребывания и  о  чудесах от  нее, свер-
шившихся за границами современности, воспроизводятся замет-
но реже, так как не представляются актуальными. В обращениях 
же к  сюжетам «официального дискурса» заметно нивелирова-
ние ряда деталей, нарушение хронологии, отсутствие идеологи-
ческой направленности, что в принципе характерно для восприя-
тия сакрального объекта паломниками, приезжающими за своей 
долей благодати. С этой же точки зрения интерпретируется и на-
именование креста животворящим: в посвященном этой святыне 
фильме закадровый голос сообщает: «Святые отцы называли об-
раз Креста Христова Животворящим, то есть созидающим»32. Ср. 
в полевых материалах: «[Почему крест животворящий?] Потому 
что очень много исцелений идет. Мы и  явление само… вот свя-
щенник говорит, что это явление само это как бы явление самого 
византийского креста. Что эта надпись, которая здесь на кресте, 
она идентична, которая была именно вот в то время в Византии» 
(ПМА, жен., 30+, паломница). 

31.	 Там же. С. 23.

32.	 Кудинов Ю. Небоявленный Крест. Чудное явление. Фильм ТВ Культура. Ч. 1. 
0:01:12 [https://www.youtube.com/watch?v=CrJCaFqpujA, доступ от 13.12.2020].

https://www.youtube.com/watch?v=CrJCaFqpujA


А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 9 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Два сакральных центра

С момента создания монастыря Сошествия Животворящего Кре-
ста в  Никольском Погосте встал вопрос о  возвращении креста 
в  место его изначального пребывания, однако он так и  не  был 
решен. 

22 января 2016 года состоялось заседание Архиерейского совета 
Ивановской митрополии, на  котором были выработаны предло-
жения по выполнению резолюции Святейшего Патриарха Москов-
ского и  всея Руси Кирилла о  Кресте Господнем, явленном в  1423 
году близ села Антушково и последние годы пребывавшем в храме 
в честь святителя Иоанна Златоуста села Годеново. Святейший Вла-
дыка благословил, чтобы впредь в течение полугода крест находил-
ся в монастыре Животворящего Креста Господня села Погост Крест 
Шуйской епархии (Ивановская митрополия), а еще полгода — в хра-
ме святителя Иоанна Златоуста в селе Годеново Ярославской епар-
хии. Для перенесения святыни Его Святейшество благословил два 
раза в год совершать крестный ход33. 

Эта резолюция не выполняется, и крест не переносится. По всей 
вероятности, этот вопрос остается нерешенным благодаря игуме-
нье Евстолии, настоятельнице Никольского монастыря, которая 
не  спешит расстаться со  святыней, пусть даже и  временно. Пер-
сона игуменьи в некотором смысле фольклоризована, так что в ее 
образе акцентируется власт(нос)ть: «Когда там [в  Никольском 
Погосте] храм разрушился, [крест] перенесли сюда. И не отдают. 
[А почему?] Ну, потому что это… настоятельница монастыря быв-
шая одноклассница Путина» (ПМА, жен., 30+, паломница). 

Подчеркивается, что игуменья способна добиваться принятия 
решений и на государственном уровне. Так, послушница Николь-
ского монастыря, подвизающаяся при годеновском храме, рас-
сказывала, что игуменья Евстолия настолько не хотела отдавать 
святыню в мужской монастырь, что поменяла границы областей: 

У  них конфликт на  почве Креста. Они хотят, чтобы монахини им 
отдали Крест, а  Евстолия не  отдает, потому что она даже… пред-

33.	 Архиерейский совет Ивановской митрополии выработал предложения по выпол-
нению резолюции Святейшего Патриарха Кирилла относительно ежегодного пе-
ренесения Креста Господня, явленного близ села Антушково. [http://www.patriar-
chia.ru/db/text/4350169.html, доступ от 13.12.2020].

http://www.patriarchia.ru/db/text/4350169.html
http://www.patriarchia.ru/db/text/4350169.html


А н д р е й  М о р о з ,  Э л е о н о р а  С е м и в р а г о в а

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 9 7

ставляешь, она столько судов прошла, она такую власть имеет, что… 
Представляешь, найти людей, которые, прости меня, области пере-
делали!.. Ведь раньше Антушково это тоже была… Ростовская об-
ласть34. А теперь даже дошло до того, что они их отделили, вообще 
отрезали, что они сделали другую область. Они теперь Ивановская 
область» (ПМА, Анастасия, 40+).

В  итоге мужской монастырь Сошествия Животворящего Креста 
потерял возможность как-либо решить вопрос о  местонахожде-
нии креста в  свою пользу, однако не  отказался от  возможности 
использовать крест в качестве символического капитала — в дру-
гой форме. Выше было сказано, что чудотворные свойства креста 
проявляются в разных «режимах»: помимо самого креста, творя-
щего чудеса, значимым для паломников оказывается место его 
сошествия. Локация, удаленная от  села Годеново на  6 км, была 
отмечена строительством храма, в котором и хранился до 1940 г. 
крест (напомним, что, согласно Сказанию, его не смогли перенес-
ти в более обитаемое место), а затем, в 1990-е гг., именно там был 
основан монастырь Сошествия Животворящего Креста. Таким об-
разом, святыня оказалась поделена между двумя сакральными 
центрами: с одной стороны, подлинный крест находится в Годе-
нове, причем подчеркивается, что крест явленный, нерукотвор-
ный, и даже живой, обладающий агентностью. Этот тезис звучит 
из уст и хранителей креста, и почитателей: 

[Почему животворящий крест?] Потому что он явился! Вот в то вре-
мя, когда Византия распалась, и  в  это время явился этот крест. 
И  рядом была икона Николая Угодника. Икона Николая Угодни-
ка утеряна, он животворящий, он не  руками сделан» (ПМА, жен., 
паломница).

[А  как он был обретен?] Так живой этот крест… Он просто… Как, 
сам, самый, вроде как сам воздвигся, этот крест (ПМА, жен., 60+, 
жительница Петровского).

[Почему крест животворящий?] Ну, я не настолько… Не знаю. Он 
появился-то вот ниоткуда. И голос с неба говорит, свет, и они нашли 
его в болоте, где не пролезть, — чтобы кто-то его принес и спрятал 

34.	 Имеется в  виду Ростовский р-н Ярославской обл. Граница районов и  епархий 
не менялась с 1929 г.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

1 9 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

там? Ну, никак. Как они за этим, пастухи, долезли только — не знаю 
(ПМА, жен., 30+, паломница).

И еще вот... интересный факт, значит... один атеист — военный, ну, 
там, политология, в общем, все жестко, если атеисты, то — не пере-
убедишь. Ну и вот, [вздыхает] один, значит, из них, такой вот высо-
кого чина военный, вот… каждый год приезжает в  наш... Николь-
ский монастырь, ставит свечку святителю Николаю, вот, и объяснил 
это чем, что мы… как-то  пришлось ему в  архивах этих военных… 
видеть, они, значит, брали экспертизу, давно еще, в  такой, когда 
скрыто все было… От креста, значит, какую-то частичку маленькую 
брали на  анализ и  подтвердили, что с... крест неземного происхо-
ждения, то есть это у них даже в архивах есть (ПМА, жен., 50+, по-
слушница Никольского монастыря, подвизающаяся в иконной лав-
ке храма в Годенове).

С другой стороны, место его чудесного обретения отстоит на 6 км, 
и  это при том, что, согласно Сказанию, Божья воля определила 
также и местопребывание креста. 

В  такой конкуренции выигрывает Храм в  Годенове (и, соот-
ветственно, Никольский монастырь в Переславле-Залесском, ко-
торому принадлежит годеновское подворье). Этому способствует 
не только обладание подлинным, аутентичным крестом, но и рас-
положение (Годеново ближе к  Петровскому, то  есть к  федераль-
ной трассе), и статус (Никольский монастырь — один из самых бо-
гатых и многолюдных в Переславле). 

Монастырь Сошествия Животворящего Креста в  условиях та-
кой конкуренции выстраивает стратегию несколькими путями. 
В качестве символического капитала используется само место со-
шествия. Важнейшим инструментом маркирования пространства 
как сакрального выступает сам ландшафт в месте сошествия кре-
ста. Отдельным его элементам приписывается чудесное свойство. 
На камушках, которые берут в месте сошествия, якобы проявля-
ется изображение креста, и они тоже транслируют чудесную силу 
оригинала: 

В ноябре 2018 г. была с паломниками в храме (монастыре) вместе 
с  сестрой. На  правой ноге на  большом пальце было черное пятно. 
При моем заболевании — сахарный диабет — это грозит ампутаци-
ей нижних конечностей. Сестра купила мне камешек. Приехав до-
мой, стала прикладывать его к  больной ноге. Через 4 месяца пят-



А н д р е й  М о р о з ,  Э л е о н о р а  С е м и в р а г о в а

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 9 9

но исчезло. Благодарю Господа нашего Иисуса Христа и «камешек» 
Я приехала в очередной раз в монастырь на своих ножках.

 Меня зовут Ирина. Посещая монастырь, приобрела камушек с Кре-
стиком. Через несколько дней у сестры сильно заболела спина. При-
ложили к  больному месту освещенный камушек, она легла в  по-
стель. Через час боль прошла, а камушек потемнел. Слава Господу!!! 

(ПМА, книга чудес монастыря Сошествия Животворящего Креста).

Впрочем, в отношении камней можно встретить и скепсис: 

[Соб.: Мне говорили, что здесь камушки находят в  виде Креста.] 
Нет, нет, никого не  слушайте. Ну, была шутка, что там камушек 
ложили, ну, с крестом. Или подбирали там. Здесь почему была та-
кая шутка? Потому что вырыли яму из-под туалета — люди побе-
жали землю, землю собирать. Святая земля. Ну, ну пускай соби-
рают. Люди там, камни ищут. Ну, подложили там ребята камушки 
с крестиками. [То есть они не сами появлялись?] Да ну нет, конеч-
но, нет такого, чтоб там… сами появлялись. Нет такого. Ну, люди 
они склонны, так сказать, к такому делу, к мистицизму, ко всему» 
(ПМА, муж., послушник монастыря).

Но независимо от отношения к камням с крестом как к (не)руко-
творным копиям животворящего креста им приписываются сим-
волические или реальные чудесные свойства, и они понимаются 
как копии креста.

Временнóй «режим», в  котором проявляются чудесные свой-
ства креста, по-видимому, первоначально связан именно с мона-
стырем в  Никольском Погосте. Согласно верованиям и  ожида-
ниям, в различные праздники в небе появляется облако в форме 
креста. Это чудо не  только констатируется как имевшее место 
в прошлом, но и ежегодно ожидается прежде всего на Воздвиже-
нье. В дальнейшем возникает редупликация — подобное чудо на-
чинают замечать и над годеновским храмом. 

Вообще это место далеко от города, очень красивые облака. И очень 
часто… Кто-то  даже фотографировал, очень похоже, то  есть, обла-
ко практически повторяет формой [крест]. Просто очень красивое, 
благодатное [место] (ПМА, Сергей, казак, охранник в Годеновском 
храме).



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

2 0 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

В три часа будет явление Креста. [А почему в три часа?] Ну потому 
что уже все люди заметили: каждый год в три и в семь утра появ-
ляется, и вечером. Когда уже закат. Три раза в день как три ангела. 
[Три ангела?] Ну, Троица. Как Троица» (ПМА, Ярослав, послушник 
монастыря).

В  канун праздника Преображения Господня, вечером 18 августа 
2013 года, в голубом и безоблачном небе над обителью с восточной 
стороны явилось облако в виде восьмиконечного Креста Господня. 
Сотканный из облаков Крест стоял над монастырем около часа, что 
сподобились зреть братия, паломники и местные жители (Подпись 
к  фотографии с  изображением облачного креста на  странице мо-
настыря в Никольском Погосте в социальной сети «ВКонтакте»35). 

Послушница храма в Годенове Елена дополняет нарратив о появ-
лении облаков в виде Креста над храмом: «А ты приезжай 27-го 
[на Воздвиженье], сама увидишь. Каждый год, и 27-го, и 10 [име-
ется в  виду 10 июня, день обретения Животворящего Креста] 
Крест встает прямо над храмом в небе» (ПМА). 

Таким образом, не  просто чудесное небесное явление вписы-
вается в расписание праздничных богослужений, но и регулярно, 
ежегодно повторяется прецедентное чудо, даровавшее сшедший 
с  небес нерукотворный крест (в  формат календаря вписывает-
ся и явление его на небе, и нерукотворное происхождение, и ме-
сто действия; отмечается также и  актуальное местопребывание 
оригинала). 

Близость двух локаций способствует тому, что паломники посе-
щают оба места и либо вынужденно сравнивают их, либо просто 
не дифференцируют, воспринимая их как единую святыню, раз-
несенную в  пространстве. Полноразмерная копия годеновско-
го креста, размещенная в  монастырском храме, позиционирует-
ся как чудотворная. Также как и в Годенове, в монастыре ведется 
тетрадь с  записью чудес, происходящих от  него, к  этому кресту 
тоже приезжают паломники. Таким образом, происходит перене-
сение благодати с  подлинника на  копию — явление, распростра-
ненное в мире христианских святынь и описанное в литературе. 

35.	 В канун праздника Преображения Господня… // Монастырь животворящего Кре-
ста Господня. 21.08.2020 [https://vk.com/monastir.kresta?w=wall-137052810_1637, 
доступ от 13.12.2020].

https://vk.com/monastir.kresta?w=wall-137052810_1637


А н д р е й  М о р о з ,  Э л е о н о р а  С е м и в р а г о в а

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 0 1

Так, Д.А.  Уэрта в  работе, посвященной особенностям паломни-
чества к  копии сгоревшего почитаемого креста в  регионе Лима 
(Перу), отвечает на вопрос, почему паломничество продолжается, 
несмотря на утрату подлинной святыни, и приходит к выводу, что 
для паломничества важно несколько компонентов: миф, подтвер-
ждающий авторитет и  аутентичность святыни, обрядовые прак-
тики и материальные свойства святыни36. 

В нашем случае, как и в описанном Д.А. Уэрта, отсутствие ком-
понента подлинности компенсируется двумя другими, причем 
в восприятии паломников тема подлинности может быть нейтра-
лизована: в каждом месте есть по  кресту, обладание одного хра-
ма подлинником компенсируется непосредственной близостью 
к подлинному месту обретения в другой локации. При этом ново-
делу приписываются те же чудотворные свойства, то есть он ста-
новится полноценным эквивалентом оригинального креста.

Своеобразная редупликация святыни происходит и в формате 
борьбы за нее, и в формате параллельного существования: с пози-
ции братии монастыря (как и с позиции нынешних обладателей 
подлинного распятия) тоже снят фильм о кресте, в котором зна-
чительное место уделено изложению и демонстрации документов, 
подтверждающих временный характер пребывания креста в  Го-
денове37. Наличие благодати отмечается паломниками и  в  мо-
настыре, причем подтверждается, что благодать исходит от самой 
копии креста. Новодельный крест тоже именуют животворящим, 
люди ждут и получают от него чудеса — «режим», когда чудесная 
сила проявляется по запросу паломников. Таким образом, копия 
креста оказывается не просто изображением, но дубликатом ори-
гинала, чья сакральная сила исходит и  от  совпадения с  подлин-
ником, и от места его пребывания: «Разломали церковь, а потом 
построили. [...] А крест перетащили опять со скандалом. А чтобы 
люди ездили туда и сюда, вот так. А теперь оба креста, и оба жи-
вотворящие» (ПМА, муж., 45). 

При такой двойственности, естественно, не  может не  возник-
нуть противопоставление двух сакральных центров. Более доступ-
ный в транспортном отношении, богатый, широко известный, от-
реставрированный и коммерциализированный сакральный центр 

36.	 Huerta, D.A. (2017) “The Death and Rebirth of a Crucifix: Materiality and the Sacred 
in Andean Vernacular Catholicism”, in M. Opas, A. Haapalainen (eds) Christianity and 
the Limits of Materiality, pp. 163–183. New York: Bloomsbury Academic.

37.	 Вигилянская А. Непобедимая победа [https://www.youtube.com/
watch?v=6RIcDlBx3Ko, доступ от 13.12.2020].

https://www.youtube.com/watch?v=6RIcDlBx3Ko
https://www.youtube.com/watch?v=6RIcDlBx3Ko


А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

2 0 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

в  словах информантов часто характеризуется как «для москви-
чей». Монастырь противопоставляется ему как место тихое и спо-
койное. Так или иначе, оба креста, копия и оригинал, понимаются 
как благодатные. Важно отметить, что рассказы об этих чудесах, 
записываемые в специальные книги, зачастую дублируются, так 
что не всегда понятно, о каком именно кресте идет речь и диффе-
ренцируются ли они в принципе. Таким образом, оригинал и ко-
пия креста имеют единое и общее духовное содержание, важное, 
по  замечанию Джилл Дабиш, наряду с  наличием связи персо-
ны или события с какой-либо частью пространства для ситуации 
паломничества38.

Копия, хранящаяся в  монастыре Сошествия Животворящего 
Креста, признана чудотворной — по крайней мере так гласит под-
пись к ее фотографии на монастырском сайте39. Об этом же сви-
детельствуют и записи в книге чудес монастыря Сошествия Живо-
творящего Креста: «Поистине Святое место и очень благодатное»; 
«…когда приложилась к  Кресту животворящему почувствовала 
благодать и  аромат исходящий от  Креста»; «Чувствовала все 3 
дня нескончаемую благодать этого места. Живую энергию Кре-
ста, тепло идущее от Креста и ощущение что Крест дышит» (ПМА, 
книга чудес монастыря Сошествия Животворящего Креста; орфо-
графия и пунктуация оригинала сохранены).

Однако и  остальным копиям, количество которых трудно от-
следить, приписывается та же благодатная сила. В 2013 г. Николь-
ский монастырь отправил одну из  них в  Севастополь, во  Влади-
мирский адмиральский собор. «Следующая копия была написана 
для Луганска в  храм Иоанна Предтечи, который ныне является 
частью монастыря. Была написана копия Креста, у которой чудес-
ным образом потемнел лик. И потом, когда Крест был доставлен 
в Луганск, лик просветлел. Вскоре после того, как Крест был по-
ставлен на место в монастыре, прекратились обстрелы этого горо-
да. Крест чудесно спас многих людей от смерти. Еще одна копия 
была написана в  Екатеринбург и  тоже была встречена в  Екате-
ринбурге с  торжеством»40, затем копия была предоставлена мо-
сковскому храму свт. Николая у  Соломенной Сторожки. «Точ-

38.	 Dubisch, J. (1995) In a Different Place: Pilgrimage, Gender and Politics in a Greek Is‑
land Shrine, p. 38. Princeton: Princeton University Press.

39.	 Официальный сайт мужского монастыря Животворящего Креста Господня [http://
pogost-krest.cerkov.ru, доступ от 13.12.2020].

40.	 Наш храм встретил копию годеновского креста. Сайт храма святителя Николая 
Мирликийского у Соломенной Сторожки // Храм Святителя Николая Мирликий-

http://pogost-krest.cerkov.ru
http://pogost-krest.cerkov.ru


А н д р е й  М о р о з ,  Э л е о н о р а  С е м и в р а г о в а

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 0 3

ная копия Креста отправится на  Украину, в  г. Днепропетровск, 
в  храм Святого Архангела Михаила, для возможности прикос-
нуться к  святыне и  благодати Божией каждому, кто не  может 
сюда приехать» (ПМА, книга чудес монастыря).

 В  книге чудес есть несколько упоминаний о  том, что зами-
роточили репродукции креста: «Купила фотографию Животво-
рящего Креста в  монастыре где-то  22 ноября 2015 г. выступили 
капельки миры в области ног» (ПМА, книга чудес монастыря Со-
шествия Животворящего Креста). Таким образом, святыня, пози-
ционируемая как конституирующая статус русского православия, 
распространяется в копиях-брандеа, которые приобретают от ма-
теринской святыни не  только внешний облик и  ассоциацию, от-
сылающую к  подлиннику, но  и  благодать, способность творить 
чудеса. Эта ситуация повторяет распространенные средневековые 
практики умножения святынь41. 

Редуплицируется не только крест, но и храм, в котором он хра-
нится. С одной стороны, в Годенове в 2013 г. заложен новый храм 
Софии Премудрости Божией, который должен стать вместили-
щем креста. 

Чиноначалие наше решило… благословили построить собор, спе-
циально в  благодарность кресту, потому что в  этом… через десять 
лет будет шестьсот лет, как он в России исцеляет и не уходит от нас, 
слава Богу, дай Бог, чтобы не  ушел, поэтому сейчас вот… И  крест 
часто сам открыт42, и  это… как батюшки говорят, стало местом... 
российского покаяния этого, вот... Потому что люди вот [нрзб.] 
едут, со  всей России и  с  зарубежья» (ПМА, жен., 50+, послушни-
ца Никольского монастыря, подвизающаяся в  иконной лавке хра-
ма в Годенове). 

С другой стороны, видение храма небесного упоминается в запи-
сях в книге чудес монастыря в Никольском Погосте: 

ского у  Соломенной сторожки. 25.09.2016 [https://agios-nicolos.ru/наш-храм-
встретил-копию-годеновского, доступ от 13.12.2020].

41.	 Антонов Д.И. Два «тела» иконы: общение с образом как апроприация силы // Вест-
ник РГГУ. Серия: История. Филология. Культурология. Востоковедение. 2018. 
№ 7(40). С. 9–34; Антонов Д.И. Апроприация силы: незримое «тело» святыни 
в христианских традициях // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 
2021. № 3(39). С. 7–25.

42.	 Крест находится за стеклом, но в начале 2010-х гг. стали открывать дверцу, что-
бы к нему можно было прикладываться.

https://agios-nicolos.ru/наш-храм-встретил-копию-годеновского
https://agios-nicolos.ru/наш-храм-встретил-копию-годеновского


А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

2 0 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

04.02.15 г. Среда 9:30 Паломницы из  Москвы были в  Годеново 
у Креста. Потом решили заехать на Гору в Храм Крестовоздвижен-
ский (как всегда). Проехали д. Захарово и в поле с левой стороны 
увидели Белый Храм большой, каменный, с голубыми (синими) ку-
полами. Решили, что построили новый Храм или перекрасили Мо-
настырский. Хотели заехать но быстро проехали мимо. Уже прибли-
жались к мон-рю обернулись посмотреть еще раз, но храм исчез.... 
Когда зашли в  храм, сразу спросили меня, а  есть ли у  вас другой 
храм? кроме этого. Я говорю «есть» деревянный в деревне Ант. То-
гда они рассказали, что видели храм каменный бывший в  поле 
(ПМА).

Случай с  годеновским крестом демонстрирует ситуацию много-
ступенчатой передачи сакральной силы от одного объекта друго-
му (Животворящий Крест Господень — явленный животворящий 
крест — чудотворная копия животворящего креста — множе-
ственные уменьшенные копии — репродукции), причем от  пер-
воисточника перенимается не  только чудодейственная сила, 
но и статус, а сам объект фактически отождествляется с прототи-
пом. Конкуренция из-за обладания материнской святыней, наде-
ленной к тому же помимо сакральной силы еще и политическим 
значением, провоцирует формирование нарративов об исходя-
щих от нее чудесах (кресты на камнях и крестообразные облака 
на небе), которые расширяют границы сакрального пространства, 
и  так достаточно широкие благодаря раздвоенности простран-
ственного объекта. При этом имеется выраженная тенденция 
расширения пространства и  делегирования копиям святыни 
не  только чудодейственной целительной силы, но  и  разграни-
чительных функций: пребывание изображения животворяще‑
го креста в том или ином месте обеспечивает его включенность 
в границы Третьего Рима. Так, помимо Москвы, Вологды, а так-
же Севастополя, Луганска и Днепропетровска, миниатюрные ко-
пии годеновского креста отправились в  космос43, устанавливая 
пределы русского православия и  знаменуя «державное строи-
тельство Руси»44.

43.	 Годеново: Чудотворный Крест // Православие.ru [https://www2.pravoslavie.
ru/97358.html, доступ от 13.12.2020].

44.	 Там же. Одна из рубрик публикации на сайте pravoslavie.ru имеет заголовок «Зна-
мение державного строительства Руси».

https://www2.pravoslavie.ru/97358.html
https://www2.pravoslavie.ru/97358.html


А н д р е й  М о р о з ,  Э л е о н о р а  С е м и в р а г о в а

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 0 5

Сокращения

ГАЯО — Государственный архив Ярославской области.

Ник. — Собрание рукописей и коллекция документов П.Н. Никифорова.

Опт. — Собрание рукописей Оптиной Введенской пустыни.

ПМА — Полевые материалы авторов.

Библиография / References

Анастасова Е. Летящая икона — семантика и функции одной легенды // Studia myth-
ologica slavica, X, 2007. С. 227–235.

Антонов Д.И. Апроприация силы: незримое «тело» святыни в христианских традици-
ях // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2021. № 3(39). С. 7–25.

Антонов Д.И. Два «тела» иконы: общение с образом как апроприация силы // Вест-
ник РГГУ. Серия: История. Филология. Культурология. Востоковедение. 2018. 
№ 7 (40). С. 9–34.

Вагнер Г.К. От  символа к  реальности. Развитие пластического образа в  русском ис-
кусстве XIV–XV веков. М: Искусство, 1980.

Величайшая святыня. Животворящий крест Господень. История явления и многове-
ковое служение нашему отечеству / Сост. Бессмертная Е.К. М.: Алгоритм. 2005.

Животворящий Крест Господень в  храме святителя Иоанна Златоуста села Годено-
ва / Сост. А. Горюнова-Борисова. Переславский Никольский женский мона-
стырь. 2014. 

Кормина Ж.В. Паломники: Этнографические очерки православного номадизма. М.: 
Изд. дом Высшей школы экономики, 2019.

Кормина Ж.В. Пещёрка // Живая старина, 2003, № 1. С. 25–28.

Крутова М.С. Святитель Николай Чудотворец в  древнерусской письменности. М.: 
Мартис, 1997.

Лидов А.М. Иеротопия. Создание сакральных пространств как вид творчества и пред-
мет исторического исследования // Иеротопия. Создание сакральных про-
странств в Византии и Древней Руси / под ред. А.М. Лидова. М.: Прогресс-тра-
диция, 2006. С. 9–31.

Лотман Ю.М., Успенский Б.А. Отзвуки концепции «Москва — Третий Рим» в идеоло-
гии Петра I // Успенский Б.А. Избранные труды. Т. 1. Семиотика культуры. Се-
миотика истории. М. Гнозис, 1994. С.60–74.

Мороз А.Б. Народная агиография: источники, сюжеты, образы. М.: Неолит, 2017.

Мороз А.Б. Севернорусские пастушеские отпуска и магия первого выгона скота у сла-
вян // Восточнославянский этнолингвистический сборник. М.: Индрик, 2001. 
С. 232–258.

Наблюдение путешественника по Ростовскому уезду // Ярославские губернские ведо-
мости, 1848, № 35, Часть неофициальная. С. 176–180.

Панченко А.А. Исследования в области народного православия. Деревенский святы-
ни Северо-Запада России. СПб.: Алетейя, 1998.

Пуцко В.Г. Иисусов крест из Никольского погоста (около 1467 г.). Скульптурное рас-
пятие в русском пластическом искусстве // Сообщения Ростовского музея. Вып. 
XII. Ростов, 2002. С. 268–277.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

2 0 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Ранчин А.М. К истолкованию теории «Москва — Третий Рим» в русской культуре Но-
вого времени // Россия XXI. 2012. № 6. С. 26–57.

Руди Т.Р. «Яко столп непоколебим» (об одном агиографическом топосе) // Труды от-
дела древнерусской литературы. Институт русской литературы (Пушкинский 
Дом). Вып. 55. СПб.: Дмитрий Буланин, 2004. С. 211–227.

Сказание о явлении честнаго и животворящаго креста Господня и великаго во святи-
телех чудотворца Николая в Никольском погосте, что словет на болоте у Иису-
сова креста и о благодатных знамениях и чудесных исцелениях от животворя-
щаго креста Господня и святителя и чудотворца Николая. Изд. В.П. Ехлакова. 
Ярославль, 1874.

Трушков С.А. Теоретико-правовые аспекты включения положений концепции «Мо-
сква — Третий Рим» в государственную идеологию современной России // Об-
щество. Наука. Инновации (НПК-2017). Сборник статей. Всероссийская еже-
годная научно-практическая конференция. Вятский государственный 
университет. 2017. С. 6089–6094.

Яворская С.Л. «Шумаевский крест» и кальвария царя Алексея Михайловича // Иеро-
топия. Создание сакральных пространств в Византии и Древней Руси / под ред. 
А.М. Лидова. М.: «Прогресс-традиция», 2006. С. 706–739.

Albert-Llorca, M. (2002) Les Vierges miraculeuses. Légendes et rituels. Paris.

Anastasova, E. (2007) “Letiashchaia ikona — semantika i funktsii odnoi legendy” [Flying 
icon — semantics and functions of a legend], Studia mythologica slavica X: 227–235.

Antonov, Dmitriy (2021) “Appropriation of Virtue: The Invisible ‘Body’ of Holy Objects in Chris-
tian Traditions”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(3): 7-25.

Antonov D.I. (2018) “Dva ‘tela’ ikony: obshchenie s obrazom kak apropriatsiia sily” [Two 
“bodies” of an icon: communication with the image as an appropriation of power], 
Vestnik RGGU. Seriia: Istoriia. Filologiia. Kulʹturologiia. Vostokovedenie 7(40): 
9–34.

Bessmertnaia, E.K. (2005) (ed) Velichaishaia sviatynia. Zhivotvoriashchii krest Gospodenʹ. 
Istoriia iavleniia i mnogovekovoe sluzhenie nashemu otechestvu [The greatest 
shrine. The life-giving cross of the Lord. The history of the phenomenon and the 
centuries-old service to our country]. Moscow: Algoritm.

Cohen, E. (1992) “Pilgrimage centers: Concentric and excentric”, Annals of Tourism Re‑
search 19(1): 33–50.

Coleman, S., Eade, J. (2004) “Introduction: Reframing Pilgrimage”, in S. Coleman, J. Eade 
(eds) Reframing Pilgrimage: Cultures in Motion, pp. 1–25. London, New York: 
Routledge.

Dubisch, J. (1995) In a Different Place: Pilgrimage, Gender and Politics in a Greek Island 
Shrine. Princeton: Princeton University Press.

Eade, J., Sallnow, M.J. (2000) “Introduction”, in J. Eade, M.J. Sallnow (eds) Contesting 
the Sacred: The Anthropology of Christian Pilgrimage, pp. 1–50. Urbana; Chica-
go: University of Illinois Press.

Goriunova-Borisova, A. (ed.) (2014) Zhivotvoriashchii Krest Gospodenʹ v khrame sviatite‑
lia Ioanna Zlatousta sela Godenova [The Life-giving Cross of the Lord in the 
Church of St. John Chrysostom in the village of Godenovo]. Pereslavskii Nikolʹskii 
zhenskii monastyrʹ. 

Huerta, D.A. (2017) “The Death and Rebirth of a Crucifix: Materiality and the Sacred in An-
dean Vernacular Catholicism”, in M. Opas, A. Haapalainen (eds) Christianity and 
the Limits of Materiality, pp. 163 –183. New York: Bloomsbury Academic.



А н д р е й  М о р о з ,  Э л е о н о р а  С е м и в р а г о в а

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 0 7

Iavorskaia, S.L. (2006) “’Shumaevskii krest’ i kalʹvariia tsaria Alekseia Mikhailovicha” 
[“Shumaevsky Cross” and Calvary of Tsar Alexei Mikhailovich], in A.M. Lidov (ed), 
Ierotopiia. Sozdanie sakralʹnykh prostranstv v Vizantii i Drevnei Rusi, pp. 706–
739. Moscow: Progress-traditsiia.

Kormina, Zh.V. (2003) “Peshcherka” [Cave], Zhivaia starina 1: 25–28.

Kormina, Zh.V. (2019) Palomniki: Etnograficheskie ocherki pravoslavnogo nomadizma 
[Pilgrims: Ethnographic Essays in Orthodox Nomadism]. Moscow: Izd. dom Vy-
sshei shkoly ekonomiki.

Krutova, M.S. (1997) Sviatitelʹ Nikolai Chudotvorets v drevnerusskoi pisʹmennosti 
[St. Nicolas the Miracle-Worker in Ancient Russian Literature]. Moscow: Martis.

Lidov, A.M. (2006) “Ierotopiia. Sozdanie sakralʹnykh prostranstv kak vid tvorchestva i pred-
met istoricheskogo issledovaniia” [Hierotopy. Creation of sacred spaces as a kind 
of creativity and a subject of historical research], in A.M. Lidov (ed) Ierotopiia. 
Sozdanie sakralʹnykh prostranstv v Vizantii i Drevnei Rusi, pp. 9–31. Moscow: 
Progress-traditsiia.

Lotman, Iu.M., Uspenskii, B.A. (1994) “Otzvuki kontseptsii ‘Moskva  Tretii Rim’ v ideologii 
Petra I” [Echoes of the concept “Moscow — the Third Rome” in the ideology of Pe-
ter I], in Uspenskii B.A. Izbrannye trudy. Vol. 1. Semiotika kulʹtury. Semiotika is‑
torii, pp. 60–74. Moscow: Gnozis.

Moroz, A.B. (2017) Narodnaia agiografiia: istochniki, siuzhety, obrazy [Folk hagiography: 
sources, plots, characters]. Moscow: Neolit.

Moroz, A.B. (2001) “Severnorusskie pastusheskie otpuska i magiia pervogo vygona skota u 
slavian” [Northern Russian shepherd’s charms and the magic of the first pasture 
of cattle among the Slavs], in Vostochnoslavianskii ėtnolingvisticheskii sbornik, 
pp. 232–258. Moscow: Indrik.

“Nabliudenie puteshestvennika po Rostovskomu uezdu” [Traveler’s observation of the Ros-
tov district] (1848), in Iaroslavskie gubernskie vedomosti 35 (Chastʹ neofitsialʹnaia): 
176–180.

Ousterhout, R. (2006) “Sacred Geographies and Holy Cities: Constantinople as Jerusalem”, 
in A.M. Lidov (ed.) Ierotopiia. Sozdanie sakralʹnykh prostranstv v Vizantii i Drev‑
nei Rusi, pp. 98–116. Moscow: Progress-traditsiia.

Panchenko, A.A. (1998) Issledovaniia v oblasti narodnogo pravoslaviia. Derevenskii 
sviatyni Severo-Zapada Rossii [Research in the field of folk Orthodoxy. Rural 
shrine of Northwest Russia]. Saint-Petersburg: Aleteiia.

Primiano, L.N. (1995) “Vernacular Religion and the Search for Method in Religious Folk-
life”, Western Folklore 54(1): 37–56.

Putsko, V.G. (2002) “Iisusov krest iz Nikolʹskogo pogosta (okolo 1467 g.). Skulʹpturnoe ras-
piatie v russkom plasticheskom iskusstve” [Jesus Cross from Nikolsky churchyard 
(about 1467). Sculptural crucifixion in Russian plastic art], Soobshcheniia Rostovs‑
kogo muzeia. Vyp. XII: 268–277.

Ranchin, A.M. (2012) “K istolkovaniiu teorii ‘Moskva — Tretii Rim’ v russkoi kulʹture No-
vogo vremeni” [To the interpretation of the theory “Moscow — the Third Rome” in 
the Russian culture of modern times], Rossiia XXI 6: 26–57.

Rudi, T.R. (2004) “’Iako stolp nepokolebim’ (ob odnom agiograficheskom topose)” [“Un-
shakable like a pillar” (about one hagiographic topos)], in Trudy otdela 
drevnerusskoi literatury. Institut russkoi literatury (Pushkinskii Dom). Vyp. 55, 
pp. 211–227. Saint-Petersburg: Dmitrii Bulanin.

Skazanie o iavlenii chestnago i zhivotvoriashchago kresta Gospodnia i velikago vo svi‑
atitelekh chudotvortsa Nikolaia v Nikolʹskom pogoste, chto slovet na bolote u Iisu‑
sova kresta i o blagodatnykh znameniiakh i chudesnykh istseleniiakh ot zhivotvo‑



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

2 0 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

riashchago kresta Gospodnia i sviatitelia i chudotvortsa Nikolaia [The story about 
the appearance of the Honest and Life-Giving Cross of the Lord and the great Mir-
acle-Worker Nicholas in the St. Nicholas Pogost in the swamp near the Jesus Cross 
and about the blessed signs and miraculous healings from the Life-Giving Cross of 
the Lord and the saint and Miracle-Worker Nicholas] (1874). Izd. V.P. Ekhlakova. 
Iaroslavlʹ. 

Trushkov, S.A. (2017) “Teoretiko-pravovye aspekty vkliucheniia polozhenii kontseptsii 
‘Moskva — Tretii Rim’ v gosudarstvennuiu ideologiiu sovremennoi Rossii” [Theoret-
ical and legal aspects of the inclusion of the provisions of the concept “Mos-
cow — the Third Rome” in the state ideology of modern Russia], in Obshchestvo. 
Nauka. Innovatsii (NPK-2017). Sbornik statei. Vserossiiskaia ezhegodnaia nauch‑
no-prakticheskaia konferentsiia, pp. 6089–6094. Viatka: Viatskii gosudarstvennyi 
universitet.

Vagner, G.K. (1980) Ot simvola k realʹnosti. Razvitie plasticheskogo obraza v russkom 
iskusstve XIV–XV vekov [From symbol to reality. Development of the plastic im-
age in Russian art of the XIV–XV centuries]. Moscow: Iskusstvo.



2 0 9

Дмитрий Антонов, Дмитрий Доронин 

Отпечаток на стекле: контактные реликвии 
на постсоветском пространстве

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-209-243

Dmitriy Antonov, Dmitriy Doronin 

The Imprints on Glass: The Contact Relics in Post-Soviet 
Countries

Dmitriy Antonov — Russian State University for the Humanities; 
Russian Presidential Academy of National Economy and Public Ad-
ministration (Moscow, Russia). antonov-dmitriy@list.ru

Dmitriy Doronin — Russian Presidential Academy of National Economy 
and Public Administration (Moscow, Russia). demetra2@mail.ru

The article is focused on a popular type of contact relics, found in Or‑
thodox churches in the post-Soviet countries — the imprints of icons that 
appear on the glasses of the icon cases. These relics have given rise to 
many explanations and provoked various practices. Starting with the 
first widely publicized case — the imprint of the Kiev icon of Mother of 
God “Prizri na smirenie” that was found in 1993, examined and offi‑
cially proclaimed a miracle by the Ukranian Orthodox Church — such 
images began to be found and described in many churches in Ukraine, 
Russia, Belarus, the Baltic States, and Israel. The idea that these im‑
prints are the acheiropoietos, “not-made-by-hands” images, brings the 
tradition in a broader context of local veneration of images found on 
various natural or urban objects (trees, walls, window glass, etc.). The 
imprints on icon-cases are most important and widespread objects of 
that kind, often venerated officially by clerics in churches and monas‑
teries. These images are closely related to icons, and their appearance 
is often interpreted as the result of the influence of the invisible virtue 
that goes from an icon and reflects on the glass. The article discusses 
various assessments of this phenomenon and ways of venerating such 
imprints and their “mother” icons.

Keywords: Christianity, Orthodoxy, contact relics, brandea, acheiro- 
poietos, “not-made-by-hands” images, imprints of glass. 

Антонов Д., Доронин Д. Отпечаток на стекле: контактные реликвии на постсоветском пространстве // Государство, 
религия, церковь в России и за рубежом. 2021. № 39(3). С. 209-243. 

Antonov, Dmitriy, Doronin, Dmitriy (2021) “The Imprints on Glass: The Contact Relics in Post-Soviet Countries”, 
Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(3): 209-243. 

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-XX-XX


А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

2 1 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

С1990-х гг. в  православных церквях Украины, России, Бе-
ларуси, а  также стран Балтии и  Израиля начинается вол-
на событий, которые чаще всего интерпретируются прихо-

жанами и  клиром как чудо, проявление благодати, излучаемой 
одним из храмовых образов. Речь идет о массовом обнаружении 
отпечатков икон на стеклах киотов. Как правило, отпечатки ока-
зываются монохромными, негативными или позитивными; под 
определенным углом зрения они хорошо различимы. Реакция 
на  появление таких нерукотворных образов неоднозначна сре-
ди клириков и  прихожан, однако в большинстве случаев (среди 
известных нам) их  воспринимают как брандеа, контактную свя-
тыню, полагая, что сила, исходящая от  святого через его икону, 
чудесным образом формирует новый образ на стекле. Вокруг не-
которых икон и их отпечатков сформировался устойчивый культ, 
который включает различные паломнические практики, путеше-
ствия самих чудотворных образов по городам и их использование 
в рамках оградительных крестных ходов (или облётов).

Во вступительной статье нашей подборки подробно рассматри-
вались вопросы, связанные с  брандеа — объектами, которые вби-
рают и распространяют благодать «материнских» реликвий, в том 
числе икон1. Как было показано, широкий спектр действий, связан-
ных с  апроприацией силы сакральных образов, основан на  пред-
ставлении о  том, что благодать окружает святыню как незримое 
«тело», растянутое в  пространстве. Контакт с  ним воспринимает-
ся (почти) столь же эффективным, как контакт с физическим «те-
лом» иконы. Не  только прикосновение, но  приближение к  обра-
зу или перенесение самого образа в необходимое место способны 
оказывать мощное влияние на  окружающие предметы и  людей. 
Объекты, находившиеся рядом с почитаемой иконой, наполняют-
ся ее силой, превращаясь во «вторичные» реликвии. В некоторых 
рассказах незримое тело святыни проявляется наглядно, к приме-
ру, очерчивая защитный круг вокруг иконы во время пожара или 
другого бедствия. Представления о благодати, окружающей образ, 
активно распространяются на постсоветском пространстве и зача-
стую приводят к конструированию новых традиций.

Материалы, которые мы рассмотрим в настоящей статье, — са-
мый яркий пример такого рода. Речь идет о довольно частом яв-

1.	 Антонов Д.И. Апроприация силы: незримое «тело» святыни в христианских традици-
ях // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2021. № 3(39). С. 7–25. Здесь 
же см. обзор литературы по вопросу и описание нашей исследовательской оптики. 



Д м и т р и й  А н т о н о в ,  Д м и т р и й  Д о р о н и н 

лении, которое интерпретируется многими клириками и  ми-
рянами как физическое проявление незримого тела иконы, 
материальный отпечаток благодати, истекающей от образа2. Мы 
имеем дело с популяризацией новой контактной реликвии, типо-
логически восходящей к известным в православной традиции не-
рукотворным святыням: Мандилиону (в  русской традиции Свя-
той Убрус, Спас Нерукотворный, Плат царя Авгаря, Спас Мокрая 
Брада) — образу Христа, отразившемуся на  плате, а  также Кера-
мионам — чудесным отражениям Мандилиона, которые возник-
ли на  черепице. В  современной православной иконописи обра-
зы Спаса Нерукотворного широко распространены. Актуальна 
и их защитная семантика (что связано с легендой о чудесной за-
щите Эдессы Мандилионом, висевшим над городскими врата-
ми) — в последние годы иконы и фрески со Святым Убрусом часто 
помещают над входом в строящиеся или воссоздаваемые церкви 
и  монастыри. Все это, безусловно, помогает легитимировать об-
разы на стеклах как чудесные реликвии — через апелляцию к ле-
генде о Плате Авгаря. Примечательно, что обнаружение в 2001 г. 
отпечатка иконы Святителя Николая Угодника в  Свято-Троиц-
ком соборе г. Троицка Челябинской области чудесно совпало, 
по мнению верующих, с праздником перенесения Святого Убруса 
из Эдессы в Константинополь3.

Для официального признания отпечатка на  стекле неруко-
творным образом необходимо решение епархиальных властей. 
Как правило, оно проводится после заключения экспертной ко-
миссии, которая изучает стекло и  подтверждает, что изображе-
ние на  него не  было нанесено искусственно, с  помощью красок. 
Если от иконы и ее отпечатка происходят новые чудеса (прежде 
всего исцеления), их  фиксация позволяет церковным властям 
официально признать образ чудотворным. Именно так обстояло 
дело с первым широко известным отпечатком на стекле — иконы 
Божией Матери «Призри на  смирение» Свято-Введенского хра-
ма (впоследствии монастыря) в Киеве. Отпечаток был обнаружен 
1 августа 1993 г., а  в  ноябре 1995 г. Священный Синод Украин-
ской Православной Церкви постановил считать киевскую икону 
чудотворной.

2.	 См. яркий пример такого объяснения, в интервью, записанном в 2017 г. в ц. Геор-
гия Победоносца в Старых Лучниках: Там же. С. 17.

3.	 Чудеса православия. Троицкое чудо // 4stor.ru. 12.04.2012 [https://tinyurl.com/
zaw474hr, доступ от 12.01.2020].

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 1 1



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

2 1 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Илл. 1. Икона Божией Матери «Призри на смирение» и ее 
отпечаток в Свято-Введенском мужском монастыре, Киев, 

Украина.

Речь идет не об абсолютно новом явлении. Рассказы об обна-
ружении отпечатков на  стеклах (не  только икон, но  и  обычных 
картин) известны с начала XX в. Один из ранних случаев был за-
фиксирован некой «специальной экспертной комиссией» (види-
мо, по борьбе с религией), согласно разным источникам, в начале 
или в середине 1920-х гг. в одной из деревень Подмосковья. Неру-
котворный образ Богоматери заметил пастух в окне деревенской 
избы, когда вечером прогонял мимо нее стадо (впоследствии этот 
образ особенно четко проявлялся при звуке его колокольчика). 
Как выяснилось, отпечаток возник не случайно — стекло, которое 
присвоил себе хозяин дома, раньше закрывало икону в  барской 
усадьбе. Проведя экспертизу, участники комиссии изъяли и уни-
чтожили подозрительный отпечаток4.

Подобные истории явно циркулировали в  разных областях 
на  протяжении прошлого столетия. Однако медийно освещенный, 
а  затем объявленный чудом киевский случай стал мощным толч-

4.	 Паламарчук П. Золотой оклад, или живые души // Москва. 1993. № 3. С. 23–24; 
Сошинский С.А. Чудо обновления // Новый мир. 1992. № 6. С. 234–236. К довоен-
ным годам относятся и случаи проявления изображения креста, образов Богома-
тери, Христа и святых на окнах церквей, костелов и изб в Украине и Беларуси. Та-
кие рассказы были обобщены в: Бутов И.С. Нерукотворные изображения 
на религиозную тему, возникшие на оконных стеклах: распространение и фикса-
ция рассказов на территории Беларуси // Религиоведение. 2020. № 3. С. 36–44.



Д м и т р и й  А н т о н о в ,  Д м и т р и й  Д о р о н и н 

ком, который спровоцировал настоящую волну обретения новых об-
разов и, в определенном смысле, легитимировал подобные истории.

Илл. 2. Икона «Спас Нерукотворный» и ее отпечаток (обнару-
жен 17 октября 2002 г.) в Покровской церкви г. Ишим Тюмен-

ской области, Россия.

Илл. 3. Подсвеченный киот с отпечатком иконы «Всех скорбя-
щих радость» в церкви св. Николая Мирликийского в Отрад-

ном (Москва). Слева на том же столпе виден деревянный киот 
самой иконы.

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 1 3



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

2 1 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Киевское событие привлекло внимание к отпечаткам, которые 
начали обнаруживать на киотных стеклах во множестве церквей. 
В  интернете можно найти своего рода «летописи» таких чудес 
и  перечни нерукотворных образов, составленные как верующи-
ми, так и скептически настроенными авторами. Подбор и после-
довательность этих рассказов разнится в  зависимости от  места 
проживания автора: хотя особенно много отпечатков зафикси-
ровано в  украинских приходах (что косвенно подтверждает ис-
ходный ареал и  каналы распространения этой традиции), рос-
сийские авторы часто делают акцент на чудесах, происходивших 
в русских церквях:

Первое такое чудо было в  Киеве в  1993 году. На  стекле киота ото-
бразилась икона Божией Матери «Призри на смирение». <…> Вто-
рое чудо произошло в псковском храме святого благоверного князя 
Александра Невского. На стекле киота отобразилась икона Божией 
Матери. Третье чудо — отображение на стекле иконы Божией Мате-
ри «Казанская», которая находится в храме Преображения Господ-
ня в  подмосковном селе Вельяминово. Недавно чудесно отобрази-
лась на  стекле икона «Спас Нерукотворный», которая находилась 
в иконостасе московского храма Петра и Павла у Яузских Ворот5. 

(Здесь и далее в цитатах сохраняется оригинальная орфография 
и пунктуация авторов, опечатки не исправляются — Д.А., Д.Д.)

В 2002 в Чебоксарах в Свято-Преображенском женском монастыре 
во время Великого поста на стекле иконы отобразился нерукотвор-
ный образ Серафима Саровского. <…>

В августе 2002 года в Комиссию по описанию чудесных знамений 
была передана икона Царственных Мучеников вместе со  стеклом 
киота, на котором возникло отчетливое подобие образа иконы. Ико-
на была доставлена из  храма Рождества Христова г. Екатеринбур-
га. Сначала она начала мироточить, а потом «перевелась» на стек-
ло. <…>

17 октября 2002 года в Ишимской Покровской церкви на обратной 
стороне киотного стекла иконы Спаса Нерукотворного проявилось 

5.	 Пирогов Н. Лик на стекле // Портал Православной газеты «Благовест». 25.10.2002 
[http://благовестсамара.рф/-public_page_10219, доступ от 12.01.2020].



Д м и т р и й  А н т о н о в ,  Д м и т р и й  Д о р о н и н 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1 � 2 1 5

изображение лика Спасителя. Были свидетельства чудесных явле-
ний, происходивших после молитвенного обращения к образу. Это 
чудо широко освещалось даже за границей. <…>

В 2004 году, в Петро-Павловском храме города Талица проявились 
на стеклах сразу девять икон. Первое чудо явила икона Божьей Ма-
тери «Всех скорбящих Радостей», затем проявились еще восемь свя-
тых ликов по обеим сторонам царских врат6.

Чтобы понять, как развивалась традиция, нужно обратиться, пре-
жде всего, к  истории, развернувшейся вокруг киевского образа 
«Призри на смирение», которая стала рамочной для многих нарра-
тивов и практик, распространившихся на постсоветском простран-
стве. Мы рассмотрим обстоятельства его обнаружения, реакцию 
прихожан, действия клира, становление интерпретативных моде-
лей, нарративы о чудесах и практики взаимодействия с образом.

Основной массив проанализированных нами сведений о киев-
ском чуде и  о  других киотных брандеа — материалы, размещен-
ные в  интернете. Мы проанализировали фото, видео и  тексто-
вый контент на новостных сайтах, в блогах, форумах и соцсетях. 
Примечательно, что в  ходе такой работы мы быстро столкну-
лись с  различными коммуникативными практиками, которые 
выстраиваются вокруг таких публикаций. Самым активным «ци-
фровым локусом» для такой коммуникации оказался видеохо-
стинг YouTube — фильмы и видеоролики, посвященные киотным 
брандеа, широко распространяют сведения о подобных объектах, 
а в комментариях разворачиваются споры, предлагаются разные 
варианты объяснений и выстраиваются (квази)молитвенные тек-
сты. Популярность YouTube вполне объяснима: снятые на  теле-
фон видео фиксируют чудо «глазами наблюдателя», в динамике, 
часто с устными комментариями. Это самый эффективный способ 
одновременно показать явление и убедить потенциальных зрите-
лей в его подлинности. Публикацией таких видео занимаются как 
монахи, прихожане и  духовенство храмов, так и  «гости» — тури-
сты и участники паломнических поездок. 

Кроме анализа интернет-материалов, мы провели серию ин-
тервью во  многих храмах, где в  разные годы были обнаруже-
ны отпечатки на  стеклах. Опросы проводились и  в  трех москов-

6.	 Купол Земли. Личное мнение об отображенных на стекле иконах // Яндекс Дзен. 
5.06.2019 [https://tinyurl.com/hvpzxbxc, доступ от 12.01.2020].



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

2 1 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ских церквях, где у  отпечатков оказалась совершенно разная 
судьба: в первом случае стекло превратили в храмовую святыню 
(ц. Николая Мирликийского в Отрадном), во втором — хранят как 
объект с неопределенным статусом (ц. Петра и Павла у Яузских 
Ворот), в  третьем — случайно разбили и  выбросили (ц. Георгия 
Победоносца в Старых Лучниках)7.

Киевская чудотворная икона Божией Матери «Призри 
на смирение» в Свято-Введенском мужском монастыре

Киевский случай 1993 г. стал широко известным прецедентом 
и дал импульс для развития новой традиции. Именно он сфоку-
сировал внимание на киотных отпечатках и сформировал устой-
чивую объяснительную модель. Обнаружение стекла с отобразив-
шейся иконой во  Введенском храме (в  1992 г. была возрождена 
только церковь, а  в  1996 г. — Свято-Введенский монастырь) ино-
гда маркируют как первое чудо, случившееся после развала СССР:

Как известно, после развала Советского Союза киевская икона 
«Призри на  смирение» была объявлена чуть ли не  первым чудес-
ным явлением, проявленным на постсоветском пространстве8.

Одним из  главных источников распространения информации 
о  нерукотворном образе, кроме устных историй, циркулировав-
ших вокруг монастыря, стал фильм, созданный в 1994 г., спустя 
год после обнаружения отпечатка. Обстоятельства чуда были еще 
свежи в  памяти его свидетелей, поэтому записанные на  пленку 
рассказы и  интервью с  учеными-экспертами представляют цен-
ный срез нарративов, окружавших образ на  первом этапе. В  по-
следующие годы было снято еще несколько видеосюжетов и  на-
писано множество журналистских статей.

Удивление по поводу события, уже маркированного как чудо, 
высказывают его свидетели: «Как это произошло? И почему это 
произошло именно здесь, во  Введенском храме? Вопросы, во-

7.	 Интервью проводились также в московском Донском монастыре, куда в декабре 
2019 г. из Киева привозили чудотворный образ «Призри на смирение», в храме 
Преображения Господня села Вельяминово, где стекло с  отпечатком оставили 
в киоте, закрывающем икону, и в ряде других храмов, где были обнаружены от-
печатки. В  этой статье материалы устных интервью привлекаются нами мини-
мально, они будут проанализированы в отдельной публикации.

8.	 Купол Земли. Личное мнение об отображенных на стекле иконах.



Д м и т р и й  А н т о н о в ,  Д м и т р и й  Д о р о н и н 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 1 7

просы, вопросы…»9. Настоятель храма отец Дамиан (с 1996 г. на-
стоятель монастыря, с  2012 г. епископ, с  2018 г. архиепископ), 
объясняя произошедшее, вписывает его в ряд известных в право-
славной традиции случаев явления нерукотворных образов. Од-
нако на этом этапе его финальная оценка достаточно осторожна:

Церковная история много знает нерукотворных образов, начиная 
от  Эдесского нерукотворного, затем Елецкая икона Божьей Матери, 
которая образовалась тоже чудесным образом, и нерукотворный образ 
Святителя Николая, который образовался, в России было такое чудо. 
Ну вот, так что это, не исключена возможность, что это — одно из них10.

Спустя годы настоятель, уже будучи епископом, связывает это со-
бытие уже с другими, более поздними чудесами, показывая, что 
отразившаяся икона дала начало целой серии подобных явлений:

Вот, наша икона отпечаталась, потом Боянская стала плакать, 
в  Симферополе отпечатался образ Спасителя во  весь рост на  ико-
не… Люди чувствуют, что Господь не оставляет их11.

Современным чудесам от иконы Богородицы «Призри на смире-
ние» предшествует средневековая история: так, согласно леген-
де, первоначальный образ (дошедший до нас только в виде двух 
киевских списков) избавил в 1420 г. псковитян от моровой язвы. 
В ответ на мольбы жителей икона стала плакать кровавыми сле-
зами, после чего эпидемия пошла на убыль12.

По  словам настоятеля, хранящийся у  них список был создан 
около двухсот лет назад. После того как с  1992 г. началось воз-
рождение Введенского храма (освящен в  1878 г.), его принесли 
в  монастырь неизвестные люди — изначально, пока писали дру-
гие образы, ее установили в  иконостасе в  качестве местной ико-

9.	 Киевское чудо. Призри на смирение. О чудотворной иконе Божией Матери // You-
Tube. 11.08.2011 [https://www.youtube.com/watch?v=vRGmTkwTQoQ, доступ 
от 12.01.2020].

10.	 Там же.

11.	 Аркуша А., Архимандрит Дамиан (Давыдов). О  том, как икона отобразилась 
на стекле и почему надо было это проверять. Епископ Фастовский Дамиан о  чу-
десах подлинных и мнимых // Правмир. 29.09.2015 [https://tinyurl.com/59t46sxs, 
доступ от 26.07.2021].

12.	 Икона Матери Божьей Призри на  смирение // YouTube. 21.08.2014 [https://www.
youtube.com/watch?v=fs8e6-7xR3k, доступ от 26.07.2021].



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

2 1 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ны. Позже стала известна история этого списка: в  начале ХХ в. 
он был келейной иконой клирика Свято-Введенского, тогда еще 
женского монастыря, протоиерея Бориса Квасницкого. После его 
ареста в 1937 г. образ хранился во Флоровском женском монасты-
ре в  Киеве схимонахиней Феодорой — в  это время у  иконы про-
изошло исцеление глухонемой девочки, которая рассказала, как 
на нее «тетя дохнула»13.

В  воскресенье 1 августа 1993 г. в  день памяти преп. Серафи-
ма Саровского на вечернем богослужении читался уставной ака-
фист Божией Матери Боголюбивой. Заместитель старосты прихо-
да Максим Парамонов вместе с двумя друзьями вынимал стекло 
из киота, чтобы извлечь икону для реставрации и увидел отпеча-
ток (ранее его принимали за муть, образовавшуюся на самой ико-
не: настоятель Дамиан заметил, что «икона вроде бы чуть-чуть 
потускнела, словно вуалью покрылась. И  надо было б ее подре-
ставрировать, почистить»)14. Именно Парамонов первым заметил 
изображение, не понимая, с чем имеет дело:

Естественно, меня тут же охватил ужас, потому что я  испугал-
ся — я подумал, что, может быть, чем-то я нанес повреждение иконе. 
Но присмотревшись, я увидел, что Божия Матерь самым чудесным 
образом отобразилась на стекле, о чем незамедлительно поставил 
в известность батюшку и всех находившихся в это время на службе. 
<…> Все мы находились под впечатлением!15

Похожая реакция замешательства перед новым чудом, по воспо-
минаниям настоятеля, возникла и у него:

Когда я увидел отображение на стекле, в голове слово «чудо» сразу 
не  прозвучало. Чудо — это что-то  большое, громкое, а  хотелось со-
кровенного… Кроме того, когда мы видим что-то необычное, какой 
бы сильной ни была наша вера, появляется недоумение. Непонят-
ность ситуации16.

13.	 Там же.

14.	 Киевское чудо. Призри на смирение. О чудотворной иконе Божией Матери.

15.	 Там же.

16.	 Аркуша А., Архимандрит Дамиан (Давыдов). О  том, как икона отобразилась 
на стекле и почему надо было это проверять. Епископ Фастовский Дамиан о чу-
десах подлинных и мнимых.



Д м и т р и й  А н т о н о в ,  Д м и т р и й  Д о р о н и н 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 1 9

Однако уже в фильме Дамиан называет появление отпечатка «ве-
ликим чудом». В его рассказе намечаются интерпретативные мо-
дели, которые будут затем использованы при описании других 
киотных брандеа. Чудо является знаком, которое прочитывается 
в социально-политическом ключе: по словам настоятеля, появле-
ние образа на стекле было воспринято всеми бывшими в храме как 
«огромная милость Божией Матери к  нашей общине, к  нашему 
храму и вообще к городу и к нашей всей стране»17. Для государства, 
недавно провозгласившего свою независимость, это безуслов-
но имело значение. Интересно, что политический аспект в  рас-
сказах о  киевском образе сохраняет актуальность и  в  2010-х  гг., 
во время войны и раскола в церкви Украины:

Но  для нашей обители, а  также, я  еще, наверное, дерзну сказать, 
что и  для всего украинского народа икона Божией матери «При-
зри на смирение» является благословением самой Пречистой Бого-
родицы. Поскольку она явила это величайшее чудо как раз во дни 
раскола нашей Украинской Православной Церкви. Вот Божия Ма-
терь своим явлением, этим вот чудесным отображением показала, 
на чьей Церкви есть благословение Божие. Потому что именно в на-
шей Церкви, в Украинской Православной Церкви явилось это вот 
такое великое чудо, и Божия Матери показало свою милость на на-
шей стране и на нашей Украинской Православной Церкви18.

Как правило, в  рассказах 1990-х гг. речь идет о  чуде, явленном 
Богородицей, а  не  самой иконой / исходящей от  нее благодатью. 
Так описывали произошедшее настоятель и причт храма в 1994 г.:

Живем обычной христианской жизнью, исполняем свои обязанно-
сти и  правила все. Стараемся жить, как завещал и  заповедал нам 
Господь наш Иисус Христос. Вот. Ну, вот как видно, значит, все 
наши дела, труды и были… не были незамечены на Небе, и Божия 
Матерь или явила свою милость нам какую-то особую, или же уже 
в  знак будущих каких-то  трудов тоже показала свою, явила свою 
благодать, да19.

17.	 Киевское чудо. Призри на смирение. О чудотворной иконе Божией Матери.

18.	 Перший Козацький. Истории чудес иконы «Призри на смирение» Свято-Введен-
ского монастыря // YouTube. 9.06.2018 [https://www.youtube.com/
watch?v=ggwQRDCnh_g, доступ от 26.07.2021].

19.	 Киевское чудо. Призри на смирение. О чудотворной иконе Божией Матери.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

2 2 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Некоторые из вошедших в экспертную группу ученых также дали 
религиозную интерпретацию случившемуся:

Ну, то, что это чудо — это однозначно. Потому что просто так, если 
бы это была диффузия вещества с краски, то она распределилась бы 
равномерным слоем по  стеклу. Значит, изображение, которое воз-
никло, произошло только по ее воле20.

Версия о чуде распространилась практически сразу после обнару-
жения отпечатка. Она и была положена в основу снятого по све-
жим следам фильма:

И  вот икону вернули на  прежнее место, установили новое стекло. 
Свершилось чудо. Для верующих здесь нет ни вопросов, ни сомне-
ний. Ибо возникновение необыкновенных явлений и чудес как раз 
и служит доказательством существования божественных посланий. 
И естественными причинами этого объяснить нельзя, тут ум чело-
веческий просто бессилен: чудо — и есть чудо21.

Ученые, по словам игумена Дамиана, сразу высказали несколько ги-
потез, однако в конце концов пришли к заключению, что процесс 
появления отображения современная естественная наука пока объ-
яснить не  может. Верующие с  огромной радостью приняли весть 
о знамении, произошедшем от иконы22.

В  организованной экспертизе приняли участие светские ученые 
из Лаборатории лазерных исследований НИИ судебной эксперти-
зы г. Киева, Центра реставрации и экспертизы Киево-Печерской 
Лавры, а также профессора из Киевского политехнического инсти-
тута. Митрополит Киевский и всея Украины Владимир дал благо-
словение на проведение исследовательских работ23. Подъем инте-
реса к религии на постсоветском пространстве в начале 1990-х гг. 
вызвал определенный ажиотаж среди ученых, которым предоста-
вили беспрепятственный доступ к  экспериментальному исследо-

20.	Там же.

21.	 Там же.

22.	 Киевский игумен-иконописец объяснил знаменитое «чудо», связанное с иконой 
«Призри на смирение» // Релігія в Україні. 28.07.2011 [https://tinyurl.com/28vda7t9, 
доступ от 12.01.2020].

23.	 Лобанов О. Святыня на стекле // Информационно-развлекательный портал Yaga-
zeta.com. 05.02.2010 [https://tinyurl.com/3hzjenwy, доступ от 26.07.2021].



Д м и т р и й  А н т о н о в ,  Д м и т р и й  Д о р о н и н 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 2 1

ванию образа в течение нескольких месяцев. В это время был раз-
работан и  фактически предложен для других подобных случаев 
способ легитимации таких событий как чудес:

Вот, чудо образа Богородицы «Призри на  смирение»: здесь было 
решение на трех этапах — и признание простого народа, и заключе-
ние ученого мира, и решение высшего духовного органа24.

22 ноября 1995 г. Священный Синод Украинской Православ-
ной Церкви постановил считать Киевскую икону Божией Матери 
«Призри на смирение» чудотворной25.

Интерпретация произошедшего как чуда дала храму и  мона-
стырю сразу две святыни — почитаемый образ и  его нерукотвор-
ный отпечаток. Храмовое пространство изменили, чтобы орга-
низовать внутрицерковные маршруты прихожан и  паломников. 
Киот с  иконой переместили на  отдельное место, закрыв новым 
стеклом. После литургии было учреждено чтение перед образом 
молитвенного канона «Параклисис». Для брандеа создали специ-
альную раму и  установили на  отдельном постаменте, чуть ниже 
иконы и  справа от  нее, ближе к  Царским вратам («сейчас сто-
ит в  храме, и  все могут ему поклониться»)26. Раму украсили по-
лотнищем бело-голубой кружевной материи, которое спускалось, 
подобно рушнику на  божнице, по  обе стороны образа. В  пер-
вое время после появление отпечатка оно использовалось кли-
ром для исцеления бесноватых, но  позже этот обряд официаль-
но приостановили.

После официального прославления икону, создавшую бран-
деа, стали активно использовать в  разных практиках, связан-
ных с  апроприацией силы. Образ стал значимым актором уже 
не на монастырском, на общегосударственном уровне. Так, в ян-
варе 2014 г. икона вместе с  несколькими другими чудотворны-
ми образами и мощами святых, в сопровождении архиереев УПЦ 
«крестным лётом» освящала небо над Украиной. На  православ-
ных сайтах, в частности, сообщалось:

24.	 Аркуша А., Архимандрит Дамиан (Давыдов). О  том, как икона отобразилась 
на стекле и почему надо было это проверять. Епископ Фастовский Дамиан о  чу-
десах подлинных и мнимых.

25.	 Там же.

26.	 Киевское чудо. Призри на смирение. О чудотворной иконе Божией Матери.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

2 2 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Святыни облетят за 7 часов Украину, совершив в небе над ней крест-
ное знамение. Во время полета будет совершаться молитва о мире 
в Украине. <…>

Перед началом крестного «лёта» в Киевском Десятинном монасты-
ре была совершена Божественная литургия. После вылета из Киева 
самолет со святынями несколько раз облетит столицу Украины, по-
сле чего совершит следующий маршрут: Луганск — Ужгород — Сим-
ферополь — Харьков. Совершив таким образом крестное знамение 
над Украиной, крестный ход со святынями вернется в Киев27.

На  кадрах фильма, отснятых в  первые дни после установления 
иконы в отдельном киоте и стекла в специальной раме, уже вид-
ны дары, принесенные образу (около десятка золотых крестиков, 
нанизанных на цепочки внутри киота). Также видно, что прихо-
жане (в  том числе из  старообрядцев) прикладываются к  стеклу 
с  отпечатком, совершая крестные поклоны и  дважды целуя его. 
На  более поздних съемках (не  позднее года после обнаружения 
отпечатка) заметно, что золотые дары появились не только у «ма-
теринской» иконы, но и у брандеа.

А от иконы уже происходит много чудес: обращаясь к Божией Ма-
тери, люди получают просимое. Все эти подвески, что на  иконе, 
и новенькая золотая риза — это ведь не просто так, это люди благо-
дарят Царицу Небесную за  Ее милости. У  нас в  монастыре особое 
почитание Царицы Небесной и очень много Ее икон, но чудо про-
исходит только от  иконы «Призри на  смирение». Потому что Бо-
жия Матерь избрала этот образ Своим источником милости к роду 
человеческому28.

Вотивные дары умножались параллельно с  распространением 
устных и  письменных историй о  чудесах. Однако многие дари-
тели — если верить позднейшим свидетельствам — предпочита-
ли умалчивать о полученной помощи и не афишировать детали. 
По рассказам настоятеля,

27.	 Небо Украины осенят крестом и  чудотворными иконами // Правмир. 28.01.2014 
[https://tinyurl.com/5pc7dvjs, доступ от 26.07.2021].

28.	Аркуша А., Архимандрит Дамиан (Давыдов). О  том, как икона отобразилась 
на стекле и почему надо было это проверять. Епископ Фастовский Дамиан о чу-
десах подлинных и мнимых.



Д м и т р и й  А н т о н о в ,  Д м и т р и й  Д о р о н и н 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 2 3

…вот, человек приходит, заказывает молебен перед Божией Мате-
рью, мы спрашиваем: «А  по  какой причине? Нам самим интерес-
но». — «Поблагодарить Божию Матерь за ту милость, которую она 
оказала!» — «А  какую милость?» — «Ну, вот, батюшка, я  хочу по-
благодарить, а об этом говорить не буду». И вот так оно. Ну, а че-
ловека же пытать не  будешь, что произошло. И  так остается это 
все, конечно, неизвестным. А  те только молебные пения и  молит-
вы, принесенные в  знак благодарности, и  те дары, которые висят, 
говорят об этом29. 

Такие рассказы повторяются (см. ниже), однако к 2010-м гг. пи-
сем со  свидетельствами об  исцелениях и  других чудесах, по  сло-
вам настоятеля, накопилось уже несколько папок30.

С  появлением интернета практики почитания иконы и  отпе-
чатка вышли за  рамки монастыря. Упоминание святыни в  но-
востных, автобиографических и  других текстах, ее изображение, 
фильм о ней и другие способы ее репрезентации в интернете ста-
ли катализаторами общения заинтересованных пользователей 
сети (если возможность комментирования предусмотрена архи-
тектурой сайта). На  сайтах распространились молитвенные (об-
ращение к  чудотворной иконе) и  коммуникативные практики, 
связанные с взаимными просьбами, ободрением, устными расска-
зами о  чудесах, исцелениях и  пр. Так, большой корпус коммен-
тариев к фильму или статьям о чудесной иконе составили прось-
бы верующих женщин — чаще всего о беременности, о даровании 
мужа или здоровье.

Чудеса сопутствующие и последующие

В своем видеоинтервью настоятель Введенского храма несколько 
раз акцентирует внимание на всеобщей радости, которая охвати-
ла людей в храме при обнаружении отпечатка. Это состояние мар-
кируется как первое чудесное событие, указавшее на святость об-
раза31: «Что самое интересное, что была общая радость: не только 

29.	 Киевское чудо. Призри на смирение. О чудотворной иконе Божией Матери.

30.	 Перший Козацький. Истории чудес иконы «Призри на смирение» Свято-Введен-
ского монастыря.

31.	 В христианских текстах, начиная с Жития Антония Великого, радость от чудесно-
го события, видения часто трактуется как доказательство его божественной при-
роды (см. об этом, к примеру: Антонов Д.И., Майзульс М.Р. «Мечтания» и «illu-
sions»: Дьявольские наваждения между книжностью и иконографией. Часть 1 // 



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

2 2 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

один человек мог это испытать, а испытывали эту радость все, что 
вот как такая огромная милость Божией Матери…»32

Следующим чудом стало обнаружение, спустя несколько ме-
сяцев, еще одного изображения, которое началось проявляться 
уже на новом стекле киота иконы. Вновь были приглашены уче-
ные, которые снова засвидетельствовали его нерукотворность33. 
Об этом говорится в фильме 1994 г., однако в распространивших-
ся затем фильмах и  статьях повторный отпечаток уже не  фигу-
рирует — он не стал реликвией, почитаемой наравне с первой, и, 
судя по всему, не был выставлен в храме для поклонения.

Самые распространенные чудеса от  иконы (после 1993 г.) 
и  от  ее отпечатка — исцеления. Рассказов об  этом предсказуемо 
много, учитывая, что желание излечиться — самая частая причи-
на обращения к святыням, а рассказы о выздоровлении — основ-
ной тип чудес, фиксируемый от  реликвий. Неудивительно, что 
«благодатность», «чудотворность» и «целительность» в современ-
ных рассказах могут выступать синонимами (как это происходи-
ло и в средневековых текстах):

И сам лик, и само отображение на стекле, оно почитается, оно на-
делено особой… Эта икона и это отображение, они наделены особой 
целительной благодатной силой34.

От самой иконы и от нерукотворного ее отпечатка на стекле стали 
происходить исцеления35.

Вот, например, когда икона путешествовала, в  Запорожье про-
зрела слепая женщина, у  парализованного мужчины исцелилась 

Россия XXI. 2012. № 4. С. 132–134). Что касается всеобщего, «единомысленного» 
чувства или желания множества людей — его могли интерпретировать как дей-
ствие Святого Духа (это стало, к примеру, одним из ключевых аргументов в «из-
бирательном каноне», который был разработан в 1598 г. для возведения на пре-
стол Бориса Годунова, а  затем оказался положен в  основу избирательных 
документов Михаила Романова, см.: Антонов Д.И. Цари и  самозванцы: борьба 
идей в России Смутного времени. М.: РГГУ, 2019. С. 27–38).

32.	 Киевское чудо. Призри на смирение. О чудотворной иконе Божией Матери.

33.	 Там же.

34.	 Икона Матери Божьей Призри на смирение // YouTube. 21.08.2014 [https://www.
youtube.com/watch?v=fs8e6-7xR3k, доступ от 26.07.2021].

35.	 Украину с  неба осенят чудотворными иконами // Православие в  Украине. 
28.01.2014 [https://tinyurl.com/37ujcnwx, доступ от 26.07.2021].



Д м и т р и й  А н т о н о в ,  Д м и т р и й  Д о р о н и н 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 2 5

рука, в  Елисаветграде (Кировоград) исцелилась парализованная 
женщина36.

Как только служится в храме литургия, обязательно после литургии 
перед иконой совершается чтение молебного канона Божией Мате-
ри «Параклисис», который люди очень любят и  стараются все по-
пасть к этому канону, потому что там особая молитва Божией Ма-
тери, и, значит, многие получают на свои прошения и исцеления.

Но  люди, испытывая особые чувства к  Божией Матери и  получая 
всевозможнейшие исцеления, но имея настоящие сердца, горящие 
любовью к Богу, не всегда об этом афишируют, не всегда об этом го-
ворят просто. Ну, вот разумно подходящие к этому вопросу, не но-
сят это что ли на  блюде, это исцеление. Они себе получили исце-
ление, они благодарят Божию Матерь — там, подарят что-нибудь 
на  икону или просто молятся Божией матери, и  об  этом необяза-
тельно становится известно. Это только знают они и окружающие 
их люди, близкие.

Потому и получается, что не все такие проявления милости Божи-
ей Матери мы знаем. Ну, вот о них можно судить только по тем да-
рам, которые принесены иконе. А  за  ними, конечно, стоит очень 
много и исцелений, и благодатной помощи от Божией Матери, а все 
остальное остается нерассказанным37.

В  некоторых источниках упоминаются исцеления по  контактно-
му принципу — в  том числе благодаря взаимодействию с  незри-
мым «вторым телом» иконы. Это происходит в  рассказе о  муж-
чине, который выздоровел, пройдя под чудотворным образом 
во время крестного хода:

Когда икона была в Овруче, и ее встречали крестным ходом и так 
очень длительное расстояние надо было ее пронести, то  у  мужчи-
ны совершенно не  работала рука. И  он попросился идти под ико-

36.	 Аркуша А., Архимандрит Дамиан (Давыдов). О  том, как икона отобразилась 
на стекле и почему надо было это проверять. Епископ Фастовский Дамиан о  чу-
десах подлинных и мнимых.

37.	 Там же.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

2 2 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ной и пока он дошел до окончательного пункта, где его встречали, 
то он уже здоровой рукой нес совершенно сам икону38.

Как мы уже упоминали, в первое время после появление отпечат-
ка его использовали для исцеления бесноватых. Именно в контек-
сте рассказов об экзорцизме ярко появляется мотив силы, исходя-
щей как от иконы, так и от ее отпечатка на стекле. Как и в других 
нарративах, связанных с  одержимостью, включая многочислен-
ные агиографические истории, приближение к  святыне застав-
ляет бесноватых мучиться, так как ее незримая благодать невы-
носима для демонов:

Раньше выносилось это стекло для поклонения верующим. Вот те 
люди, вот как вы называете их одержимыми, вот они с трудом под-
ходят к  этому стеклу. Это не  с  одной женщиной был такой слу-
чай — с  очень многими: казались на  вид более-менее нормальны-
ми людьми, а подходя к стеклу, их начинает бросать, они начинают 
кричать неестественно и приложиться к стеклу практически не мо-
гут без чужой помощи. Вот. Значит, та сила, та благодатная по-
мощь, которой обладает и икона, и стекло, значит, очень реальная 
и действенная39.

Довольно быстро икону начали включать в  практики крестных 
ходов для освещения пространства и  излияния благодати на  ве-
рующих. Она не только принимала участие в «крестном лёте» над 
Украиной, но и приезжала в различные церкви и монастыри Рос-
сии. Путешествия иконы умножают рассказы о чудесах, которые 
фиксирует ее бессменный биограф — настоятель монастыря епи-
скоп Дамиан:

Вот когда вот Блаженнейший [Митрополит Онуфрий] летел в Запо-
рожье, мы вылетали из Киева тогда, и была сильная метель. Очень 
сильная метель! А летчики пришли — икона стоит, я стою, сопрово-
ждающий, Блаженнейший — и летчики говорят: «Ну, практически 
невозможно вылетать! Потому что такая метель, что нельзя лететь! 

38.	 Перший Козацький. Истории чудес иконы «Призри на смирение»... Об аналогич-
ных действиях с иконами см. вступительную статью нашей подборки, а также: Ан‑
тонов Д.И. Два «тела» иконы: общение с сакральным образом как апроприация 
силы // Вестник РГГУ. Серия «История. Филология. Культурология. Востоковеде-
ние». 2018. № 7. C. 9–34.

39.	 Киевское чудо. Призри на смирение. О чудотворной иконе Божией Матери.



Д м и т р и й  А н т о н о в ,  Д м и т р и й  Д о р о н и н 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 2 7

И вот если благословите, мы полетим. А если нет, то и не факт, что 
мы прилетим в Запорожье. Мы можем прилететь в Днепропетровск, 
а  оттуда уже машинами нас…» Блаженнейший говорит: «Летим, 
с нами Пречистая!» Это были его слова, мы все сели в самолет, са-
молет завелся, полетел, и мы прекрасно приземлились в, тоже силь-
ный снег был, Запорожье. И уже потом нам рассказывали пилоты, 
что вот когда наш самолет летел, то  мы вот летели в  таком кори-
доре, и вокруг бушевала стихия, а самолет летел в таком коридоре. 
И за нами воспользовался другой самолет, в котором летели на эту 
же конференцию, там, ученые, вот, все, но  ему не  получилось по-
пасть в этот коридор и пришлось улететь в Днепропетровск, и они 
уже добирались электричками и автобусами. А наша икона так вот 
красиво… И пилоты свидетельствовали об этом чуде40.

Наконец, по  некоторым свидетельствам, сам нерукотворный об-
раз начал появляться в  современной иконографии. В  декабре 
2019 г. в  Донском монастыре, куда из  Киева привозили образ 
«Призри на смирение», нам рассказали об иконке с тремя изобра-
жениями: «Матерь Божия, просто, без об… это, без облачения, по-
том с облачением и вот, на стекле»41. Это вариант иконы, изобра-
жающей чудотворный образ в трех видах: с окладом, без оклада 
и виде отпечатка.

Киевский случай, безусловно, задал рамки для будущих опи-
саний и  действий, которые воспроизводятся в  разных приходах. 
Однако сам по  себе он не  уникален и  вписан в  более широкий 
контекст современных нарративов о  явленных образах и  верна-
кулярных практик их почитания.

Не только стекла: связанные и сопутствующие традиции

С массовым обретением отпечатков на стеклах киотов тесно свя-
заны быстро развивающиеся традиции выявления и  почитания 
других нерукотворных образов — на  оконных стеклах (включая 
современные стеклопакеты)42, стенах (как церковных, так и свет-
ских строений, к  примеру, дома культуры или заводского цеха), 
скалах, деревьях (пнях, спилах, обломленных сучьях, разрублен-

40.	 Перший Козацький. Истории чудес иконы «Призри на смирение» Свято-Введен-
ского монастыря.

41.	 Ж., ок. 50, Донской монастырь, Москва, зап. Д.И. Антонов, 21.12.2019.

42.	 Харазов В. Чудеса в Грушеве // Наука и религия. 1988. № 5, № 6.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

2 2 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ных поленьях). Сведения о таких случаях активно начали распро-
страняться на советском пространстве с конца 1980-х гг., на волне 
общественного интереса к  религиозным и  эзотерическим явле-
ниям. Обзор свидетельств о  чудесных образах на  оконных стек-
лах в Беларуси можно найти в работах И.С. Бутова: самые ранние 
из  известных ему нарративов относятся к  1920–40-м гг. (прояв-
ление крестов и  образов Богородицы). Как и  в  случае киотных 
брандеа, «ренессанс» традиции в 1990-е гг. был запущен благода-
ря прецеденту, который получил широкую известность — в 1995 г. 
на окне больничной палаты в г. Сморгони Гродненской области 
обнаружили образ Богородицы, о чем писали в прессе. После это-
го образы Богоматери, Христа, святых, Евангелия стали обнару-
живать на оконных стеклах в других белорусских больницах43.

Помимо киотных отпечатков, в  сети часто размещают фото 
и  видео «нерукотворных образов», замеченных на  земле, воде, 
небе, на  природных или рукотворных объектах. Иногда вокруг 
них формируются локальные культы: люди молятся у ликов (кон-
туров, фигур), которые возникли на стекле, камне или на церков-
ной стене, в том числе на штукатурке за висевшими или стоявши-
ми иконами. Многие из этих образов оказываются временными, 
короткоживущими — к примеру, рисунки на коре, сучьях деревь-
ев и даже внутри тыкв (случай, описанный в 2009 г. в с. Рудники 
Волынской епархии УПЦ МП). На  дальнем спектре таких исто-
рий — свидетельства о ликах и знаках, проявившихся в игре волн 
или листьев деревьев, в  инее, снеге, песке, огне и  т.п. (ср. полу-
чившую известность фотографию с  языками пламени, напоми-
нающими фигуру папы Иоанна Павла II — это интерпретирова-
ли как чудо, выдвинули как один из аргументов в пользу начала 
процесса беатификации понтифика)44. Особенно часто такие яв-
ления угадывают на небе — как чудесные знаки трактуют облака, 
оптические явления, пересечения инверсионных следов самоле-
тов и  т.п. Нередко это происходит над монастырем или храмом 
и свидетельствует, по мнению рассказчиков, о благодатности ме-

43.	 Бутов И.С. Нерукотворные изображения на  религиозную тему, возникшие 
на оконных стеклах: распространение и фиксация рассказов на территории Бела-
руси. С. 36–44.

44.	 См., к примеру: Иоанн Павел II предстал перед верующими в костре // Вокруг све-
та. 16.10.2007 [http://www.vokrugsveta.ru/news/2414/, доступ от  23.01.2020]; 
Иоанн Павел II явился в  огне // МК.RU. 16.10.2007 [https://tinyurl.com/br8eaw6, 
доступ от 23.01.2020].



Д м и т р и й  А н т о н о в ,  Д м и т р и й  Д о р о н и н 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 2 9

ста или святыни (см. описание такого случая в статье А. Мороза 
и Э. Семивраговой, публикуемой в нашей подборке)45.

В  отличие от  киотных брандеа такие образы редко претенду-
ют на  роль самостоятельных почитаемых объектов. Культы, ко-
торые формируются вокруг ликов на  стенах, камнях и  т.п., как 
правило, не получают безусловного церковного признания и ис-
чезают со  временем. Однако подобные «мимолетные» образы 
нередко описывают в  контексте обсуждения киотных брандеа, 
угадывая связь между этими проявлениями благодати46. Публи-
кация личных свидетельств о наблюдении чудесных знаков и об-
разов — типичное теперь коммуникативное явление в интернете, 
как правило, запускающее кумулятивную цепочку других личных 
нарративов и легендарных меморатов на ту же тему47.

При всей схожести нарративов и  практик, связанных с  киот-
ными и «природными» нерукотворными образами, между ними 
имеются серьезные отличия — как в  структуре самого наблюдае-
мого изображения, так и в моделях его интерпретации.

Образы, возникающие на стекле киотов, в большинстве случа-
ев оказываются бледными; они плохо различимы на фоне самой 
иконы, однако под определенным углом зрения их  нетрудно за-
метить любому наблюдателю. Их  репринтный характер, четкое 
сходство с  исходным изображением, как правило, легко просле-
живается. В этом плане их статус нерукотворных копий, реплик 
не  отвергается никем — то, что отпечатки на  стеклах киотов по-
являются в результате воздействия иконы, очевидно для скепти-
ков (к которым относятся многие клирики и прихожане) так же, 
как и для верящих в чудесную природу отпечатков. Различаются 
лишь объяснения того, как именно происходит такое воздействие. 
Если апологеты считают, что образ сформировался благодаря 
действию благодати, исходящей от  иконы, то  скептики, обраща-
ясь к сциентистскому дискурсу, объясняют, что изображение воз-
никло благодаря воздействию «электростатических сил», «диф-
фузии пигментов», «силе магнетизма» между молекулами свинца 

45.	 Мороз А., Семиврагова Э. Животворящий крест в с. Годеново: между двух сакраль-
ных центров и за их пределами // Государство, религия, церковь в России и за ру-
бежом. 2021. № 3. С. 184–208.

46.	 Купол Земли. Личное мнение об отображенных на стекле иконах.

47.	 См., к примеру: «Был случай, когда икона Божьей Матери выморозилась на стек-
ле в подъезде дома в Екатеринбурге, во время войны. ГПУ велели разбить окно. 
Стекло вынули и  забили фанерой окно, так она на  фанере вновь приступила!». 
См.: Там же.



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

2 3 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

в стекле и свинцовых белилах и т.п. (аналогичным образом тем-
ные отпечатки на церковных стенах позади икон объясняют рас-
пределением воздушных потоков и копотью от свечей).

В  отличие от  киотных отпечатков, быстро исчезающие обра-
зы — на деревьях, воде, песке, небе и т.п. бывают яркими и хорошо 
заметными, однако в большинстве случаев скептик не  признает 
в  них реальное изображение и  видит лишь фантазию верующе-
го человека, парейдолическую иллюзию или гиперсемиотизацию 
случайных элементов. То же происходит с «долгоживущими» об-
разами, возникающими на  зданиях или природных объектах. 
Во  всех этих случаях для скептиков принципиально отсутствие 
исходного образа-оригинала — это означает, что о копировании/
переносе изображения не  может идти речь, обсуждаемый рису-
нок появился из-за естественных причин и вольно домысливает-
ся носителями традиции. В то же время для верующих отсутствие 
(в  настоящий момент) «материнского» изображения не  игра-
ет принципиальной роли, так как благодать может действовать 
в разных местах и по разным причинам. Яркий пример — интер-
претация разводов на штукатурке стены клуба в Черновецкой об-
ласти как нерукотворных образов Христа и  Богоматери, просту-
пивших здесь, по мнению верующих селян, потому что клуб был 
построен из разобранной на кирпич церкви. В 2013 г. к разводам 
потянулись паломники, а некоторые клирики даже провели там 
службы48. По более поздним свидетельствам, экспертиза, иниции-
рованная скептически настроенным председателем сельсовета, 
показала повышенное содержание солей в  штукатурке. Это дол-
жно было косвенно подтвердить обратную — нарочито профан-
ную, десакрализующую версию о том, что стену использовали как 
отхожее место, отчего и образовались разводы. Если верить этим 
свидетельствам, почитание отпечатков вскоре сошло на нет49.

Восприятие чуда и практики почитания

Несмотря на  прецедент киевской иконы, официально признан-
ный чудом, отношение клириков к  новым отпечаткам на  стек-
лах киотов неоднозначно. После обнаружения очередного стекла 

48.	 Стивен Флемми. В Черновицкой области на стене проявилась икона // YouTube. 
14.10.2013. [https://www.youtube.com/watch?v=R_ZbV68FTq0, доступ от  20.01. 
2020].

49.	 В  Черновицкой области селяне приняли пятна от  мочи за  лик Богородицы, 
20.01.2016 [https://tinyurl.com/4fjbkeeh, доступ от 24.01.2020].

https://www.youtube.com/watch?v=R_ZbV68FTq0&fbclid=IwAR1zt_IC07vUKpbKkT3PnVbfNGdAz8mT__QcEwns6LpU3cabeDDnQ1XJWso


Д м и т р и й  А н т о н о в ,  Д м и т р и й  Д о р о н и н 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 3 1

действия духовенства могут быть разными. Как уже говорилось, 
для найденного образа иногда заказывают экспертизу, которая 
удостоверяет, что изображение не нарисовано — нет мазков, сле-
дов кисти и  т.п. (обратные примеры, когда экспертиза выявила 
бы заведомый рукотворный подлог, нам неизвестны). После это-
го может быть запрошено благословение епископата на  то, что-
бы разместить стекло-брандеа в отдельный киот и почитать как 
самостоятельную реликвию. 

Яркий пример — отпечаток Богородичной иконы «Всех скор-
бящих радости» в московском храме св. Николая Мирликийско-
го в Отрадном. Сразу после обнаружения 15 января 2015 г. перед 
отражением на стекле был отслужен молебен, после чего, как со-
общается на сайте церкви, благочинный храма составил рапорт 

на имя Председателя Синодального миссионерского отдела митропо-
лита Белгородского и Старооскольского Иоанна. По благословению 
Его Высокопреосвященства была создана комиссия из клириков, со-
трудников и  прихожан храма, которая и  засвидетельствовала факт 
нерукотворного отображения иконы <…> По  результатам освиде-
тельствования и личному указанию Его Высокопреосвященства был 
заказан кивот и на Светлую седмицу с установленным в нем отобра-
женном на стекле образе Пресвятой Богородицы он был установлен 
на колонне с правой стороны от иконы. Также в соостветствии с ука-
заниями нашего Владыки в храме установлено еженедельно по сре-
дам служить перед иконой «Всех скорбящих Радосте» водосвятного 
молебна после литургии и акафист на вечернем бологослужении50. 

Киот, изготовленный для иконы, оборудован синей электриче-
ской подсветкой, которая позволяет лучше рассмотреть слабо-
заметный белый отпечаток (рис. 3). В ходе интервью священник 
храма рассказал, что духовенство не  поддерживает какой-либо 
ажиотаж вокруг обнаруженного отпечатка и учит людей не гнать-
ся за зримыми чудесами. Однако статус реликвии в храме высок, 
и  информацию о  ней активно распространяют. Полный текст 
Акта, фотографии стекла и самой иконы размещены на сайте цер-
кви; кроме того, информацию об иконе и  отпечатке можно най-
ти в сети Инстаграм, которую ведет один из священников храма. 
Так же поступает, к  примеру, отец Александр Авдюгин, священ-

50.	 Чудесное отображение иконы // Храм св. Николая Мирликийского (в Отрадном), 
[http://hramotradnoe.ru/posts/2015/10/ikona/, доступ от 23.01.2020].



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

2 3 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ник из г. Ровеньки Луганской области Украины, который публи-
кует в  ЖЖ и  Фейсбуке подборку фотографий киотных брандеа, 
которые появились от икон, привезенных в 2006 г. в церковную 
лавку Луганска из Софрино51.

Более критично настроенное священство предпочитает не делать 
однозначных выводов по поводу образов на стеклах. Пример такого 
осторожного отношения можно встретить в московском храме Пе-
тра и Павла у Яузских Ворот, где в 2011 г. был обнаружен отпеча-
ток иконы «Спас Нерукотворный», расположенной в местном ряду 
иконостаса. Сперва икону вынесли для почитания на середину хра-
ма, оставив в иконостасе только стекло с отпечатком, как самостоя-
тельный образ52. По рассказам наших информантов — священников, 
служителей и прихожан церкви — иконе начали активно приносить 
дары. Однако в декабре 2019 г. мы обнаружили икону на довольно 
скромном месте в одном из углов храма, закрытой стеклом, на ко-
тором можно разглядеть ее отпечаток, а все дары, за исключением 
одного креста, с  нее были сняты (в  целом отсутствие даров у  хра-
мовых икон наши информанты связали с  произошедшим воров-
ством). Священник высказался об отпечатке очень осторожно — так 
как не удалось понять, к чему был этот знак, судить о нем как о чуде 
еще рано. В 2021 г. ситуация не изменилась, при этом сам отпеча-
ток на стекле стал менее различим. По словам служительницы хра-
ма, с начала года он начал быстро тускнеть.

В  церкви Георгия Победоносца в  Старых Лучниках в  начале 
2017 г. нам удалось записать рассказ об  отпечатке, который со-
чли проявлением благодати, но  случайно повредили и  выброси-
ли, не пытаясь сохранить треснувший образ:

Ну, вот, самое малое, это на моей, скажем, памяти: у нас есть в алта-
ре маленькая иконка, называется Споручница грешных. И вот когда 
мы решили обновить немножко ее. И сначала не обратили внима-
ния, думали, что стекло грязное. А потом, когда посмотрели внима-
тельно, то обратили внимание, что на стекле отразилась сама икона. 
То есть как бы как в Киеве, есть такая икона в Киеве, она отобрази-
лась на своем стекле: висит икона, и висит как бы как образ, отпе-
чаток той иконы был. Но  вот единственное что: зацепили за  стек-

51.	 Авдюгин А. «Чудеса да и только» или чудо? // ЖЖ. 25.09.2006 [https://rebrik.live-
journal.com/2006/09/25/, доступ от 12.01.2020]; Авдюгин А. О чудесах // Фейсбук. 
29.07.2011 [https://tinyurl.com/2rxpfmst, доступ от 12.01.2020].

52.	 Там же.



Д м и т р и й  А н т о н о в ,  Д м и т р и й  Д о р о н и н 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 3 3

ло, и оно треснуло, разбили его. [Убрали или склеили как-то?] Нет, 
положили его в уголок, и этот уголок кто-то подмел, скажем так53.

Скептичен по  поводу обнаруживаемых отпечатков украинский 
архимандрит Аввакум Давиденко. В  одном из  своих коммента-
риев под материалом о киотных брандеа он замечает следующее:

Сейчас смотришь в  интернете, и  по  телевизору идет целый поток, 
можно сказать шквал — «чудес на поверхности!» Появление изобра-
жений на дереве, на металле, на шифере, на стекле мы видим и слы-
шим по  многочисленным телевизионным сюжетам. И  не  только 
святых, но и грешных. В Гадяче, у нас же на Полтавщине, вот слы-
шу, и уже вижу в интернете говорят о новом чуде: вышитый святи-
тель Николай отобразился на стекле. И здесь мне вспомнился слу-
чай из далекого детства. У моей тети в селе Андрияшевка, Сумской 
области, Роменского района производилась побелка дома. Все пор-
треты, фотографии, вышивки под стеклом снимались и  тщатель-
но протирались. И  так случилось, что во  время протирания вы-
шивки Аленушки с  оленем, сама материя, натянутая на  тонкую 
фанеру, отстала от рамы со стеклом. Видимо она была слабо закреп-
лена, может, гвоздики поржавели, и открутились. Но, так случилось, 
вышивка осталась отдельно, а стекло отдельно. И когда уже готови-
лись мокрой тряпкой протереть стекло, любопытный глаз взрослых 
на внутренней стороне стекла обнаружил фотографическое отобра-
жение Аленушки с  оленем, как негатив на  фотопленке. Естествен-
но, взрослые подивились, но никто в те годы не придал тому ника-
кого сверхъестественного, чудесного значения. Просто все поняли, 
произошел эффект фотокопии: солнце долго упиралось в картину, 
и  она за  годы в  силу естественных причин отобразилась на  стек-
ле. Причем изображение было не цветное, но как пыльно-восковое 
напыление, причем легко поддавалось удалению при прикоснове-
нии. Подивились, помыли стекло, вставили Аленушку назад в раму, 
и вышивку водрузили обратно на стену. Если к этому еще добавить, 
как в  2004 году в  Виннице замироточил билборд с  Юлией Тимо-
шенко, то  наглядно становится и  понятной, повторюсь, естествен-
ная, человеческая природа всех этих наших народных чудес54.

53.	 М., ок. 50, староста храма, 02.03.2017 г., ц. Георгия Победоносца в Старых Лучни-
ках, зап. Д.Ю. Доронин.

54.	 Киевский игумен-иконописец объяснил знаменитое «чудо», связанное с иконой 
«Призри на смирение».



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

2 3 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Не  менее критично описывал разные случаи киотных брандеа 
в  2008 г. епископ Домодедовский Евтихий55. Скептичные поль-
зователи описывают комичные примеры, как история о  «чуде» 
с арбузами в церкви с. Рудники Волынской епархии: внутри них 
были якобы обнаружены нерукотворные изображения крестов, 
арбузы крестным ходом перенесли в  церковь, где они через не-
которое время сгнили56.

Сомнению подвергают даже случай с  киевской иконой «При-
зри на  смирение». В  июле 2011 г. игумен-иконописец отец Али-
пий (Светличный), настоятель киевского храма Петра и  Павла 
на Нивках в комментариях к статье «Нашествие “нерукотворных 
образов”» Дмитрия Марченко на сайте «Киевская Русь» дал есте-
ственнонаучное объяснение знаменитому отпечатку:

Вообще-то, с  иконой «Призри на  смирение» тоже особого чуда 
не наблюдается, скорее «феномен». Дело в том, что это необычное 
явление, но  не  сверхъестественное. Вся проблема в  краске и  стек-
ле. В  19, нач. 20 веков повсеместно использовали белила свинцо-
вые, а  не  цинковые, как сегодня. А  стекло имеет важнейшим ком-
понентом также свинец и у него присутствует свойство притягивать 
молекулы свинца. Происходит реакция «перераспределения» тонов, 
когда свинец заполняет другое пространство на стекле, не  находя-
щееся прямо напротив самих белил. Потому нередко можно видеть 
подобный феномен, когда стекло располагается близко к  изобра-
жению, и  на  нем «отпечатывается» в  позитиве серо-прозрачное 
изображение объекта, писаного с белилами свинцовыми. Никогда 
не бывает цветного изображения, но всегда серо-прозрачное. При-
чем слои лака не препятствуют реакции, поскольку действует сила 
магнетизма. Вообще-то  реставраторам этот феномен хорошо изве-
стен. И очень жаль, что его объявили чудом. <…>

В  девяностых я  служил в  селе под Киевом и  заметил, что в  боль-
шинстве хат старые иконы смотрятся грязно под стеклом. Я пробо-
вал их  протирать. Присмотревшись, я  увидел, что они отразились 
на стекле и от этого серость свинца стала скрывать красочность жи-
вописи. А у одной старушки развалился киот в иконе и стекло по-

55.	 Епископ Домодедовский Евтихий. Об отпечатках икон на стекле // ЖЖ. 7.08.2009 
[https://zamorin.livejournal.com/309428.html, доступ от 12.01.2020].

56.	 Марченко Д. Нашествие «нерукотворных образов» // Киевская Русь [https://www.
kiev-orthodox.org/site/churchlife/3182/, доступ от  12.01.2020] (история пользова-
теля с ником «падре Вальдемар»).



Д м и т р и й  А н т о н о в ,  Д м и т р и й  Д о р о н и н 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 3 5

ставили в новый прежнее, но развернули, и получилось, что отобра-
жение иконы (помнится, Троицы «Новозаветной») изобразилось 
дважды, но в разную сторону. Также я видел на стекле отраженный 
портрет Шевченко и даже Ворошилова, написанного, видимо, мест-
ным самоучкой в 50-х годах 20-го века57.

Эти комментария игумена были широко растиражированы в сети 
и  даже преобразованы в  самостоятельные статьи58. Они внесли 
свой вклад в интернет-дискуссии блогеров и посетителей сайтов. 
Поэтому уже спустя несколько дней игумен Алипий во  избежа-
ние дальнейших споров и  возможного скандала обратился в  ре-
дакцию портала «Религия в Украине» с просьбой снять материал, 
написанный на  основе его комментариев. Однако уже разошед-
шийся по  сети материал не  был удален, и  отец Алипий дал не-
сколько разъяснений по поводу киотных брандеа:

Мне очень жаль, если я  кого-то  введу в  смущение неосторожным 
сообщением об обычном физико-химическом процессе. Дело в том, 
что я  неоднократно встречался с  феноменом отображения изобра-
жения на стекле. Не только икон. Причем иконы, писанные яичной 
темперой, очень слабо отображались, а живописные в технике мас-
ла были яркими и контрастными. Еще в 80-х годах в Гусь-Хрусталь-
ном Владимирской области я  некоторое время работал на  стекло-
заводе и  там впервые узнал об  особенности стекла притягивать 
молекулы свинца. Причем, это характерно для стекла хорошего ка-
чества. Лучше всего притягивает свинец стекло качества хрусталя.

Позже, общаясь с реставраторами Третьяковской галереи, я узнал, 
почему в  музеях отсутствуют стекла на  многих живописных рабо-
тах: стекло тускнеет от свинцовых белил, и его часто надо менять59.

Замечено, что самые контрастные и  четкие изображения на  стек-
ле у  благочестивых владельцев. Почему? Потому что они не  дают 

57.	 Там же.

58.	 Димитриос. Чудотворны ли отражения на стекле? // Журнал некорректного изо-
графа (фарисея и сноба по совместительству). 31.07.2011 [https://bizantinum.live-
journal.com/60071.html, доступ от 12.01.2020]; Киевский игумен-иконописец объ-
яснил знаменитое «чудо», связанное с иконой «Призри на смирение».

59.	 Киевский игумен-иконописец объяснил знаменитое «чудо», связанное с иконой 
«Призри на смирение».



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

2 3 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

на  образах образовываться пыли и  часто протирают их, создавая 
трением естественный магнетизм на стекле. <…>

Интересно то, что современные стекла лучшего качества более 
не способны к отображению изображения. Поскольку в них много 
полимера. Особенно это касается т.н. небликующих стекол. Потому 
их смело используют в музеях. <…>

То, что икона «Призри на смирение» чудотворна, у меня нет сомне-
ния. Но не через отражание на стекле60.

Авторы, защищавшие чудо, возражали на это по-разному, в том чис-
ле «нейтрализуя» естественнонаучные аргументы игумена Алимпия:

Конфигурация стекло-белила-свинец наверняка встречается 
и  в  других иконах. Но  чуда не  происходит. Чудо в  том, что этот 
естественный процесс притягивания молекул чудотворит по Божи-
ей воле. Так же как и по Божией воле притягиваются молекулы61.

Отпечатки на  стекле — самый массовый и  широко обсуждаемый 
из  современных типов брандеа. Как видим, отношение к  нему 
разнится не только среди журналистов и публицистов, но и среди 
клириков: отпечатки оценивают как физическое явление, не име-
ющее отношения к  чуду, как проявление благодати, исходящей 
от иконы (что не маркируется как экстраординарное чудесное со-
бытие), либо как чудо, свидетельствующее об особом статусе ико-
ны, вплоть до  признания ее чудотворной на  уровне епископата. 
При этом, что в  целом характерно для христианской культуры 
в XX–XXI вв., естественнонаучные объяснения не воспринимают-
ся верующими как принципиально антагонистичные по отноше-
нию к религиозным — действие физических сил легко трактуется 
как чудесное проявление благодати, действующей через мате-
риальные объекты, силы и  явления природы. Разнится отноше-
ние и к самим отпечаткам — их могут почитать наравне с «мате-
ринской» иконой, рассматривать как внешнее проявление чуда, 
но не самостоятельную святыню, либо же полагать, что подобные 
отпечатки возникают в силу естественных причин.

60.	Димитриос. Чудотворны ли отражения на стекле?

61.	 Киевский игумен-иконописец объяснил знаменитое «чудо», связанное с иконой 
«Призри на смирение».



Д м и т р и й  А н т о н о в ,  Д м и т р и й  Д о р о н и н 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 3 7

Прагматика нарративов

Проявление образа на стекле может быть описано не только как 
одиночное, самодостаточное чудесное событие. Иногда его описы-
вают в  рамках рассказа о  «многоступенчатом» чуде. Так, напри-
мер, в Екатеринбурге в храме Рождества Христова в 2002 г. икона 
Царственных Мучеников замироточила, а  уже затем, по  словам 
верующих, «перевелась» на стекло62. В 2004 г. в Петропавловском 
храме г. Талица Свердловской области был обнаружен отпечаток 
иконы Божией Матери «Всех скорбящих Радостей», а  затем ки-
отные брандеа появились еще у восьми образов иконостаса63. За-
фиксированы и случаи множественного чуда появления киотных 
брандеа от одной иконы. К примеру, в 2007 в г. Гадяч Полтавской 
области вышитая икона Николая Чудотворца в Свято-Успенском 
соборе произвела, один за  другим, четыре отпечатка на  вновь 
вставляемых стеклах64. Такие истории косвенно подтверждают 
факт главного чуда, проявления первого отпечатка, вписывая его 
в более широкий контекст необычных явлений.

Прагматика рассказов о  появлении отпечатков может быть 
очень разной. Как и  другие нарративы о  чудесах (мироточении, 
обновлении, явлении икон и др.), такие свидетельства часто при-
званы подчеркнуть особую роль храма, монастыря, города или 
всей страны (что стало актуально в период распада СССР и фор-
мирования новых государств). Они легко могут истолковываться 
как знаки, указывающие на происходящие или грядущие события 
(как возвращение Божьей благодати или будущий расцвет стра-
ны). Наконец, некоторые рассказчики используют их  для под-
тверждения собственных, порой весьма оригинальных идей. 

Замечательные во многих смыслах нарративы, связанные с ки-
отными брандеа, — истории о  том, что отпечатки «исправляют» 
иконографию оригинальных, материнских образов, если те были 
«неверно написаны». Это произошло с  двумя иконами в  храме 
иконы «Всех скорбящих Радость» г. Саласпилса в Латвии в 2009 
и  2010 гг. Сперва на  отпечатке иконы «Всех скорбящих Радость 
(с  грошиками)» не  проявились изображенные на  ней монеты, 
«грошики». С  точки зрения митрополита Рижского и  всея Лат-

62.	 Купол Земли. Личное мнение об отображенных на стекле иконах.

63.	 Там же.

64.	 На Полтавщине в Свято-Успенском соборе города Гадяч произошло чудо // Пра-
вославие.ru. 8.06.2007 [https://pravoslavie.ru/22543.html, доступ от 12.01.2020].



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

2 3 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

вии Александра, это был «неканонический» и  неверный эле-
мент, следствие греховной вольности современных иконописцев, 
которые не  желали придерживаться иконописных Подлинни-
ков65. Затем чудо повторилось с иконой Николая Мирликийского, 
в нижней части которой были «ненужные» с точки зрения митро-
полита фигуры (в том числе изображение демона). Появившийся 
отпечаток снова отличался от оригинального образа — «лишние» 
фигуры на  нем отсутствовали. Такая «корректирующая», дидак-
тическая функция чуда стала важным аргументом для митропо-
лита — в  видеорепортаже он апеллировал к  обоим прецедентам, 
доказывая не только свою правоту в отношении конкретных ико-
нографических сюжетов, но  и, шире, необходимость церковно-
го контроля за любыми создаваемыми иконами и иконостасами.

Рассказы о  киотных брандеа нередко встраиваются в  политиче-
ский контекст. Это происходит и в дискурсе прихожан, и в действиях 
церковных властей, прежде всего на территории Украины, где воен-
но-политические вопросы в последние годы находятся в постоянной 
актуальной повестке. Киевская икона «Призри на  смирение» и  ее 
брандеа облетает в  самолете территорию Украины. Проявивший-
ся на оконном стекле в селе Мартыновка Николаевской области об-
раз Богородицы хозяева квартиры связывают со знаком, посланным 
от сына, который погиб в 2014 г. в военном конфликте в Луганской 
области66. С 2016 г. это стекло начали почитать как чудотворный об-
раз, специальные репортажи рассказывают об  истории погибше-
го солдата, а возникший культ, объединив людей с разных уголков 
Украины, во многом сфокусирован на военной тематике: проводятся 
молебны об окончании сражений, проявившийся образ интерпрети-
руется как заступничество Богородицы о стране, переживающей тя-
желый военный кризис67. Схожим образом, через военно-патриоти-
ческую тематику было интерпретировано появление нерукотворного 
образа на  окне храма Свято-Анастасиевского женского монастыря 
в Житомире: он был обнаружен одной из прихожанок во время ее 

65.	 Лобанов О. Святыня на стекле; Свидетельство о новом чудесном явлении в Салас-
пилсе (видеорепортаж) // Pravoslavie.lv. Официальный сайт ЛПЦ МП. 14.11.2010 
[http://pravoslavie.lv/index.php?newid=3470, доступ от 12.01.2020].

66.	 В украинском селе разглядели на стекле образ Богородицы. Новостной видеосю-
жет николаевской телекомпании «ТСН» // Play. 29.11.2016. [https://m.play.
md/2548779, доступ от 12.01.2020].

67.	 В Николаевской области на окне квартиры, где жил погибший боец АТО, проявил-
ся лик Богородицы // Tolkopravda. 7.12.2016. [https://tinyurl.com/4uezdz25, доступ 
от 12.01.2020].



Д м и т р и й  А н т о н о в ,  Д м и т р и й  Д о р о н и н 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 3 9

молитвы перед иконой блаженной Матроны о  воюющих солдатах 
и об окончании боевых действий, в годовщину гибели ее близкого 
человека в ходе антитеррористической операции68.

Наконец, в  комментариях к  статьям и  видеороликам, разме-
щенным в  YouTube, прагматика рассказов об  отпечатках оказы-
вается вписана в коммуникативный контекст. Как мы упоминали, 
в  комментариях широко распространились (квази)молитвенные 
практики: обращения к  Господу, Богоматери, святым, явивших-
ся в этих образах, и к самими иконам, просьбы помолиться друг 
за  друга, публикация церковных молитв. В  этом контексте лич-
ные свидетельства о  чудесах, произошедших благодаря обраще-
нию к иконе или к ее брандеа, помогают войти в коммуникацию, 
поддержать апологетов и публично прославить описываемую свя-
тыню. Впрочем, и  здесь нередко происходит фреймирование та-
ких историй через локальный и политический контекст (так, при 
комментировании украинских брандеа речь часто заходит о воен-
ном конфликте на восточных территориях страны).

* * *

На  постсоветском пространстве культ отпечатков активно раз-
вивается и  на  вернакулярном, и  на  институциональном уров-
не. Большинство описанных в СМИ случаев — появление брандеа 
у храмовых икон. Однако обнаруживаются и отпечатки от домаш-
них образов и  даже от  новых печатных икон, привезенных для 
продажи в церковной лавке69. При этом к образам на стекле мо-
гут применяться те же контактные практики, что и к почитаемым 
иконам. Киотные брандеа превращают в самостоятельные молен-
ные иконы, сооружая для них свои киоты, размещая для поклоне-
ния в храме, читая перед ними акафисты. Рассказы о таких обра-
зах легко вписываются в распространенный дискурс о благодати, 
аккумулирующейся в намоленных иконах и истекающей от них.

Ритуальные и  нарративные практики начинают быстро вы-
страиваться не только вокруг материнской святыни и возникше-
го брандеа, но  и  вокруг изображений, видеороликов, докумен-
тальных фильмов в интернете. Коммуникация между верующими, 

68.	На окне житомирского храма появилось изображение, прихожане считают — это 
нерукотворная икона // Zhitomir.INFO. 26.02.2016. [https://www.zhitomir.info/
news_154920.html, доступ от 12.01.2020].

69.	 Круглова О. Чудо на  стекле // Благовест. 11.06.2010 [https://blagovest.cofe.ru/
CHudesa-Bozhii/CHudo-na-stekle, доступ от 12.01.2020].



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

2 4 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

молитвенные обращения, благословения, обмен историями, вы-
сказывания апологетов и  скептиков, — все это быстро запускает-
ся на  популярных сайтах, где формируется новая, виртуальная 
форма прихрамовой социальной среды. Неудивительно, что но-
вый тип брандеа часто оказывается включен в  обсуждаемую но-
востную повестку, а  при его интерпретации задействованы мно-
гие идеи и представления, актуальные в последние десятилетия 
в церковной и прицерковной среде.

Пик обнаружения и  прославления чудесных отпечатков при-
шелся на вторую половину 1990-х и 2000-е гг. И хотя такие слу-
чаи продолжают фиксироваться, судьба прежних отпечатков 
оказывается разной. В  некоторых церквях, как в  храме Преоб-
ражения Господня села Вельяминово, поток паломников, кото-
рые ехали посмотреть на чудо, с годами стал иссякать или вовсе 
прекратился. В  других, как в  московском храме Петра и  Павла, 
сам отпечаток был перемещен на менее видимое и значимое ме-
сто. Широкий всплеск интереса к нерукотворным образам остал-
ся в прошлом, и традиция перешла в более спокойное состояние, 
поддерживаясь в одних церквях и постепенно затухая в других.

Приложение

Список наиболее известных случаев обнаружения киотных бран-
деа 1990–2020 гг.

1.	 г. Киев, Украина: икона Божией Матери «Призри на сми-
рение» в  Свято-Введенском мужском монастыре (1 авгу-
ста 1993 г.)

2.	 г. Иерусалим, Израиль: икона св. Спиридона Тримифунт-
ского в греческом православном монастыре св. Спиридона 
Тримифунтского (2 июня 1994 г.)

3.	 г. Симферополь, Украина: икона Спасителя во  Всехсвят-
ской церкви (октябрь 1998 г.)

4.	 с. Кулевча Одесской области, Украина: икона Великому-
ченика Георгия Победоносца и  Пантелеймона Целителя 
в Свято-Никольском храме (1990-е гг.)

5.	 г. Туринск Свердловской области, Россия: икона Божией 
Матери «Игумения горы Афонской» в  Свято-Николаев-
ском женском монастыре (1998 г.)

6.	 г. Киев, Украина: местночтимая Казанская икона Божией 
Матери в  Свято-Пантелеймоновском ските киевского По-
кровского монастыря (осень 1999 г.)



Д м и т р и й  А н т о н о в ,  Д м и т р и й  Д о р о н и н 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 4 1

7.	 г. Псков, Россия: икона «Успение Богородицы» в  храме 
святого благоверного князя Александра Невского (рубеж 
1990–2000-х гг.)

8.	 с. Ям Домодедовского района Московской области: Ивер-
ская икона Божией Матери в храме Флора и Лавра (рубеж 
1990–2000-х гг.)

9.	 с. Вельяминово Домодедовского района Московской обла-
сти, Россия: икона Божией Матери «Казанская» в  храме 
Преображения Господня (весна 2000 г.)

10.	 г. Москва, Россия: икона «Спас Нерукотворный» в  храме 
Петра и Павла у Яузских Ворот (2001 г.)

11.	 г. Троицк Челябинской области, Россия: икона Святите-
ля Николая Угодника в  Свято-Троицком соборе (16 авгу-
ста 2001 г.)

12.	 г. Чебоксары, Республика Чувашия, Россия: икона Сера-
фима Саровского в Спасо-Преображенском женском мона-
стыре на Владимирской горке (25 июля 2002 г.)

13.	 г. Екатеринбург, Россия: икона Царственных Мучеников 
в храме Рождества Христова (август 2002 г.)

14.	 г. Ишим Тюменской области, Россия: икона «Спас Неруко-
творный» в Покровской церкви (17 октября 2002 г.)

15.	 г. Боровичи Новгородской области, России: лики святых 
на  реставрируемой иконе в  Свято-Духовом монастыре 
(2000-е гг.)

16.	 г. Талица Свердловской области, Россия: икона Божи-
ей Матери «Всех скорбящих Радостей», а  затем еще во-
семь образов в иконостасе по обеим сторонам царских врат 
в Петропавловском храме (2004 г.)

17.	 г. Симферополь, Украина: икона Святителя Николая Чу-
дотворца в  Петропавловском кафедральном соборе (де-
кабрь 2004 г.)

18.	 г. Усолье-Сибирское Иркутской области, Россия: икона 
«Неупиваемая чаша» в  Спасо-Преображенском храме (на-
чало 2007 г.)

19.	 г. Мелитополь Запорожской области, Украина: икона Бо-
жией Матери «Козельщанская» в  главном храме Мелито-
польского мужского монастыря святого Саввы Освященно-
го (февраль 2007 г.)

20.	г. Уфа, Республика Башкортостан, Россия: икона апосто-
ла Иакова Алфеева в Крестовоздвиженском храме (апрель 
2007 г.)



А п р о п р и а ц и я  с а к р а л ь н о й  с и л ы

2 4 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

21.	 г. Гадяч Полтавской области, Украина: икона Николая Чу-
дотворца в Свято-Успенском соборе (июнь 2007 г.)

22.	 г. Саласпилс, Латвия: икона Божией Матери «Всех скорбя-
щих Радость (с грошиками)» в храме во имя иконы «Всех 
скорбящих Радость» (6 ноября 2009 г.)

23.	 г. Чебоксары, Республика Чувашия, Россия: икона Спаси-
теля в  терновом венце в  храме мужской чебоксарской ко-
лонии (март 2010 г.)

24.	 г. Самара, Россия: икона Христа Спасителя в храме в честь 
иконы Божией Матери «Умиление» (май 2010 г.)

25.	 г. Саласпилс, Латвия: икона святителя Николая в  храме 
во имя иконы «Всех скорбящих Радость» (6 ноября 2010 г.)

26.	 п. Оричи Кировской области, Россия: икона Божией Мате-
ри (2010-е гг.)

27.	 г. Полтава, Украина: икона святого Агапита Печерского 
(январь 2012 г.)

28.	г. Вязники Владимирской области, Россия: икона Казан-
ской Божией Матери в  Благовещенском храме Свято-Бла-
говещенского женского монастыря (12 августа 2013 г.)

29.	 г. Хабаровск, Россия: и икона Божией Матери «Неупивае-
мая Чаша» в Христорождественском соборе (июнь 2016 г.)

30.	 г. Самара, Россия: икона Христа Спасителя в Свято-Казан-
ском храме (март 2018 г.)

31.	 п. Октябрьское Ханты-Мансийского автономного округа, 
Россия: икона Божией Матери «Отрада и Утешение» в Свя-
то-Троицкой обители (февраль 2019 г.)

Библиография / References

Антонов Д.И. Апроприация силы: незримое «тело» святыни в  христианских тради-
циях // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2021. № 3(39). 
С. 7–25.

Антонов Д.И. Два «тела» иконы: общение с сакральным образом как апроприация 
силы // Вестник РГГУ. Серия «История. Филология. Культурология. Востоко-
ведение». № 7. М., 2018. C. 9–34.

Антонов Д.И. Цари и самозванцы: борьба идей в России Смутного времени. М.: РГГУ, 
2019.

Антонов Д.И., Майзульс М.Р. «Мечтания» и «illusions»: Дьявольские наваждения ме-
жду книжностью и иконографией. Часть 1 // Россия XXI. № 4. М., 2012. С. 112–
137.

Бутов И.С. Нерукотворные изображения на религиозную тему, возникшие на окон-
ных стеклах: распространение и  фиксация рассказов на  территории Белару-
си // Религиоведение. 2020. № 3. С. 36–44.



Д м и т р и й  А н т о н о в ,  Д м и т р и й  Д о р о н и н 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 4 3

Мороз А., Семиврагова Э. Животворящий крест в  с. Годеново: между двух сакраль-
ных центров и  за  их  пределами // Государство, религия, церковь в  России 
и за рубежом. 2021. №3(39). С. 184–208.

Харазов В. Чудеса в Грушеве // Наука и религия. 1988. № 5. С. 21–24; № 6. С. 46–49.

Antonov, D.I. (2018) “Dva ‘tela’ ikony: obshchenie s sakralʹnym obrazom kak apropriatsiia 
sily” [Two “bodies” of an icon: communication with a sacred image as an appropri-
ation of virtue], Vestnik RGGU. Seriia “Istoriia. Filologiia. Kulʹturologiia. Vostok‑
ovedenie” 7: 9–34.

Antonov, D.I. (2019) T ͡sari i samozvant ͡sy: borʹba ideĭ v Rossii Smutnogo vremeni [Tsars 
and impostors: the struggle of ideas in Russia in the Time of Troubles]. Moscow, 
RGGU.

Antonov, D.I. (2021) “Apropriatsiia sily: nezrimoe ‘telo’ sviatyni v khristianskikh traditsi-
iakh” [Appropriation of Virtue: The invisible “body” of holy objects in Christian tra-
ditions], Gosudarstvo, religiia, tserkovʹ v Rossii i za rubezhom 3(39): 7–25.

Antonov, D.I., Maizulʹs, M.R. (2012) “‘Mechtaniia’ i ‘illusions’: Dʹiavolʹskie navazhdeniia 
mezhdu knizhnostʹiu i ikonografiei” [Dreams and illusions: Devilish obsessions be-
tween book writing and iconography. Part 1], Rossiia XXI 4: 112–137.

Butov, I.S. (2020) “Nerukotvornye izobrazheniia na religioznuiu temu, voznikshie na okon-
nykh stioklakh: rasprostranenie i fiksatsiia rasskazov na territorii Belarusi” [Non-
Handmade Images on Religious Themes Appeared on Window Panes: Distribution 
and Recording of the Stories in Belarus], Religiovedenie 3: 36–44.

Kharazov, V. (1988) “Chudesa v Grusheve” [Miracles in Grushevo], Nauka i religiia 5: 21–
24; 6: 46–49.

Moroz, A., Semivragova, E. (2021). “Zhivotvoriashchii krest v s. Godenovo: mezhdu dvukh 
sakralʹnykh tsentrov i za ikh predelami” [The life-giving cross in Godenovo: Be-
tween two sacred centers and beyond], Gosudarstvo, religiia, tserkovʹ v Rossii i za 
rubezhom, 3(39): 184–208.



2 4 4 �

Елена Воронцова, Валерия Елагина 

История блаженной Насти Вирятинской: 
«прикрываясь религиозными 
предрассудками, вела антисоветскую 
агитацию»

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-244-270

Elena Vorontsova, Valeria Elagina

The Case of Blessed Nastya of Viratyino: “Hiding Behind Re-
ligious Prejudices, She Was Making Anti-Soviet Agitation”

Elena Vorontsova — St. Tikhon’s Orthodox University for the Hu-
manities (Moscow, Russia). lendail@yandex.ru

Valeria Elagina — St. Tikhon’s Orthodox University for the Human-
ities (Moscow, Russia). valeria.nagibova@gmail.com

This article studies local practices of the groups of “True Orthodox 
Christians” in Tambov region in the 1950s, which resulted in the crim‑
inal persecution of some of the believers. The study is based on Alex‑
ander Klibanov’s personal archive and materials form Tambov ar‑
chives, as well as field research. The studied practices are divided into 
four groups: 1) practices of political non-participation (abstaining 
from participating in elections, joining public organizations, signing 
Soviet documents); 2) religious practices (refusal to attend an official 
church; meetings of believers at home; home prayer and sermon); 3) 
economic practices (rejecting wages, state loans, pensions and social 

Воронцова Е., Елагина В. История блаженной Насти Вирятинской: «прикрываясь религиозными предрассудками, 
вела антисоветскую агитацию» // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2021. № 39(3). С. 244-270. 

Vorontsova, Elena, Elagina, Valeria (2021) “The Case of Blessed Nastya of Viratyino: ‘Hiding Behind Religious Prejudices, 
She Was Making Anti-Soviet Agitation’”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(3): 244-270. 

Varia

	 Исследование выполнено в рамках проекта «Проблема святости в локальных де-
ревенских сообществах» при поддержке внутреннего гранта ПСТГУ (по програм-
ме научных исследований Фонда развития ПСТГУ в 2020 г.).

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-XX-XX


№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 4 5

Е л е н а  В о р о н ц о в а ,  В а л е р и я  Е л а г и н а 

payments; non-paying taxes); 4) labor practices (refusal to join col‑
lective farms, state farms and work at Soviet enterprises). The article 
argues that the local habitus of the peasants of Tambov region served 
as the framework for all these practices.

Keywords: village shrines, True Orthodox Christians, martyrdom, 
KGB, popular veneration, Golofast, Bourdieu.

ЦЕЛЬЮ данной работы является анализ набора прак-
тик и порождающих их механизмов, реализовывавшихся 
в  1950-е гг. в  одном из  аграрных центров советской Рос-

сии. Распространение этих практик среди сельских жителей ста-
ло поводом к появлению серии уголовных дел и имело ряд других 
практических следствий, отразившихся на современном социаль-
ном ландшафте Тамбовской области. Мы имеем в виду в первую 
очередь сложившееся к  настоящему времени религиозное почи-
тание могил двух основных фигурантов рассматриваемого уго-
ловного дела, а также широкий круг быличек и историй о собы-
тиях и героях того времени.

Мы предполагаем, что в  основе порождающих исследуемые 
практики механизмов лежит специфический локальный оби-
ход. Вводя понятие «локального обихода», мы опираемся на тра-
дицию осмысления габитуса в  духе Бурдье1, развитую в  рабо-
тах В. Голофаста2 через термин «обиход» как источник прочных 
приобретенных предрасположенностей, порождающих практики 
и  представления. Таким образом, под практиками мы будем по-
нимать индивидуальные или коллективные повторяющиеся дей-
ствия, основанные не  на  сознательно установленных правилах, 
а на усвоенных с детства и постоянно воспроизводящихся схемах3. 

В то же время, указывая на локальность искомого обихода, мы 
имеем в  виду не  только социологическую традицию, описыва-
ющую локальное как «обжитое, обустроенное, опривыченное»4, 
но и историко-антропологический поворот к теме локального, ре-
гионального, специфического, вернакулярного. Так, А. Панченко 
указывает на необходимость учитывать историческую и социаль-

1.	 Бурдье П. Практический смысл. СПБ., 2001. С. 103.

2.	 Голофаст В. Глобализация и место морали // Телескоп. 2004. № 2. С. 2–11.

3.	 См.: Бурдье П. Практический смысл. С. 30–41.

4.	 Голофаст В. Глобализация и место морали // Телескоп. 2004. № 2. С. 2–11.



V a r i a

ную динамику, строить исследования крестьянских религиозных 
практик на  описании текстов и  практик «локальных групп, объ-
единенных почитанием тех или иных местных святынь, принад-
лежностью к одному приходу и т.п.»5.

На материалах следственного дела, с привлечением прочих ар-
хивных и полевых наблюдений, мы стремимся ответить на вопрос 
о  том, насколько рассматриваемые практики, в  том числе идея 
принятия страданий за веру, были укоренены в локальном обихо-
де и какую роль в их контекстуальном историческом развертыва-
нии в исследуемом регионе сыграло внешнее вмешательство ре-
прессивного государственного аппарата. 

Основным источником нашего исследования являются мате-
риалы уголовных дел 1950-х гг.6, возбужденных против ряда жи-
телей Сосновского7 района Тамбовской области. Несмотря на вы-
бор такого специфического источника в качестве основного, мы 
все же фокусируемся на  фигурах самих обвиняемых (в  поис-
ках механизмов, порождавших вменяемые им в вину практики), 
во  многом оставляя за  скобками нашего анализа систему госу-
дарственного принуждения8. Выбор в  пользу материалов след-
ственных дел как основного источника обусловлен характером 
содержащихся в них сведений, демонстрирующих взгляды ради-
кального крыла тамбовских верующих и  отчасти проливающих 

5.	 Панченко А. А. Иван и Яков — необычные святые из болотистой местности: «Кре-
стьянская агиология» и религиозные практики в России нового времени. М., 2012. 
С. 10.

6.	 В делах находились выписки из протоколов допросов, постановления об обысках 
и арестах, постановления о выведении материалов дел в отдельные производства, 
уточняющие справки, определения судебных коллегий и  ходатайства о  снятии 
с  принудительного лечения, акты психоневрологических экспертиз, протоколы 
опознания и  справки о  реабилитации. Некоторые копии, к  сожалению, не  пол-
ные: так, например, отсутствуют несколько страниц в протоколах допросов обви-
няемых и свидетелей.

7.	 В его современных границах. До 1964/5 гг. на рассматриваемой территории было 
более сложное административное деление, включавшее ряд мелких районов — Дег-
тянский, Ламской и Сосновский. 

8.	 C точки зрения Т. Ваграменко, советское государство породило гигантскую тео-
рию заговора, получившую название «церковно-монархическое подполье», с по-
мощью которой отдельных верующих и их группы привлекали к ответственности. 
См.: Vagramenko, T. (2021) “Visualizing Invisible Dissent: Red-Dragonists, Conspira-
cy and the Soviet Secret Police”, in J. Kapaló, K. Povedák (eds) The Religious Under‑
ground and the Secret Police in Communist and Post-communist Central and Eastern 
Europe. Religion, Society and Government in Eastern Europe series, pp. 60–82. Rout-
ledge.

2 4 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь



№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 4 7

Е л е н а  В о р о н ц о в а ,  В а л е р и я  Е л а г и н а 

свет на генезис самих этих взглядов9. Именно в материалах след-
ствия, пусть и  с  неизбежными искажениями, мы сталкиваемся 
с прямой речью верующих 1950-х гг. Верификацию и уточнение 
полученных данных мы производим путем обращения к другим 
группам источников. Мы опираемся на архивные и опубликован-
ные материалы советского религиоведа А.И. Клибанова, руково-
дившего экспедицией в  Тамбовскую область в  1959 г. и  куриро-
вавшего дальнейшие исследования ИПХ (истинно-православных 
христиан) в  регионе, проводившиеся А.И. Демьяновым в  1960–
1970-е гг. Кроме того, важным источником сведений о  регионе 
является монография «Село Вирятино в прошлом и настоящем», 
изданная Институтом этнографии АН СССР по итогам этнографи-
ческого изучения нового колхозного быта села Вирятино в 1952–
1954 гг. Наконец, третья группа источников данного исследова-
ния — полевые материалы, собранные нами в  ходе экспедиций 
в Тамбовскую область в 2018–2020 гг., в том числе интервью, до-
кументы и публикации, связанные с именем Насти Вирятинской.

Фигура Насти Вирятинской оказалась в  фокусе нашего ис-
следования благодаря знакомству с  архивными материалами 
А.И. Клибанова10. В фондах содержится корпус полевых материа-
лов проведенного под его руководством исследования религиоз-
ности населения и  состояния сектантства в  Тамбовской области 
в  1959 г.11, а  также часть материалов исследования по  изучению 
духовного мира верующих (под руководством Р.А. Лопаткина, 
1965 г.), проведенных помимо прочего в Сосновском районе Там-
бовской области и  материалы по  изучению феномена «истин-
но-православного христианства», собранные А.И. Демьяновым 
(1960–1970-е гг.). В  этих документах мы встретили неоднократ-
ное упоминание Насти Вирятинской, именуемой «знахаркой»12, 
«местной святой»13, «полусумасшедшей, считавшейся среди ве-

9.	 Более подробно о  достоверности информации, содержащейся в  показаниях, по-
лученных советскими следственными органами см.: Дюков А.Р. К вопросу о допу-
стимости использования следственных показаний, полученных органами ОГПУ-
НКВД // Известия высших учебных заведений. Поволжский регион. Гуманитарные 
науки. 2018. № 3(47). С. 74–89.

10.	 ОР РГБ Ф. 648, АРАН Ф. 1908, ИРИ РАН Ф. 1. Р. XII. 

11.	 Подробнее об  экспедиции А.И. Клибанова и  методике научной работы того пе-
риода см.: Хун У. Рождение этнографии из духа атеизма? Исследования «совре-
менного сектантства» в контексте антирелигиозных кампаний Н.С. Хрущева // Эт-
нографическое обозрение. 2018. № 2. С. 100–121.

12.	 ОР РГБ. Ф. 648. Оп. 55. Д. 1. Л. 16.

13.	 Там же. Л. 17.



V a r i a

2 4 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

рующих «ясновидящей»»14 и  т.п. После знакомства со  статьей 
С.С.  Алымова «Неслучайное село»15 (о  селе Вирятино Тамбов-
ской области, куда была отправлена еще в начале 1950-х гг. экс-
педиция Института этнографии для изучения нового колхозного 
быта), а также личного знакомства с автором статьи выяснилось, 
что память о  Насте Вирятинской в  регионе сохраняется до  сих 
пор. В  период с  2018 по  2020 гг. наша группа реализовала се-
рию экспедиционных выездов в  Тамбовскую область для изуче-
ния местной религиозности, в  том числе почитания святых ис-
точников и колодцев, а также могил чтимых в народе блаженных 
и святых. Было установлено, что в Сосновском районе наиболее 
почитаемой сегодня является могила блаженной Насти. Мно-
гие местные жители называют Настю Вирятинскую святой, од-
нако такое почитание не находит поддержки у местного духовен-
ства. Вопрос о возможности канонизации, который неоднократно 
поднимали местные жители, все еще остается открытым. Краткие 
сведения о Насте приводятся в трехтомнике «Священнослужите-
ли, монашествующие и миряне Тамбовской митрополии, постра-
давшие за  Христа»16. Наиболее подробные сведения содержатся 
в  составленной журналистами брошюре «Жизнеописание бла-
женной прозорливой девицы Анастасии Криковой»17 (эту кни-
жечку, как и фотографии Насти, мы встретили во многих домах 
местных жителей). 

В  жизнеописании Анастасии Ильиничны Криковой18 (1901–
1963) говорится о  том, что она была из  небогатой крестьянской 
семьи, в 1918 г. отряд Котовского19 проходил через ее родную де-

14.	 Демьянов А.И. Истинно-православное христианство. Критика идеологии и  дея-
тельности. Воронеж. 1977. С. 35.

15.	 Алымов С.С. Неслучайное село: советские этнографы и  колхозники на  пути 
«от старого к новому» и обратно // Новое литературное обозрение. 2010. № 101(1). 
С. 109–129.

16.	 Священнослужители, монашествующие и  миряне Тамбовской митрополии, по-
страдавшие за Христа. В 3 т. Т. 3 / Тамб. митрополия; под. общ. ред. митр. Тамб. 
и Рассказов. Феодосия; сост. протоиер. Александр Сарычев. Тамбов, 2014. С. 332–
341.

17.	 Слава Царя Небесного… Жизнеописание блаженной прозорливой девицы Анаста-
сии Криковой («Насти Вирятинской»). Сост. Т. Маликова. М., 2016.

18.	 Больше известна как Настюня Вирятинская (по  названию родного села Виряти-
но).

19.	 По версии одного из информантов, это был отряд Антонова. ПМА, Тамбов, 2020. 
Инф.: К-ва А.С., 1938 г. р. Соб.: Воронцова Е., Коршикова Е., Мельников И. Сто-
ит отметить, что на этих землях ни Котовского, ни Антонова не было, а само вос-
стание проходило в центральной и южной части области с начала 1921 г. Таким 



Е л е н а  В о р о н ц о в а ,  В а л е р и я  Е л а г и н а 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 4 9

ревню Вирятино, и  кто-то  из  солдат хотел увести с  их  двора ло-
шадей. Настя стала защищать лошадей, солдат выстрелил из ре-
вольвера рядом с лицом девушки. Она потеряла сознание, а когда 
очнулась, поведение ее сильно изменилось: стала говорить не-
связными фразами, странно и вызывающе себя вести. После не-
удачных попыток вылечить дочь родители отправились в Мамон-
тову пустынь20. Там родителям было явлено, что родился у  них 
«пророк — от  земли до  неба». Вскоре мать Насти Наталья заме-
тила, что якобы бессвязные фразы, которыми говорила ее дочь, 
не  были лишены смысла. Они напоминали притчи, с  помощью 
которых Настя предугадывала будущие события. Наталья Исаевна 
научилась толковать их, и через какое-то время о Насте заговори-
ли как о прозорливой. К ней шли люди из соседних сел и районов, 
чтобы получить совет в сложной жизненной ситуации, исцелить 
недуг или узнать судьбу близкого, ушедшего на  войну. Прижиз-
ненное почитание Насти началось еще в  30-е гг. XX  в. во  вре-
мя коллективизации, однако наибольшей интенсивности оно до-
стигло в  годы Второй мировой войны и  последующие 50-е  гг. 
Впоследствии ее дважды осуждали по  58 статье и  отправляли 
на  принудительное лечение в  тюремных психиатрических кли-
никах Казани и Нижнего Новгорода. В 1963 г. А.И. Крикова скон-
чалась и  была похоронена на  вирятинском кладбище, в  1990-е 
годы она была посмертно реабилитирована. 

Копии материалов следственного дела Насти были переданы 
нашей исследовательской группе21 осенью 2019 года через инфор-
манта, близкого к кругу почитающих блаженную Настю как свя-
тую22. Документальные свидетельства, объемом в 83 листа, охва-
тывают период с 7 ноября 1952 г. по 15 сентября 1960 г., а также 
содержат два документа о  посмертной реабилитации, объявлен-

образом, описываемый эпизод мог произойти при подавлении локальных вспы-
шек крестьянского недовольства карательными отрядами красногвардейцев осе-
нью 1918 г.

20.	По  словам одного из  информантов, отправились к  жившему там прозорливому 
старцу Прохору, ученику Серафима Саровского. ПМА, Тамбов 2019. Инф.: Т-в Н.В., 
1960 г.р. Соб.: Воронцова Е., Коршикова Е.

21.	 В  экспедиции принимали участие сотрудники исторического факультета МГУ 
Е. Воронцова, Д. Сундукова, Л. Горюшкина, сотрудники ПСТГУ Е. Коршикова 
(Юрченко), В. Елагина, сотрудник новгородского музея И. Мельников, доцент ТГУ 
А. Алленов и доцент РГГУ П. Чистяков.

22.	 ПМА. Ксерокопия дела № 1157 получена участниками экспедиции от  Т-ва Н.В. 
в 2019 г. в г. Москве. Приводимая нумерация листов соответствует карандашным 
отметкам в деле.



V a r i a

2 5 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ной в  1997 г. Главный фигурант первого дела, возбужденного 
в 1952 г., — А.И. Крикова — была направлена на принудительное 
лечение23, по этому же делу было привлечено к уголовной ответ-
ственности еще 13 человек, которые обвинялись в том, что полу-
чали от Насти 

враждебные против существующего в  СССР социалистического 
строя наставления, направленные на саботаж всех проводимых со-
ветской властью мероприятий, к  непризнанию советской власти 
вообще и  неподчинению ее законам. Прикрываясь религиозны-
ми предрассудками, Крикова среди населения вела антисоветскую 
агитацию <…> в  результате чего ее т.н. послушники <…>24 аресто-
ванные по настоящему делу по месту своего жительства создали от-
дельные антисоветские группы25. 

Дело было прекращено в феврале 1955 г. Второе дело было начато 
в марте 1957 г.26 и прекращено в 1960 г. По нему на принудитель-
ное лечение со строгой изоляцией, помимо А.И. Криковой, были 
направлены также Л.М. Кислякова (1919–2006), Л.Н. Щербини-
на-Смирнова-Павлова27 (1926 — ум. после 1957); другие участники 
получали различные сроки28. Согласно материалам дела, «Щер-
бинина-Смирнова-Павлова, Кислякова Л.М. и  другие объявили 
Крикову прозорливой и  с  ее помощью обрабатывали отсталую 
часть населения в антисоветском духе»29. 

К началу первого следствия по делу А.И. Криковой она уже по-
чти год находилась на лечении в психиатрической клинике. След-
ствие длилось с 5 по 30 декабря 1952 г. По странному стечению 

23.	 В отношении А.И. Криковой, после неоднократных ходатайств экспертных комис-
сий, 9.02.1955 г. дело было прекращено и принудительное лечение снято.

24.	 Список имен мы сознательно пропускаем.

25.	 ПМА. № 1157. Л. 33. Цит. из «Постановления о выделении материалов следствия 
в отдельное производство» от 14 декабря 1952 г.

26.	 Из материалов дела неясно, сколько всего человек было привлечено к ответствен-
ности, однако можно заключить, что как минимум три фигуранта дела — А. Кри-
кова, Л. Кисляков и Л. Щербинина-Смирнова были отправлены на принудитель-
ное лечение.

27.	 Известна была под разными фамилиями.

28.	 Мы располагаем сведениями о реабилитации только А.И. Криковой и Л.А. Щер-
бининой-Смирновой-Павловой. 

29.	 ПМА. № 1157. Л. 13. «Постановление об  объединении следственных дел» 
от 17.07.1957 г.



Е л е н а  В о р о н ц о в а ,  В а л е р и я  Е л а г и н а 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 5 1

обстоятельств30 именно в декабре 1952 г. экспедиционная группа 
П.И. Кушнера, после неудачных попыток найти образцовое село 
в соседней Воронежской области, избирает в качестве объекта ис-
следования колхоз «Путь Ленина» села Вирятино31. Среди при-
чин, по  которым были отвергнуты другие колхозы, Кушнер от-
мечает в отчете:

Село Ливенка [Воронежской обл.] до сих пор является центром па-
ломничества отсталых женщин, идущих на  поклонение «святым» 
колодцам — в  связи с  этим местный быт сохраняет в  себе много 
рутинного32.

Паломничеств к дому Насти московские исследователи не заста-
ли. В написанной по итогам экспедиционной работы 1952–1954 гг. 
монографии о  новом колхозном быте религиозные воззрения 
местных жителей упоминаются лишь вскользь:

В Вирятине, как и в других селах Советского Союза, наряду с новы-
ми, вполне определившимися социалистическим формами в  быту 
продолжают сохраняться достаточно живучие пережитки прошло-
го, многие из которых связаны с религией33.

Более подробные сведения о  религиозных воззрениях мест-
ных жителей приводятся в  сборнике по  итогам другой экспеди-
ции — А.И. Клибанова в 1959 г. В статье «К характеристике тече-
ния т.н. ИПХ» участница исследования З.А. Никольская называет 
основательницей течения молчальников34 Любовь Кислякову:

30.	 Было ли следствие инициировано специально для «зачистки» села от реакцион-
ных элементов в  ожидании столичной экспедиции  — этот вопрос нуждается 
в дальнейшем изучении.

31.	 См. подробнее: Алымов С.С. Неслучайное село: советские этнографы и колхозни-
ки на  пути «от  старого к  новому» и  обратно // Новое литературное обозрение. 
2010. № 101(1). С. 109–129.

32.	 АРАН. Ф. 142. Оп. 1. Д. 509. Л. 16—18. Цит. по Алымов С.С. Неслучайное село: со-
ветские этнографы и колхозники на пути «от старого к новому» и обратно.

33.	 Село Вирятино в  прошлом и  настоящем. Опыт этнографического изучения рус-
ской колхозной деревни / Под ред. П.И. Кушнера. М., 1958. С. 11.

34.	 «Они провозгласили смерть благом, <…> повели себя в быту как живые покойни-
ки, объединившись на основе обета молчания. Они прекратили общение не толь-
ко с окружающим населением, но и с теми единоверцами по ИПХ, которые не по-
желали связать себя их  изуверским обетом. Окна своих домов они заложили 
кирпичом и замазали глиной». См. подробнее: Никольская З.А. К характеристи-



V a r i a

2 5 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

В 1955 г. в доме Криковой, в котором к этому времени поселилась 
Кислякова, было положено основание секты молчальников. Бли-
жайшими помощниками Кисляковой стали вернувшиеся из заклю-
чения бывшие руководители ИПХ <…>. После того, как Любовь 
Кислякова, заболевшая шизофренией в  1957 г., была помещена 
в психиатрическую лечебницу, молчальники лишились своей глав-
ной руководительницы <…>. Дни этой изуверско-фанатической 
группировки уже сочтены35.

В  обличительной статье З.А. Никольской не  упоминается о  вто-
ром следствии по делу Насти, зато приводятся данные о массовой 
передаче детей молчальников в  детские дома области36. Иссле-
довательница констатировала деградацию и распад групп ИПХ37. 

Рассматриваемые ниже материалы — лишь частный случай 
масштабной борьбы с «антисоветскими элементами», однако мы 
обращаемся к ним как к яркому примеру развертывания локаль-
ных практик народной религиозности в  условиях антирелигиоз-
ной пропаганды. Стоит еще раз подчеркнуть, что мы обращаемся 
к этому богатому сюжету для выявления тех механизмов, тех дви-
жущих сил, которые лежали в основе описываемого поведения.

Переходя к анализу материалов следственных дел, необходимо 
отметить, что мы отдаем себе отчет в том, что обращаемся к спе-
цифическому типу архивных источников, при изучении которых, 
как и в случае с более распространенным источником — докумен-
тами из  фонда уполномоченного по  делам религий38, необходи-
мо учитывать их тенденциозность, репрезентацию официальной 
версии событий. В сухих и кратких материалах дел слишком мно-
гое остается скрытым и замалчиваемым. Формулировки обвине-
ний и материалы следствия направлены на поиск у обвиняемых 
антисоветских действий. Для удобства дальнейшего анализа мы 

ке течения так называемых истинно-православных христиан // Вопросы истории 
религии и атеизма. Вып. IX. М., 1961. С. 173. 

35.	 Там же. С. 173–177.

36.	 Там же. С. 175.

37.	 Эти выводы оказались преждевременными. А.И. Демьянов продолжал изучение 
оказавшихся очень устойчивыми ИПХ в Черноземье в 1960–1979-е гг. 

38.	 Митрохин Н. Болезнь под названием «фонд уполномоченного» или несколько 
страниц об актуальных проблемах изучения религиозности в СССР // Государство, 
религия, церковь в России и за рубежом. 2012. № 3-4(30). С. 505–511; Люрман С. 
Что мы можем знать о религиозности советского периода? (Сопоставление архив-
ных и  устных источников из  послевоенного Поволжья) // Государство, религия, 
церковь в России и за рубежом. 2012. № 3-4(30). С. 485–504.



Е л е н а  В о р о н ц о в а ,  В а л е р и я  Е л а г и н а 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 5 3

выделили несколько тематических групп этих коллективных дей-
ствий и обозначили их (в духе П. Бурдье) практиками. 

1) Практики политического неучастия: отказ от участия 
в  выборах, вступления в  общественные организации, 
подписания «советских бумаг». 

Из допроса одного из обвиняемых (от 7 ноября 1952 г.), Серафима 
Т-ча К-ва, мы узнаем, что Серафим был религиозен с детства. Он 
ушел воевать на фронт, но получил ранение и вернулся в Тамбов-
скую область. Травма, повлекшая за собой инвалидность и неспо-
собность работать, побудила его снова обратиться к вере и чтению 
Евангелия. Показания обвиняемых по делу, в центре которого из-
начально стоял Серафим К-ов, послужили причиной к  выделе-
нию дела Насти Вирятинской в отдельное производство: 

– В действующую церковь я не ходил, поскольку считал, что там все 
священники советские и  не  проповедуют старую веру, а  наоборот, 
проповедуют новую веру и  стоят за  советскую власть, за  проведе-
ние в жизнь ее законов39. Так как советская власть идет против ре-
лигии, в школе о религии не преподают, всюду религиозные празд-
ники не соблюдают, то я с 1947–48 гг. отказался от участия во всех 
проводимых советским правительством мероприятиях, как то: в вы-
борах в советы, от подписки на госзайм, от уплаты налогов.

Вопрос: Кто же вас обрабатывал в антисоветском духе? 

– Будучи религиозным, я часто ходил к старухе40 по прозвищу «На-
стя Вирятинская»41.

Серафим К-в был не просто захожанином у юродивой Насти Ви-
рятинской, он, вероятно, относился к числу ее духовных чад, ко-
торым она давала особые послушания (например, обет молчания). 
Из упомянутой статьи З.А. Никольской и материалов Тамбовско-
го архива мы можем извлечь некоторые подробности его даль-
нейшей судьбы: после освобождения (в  1955 г.) он вновь при-

39.	 Здесь и далее сохранена орфография и пунктуация источника.

40.	 По всей вероятности, это формулировка следователя, т.к. сам Серафим К-в, участ-
ник войны, духовный сын Насти, вряд ли мог назвать ее «старухой».

41.	 ПМА, № 1157. Л. 15. 



V a r i a

2 5 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

мкнул к  сторонникам Насти, стал одним из  лидеров движения 
«молчальников». Был выселен из родной деревни весной 1958 г.42 
и  умер (не  позднее 1959 г.) от  туберкулеза, «отказавшись от  по-
мощи врачей»43.

Другой обвиняемый, Михаил Д-ев, также вспоминал о настав-
лениях Насти Вирятинской (допрос от 3 декабря 1952 г.):

В моем присутствии некоторые лица, которых сейчас не припомню, 
спрашивали у Насти, можно ли голосовать или можно ли подписы-
ваться на советских бумагах. Настя отвечала или «грех перед богом» 
или говорила какие-либо отвлеченные притчи44.

На допросе свидетеля Николая К-ова — родного брата арестован-
ного Серафима (12 декабря 1952 г.) формулируется развернутая 
версия описания данной практики и группы ее носителей:

Сколотив вокруг себя группу так называемых истинно-православ-
ных христиан, состоящую из  наших родственников и  из  с. Ламок, 
он как в  индивидуальном порядке каждому из  участников, так 
и на проводимых им тайных сборищах всегда нас наставлял, чтобы 
мы «истинные христиане» не признавали советскую власть, так как 
она идет против нашей религии, не подчиняться ее законом, кото-
рые идут против наших идей, ни в чем не поддерживать советскую 
власть и  не  участвовать в  проводимых ею мероприятиях, посколь-
ку они подрывают наши идеи «истинного христианства», а исходя 
из этого, говорил Серафим, мы не должны ходить на выборы, в про-
тивном случае мы будем поддерживать власть якобы антихриста, 
под которым подразумевается советская власть, не должны поддер-
живать воззвания против войны45.

Эта группа практик в материалах дела описывается как наиболее 
значимая для вынесения обвинительного приговора. Однако оче-
видный политический фасад скрывает более сложное содержа-
ние: в основе практик, как видно из материалов дела и интервью, 

42.	 Решение Исполнительного комитета Дегтянского районного Совета депутатов тру-
дящихся Тамбовской области № 98/с от 7 апреля 1958 года [о выселении в отда-
ленные места Союза за паразитический, антиобщественный образ жизни]. ГАТО. 
Ф. Р-5220. Оп. 2-с. Д. 43. Л. 13. 

43.	 Никольская З.А. Там же. С. 175.

44.	 ПМА. Д. 1157. Л. 28.

45.	 Там же. Л. 24.



Е л е н а  В о р о н ц о в а ,  В а л е р и я  Е л а г и н а 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 5 5

лежит радикальное непринятие того общественного устройства, 
которое объявило войну повседневной локальной религиозной 
жизни фигурантов дела. 

Уже первые страницы следственного дела погружают нас в реа-
лии нормативного советского послевоенного поведения: люди тру-
дятся в колхозах и на предприятиях, ходят на выборы местных со-
ветов, ставят свои подписи на советских документах, но появляется 
какая-то группа, которая отказывается от выполнения этих ставших 
уже рутинными действий. Можно видеть, что фигуранты дела опи-
сываются как носители особой идеологии «истинно-православных 
христиан»46, которые отказываются поддерживать советскую власть 
и  проводимые ею мероприятия из-за  своих религиозных взгля-
дов, а наставляет их Настя Вирятинская, а также ряд близких к ней 
лиц. Причем в материалах следствия в отношении обвиняемых А.И. 
Криковой, Л.М. Кисляковой, Л.П. Щербининой-Смирновой неодно-
кратно указывается, что они нуждаются в  «принудительном лече-
нии» и  являются невменяемыми47. Среди признаков невменяемо-
сти судебно-медицинские эксперты, в частности, указывают: 

[из  акта судебно-психиатрической экспертизы на  больную Щерби-
нину-Смирнову] отмечается ограниченность общих познаний, узость 
мышления, целиком и  полностью увлеклась религией молясь, чи-
тая религиозные книги, прислуживая «верующим» иногда за  упла-
ту, но  чаще «за  так — ради господа». Эмоционально тупа, манерна, 
неадекватна в поведении. На основании всего вышеизложенного мы 
приходим к  заключению, что Смирнова-Щербинина обнаруживает 
хроническое расстройство психической деятельности в форме шизо-
френия с явлениями религиозного фанатизма, как душевно больная 
в отношении инкриминируемого ей деяния невменяема. Подлежит 
принудительному лечению со строгой изоляцией48.

Таким образом, деятельная религиозность с точки зрения власти 
оказывается признаком шизофренического расстройства, ненор-
мативное поведение — нуждающимся в принудительном лечении 
и изоляции. 

46.	 Стоит напомнить, что первая волна гонений на ИПХ началась в конце 1920 — на-
чале 1930-х гг. Подробнее см.: Из  истории гонений Истинно-Православной (Ка-
такомбной) Церкви. Мемориал [http://histor-ipt-kt.memo.ru/, доступ от 1.11.2020]. 

47.	 ПМА, Д. 1157. Л. 64–65, Л. 79.

48.	 Там же. Л. 83–84.

http://histor-ipt-kt.memo.ru/


V a r i a

2 5 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

2) Религиозные практики: отказ от  посещения 
официальной церкви, собрания верующих на  дому, 
домашняя молитва, проповедь, молчальничество. 

Обозначенные практики мы встретили в  цитатах пяти фигуран-
тов двух следственных дел. Приведем наиболее яркий пример: 

В беседе с ней [Настей], она мне говорила, что теперешние действу-
ющие церкви неправильно служат богу, они служат советской вла-
сти, которая сама идет против религии <…> Говорила она, чтобы 
твердо стоять за  старую веру49, соблюдать все религиозные празд-
ники, не поддаваться советскому влиянию и не сворачивать с пра-
вославного истинно-христианского пути, не  посещать теперешние 
церкви, а лучше молиться на источниках и у себя в домах50.

В  этой цитате необходимо зафиксировать несколько важных 
установок: церкви посещать не  нужно, т.к. они служат безбож-
ной власти, нужно соблюдать все религиозные праздники, мо-
литься на источниках или у себя в домах. Борьба с тайными мо-
лениями на  дому и  у  источников была важным направлением 
в деятельности тамбовского уполномоченного по делам РПЦ в 1950– 
1960-е гг.51 Материалы уполномоченного и агитационная литера-
тура тех лет52 пестрят указаниями на  массовые собрания верую-
щих с участием монашек, юродивых и калек у чтимых источников. 
Для рассматриваемого региона есть ряд местных, общепризнан-
ных святынь, о которых упоминают почти все информанты: это 
Мамонтово озеро, источник Симеона (за селом Троицкая Вихляй-
ка). Святые места оказываются местом молитвы, чудес, обмена 
информацией, знакомств, а также служат для поддержания гори-
зонтальных связей в сообществе. Кроме того, большинство наших 
информантов из  этого региона за  советом обращались к  одним 

49.	 В  регионе до  сих пор приверженцев этих радикальных взглядов называют «ста-
роверами», «баптистами». Использование этих терминов указывает не на конфес-
сиональную принадлежность их носителей, а на инаковость их взглядов и реали-
зуемых ими практик.

50.	 ПМА. Д. 1157. Л. 15.

51.	 См. подробнее: Чеботарев С.А. Борьба с нелегальными служениями. Ликвидация 
святых источников // Тамбовская епархия 40–60 гг. ХХ в. Тамбов, 2004. С. 181–
194; Хун У. С иконами и песнопениями, или епископ, сбежавший от своих прихо-
жан. Массовые паломничества в России эпохи Сталина и Хрущева // Государство, 
религия, церковь в России и за рубежом. 2012. № 3-4(30). С. 232–256.

52.	 См. напр.: Витковский И.Г. Правда о «святых» источниках. Тамбов, 1961.



Е л е н а  В о р о н ц о в а ,  В а л е р и я  Е л а г и н а 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 5 7

и тем же юродивым (это, прежде всего, Настя Вирятинская, кро-
ме того, ее ученица Любушка — Л. Кислякова, блаженный Федор 
(из села Титовка) и ряд других). После смерти начинается почи-
тание могил юродивых наравне с  могилами других местных по-
движников, например, Прохора (село Отяссы). Сам код юродства 
безошибочно считывается местным населением53. 

С официальной точки зрения, ненормативное поведение мар-
гинализирует группу «религиозных фанатиков», такая группа 
должна утратить привлекательность и авторитет у советских гра-
ждан. Однако местные жители указывают, что поток просителей 
к  Насте не  иссякал и  между двумя периодами принудительного 
лечения, и в последние годы жизни. Кроме того, Настя Вирятин-
ская предсказывала некоторым своим сторонникам новые гоне-
ния54, которые должны будут привести к спасению души. 

В том же деле мы находим и свидетельские показания о типич-
ных «сборищах» в доме упомянутой Насти:

Наиболее массовое сборище в  доме Криковой было на  религиоз-
ный праздник Крещение — это примерно 19 января 1957 года. Как 
мне помнится к  этому времени был опубликован указ правитель-
ства о  проведении выборов в  местные советы. Видимо, они обсу-
ждали, как им отнестись к этому мероприятию 55. 

Указание на  регулярные встречи представителей этой «преступ-
ной» группы должно было по логике следствия легитимировать 
наказание сразу нескольких участников этих сходок, а также под-
черкнуть преднамеренный, повторяющийся характер реализуе-
мых ими действий. Тут важно пояснить, как именно восприни-
малась фигура Насти Вирятинской в  деревенской среде и  что 
за  люди приходили к  ней ежедневно. Настя Вирятинская в  рас-
сказах современников чаще всего именуется «блаженной». Она 
говорила «притчами», ее высказывания часто нуждались в даль-
нейшем толковании (которое брали на  себя ее последователи 

53.	 Представление о юродстве — неотъемлемая часть местного обихода. Или, говоря 
словами А.С. Лаврова: «юродство — это константа русской религиозности». См.: 
Лавров А.С. Юродство и «регулярное государство» (конец XVII — первая полови-
на XVIII в.). Т. 52: Труды Отдела древнерусской литературы. СПб., 2001. С. 443.

54.	 Эти гонения действительно последовали — в начале 1960-х гг. после новых судеб-
ных процессов многие духовные дети Насти были сосланы в Красноярский край. 
(ПМА, 2020).

55.	 ПМА. Д. 1157. Л. 24.



V a r i a

2 5 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

и близкие), однако, как замечает большинство информантов, она 
«часто угадывала [судьбу просителя]», «ей было многое откры-
то»56. Вопреки попыткам следствия представить Настю в качестве 
политического лидера подпольной группы57, она была в  первую 
очередь чтимой старицей, болящей, но в то же время способной 
наставить, поддержать и  даже излечить. Большая часть стекав-
шихся к ней из окрестных деревень людей — однократные проси-
тели (шли в войну узнать о судьбе близких, шли испросить сове-
та о вступлении в брак, шли в болезнях и скорбях)58. Однако были 
и «духовные чада», которых она наставляла регулярно и предска-
зывала им гонения и лагеря. Готовность к страданиям, принятие 
подвига мученичества — частый сюжет в рассказах о наставлени-
ях Насти ее ближайшему окружению: 

Она [Настя] заранее им говорила: «Вас угонят, но вы держите свою 
веру и вас не тронут…». И правда в 61-м году их угнали. Милиция 
привезла их в наш клуб всех… их было три сестры, моя тетя и еще 
две женщины… А этих двух женщин родители были живы…, и они 
все собрали им сумочки наготовили: все и сахар. А они [в тюрьме] 
им ничего не  передали…они хотели, чтоб их  тоже побили и  угне-
тали…им суд был… Я в 58-м году вышла замуж, и они уже не раз-
говаривали… Она [тетя] даже с  родной матерью не  разговарива-
ла… у них вера такая была, и они ее так приняли… они Серафима 
Саровского так читали, он ушел и молился, и ни с кем не разгова-
ривали… 59.

В этом фрагменте, записанном летом 2020 г., отражена и практи-
ка молчания, которую респондент (племянница одной из репрес-

56.	 Упоминания об  этом мы неоднократно фиксировали в  интервью. (ПМА, 2018–
2020).

57.	 Из постановления на арест и обыск А.И. Криковой от 2.12.1952 г.: «Крикова вра-
ждебно настроена по отношению к существующему в СССР общественному и по-
литическому строю, среди населения проводит антисоветскую агитацию против 
проводимых партией и советским правительством мероприятий. Во враждебных 
целях сколачивала и  вдохновляла антисоветские группы церковников, последо-
вателей «истинно-православных христиан», участников которых призывала не ра-
ботать в колхозе, не обучать своих детей в школе, не участвовать в выборах орга-
нов Советской власти». ПМА. Д. 1157. Л. 4.

58.	 В  нашем экспедиционном архиве на  сегодняшний день около 30 различных ис-
торий разового посещения Насти Вирятинской, а также около десятка разверну-
тых описаний жизни ее «духовных чад».

59.	 ПМА. Тамбов 2020. Инф.: Н-ва А.М.,1940 г.р. Соб.: Мельников И., Коршикова Е., 
Воронцова Е.



Е л е н а  В о р о н ц о в а ,  В а л е р и я  Е л а г и н а 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 5 9

сированных женщин) связывает с  фигурой Серафима Саровско-
го. Сам термин «молчальники», «молчуны» до сих пор известен 
местным жителям. При этом те, кого так называли, избегали из-
быточного общения, но, как правило, вполне соблюдали форму-
лы деревенской вежливости: 

Мы их молчанки и молчанки [называли]. Вот первая, она с [19]29, 
Катя. Она со мной несколько раз разговаривала. Скажет два слова. 
Но не остановится, не поговорит60. 

Сотрудничество с властью осознавалось как препятствие к спасе-
нию души. «Духовных чад» Настя предостерегала от  такого со-
трудничества, об этом вспоминают современные информанты:

А дядя В. стежинский говорит, что пришел к Насте, и не знал, что 
его в  тюрьму заберут, а  Настя ему говорит: Тебе дадут карандаш, 
а  ты не  бери, а  то  не  спасешься. И  думает, какой карандаш, ехал 
на  лошади, и  думал. А  потом время приходит, его насильно заби-
рают в  сельсовет и  говорят: Давай, подписывайся. А  что подписы-
вайся… Не говорил. Они его посадили и дают в руки карандаш. Он 
не  подписывает и  вспомнил. Его посадили на  семь лет в  ссылку. 
В Соловках61,62.

Народное толкование религиозных норм оказывалось далеким 
от церковной политики 1950-х гг. Если тамбовский архиепископ 
под давлением уполномоченного по  делам религии прямо за-
прещал священноначалию участие в крестных ходах и молебнах 
на источниках63, то сельские жители именно на источниках отме-
чали многие религиозные праздники, в ситуации недостатка хра-
мов и часовен именно там устраивали коллективные моления, на-
конец, именно на колодчиках и источниках набирали святую воду 

60.	ПМА. Тамбов 2020. Инф.: К-ва А.С., 1938 г.р. Соб.: Мельников И., Коршикова Е., 
Воронцова Е.

61.	 Скорее всего, слово «Соловки» используется здесь как нарицательное. Большин-
ство репрессированных были сосланы в Красноярский край.

62.	 ПМА. Тамбов 2020. Инф.: И-на Н.И., 1973 г.р. Соб.: Алленов А., Чистяков П., Кор-
шикова Е., Воронцова Е.

63.	 Хун У. С иконами и песнопениями, или епископ, сбежавший от своих прихожан. 
Массовые паломничества в  России эпохи Сталина и  Хрущева // Государство, ре-
лигия, церковь в России и за рубежом. 2012. № 3‑4(30). С. 240; см. также: Левин О. 
Тамбовская епархия при архиепископе Иоасафе (Журманове): 1946–1961 гг. // Там-
бовские епархиальные ведомости. 2020. № 10 (154). С. 36–41.



V a r i a

2 6 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

для освящения жилища и  хозяйства. В  народе сохранялся авто-
ритет юродивых, а их наставления для части верующих (особен-
но в ситуации отсутствия авторитетных священников) были руко-
водством к действию, не только в решении житейских вопросов 
(брак, болезнь, работа), но  и  в  кардинальной перестройке всей 
жизни — исполнению послушаний: странничества, обета молча-
ния, выхода из  колхоза и  т.п., а  также готовности к  принятию 
страданий от безбожной власти.

3) Экономические практики: отказ от заработной платы, 
подписки на  госзайм, пенсий и  социальных выплат, 
отказ от уплаты налогов. 

Ряд обвиняемых указывали не только на политическое неучастие, 
но и на сознательный отказ от государственных выплат:

отказываться от уплаты налогов и других госпоставок, от госзайма 
<…> отказываться от каких бы то ни было пенсий и пособий от со-
ветской власти64.

Фактически эти формулировки фиксировали лишь отдельные ва-
рианты более широкого спектра местных экономических прак-
тик. Об  одной из  духовных чад Насти в  2020 г. нам рассказали 
следующее:

Настя ей [бабушке П.] тоже дала подвиг: в тюрьме отсидеть, деньги 
не брать, ни у кого ничего не брала, была затворницей и ни с кем 
не общалась65.

Среди тех, кто не был в ссылке, подобные практики, как отмечают 
современные респонденты, также не были редкостью:

Бабушка пенсию не  получала, грех был пенсию получать. Катали 
сами свечки, и вот что продаст, на то и жила. Пенсия — это грех, са-
тане предавать свою душу66.

64.	 ПМА. Д. 1157. С. 24.

65.	 ПМА. Тамбов 2020. Инф.: И-на Н.И. 1973 г.р. Соб.: Алленов А., Чистяков П., Кор-
шикова Е., Воронцова Е.

66.	 ПМА. Тамбов 2020. Инф.: Г., ок. 1956 г.р. Соб.: Мельников И., Коршикова Е., Во-
ронцова Е.



Е л е н а  В о р о н ц о в а ,  В а л е р и я  Е л а г и н а 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 6 1

Наиболее последовательные сторонники Насти долгое время на-
ходились в ссылке, затем часть из них вернулась в родные дерев-
ни. В одном из интервью 2020 г. нам так описали хозяйственную 
жизнь одного их бывших ссыльных: 

Жили сами. Шили фуфайки, безрукавки, одеяла стегали, шлепки, 
делали рукавицы, иконы убирали… все делали и на это жили. В лес 
ходили, дрова заготавливали, рубили и на себе таскали. Лес далеко, 
километра два. И  дом ремонтировали. И  жили на  свечки. Мы все 
у них свечки покупали67.

Такого рода деятельность оказывалась опять-таки под прице-
лом уполномоченных по делам религий и местного руководства, 
поскольку противоречила принципам «советскости». Выжить 
в условиях отказа от государственных выплат и пенсий помогали 
крепкие горизонтальные связи «духовных чад» и ближнего кру-
га, происходило их вынужденное сплочение, о котором до сих пор 
вспоминают многие информанты. 

4) Трудовые практики: отказ от  вступления в  колхозы 
и участия в «общественно-полезном труде».

В Сосновском районе к 1931 г. было создано около 70 колхозов68. 
Одним из самых успешных в 1950-е гг. считался колхоз «Путь Ле-
нина» села Вирятино69. В то же время еще с конца XIX в. в этом 
регионе получили широкое распространение отходничество, 
промыслы — были востребованы лесорубы, плотники, углекопы 
и т.п.70 Представители ИПХ отказывались от  участия в санкцио-
нированных государством трудовых отношениях, вместо этого ис-
точником средств служили крошечные приусадебные участки, со-
бирание грибов и  ягод, а  также уже упомянутые отходничество 
и различные промыслы (об этом вспоминают и многие современ-
ные респонденты):

67.	 ПМА. Тамбов 2020. Инф.: Т.П. Соб.: Алленов А., Чистяков П., Коршикова Е.

68.	85 лет Сосновскому району. Из прошлого в настоящее. Сосновка, 2013. С. 11.

69.	 Укрупнение колхозов и создание совхозов относится к 1961–65 гг. См.: 85 лет Сос-
новскому району. С. 11.

70.	 Кушнер, с. 29



V a r i a

2 6 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Шли когда наши мужики, всегда испокон века славились — пилить 
ходили, как зима прогонить — на заработки, работать негде было71.

В  деле мы встречаем прояснение мотивов отказа от  вступления 
в колхоз (от 11 ноября 1952 г.):

На путь против советской власти я встала с периода коллективиза-
ции, когда я  увидела, что в  нашем селе, да  слышала, что и  в  дру-
гих селах закрыли церкви, куда я ходила с малых лет по наставле-
нию своих родителей. Будучи религиозной, я  слышала от  старых 
людей, что организуемые в  то  время советской властью колхозы 
не  от  «бога», да  и  сама советская власть идет против религии, по-
этому я не вступала в колхоз и была единоличницей до последних 
дней72.

Обвиняемая прямо говорит о  религиозных мотивах своего пове-
дения. Тут стоит внести ряд серьезный уточнений: выбор в поль-
зу единоличного хозяйства был достаточно распространенным 
среди местного населения. Так, в деревне Степь Сосновского рай-
она респонденты сообщили нам о  том, что большая часть жи-
телей — беглецы от  колхозного строительства, единоличники73. 
В  то  же время отказ от  вступления в  колхоз приводил к  набо-
ру лишений: 5–15 соток вместо 40 соток у колхозников74, запрет 
на  пользование колхозными выгонами, пастбищами для лично-
го скота75 и др. 

В  самом общем виде указанные практики, на  наш взгляд, были 
неизбежной реакцией нонконформистского крыла местных но-
сителей локального православного обихода. Формы локальной 
коллективности поддерживались через набор воспроизводящих-
ся материальных, внешних (структура быта, жилища, привычек) 
и внутренних (набор ритуалов, привычек и т.п.) условий. Этот га-

71.	 ПМА. Тамбов 2020. Инф.: Г., ок. 1956 г.р. Соб.: Мельников И., Коршикова Е., Во-
ронцова Е.

72.	 ПМА. Д. 1157. Л. 26.

73.	 ПМА. Тамбов 2020. Полевой дневник Е. Воронцовой.

74.	 Данные приводятся со слов информантов.

75.	 Яхновская С. «Устарел наш колхозный Устав». Приусадебное землепользование 
колхозников и  его государственное регулирование (конец 1950-х — начало 
1960-х гг.) // Родина. 2015. № 4(415). С. 121–123.



Е л е н а  В о р о н ц о в а ,  В а л е р и я  Е л а г и н а 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 6 3

битус/обиход русского православного тамбовского крестьянина76 
включал в себя в том числе описанные выше знание молитв, чте-
ние и переписывание определенной духовной литературы — в том 
числе акафистов, духовных стихов77 и  т.п. Его носителями были 
выходцы из  земледельческих семей, которые не  первое поколе-
ние живут на одной и той же территории, в их домах висят иконы, 
православный календарь организует их  год, ключевые события 
жизненного цикла — рождение, свадьба, смерть, также органи-
зованы согласно этим представлениям. В  качестве сакральных 
мест воспринимаются храмы, источники, кладбища. В  трудных 
жизненных обстоятельствах они испытывают потребность в  ду-
ховном руководстве и в отсутствие священника нередко обраща-
ются за  советом к  блаженным, юродивым. В  некоторых случа-
ях для достижения желаемого совершаются ближние и  дальние 
паломничества. 

В ходе полевой работы в регионе мы встретили красные углы 
практически во  всех посещаемых нами домах, кроме того, в  ре-
гионе сохранилась традиция украшения, «убирания» икон под-
ручными материалами — бусами, бумагой, фольгой и т.п. О месте 
икон в сельских домах в начале 1960-х гг. важные сведения содер-
жат материалы уже упомянутого исследования духовного мира 
верующих78, в  котором, в  частности, приводятся сведения о  на-
личии икон повсеместно в домохозяйствах респондентов Соснов-
ского района.

Идея мученичества была органической частью православно-
го обихода и вызов власти, внешнее вмешательство в повседнев-
ную жизнь участников описанных локальных практик неизбежно 
вызывали у наиболее радикальной части его приверженцев кол-
лективное действие, мобилизацию79. Желание нести свой крест 
подкреплялось не только коллективным одобрением, но и припи-
сыванием носителям этих практик определенных «даров»: спо-
собности к  исцелению, предсказанию будущего. Так, в  полевом 
интервью (2020 г.) врач психиатрической клиники, где находи-

76.	 См. подробнее: Бернштам Т.А. Приходская жизнь русской деревни: очерки 
по церковной этнографии. СПб., 2007.

77.	 Алленов А. Н. Концепты «церковь ложная» и «истинная церковь» в стихотворных 
текстах истинно-православных христиан // Б.Н. Чичерин и  традиции философ-
ской и социально-политической мысли в России. Тамбов, 2013. С. 408–415.

78.	 ОР РГБ. Ф. 648. Оп. 55. Д.1.

79.	 См. об этом: Голофаст В. Глобализация и место морали // Телескоп. 2004. № 2. 
С. 3.



V a r i a

2 6 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

лась одна из  фигуранток дела (Л. Кислякова, добровольно оста-
вавшаяся в психиатрической клинике уже после отбытия наказа-
ния по делу 1957 г.) приводит следующие ее слова: «Я со своего 
креста не  сойду и  буду здесь до  конца»80. В  то  же время целый 
ряд респондентов, посещавших блаженную Любушку в  больни-
це в  1990–2000-е гг., рассказывает о  случаях исцеления и  пред-
видения81. Сами чтимые юродивые отчасти выполняли роль свое-
образного камертона, возвращавшего окружающих в правильную 
тональность (т.е. соответствующую локальному обиходу). Приве-
дем две характерные истории:

Потом еще она [Настя] говорила, когда моя свякровь — поминащие 
субботы были — носили конфеты и  печенье. «Это хулиганы, — вот 
так она говорила, — надо печь блины!»82. 

Вот это самое Екатерина наша ходила два раза к ней [к Насте]. Жи-
вая-живая, молодая была. У ней двоюродный брат в нее влюбился, 
она пошла к Насте спросить: «Выходить мне замуж за него?», она 
сказала: «Нет, грех непростительный, нельзя»83.

Таким образом, в  условиях репрессий со  стороны власти и  пря-
мой угрозы локальному обиходу сообщества возможной формой 
развертывания габитуса становится набор радикальных практик, 
в том числе призывы к мученичеству — т.е. сознательному, откры-
тому выражению своих взглядов, которое может повлечь за собой 
наказание вплоть до смерти84. Такая форма органически присуща 
православному габитусу и  уже не  раз встречалась в  отечествен-
ной истории (яркий пример — старообрядческие гари в XVIII в.). 
Поведение радикального крыла встречает одобрение со стороны 
сообщества в  целом, что приводит к  дальнейшей сакрализации 
связанных с участниками описанного дела предметов и мест. Так, 
почитаются и облагораживаются могила блаженной Насти в Ви-

80.	ПМА. Тамбов, 2020.

81.	 ПМА. Тамбов 2020. Полевой дневник Е. Воронцовой.

82.	ПМА. Тамбов 2020. Инф.: К-ва А.С., 1938 г.р. Соб.: Воронцова Е., Коршикова Е., 
Мельников И.

83.	ПМА. Тамбов 2020. Инф.: Г-ва А., 1946 г.р. Соб.: Елагина В., Коршикова Е., Мель-
ников И.

84.	Здесь мы вполне солидарны с определением мученичества, приводимым Галлик-
сон: Gullickson Gay, L. (2008) “Emily Wilding Davison: Secular Martyr”, Social Re‑
search 75(2): 461–484.



Е л е н а  В о р о н ц о в а ,  В а л е р и я  Е л а г и н а 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 6 5

рятино, блаженной Любушки в Подлесном, материалы об их жиз-
ни собираются и  фиксируются местными группами активистов. 
Юродивые (а  позднее — их  могилы) и  святые источники оказы-
ваются важным узлом в  рассматриваемых сообществах: вокруг 
них происходит постоянная пересборка образа святости (через 
притчи и их воплощение, запрос на лечение и исцеление, прямое 
предсказание, в  том числе в  видениях, снах, и  скорая реализа-
ция пророчества) в соответствии с локальным обиходом. На наш 
взгляд, именно локальный обиход, сложившийся на  протяже-
нии жизни целого ряда поколений тамбовских крестьян, про-
живающих на одной и той же территории, порождал описанные 
выше на  материалах дела протестные практики. Мы надеемся, 
что предложенная объяснительная модель позволяет уйти от со-
блазна объяснения всех происходивших в  годы советских гоне-
ний событий исключительно политическими мотивами85: сугубо 
политические мотивы видят в действиях тамбовских групп ИПХ 
следователи (подробный анализ следственных дел представлен 
в  нашей статье); сходные интерпретации обнаруживаются у  со-
ветских исследователей: «История таких групп, как “истинно-
православные христиане”, “истинно-православная церковь” по-
казывает, как в руках политических проходимцев религия может 
быть использована для внушения обманутым верующим вражды 
к  советскому строю»86. Многие современные исследователи так-
же усматривают политические мотивы в качестве ведущих в про-
тестной деятельности советского крестьянства. Так, Л. Виола пи-
шет: «Причины массовых выступлений коренились в “классовой” 
природе крестьянского недовольства»87. Наконец, один из самых 
цитируемых современных антропологов, Дж. Скотт также «рас-
сматривал повседневное сопротивление крестьян как специфи-
ческую форму неорганизованной, но  успешной классовой борь-

85.	Так в  предисловии к  пятому тому «Трагедия советской деревни. Коллективиза-
ция и раскулачивание» читаем: «Основное внимание исследователей сосредото-
чено на  политической направленности и  политических последствиях террора, 
на его организации через выколачивание признаний жертвами террора, наконец, 
на  создание обстановки всеобщего страха и  безгласного подчинения командно-
репрессивной диктатуре вождя». С. 8.

86.	Клибанов А.И. Предисловие // Современное сектантство и его преодоление. По ма-
териалам экспедиции в Тамбовскую область в 1959 г. Вопросы истории религии 
и атеизма. Вып. IX. М., 1961. С. 5.

87.	 Виола Л. Крестьянский бунт в  эпоху Сталина: Коллективизация и  культура кре-
стьянского сопротивления. М., 2010. С. 226. 



V a r i a

2 6 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

бы»88. Еще раз подчеркнем, что, на  наш взгляд, политический 
фасад скрывал более сложное содержание: в  основе описанных 
практик находилось радикальное непринятие того общественно-
го устройства, которое стремилось полностью разрушить локаль-
ный православный обиход. 

В данной работе мы старались избежать подмены объяснения 
описанием, в результате чего значительная часть полевого мате-
риала оказалась за скобками данной публикации89. 

Библиография / References 

Архивные материалы
Государственный архив Тамбовской области

Ф. Р-5220. Оп. 2-с. Д. 43. Л. 13.

Отдел рукописей Российской государственной библиотеки

Ф. 648. Оп. 2. Д. 22. 

Ф. 648 Оп. 55. Д. 1.

Литература
85 лет Сосновскому району. Из прошлого в настоящее. Сосновка, 2013. 

Алленов А.Н. Концепты «церковь ложная» и «истинная церковь» в стихотворных тек-
стах истинно-православных христиан // Б.Н. Чичерин и  традиции философ-
ской и  социально-политической мысли в  России. Тамбов: изд. Тамбовского 
государственного университета им. Г.Р. Державина, 2013. С. 408–415.

Алымов С.С. Неслучайное село: советские этнографы и  колхозники на пути «от ста-
рого к  новому» и  обратно / Новое литературное обозрение. 2010. № 101(1). 
С. 109–129.

Бернштам Т.А. Приходская жизнь русской деревни: очерки по  церковной этногра-
фии. СПб.: Изд. СПб ун-та; Петербургское Востоковедение, 2007.

Бурдье П. Практический смысл. СПБ.: Алетейя, 2001.

Виола Л. Крестьянский бунт в эпоху Сталина: Коллективизация и культура крестьян-
ского сопротивления. М.: РОССПЭН, 2010.

Волков В.В., Хархордин О.В. Теория практик. СПб.: Издательство Европейского уни-
верситета в Санкт-Петербурге, 2008.

Витковский И.Г. Правда о «святых» источниках. Тамбов: книжное издательство, 1961.

Голофаст В. Глобализация и место морали // Телескоп: наблюдения за повседневной 
жизнью петербуржцев. 2004. № 2. С. 2–11.

Демьянов А.И. Истинно-православное христианство. Критика идеологии и  деятель-
ности. Воронеж: Изд. Воронежского ун-та. 1977. 

88.	См.: Волков В.В., Хархордин О.В. Теория практик. СПб., 2008. С. 202. См. также: 
Scott J.C. Seeing like a state: how certain schemes to improve the human condition 
have failed. New Haven: Yale University Press, 1998.

89.	Мы надеемся отчасти восполнить этот пробел в готовящейся к печати книге «Де-
ревенские святыни».



Е л е н а  В о р о н ц о в а ,  В а л е р и я  Е л а г и н а 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 6 7

Дюков А.Р. К вопросу о допустимости использования следственных показаний, полу-
ченных органами ОГПУ-НКВД // Известия высших учебных заведений. По-
волжский регион. Гуманитарные науки. 2018. № 3(47). С. 74–89.

Из  истории гонений Истинно-Православной (Катакомбной) Церкви. Мемориал. 
[http://histor-ipt-kt.memo.ru/ доступ от 1.11.2020]. 

Лавров А.С. Юродство и «регулярное государство» (конец XVII — первая половина XVI-
II в.) /Труды Отдела древнерусской литературы. Т. 52. СПб., 2001. С. 432–447.

Левин О. Тамбовская епархия при архиепископе Иоасафе (Журманове): 1946– 
1961 гг. // Тамбовские епархиальные ведомости. 2020 № 10(154). С. 36–41.

Люрман С. Что мы можем знать о  религиозности советского периода? (Сопоставле-
ние архивных и устных источников из послевоенного Поволжья) // ГРЦ. 2012, 
№ 3-4(30). С. 485–504.

Митрохин Н. Болезнь под названием «фонд уполномоченного» или несколько стра-
ниц об  актуальных проблемах изучения религиозности в  СССР // ГРЦ. 2012, 
№ 3-4(30). С. 505–511. 

Никольская З.А. К  характеристике течения так называемых истинно-православных 
христиан / Современное сектантство и  его преодоление. По  материалам экс-
педиции в Тамбовскую область в 1959 г. Вопросы истории религии и атеизма. 
Вып. IX. М., 1961. С. 161–188.

Панченко А.А. Иван и Яков — необычные святые из болотистой местности: «Кресть-
янская агиология» и религиозные практики в России нового времени. М.: Но-
вое литературное обозрение, 2012.

ПМА (полевые материалы авторов). Личный архив В.Н. Т-ва, включающий копии ма-
териалов следственных дел А.И. Криковой. (Архивное управление ФСБ по Там-
бовской области. Д. № 1157. Л. 89).

ПМА. Тамбов 2020. Полевой дневник Е.Воронцовой.

Священнослужители, монашествующие и  миряне Тамбовской митрополии, постра-
давшие за Христа. В 3 т. Т. 3 / Тамб. митрополия; под. общ. ред. митр. Тамб. 
и Рассказов. Феодосия; сост. протоиер. Александр Сарычев. Тамбов: ОАО «Из-
дательский дом «Мичуринск», 2014.

Село Вирятино в  прошлом и  настоящем. Опыт этнографического изучения русской 
колхозной деревни / Под ред. П.И. Кушнера. М.: Изд-во АН СССР, 1958.

Славя Царя небесного... [Текст]: жизнеописание блаженной прозорливой девицы Ана-
стасии Криковой (Насти Вирятинской) / Сост. Т. Маликова. М., 2016.

Трагедия советской деревни. Коллективизация и  раскулачивание. 1927—1939: Доку-
менты и материалы. В 5 тт. / Т. 5. 1937–1939. Кн. 1. 1937 / Под ред. В. Данило-
ва, Р. Маннинг. М.: РОССПЭН, 2004.

Хун У. Рождение этнографии из духа атеизма? Исследования «современного сектант-
ства» в  контексте антирелигиозных кампаний Н.С. Хрущева // Этнографиче-
ское обозрение. 2018. № 2. С. 100–121. (Пер. с нем.).

Хун У. С иконами и песнопениями, или епископ, сбежавший от своих прихожан. Мас-
совые паломничества в  России эпохи Сталина и  Хрущева // ГРЦ, 2012, 
№ 3-4(30). С. 232–256.

Чеботарев С.А. Борьба с  нелегальными служениями. Ликвидация святых источни-
ков // Тамбовская епархия 40–60 гг. ХХ в. Тамбов: «Изд. ЮЛИС», 2004. 
С. 181–194.

Яхновская С. «Устарел наш колхозный Устав». Приусадебное землепользование колхоз-
ников и его государственное регулирование (конец 1950-х–начало 1960-х гг.) / 
 Родина. 2015. № 4(415). С. 121–123.



V a r i a

2 6 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Archival materials
Gosudarstvennyi arkhiv Tambovskoi oblasti [State Archive of Tambov region]

F. R-5220. Op. 2-s. D. 43. L. 13.

Otdel rukopisei Rossiiskoi gosudarstvennoi biblioteki [Department of manuscripts, Rus-
sian State Library]

F. 648. Op. 2. D. 22. 

F. 648. Op. 55. D. 1.

Literature
85 let Sosnovskomu raionu. Iz proshlogo v nastoiashchee (2013) [85 years of the Sosnovs-

ky district. From the past to the present.]. Sosnovka.

Alymov, S.S. (2010) Nesluchaynoe selo: sovetskie etnografy i kolkhozniki na puti «ot staro-
go k novomu» i obratno [Non-accidental village: Soviet ethnographers and collec-
tive farmers on the way “from old to new” and back, in New Literary Observer], No‑
voe literaturnoe obozrenie 101(1): 109–129. 

Bernshtam, T.A. (2007) Prikhodskaiia zhiznʹ russkoi derevni: ocherki po tserkovnoi etno‑
grafii [Parish life of the russian village: essays on the church ethnography]. SPb.: 
Izd. SPb un-ta, Peterburgskoe Vostokovedenie.

Bourdieu, P. (2001) Practicheskii smisl [Practical sence]. SPb.: Aleteiia.

Chebotarev, S. A. (2004) Borʹba s nelegalʹnymi sluzheniiami. Likvidatsiia sviatykh istoch‑
nikov, in Tambovskaia eparkhiia 40–60 gg. ХХ v. [Fight against illegal ministries. 
Elimination of saints sources]. Tambov: “Izd. IuLIS”: 181–194.

Danilov, V., Manning, M. (eds) (2004) Tragediia sovetskoi derevni. Kollektivizatsiia i 
raskulachivanie. 1927—1939: Dokumenty i materialy [The tragedy of the Soviet 
village. Collectivization and dispossession]. Vol. 5. 1937–1939. Kn. 1. 1937. M.: 

”Rossiiskaia politicheskaia enciklopediia” (ROSSPEN).

Demʹianov A.I. (1977) Istinno-pravoslavnoe khristianstvo. Kritika ideologii I deiatelʹnosti 
[True Orthodox Christianity. Criticism of ideology and activities]. Voronezh: Izd. 
Voronezhskogo un-ta. 

Dyukov, A.R. (2018) “K voprosu o dopustimosti ispol’zovaniia sledstvennykh pokazanii, po-
luchennykh organami OGPU-NKVD” [On the issue of acceptability of using the in-
vestigative testimony obtained by OGPU-NKVD], Izvestiia vysshikh uchebnykh za‑
vedeniy. Povolzhskii region. Gumanitarnyye nauki 3(47): 74–89.

Golofast, V. (2004) “Globalizatsiia i mesto morali” [Globalization and the place of morali-
ty], Teleskop: nabliudeniia za povsednevnoĭ zhiznʹiu peterburzhtsev 2: 2–11.

Gullickson, G.L. (2008) “Emily Wilding Davison: Secular Martyr”, Social Research 75(2): 
461–484.

Huhn, U. (2012) “S ikonami i pesnopeniiami, ili episkop, sbezhavshii ot svoikh prikhozhan. 
Massovye palomnichestva v Rossii epokhi Stalina i Khrushcheva” [With Icons and 
Psalms, or a Bishop in Flight from his Flock. Mass Pilgrimages in Russia in the 
Times of Stalin and Khrushchev], Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za 
rubezhom 3-4(30): 232–256.

Huhn, U. (2016) “Die Wiedergeburt der Ethnologie aus dem Geist des Atheismus. Zur Er-
forschung des “zeitgenössischen Sektierertums” im Rahmen von Chruščevs antire-
ligiöser Kampagne”, Jahrbücher für Geschichte Osteuropas 64 (2): 260–298.

Iz istorii goneniy Istinno-Pravoslavnoi (Katakombnoy) Tserkvi[From the history of the per-
secution of the True Orthodox (Catacomb) Church], in Memorial [http://histor-
ipt-kt.memo.ru/, accessed on 1.11.2020].



Е л е н а  В о р о н ц о в а ,  В а л е р и я  Е л а г и н а 

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 6 9

Kushner, P.I (1958) Selo Viryatino v proshlom i nastoyashchem. Opyt etnograficheskogo 
izucheniya russkoy kolkhoznoy derevni [Village Viryatino in the past and present. 
Experience of ethnographic study of the Russian collective farm village]. M.: 
Izdatel’stvo akademii nauk SSSR. 

Lavrov, A.S. (2001) “Yurodstvo i “regulyarnoye gosudarstvo” (konets XVII — pervaya polovi-
na XVIII)” [Foolishness and the “regular state” (late 17th — first half of the 18th 
century)], in Trudy Otdela drevnerusskoy literatury. Vol. 52, pp. 432–447. Spb.: 
Dmitriy Bulanin. 

Levin, O. (2020) “Tambovskaia eparkhiia pri arkhiepiskope Ioasafe (Zhurmanove): 1946–
1961 gg.” [Tambov Diocese under Archbishop Joasaph (Zhurmanov): 1946–1961], 
Tambovskie eparkhial’nyye vedomosti 10(154): 36–41.

Luehrmann, S. (2012) “Chto my mozhem znatʹ o religioznosti sovetskogo perioda? 
(Sopostavlenie arkhivnykh i ustnykh istochnikov iz poslevoennogo Povolzhʹia)” 
[What Can We Know about Soviet-era Religiosity? A Comparison of Archival and 
Oral Sources from the Postwar Volga Region], Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v 
Rossii i za rubezhom 3-4(30): 485–504.

Malikova, T. (2016) Slava Tsaria Nebesnogo… Zhizneopisanie blazhennoi prozorlivoi  de‑
vitsy Anastasii Krikovoi (“Nasti Viryatinskoi”) [Glory to the Heavenly Tsar ... Bi-
ography of the blessed visionary girl Anastasia Krikova]. M. 

Mitrokhin, N. (2012) “Boleznʹ pod nazvaniem «fond upolnomochennogo» ili neskolʹko 
stranits ob aktualʹnykh problemakh izucheniia religioznosti v SSSR” [The Illness of 

“the Fund of the Commissioner”: Reflections on the Actual Problems of Research in 
the Field of Religiosity in the USSR], Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za 
rubezhom 3-4(30): 505–511.

Nikol’skaya, Z.A. (1961) “K kharakteristike techeniia tak nazyvayemykh istinno-pravo-
slavnykh khristian Sovremennoe sektanstvo i yego preodolenie. Po materialam ek-
speditsii v Tambovskuyu oblast’ v 1959 g.” [To the Characteristics of the Current of 
the So-called True Orthodox Christians in Modern sectarianism and its overcom-
ing. Based on materials from an expedition to the Tambov region in 1959], Voprosy 
istorii religii i ateizma IX: 161–188.

Panchenko, A.A. (2012) Ivan i Iakov  — neobychnye sviatye iz bolotistoi mestnosti: 
“Krest’yanskaia agiologiia” i religioznye praktiki v Rossii novogo vremeni [Ivan 
and Yakov — Unusual Saints from a Swampy Area: “Peasant Hagiology” and Reli-
gious Practices in Modern Russia]. M.: Novoe literaturnoe obozrenie.

Sarychev, А. (2014) Sviashchennosluzhiteli, monashestvuiushchie i miriane Tambovskoi 
mitropolii, postradavshie za Khrista [Priests, monastics and laity of the Tambov 
Metropolitanate who suffered for Christ]. Tоm 3. Tambov: Izdatelʹskii dom “Mi-
churinsk”.

Scott, J.C. (1998) Seeing Like a State: How Certain Schemes to Improve The human Con‑
dition Have Failed. New Haven: Yale University Press.

Vagramenko, T. (2021) “Visualizing Invisible Dissent: Red-Dragonists, Conspiracy and the 
Soviet Secret Police”, in J. Kapaló, K. Povedák (eds) The Religious Underground 
and the Secret Police in Communist and Post-communist Central and Eastern Eu‑
rope. Religion, Society and Government in Eastern Europe series, pp. 60–82. 
Routledge.

Viola, L. (1996) Peasant Rebels under Stalin — Collectivization and the Culture of Peasant 
Resistance. Oxford University Press.

Vitkovskiy, I.G. (1961) Pravda o “sviatykh” istochnikakh [The truth about the “holy” sourc-
es]. Tambov: knizhnoe izdatelʹstvo.

Volkov, V.V., Harhordin, O.V. (2008) Teoriia praktik [Theory of practice]. St. Petersburg.



V a r i a

2 7 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Yahnovskaya, S. (2015) ““Ustarel nash kolhoznyi Ustav”. Priusadebnoe zemlepol’zovanie 
kolhoznikov i ego gosudarstvennoe regulirovanie (konets 1950-kh  — nachalo  
1960-kh gg.)” [“Our collective farm charter is outdated”. Household land use of col-
lective farmers and its state regulation (late 1950s — early 1960s)], Rodina 4(415): 
121–123.



2 7 1

Екатерина Шебалина

Ватикан и евроинтеграция: история 
и современность

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-271-288

Ekaterina Shebalina 

The Holy See and European Integration: History and Pre-
sent State of Affairs

Ekaterina Shebalina — MGIMO-University; Institute of World His-
tory, Russian Academy of Sciences (Moscow, Russia). shebalina.e.o@
my.mgimo.ru

The article examines the efforts of the Holy See to include Christian 
moral and ideological guidelines in the political agenda of the Euro‑
pean Union and Vatican’s attitude towards the process of European 
integration from its beginning in the 20th century to the present day. 
The article is primarily based on papal encyclicals, statements and 
letters. The research reveals that for decades European integration 
has been under the close attention of the Holy See and was perceived 
primarily as an opportunity to strengthen the position of the Roman 
Catholic Church in Europe. At the same time, the attempts of the Holy 
See to include priority issues (first of all, “Christian roots” as Europe’s 
ideological and moral basis) in the fundamental documents of the EU 
were unsuccessful. As a result, the Holy See has shifted its interest 
from the European continent to Latin America, Africa and Asia. De‑
spite this shift, the study shows that the Vatican and the EU are con‑
ducting a full-fledged dialogue in areas that represent mutual interest. 

Keywords: European Union, Holy See, Vatican, Pope Francis, reli-
gion, European integration.

СМОМЕНТА появления первых идей о  европейской инте-
грации Святой Престол выступал в  качестве сторонника 
данной инициативы. Еще в начале XX в., после окончания 

Первой мировой войны, Папа Бенедикт XV выражал обеспоко-

Шебалина Е. Ватикан и евроинтеграция: история и современность // Государство, религия, церковь в России 
и за рубежом. 2021. № 39(3). С. 271-288. 

Shebalina, Ekaterina (2021) “The Holy See and European Integration: History and Present State of Affairs”, Gosudarstvo, 
religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(3): 271-288. 

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-XX-XX


V a r i a

2 7 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

енность неспособностью европейских народов прийти к мирному 
сосуществованию. По  итогам Парижской мирной конференции 
1920  г. понтифик издал энциклику “Pacem Dei munus”, в  кото-
рой помимо восхваления мира, который «воссиял над народа-
ми», выражалось беспокойство «зарождающимися проблемами 
на  старой почве»1. Завершение вооруженного конфликта, кото-
рый папа назвал «бессмысленной братоубийственной резней ме-
жду христианами»2, не искоренило старых противоречий между 
государствами. Кроме того, понтифик резко осудил потребитель-
ский подход европейских государств-победителей в  отношении 
Германии, который расходился с  христианской моралью — взаи-
мопомощи и милосердии:

Простим всем сердцем, по примеру Иисуса Христа, всех вместе и от-
дельно взятых наших врагов, которые вольно или невольно осы-
пают Нас и  Нашу деятельность всевозможными оскорблениями, 
и обнимемся все вместе с огромным милосердием и доброжелатель-
ностью, не  отказываясь от  малейшей возможности оказать им по-
сильную поддержку3. 

Преемственность этой политики заметна при вступившем на пап-
ский престол в 1922 г. Пие XI, который также призывал Европу 
к  духовному объединению, уделяя пристальное внимание паци-
фистским идеям А. Бриана4. План создания «Европейского феде-
рального союза», изложенный этим французским государствен-
ным деятелем 5 сентября 1929 г. на  X Ассамблее Лиги Наций 
в  Женеве5, нашел свое отражение в  папской энциклике «Quad-
ragesimo Anno»:

1.	 “Pacem, Dei Munus Pulcherrimum” (1920), Encyclical of Pope Benedict XV on peace 
and christian reconciliation to the patriarchs, primates, archbishops, bishops, and or-
dinaries in peace and communion with the Holy See, Official website of the Holy See. 
23 May [http://w2.vatican.va/content/benedict-xv/en/encyclicals/documents/hf_ben-
xv_enc_23051920_pacem-dei-munus-pulcherrimum.html, accessed on 05.05.2019].

2.	 Tornielli, A. (2014) “Cento anni fa Benedetto XV, il Papa contro «l’inutile strage»”, Vat‑
ican Insider News (La Stampa). 02 febbraio [https://www.lastampa.it/2014/09/02/
vaticaninsider/cento-anni-fa-benedetto-xv-il-papa-contro-linutile-strage-58skDgyx-
hgSiNbuwN8Id3J/pagina.html, accessed on 04.05.2019].

3.	 “Pacem, Dei Munus Pulcherrimum”.

4.	 Chenaux, Ph. (1990) Une Europe vaticane? Entre le plan Marshall et les traités de 
Rome. Bruxelles: Editions Ciaco.

5.	 Fleury, А. et Jilek, L. (ed.) (1998) Le Plan Briand d’Union federale europeenne. Berne: 
Peter Lang.



Е к а т е р и н а  Ш е б а л и н а

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 7 3

Необходимо, чтобы различные нации, объединяя свои намерения 
и  цели ввиду того, что они экономически взаимозависимы друг 
от  друга и  должны оказывать взаимную поддержку, стремились 
к подписанию договоров или продвижению институтов, способству-
ющих развитию международного экономического сотрудничества6.

Позже это желание поддержать процессы объединения в  Евро-
пе выразил Пий XII, понтификат которого (1939–1958) пришел-
ся на  период Второй мировой войны. Одобряя в  послевоенный 
период деятельность партии христианских демократов и  высту-
пая против коммунистического блока, папа обнаружил заинтере-
сованность в развитии движения европеистов. По свидетельству 
британского дипломата лорда Д. Сандиса (в  1947 г. он возгла-
вил Европейское движение7), которого понтифик принял в ходе 
личной аудиенции в Ватикане, «Пий XII выразил живой интерес 
к европейскому вопросу и заверил нас в благосклонной поддерж-
ке, которую готова оказать европеистам Католическая церковь»8.

Конгресс Европы в Гааге (7–11 мая 1948 г.) стал важной вехой 
в деле европейской интеграции. Помимо 16 европейских лидеров, 
участвовавших в конгрессе, в Гаагу прибыли в качестве наблюда-
телей представители США и Канады9. Пий XII направил для уча-
стия в  конгрессе своего специального представителя — апостоль-
ского интернунция в  Голландии Монсеньора П. Джоббе. Затем, 
в ноябре, понтифик открыто выразил поддержку инициативе со-
здания наднациональной организации, объединяющей европей-
ские государства. 11  ноября 1948  г. в  ходе аудиенции в  папской 
резиденции Кастель-Гандольфо, данной участникам II Между-

6.	 “Quadragesimo Anno” (1931) Lettera enciclica del Sommo Pontefice Pio XI ai venera-
bili fratelli patriarchi, primati, arcivescovi, vescovi e agli altri ordinari locali che han-
no pace e comunione con la Sede Apostolica, sulla ricostruzione dell’ordine sociale nel 
40° anniversario della Rerum Novarum. Official website of the Holy See. 15 Maggio 
[http://w2.vatican.va/content/pius-xi/it/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_ 
19310515_quadragesimo-anno.html, accessed on 05.05.2019].

7.	 Европейское движение (англ. European Movement International) — европейская 
лоббистская ассоциация, основанная в июле 1947 г. и поставившая своей целью 
развитие европейской интеграции и координацию национальных политических 
сил, выступавших за проект единой Европы. См.: History, Official site of European 
Movement International [https://europeanmovement.eu/who-we-are/history/, ac-
cessed on 05.05.2019].

8.	 Chenaux, Ph. (2011) L’Ultima Eresia, la Chiesa Cattolica e il comunismo in Europa da 
Lenin a Giovanni Paolo II (1917–1989), Roma: Carocci.

9.	 Walton, C.C. (1959) “The Hague “Congress of Europe”: A Case Study of Public Opin-
ion”, The Western Political Quarterly 12(3): 738–752.

Е к а т е р и н а  Ш е б а л и н а



V a r i a

2 7 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

народного конгресса Европейского союза федералистов (про-
ходившего в  тот момент в  Риме), папа Пачелли10 сообщил, что 
на  протяжении последних десяти лет он призывал к  единству 
между всеми народами, признав, однако, что это непростая за-
дача. По  мнению понтифика, Европа должна объединиться для 
поддержания политического баланса, позволяющего преодолеть 
старые проблемы и, таким образом, внести весомый вклад в дело 
мира во всем мире. Для Пия XII стержнем объединения должна 
была стать религия как неотъемлемая часть жизни христианского 
европейского общества. Именно поэтому папа весьма позитивно 
отнесся к принятой в ходе Гаагского конгресса резолюции по во-
просам культуры, в преамбуле которой говорилось:

Полагая, что Европейский союз более не  утопическая идея, а  не-
обходимость и  что он может быть институализирован для дол-
госрочной перспективы на  основании реального и  эффективного 
единства;

Полагая, что подлинное единство, даже с учетом наших националь-
ных, идеологических и религиозных различий, может быть найде-
но в  общем наследии христианства и  других духовных и  культур-
ных ценностей…11

При этом анализ обращения папы показывает, что понтифик 
серьезно предостерегал объединение от  превращения в  проект 
«конгломерата великих держав континента», ожидая от  наций 
отказа от  национального превосходства в  пользу общего поли-
тического и  экономического блага12. По  итогам Гаагского кон-
гресса 5  мая 1949 г. был создан Совет Европы, целью которого 
стало развитие демократии в европейских государствах. «Декла-
рация Шумана» (1950), а также последовавшее за ней создание 
в  1951 г. Европейского общества угля и  стали получили актив-
ную поддержку Святого Престола. В данном случае немаловажен 
тот факт, что многие видные государственные деятели Европы, 

10.	 Эудженио Пачелли (Eugenio Maria Giuseppe Giovanni Pacelli; 1976–1958) — папа 
Римский (1939–1958). См.: Chenaux, Ph. (2004) Pio XII. Milano: Edizioni San Paolo.

11.	 “Cultural Resolution of the Hague Congress (7–10 May 1948)”. Congress of Europe: 
The Hague — May, 1948: Resolutions. London-Paris: International Committee of the 
Movements for European Unity.

12.	 “Allocution de S.S. Pie XII aux congressistes de l’Union Européenne des Fédéralistes” 
(1948). Fédération. Revue de l’ordre vivant., p. 47.



№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 7 5

выступавшие за  идею интеграции, были католиками по  веро-
исповеданию, что в  определенной степени оказывало влияние 
на  их  политическую позицию. Среди таких отцов-основателей 
Европейского союза — Робер Шуман, Конрад Аденауэр и Альчиде 
де Гаспери13. Политическая принадлежность трех вышеупомяну-
тых лидеров (все они были христианскими демократами) позво-
ляла папе рассчитывать на то, что единая Европа будет строиться 
на  принципах католицизма, антикоммунизма и  наднациональ-
ных интересов.

Еще до  создания Европейского экономического сообщества 
(ЕЭС) и  появления понятия «четырех свобод» Пий XII в  1953  г. 
поднял вопрос о  «единстве прав в  отношении товаров, контрак-
тов и лиц граждан одного суверенного государства, временно про-
живающих на территории другого государства»14. Когда в 1957 г. 
были подписаны Римские договоры, положившие начало ЕЭС 
и  Евратому, то  в  этом немаловажную роль сыграла Католиче-
ская церковь. Многие политические силы, принимавшие реше-
ние об  интеграции на  национальном уровне, были представле-
ны христианами. По данным, которые приводит Дж. Андреотти15, 
на тот момент в политической жизни Бельгии фигурировало хри-
стиан — 46%, в Люксембурге — 42%, в Нидерландах — 49%, в Гер-
мании — 31% (где затем процент поднялся до  50)16. Само под-
писание Римских договоров папа Пачелли назвал «наиболее 
важным и  значительным событием в  современной истории Веч-
ного города»17.

Кроме того, понтифик позитивно отнесся к проекту создания 
Европейского оборонительного сообщества и  негативно воспри-
нял отказ от  ратификации данной инициативы Национальной 
ассамблеей Франции. Политические приоритеты Святого Пре-
стола в  данном случае определялись его заинтересованностью 

13.	 Semeraro, C. (2010) I padri dell’Europa. Alle radici dell’Unione Europea. Vaticano: Li-
breria Editrice Vaticana.

14.	 “Discorso di Sua Santità Pio pp. XII ai giuristi cattolici italiani” (1954), in Discorsi e 
Radiomessaggi di Sua Santità Pio XII, XV, Quindicesimo anno di Pontificato, 2 mar‑
zo 1953 — 1° marzo 1954, pp. 477–492. Vaticano: Tipografia Poliglotta Vaticana.

15.	 Джулио Андреотти (1919–2013) — итальянский политический деятель (партия 
«Христианские демократы»), семикратный Председатель Совета министров Ита-
лии, журналист, политолог. См.: Franco, M. (2010) Andreotti. La vita di un uomo 
politico, la storia di un’epoca. Milano: Mondadori. 

16.	 Citterio, F., Vaccaro, L. (eds) (2000) Montini e l’Europa, Brescia: Quaderni della Gaz-
zada.

17.	 Chenaux, Ph. Une Europe vaticane ? Entre le plan Marshall et les traités de Rome.

Е к а т е р и н а  Ш е б а л и н а



V a r i a

2 7 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

в  усилении Европы, что в  то  время означало возможное укреп-
ление христианской и, в  частности, католической морали в  ми-
ровом сообществе. Американское экономическое влияние на ев-
ропейский континент представляло определенную угрозу для 
Католической церкви, так как насаждение в  обществе идеи по-
требительства, которая была выгодна американскому бизнесу, 
не  отвечало установкам Святого Престола. Именно тогда впер-
вые возник миф о  создании так называемой «Ватиканской Ев-
ропы», противопоставляемой протестантским США и  атеисти-
ческому СССР.

В  то  же время Римский папа считал, что создание наднацио-
нальных европейских механизмов позволит поднять уровень 
ответственности политических лидеров, то  есть будет способ-
ствовать принятию решений во имя общего блага, а не ради обо-
гащения отдельных заинтересованных групп. Кроме того, Святой 
Престол рассчитывал на  то, что работа этих механизмов приве-
дет к  более активному вовлечению европейских стран в  гумани-
тарные проекты в развивающихся странах. 

Папа Римский Иоанн XXIII продолжил соответствующую по-
литику своего предшественника. Его понтификат совпал с  пе-
риодом затруднений в ходе европейской интеграции. 10 февраля 
1961 г. в Париже состоялась первая конференция глав государств, 
правительств и  министров стран ЕЭС, по  итогам которой была 
сформирована Комиссия под председательством французского 
дипломата Кристиана Фуше. 2 ноября 1962 г. обнародован план 
«О союзе европейских народов», в котором были заложены осно-
вы общеевропейской политики обороны и  безопасности, а  так-
же обозначена структура новых наднациональных объединений18. 
Ввиду многочисленных разногласий, существовавших между го-
сударствами-членами, данный план реализован не  был, хотя 
и нашел свое отражение в последующих документах ЕС. Франция 
активно выступала против участия Великобритании в  интегра-
ционном объединении; Бельгия и  Нидерланды, напротив, были 
за  членство Соединенного Королевства в  ЕЭС. Все это выявило 
ряд серьезных противоречий в  процессе интеграции. В  этом ис-
торическом контексте важное значение имеет энциклика Иоан-
на XXIII “Pacem in terris” (1963), в которой говорится о европей-

18.	 Браницкий А.Г. Интеграционные процессы в  Западной Европе в  1955–1966 гг.: 
успехи и  болезни роста // Вестник Нижегородского университета им. Н.И. Лоба-
чевского. 2003. № 1. С. 252–267.



№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 7 7

Е к а т е р и н а  Ш е б а л и н а

ской политике и  отношениях со  странами коммунистического 
блока19: 

Политические объединения, даже если между их  государствами-
членами существуют значительные различия в  экономическом 
развитии и  военной мощи, весьма чувствительны к  вопросам рав-
ноправия и морали. В связи с этим они не преклоняются перед вла-
стью, навязанной силой20.

В  самой энциклике затрагиваются три основных вопроса, ка-
сающихся отношений между политическими объединениями, 
а  также отношений граждан с  национальными и  мировыми ин-
ститутами. Главная идея документа — утверждение порядка, со-
ответствующего воле Божией, то  есть уважение человеческого 
достоинства. Поэтому структура документа напоминает скорее де-
кларацию о правах человека в наднациональном смысле. 

Выступая с общими призывами к миру во всем мире и к объ-
единению во  имя благих целей, Иоанн XXIII не  высказывался 
конкретно по  поводу европейской интеграции. По  данному во-
просу он говорил лишь об  «общеевропейском благе», которое 
должно быть объединяющим для всех народов Европы21. Его кон-
цепция включает в себя экономическую, социальную и политиче-
скую составляющие, основой которых являются общеевропейские 
духовные ценности.

Папа Павел VI, с  первого дня своего понтификата взявший 
курс на  продолжение и  развитие политики своего предшествен-
ника, успешно завершил инициированный Иоанном XXIII Вто-
рой Ватиканский собор (1962–1965), ставший переломным мо-
ментом в современной истории Католической церкви22. Он также 
не  прекратил поддерживать молодые европейские институты. 
По его мнению, результат, к которому пришли государства, под-
писавшие Римские договоры, был чрезвычайно позитивным. 
В  1967 г. понтифик принял в  Ватикане комиссаров ЕЭС и  Евр-
атома по  случаю 10-летия основания этих организаций и  сооб-

19.	 Barberini, G. (2007) L’Ostpolitik della Santa Sede. Un dialogo lungo e faticoso. Bolo-
gna: Il Mulino.

20.	 Ioannes PP. XXIII (2003) “Litt. Enc. Pacem in terris de pace omnium gentium in ver-
itate, iustitia, caritate, libertate constituenda”, La Civiltà cattolica, 114(II), II.

21.	 “Il Cristianesimo e la nuova Europa” (1990), La Civiltà Cattolica 3359: 418–427.

22.	 Mayer, A. (2015) “The Second Vatican Council 50th anniversary: visions and re-visions”, 
International Journal for the Study of the Christian Church 14(4): 338–347.



V a r i a

2 7 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

щил, что церковь всецело поддерживает их действия. Кроме того, 
Павел VI отметил, что Святой Престол заинтересован в  процес-
се дальнейшей интеграции, подчеркнув гармонизирующую роль 
данного политического проекта в  утверждении общечеловече-
ских принципов, которые отстаивает на  мировой арене Католи-
ческая церковь. В  то же время понтифик не  вдавался в техниче-
ские детали процесса евроинтеграции. В том же 1967 г. он заявил 
на пресс-конференции, что «миссия Папы — не в том, чтобы пред-
ложить наиболее подходящий политический или экономический 
метод евроинтеграции», так как объединение Европы в  любом 
случае произойдет и станет прелюдией к мировому единству.

Проявлением участия Святого Престола в  процессе евроинте-
грации стало установление официальных дипломатических отно-
шений Ватикана с ЕЭС в 1970 г.:

Святой Престол и  Европейские сообщества в  стремлении содей-
ствовать взаимным дружеским связям решили установить дипло-
матические отношения с аккредитацией Апостольского нунция при 
указанных Сообществах. Святой Престол, имеющий намерения раз-
вивать дружеские отношения с  Советом Европы, по  согласованию 
с ним принял решение назначить специального представителя при 
Совете с функциями постоянного наблюдателя. Святой Отец назна-
чает Е.П. Монсеньора Иджино Кардинале Апостольским нунцием 
при Европейских сообществах. Его Святейшество также назнача-
ет указанного прелата специальным представителем Святого Пре-
стола с функциями постоянного наблюдателя при Совете Европы23.

В  задачи апостольского нунция входило посещение заседаний 
Европарламента и, в случае необходимости, оглашение позиции 
Святого Престола при выработке наиболее важных решений и до-
кументов, связанных с участием Европейских сообществ в между-
народной жизни. В 1971 г. Католической церковью создается Со-
вет епископских конференций Европы, посредством которого 
осуществляется связь между локальными католическими церква-
ми и институтами ЕС.

10 ноября 1977 г. понтифик в  ходе аудиенции принял делега-
цию блока христианских демократов Европарламента. Он напо-
мнил о том, что для христианина, участвующего в общественной 

23.	 “Instaurazione di rapporti diplomatici tra la Santa Sede e le Comunità Europee” (1971), 
L’attività della Santa Sede nel 1970, p. 498. Città del Vaticano.



Е к а т е р и н а  Ш е б а л и н а

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 7 9

жизни, долгом является воплощение евангельской идеи, дости-
жение мира и  дружбы между народами. Папа Павел VI неодно-
кратно принимал в  Ватикане представителей европейских ин-
ститутов и способствовал активному участию делегаций Святого 
Престола в официальных мероприятиях Европейских сообществ. 
Однако представления понтифика о целях европейской интегра-
ции существенно расходились с тем, как ее понимали политики.

Некоторое ослабление внимания Ватикана к интеграционным 
процессам в Европе как к одному из путей укрепления собствен-
ных позиций приходится на конец 1970-х. Это связано с тем, что 
понтификат Иоанна Павла II ознаменовался расширением гео-
графических интересов Святого Престола, так что Европа пере-
стала в  данном случае играть решающую роль. Этот понтифик 
уделял большое внимание католическому присутствию в  кон-
кретных странах, то есть был заинтересован в проведении своей 
политики на  национальном уровне, что, соответственно, снизи-
ло его интерес к  наднациональным объединениям. Даже посе-
щение Иоанном Павлом II евроинститутов (Люксембург и Брюс-
сель в  1985 г., Страсбург в  1988 г.) было представлено не  как 
государственные визиты, а  как ранее запланированные пастыр-
ские поездки в  соответствующие страны. Для папы польского 
происхождения, хорошо знакомого с  православной культурой 
и  традициями Восточной Европы, приоритетной задачей стало 
укрепление католического присутствия в странах бывшего совет-
ского блока, а  также выстраивание диалога с  православным ми-
ром. В представлении Иоанна Павла II Европа — это не только ЕС. 
В своей статье «Граница Европы: где?»24, опубликованной за не-
сколько месяцев до избрания на папский престол, польский кар-
динал Кароль Войтыла утверждает, что рассматривать Европу ис-
ключительно в ее «западном» измерении ошибочно и однобоко. 
Разделение определенной территории на «западную» и «восточ-
ную» привело, в конечном итоге, к проведению границы внутри 
одного немецкого народа. Относительно географических границ 
Европы Войтыла утверждает, что они четко определены: Европа 
простирается до Уральских гор. Однако на самом деле эта грани-
ца, по  его мнению, проходит не  по  территории, а  в  умах людей. 
Именно такая граница разделяет общества, нации, привязывая 
их  к  конкретным территориям. Европейские корни, по  мнению 

24.	 Wojtyla, C. (1978) “Una frontiera per l’Europa: dove?”, Vita e Pensiero 8(4–6): 160–
168.



V a r i a

2 8 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

кардинала Войтылы, — в  христианской идентичности, а  христи-
анство — это основа различных культур, представленных на  кон-
тиненте. Поэтому для него Европа не ограничена «искусственны-
ми границами», она простирается от Атлантики до Уральских гор, 
от Северного до Средиземного морей.

Позже в 2003 г. понтифик возвращается к этим мыслям в апо-
стольском обращении «Ecclesia in Europa»25, отмечая, что церковь 
может предложить Европе самую большую ценность, которая мо-
жет объединить народы, — веру в Иисуса Христа. С первых дней 
своего понтификата Иоанн Павел II апеллирует к  учению Пав-
ла VI и обращается к епископам с призывом разбудить христиан-
скую душу Европы. На  протяжении всего периода его понтифи-
ката около 700 выступлений Иоанна Павла II были посвящены 
вопросам Европы. С  одной стороны, он высоко оценивал евро-
пейские институты, а с другой стороны, отмечал их неэффектив-
ность и запоздалость.

После заключения Маастрихтского договора в 1992 г., за кото-
рым последовала подготовка нового документа, регулировавшего 
деятельность руководящих органов ЕС, и  формирование знаме-
нитых «трех опор», Святой Престол был обеспокоен тем, как бу-
дет закреплен юридический статус церкви и других религиозных 
институтов в новом европейском законодательстве. Папу Иоанна 
Павла II больше волновало то, что создававшаяся европейская 
конституция может ускорить процесс секуляризации26.

3 марта 1980 г. создается Комиссия епископских конференций 
Европейского сообщества (COMECE), членами которой стали епи-
скопы, делегированные конференциями католических епископов 
стран — членов ЕС. Комиссия ставила своей целью содействовать 
коллегиальности и  сотрудничеству по  религиозным вопросам, 
касающимся компетенции ЕС. Таким образом, если права като-
ликов официально защищались апостольскими нунциями в  от-
дельных странах, то Комиссия обеспечивала взаимодействие на-
циональных католических религиозных институтов с ЕС.

Во  второй половине 1980-х годов европейские интеграцион-
ные структуры претерпели существенные изменения после под-
писания Единого Европейского Акта в  1986  г. (ратифицирован 

25.	 John Paul II (2003) Ecclesia in Europa: On Jesus Christ Alive in His Church the Source 
of Hope for Europe. London: Catholic Truth Society.

26.	 Weigel, G. (2012) La fine e l’inizio. Giovanni Paolo II: la vittoria della libertà, gli ul‑
timi anni, l’eredità. Siena.



Е к а т е р и н а  Ш е б а л и н а

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 8 1

в  1987  г.). Расширялась сфера коммунитарных компетенций 
за  границами собственно экономического сотрудничества. По-
явившиеся нововведения стали напрямую оказывать влияние 
на жизнь граждан стран — членов интеграционного объединения. 
Усилилась роль Европейского Парламента, избранного в  1984 г. 
всеобщим голосованием, хотя этот орган не  имел весомых зако-
нодательных полномочий. При этом Единый Европейский Акт 
заложил основы сотрудничества между Европарламентом и  Со-
ветом ЕС27.

Необходимо отметить важную роль, которую играли в  разви-
тии отношений Святого Престола и  ЕС визиты папы Войтылы 
в евроинституты и соответствующие выступления понтифика 20 
мая 1985 г. (Брюссель, ЕЭС) и 11 октября 1988 г. (Страсбург, Евро-
парламент). Посещение штаб-квартиры ЕЭС стало первым офи-
циальным визитом главы Католической церкви в институты ЕС. 
Выступая перед политиками, Иоанн Павел II напомнил об исто-
рических корнях Европы, о  необходимости в  процессе евроин-
теграции не  забывать богатое историческое наследие континен-
та, и  отметил, что европейцы должны достичь более высокого 
уровня взаимопонимания; кроме того, Европейскому сообществу 
нельзя отдаляться от  стран, не  участвующих в  интеграционном 
объединении по различным причинам, и забывать об их богатом 
вкладе в  европейское наследие. По  словам понтифика, «откры-
тость к ближнему является важнейшей составляющей духовности, 
проистекающей из христианской традиции, и европейцы должны 
жить в  ней, с  братским уважением ко  всем людям»28. Этот пон-
тифик придавал большое значение Заключительному акту Сове-
щания по  безопасности и  сотрудничеству в  Европе и  считал его 
основополагающим документом для формирования интеграци-
онных объединений. «Найди себя! Будь собой. Вновь открой для 
себя свои истоки. Оживи свои корни»29 — именно так еще в 1982 г. 
папа охарактеризовал условия устойчивого развития ЕС.

При этом Иоанн Павел II всегда оставался приверженцем ли-
нии Святого Престола, принятой после окончания Второй ми-

27.	 Corral, C., Ferrari da Passano, P. (1994) “La chiesa e la Comunità europea dopo Maas-
tricht” Rivista di studi politici internazionali 51: 52–68.

28.	 “Visita di Giovanni Paolo II alla Sede della Comunità Economica Europea. Bruxelles - 
Lunedì, 20 maggio 1985”, Official site of the Holy See. [http://www.vatican.va/content/
john-paul-ii/it/speeches/1985/may/documents/hf_jp-ii_spe_19850520_european-
comm-bruxelles.html, accessed on 14.01.2020].

29.	 Forte, M. (2003) Il Papa e l’Europa, p. 63. Napoli: Guida.



V a r i a

2 8 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ровой войны, и  никогда не  прекращал поддерживать европей-
скую интеграцию. У разных пап в этом процессе были различные 
приоритеты. По  мнению Войтылы, «объединенная Европа за-
втрашнего дня — открытая восточной части континента, щедрая 
по отношению к другому полушарию»30. 

В  то  же время в  отношении развития евроинститутов пози-
ция Ватикана была неоднозначной. С  одной стороны, Святой 
Престол приветствовал расширение и  укрепление интеграци-
онных объединений. С  другой стороны, в  Римской курии (осо-
бенно среди специалистов по  каноническому праву) возникли 
разногласия по  вопросу о  возможности вступления города-го-
сударства Ватикана в  ЕС. Серьезному анализу были подвергну-
ты Копенгагенские критерии 1993 г.: членство в интеграционном 
объединении подразумевает приверженность целям политиче-
ского, экономического и валютного союза, в то время как государ-
ственная структура Ватикана монократична (фактически — тео-
кратическая монархия), а  его внешняя политика основывается 
на  нейтралитете, хотя Святой Престол всецело разделяет прин-
ципы правового государства, свободы и уважения прав человека. 
В конечном итоге Святой Престол ограничился присутствием сво-
его постоянного наблюдателя. «Активный нейтралитет»31 позво-
ляет государству быть в курсе происходящих событий, выражать 
свою позицию и участвовать в обсуждении актуальных вопросов, 
но не требует принятия решений, оставляя его тем самым в роли 
наднационального арбитра. Такого же принципа Святой Престол 
придерживается в работе с ООН. Несмотря на все разговоры о не-
обходимости включения Ватикана в члены организации, он пред-
почитает оставаться в роли постоянного наблюдателя с несколь-
ко расширенными правами.

В 1999 г. ЕС начинает процесс подготовки Хартии Европейско-
го союза по  правам человека, согласование которой в  Европар-
ламенте в ноябре 2000 г. вызвало серьезную дискуссию. Одним 
из наиболее противоречивых вопросов, связанных с Хартией, был 
вопрос о  том, включать или не  включать в  преамбулу упомина-
ние о христианских корнях европейского континента. Германия, 
Испания и  Польша выступали за  упоминание в  тексте «религи-

30.	 Giovanni Paolo II (1988) “Discorso di Giovanni Paolo II durante la visita al Parlamen-
to Europeo”, Osservatore Romano 12.10.1998: 6.

31.	 Маслова Е.А., Шебалин Д.Д., Шебалина Е.О. Российско-ватиканский диалог на со-
временном этапе: основные тенденции и динамика // Вестник Брянского государ-
ственного университета. 2017. № 3(33). С. 70–75.



Е к а т е р и н а  Ш е б а л и н а

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 8 3

озного наследия» Европы, в то время как Франция — за формули-
ровку «духовное наследие». Основываясь на различных моделях 
церковно-государственных отношений (кооперация в  Германии, 
разделение во Франции), церкви, в первую очередь католическая 
и  православные, стремились к  тому, чтобы в  Хартии на  офици-
альном уровне они были признаны в  качестве значимых инсти-
тутов. Добиться включения в  текст документа соответствующих 
положений не  удалось, хотя там присутствуют пункты о  свобо-
де вероисповедания, праве на частое и коллективное волеизъяв-
ление по вопросам религии, праве на религиозные объединения. 
В преамбуле было лишь указано, что ЕС учитывает в своей рабо-
те духовное и моральное наследие Европы. В то же время Лисса-
бонский договор 2007  г. признал особый статус церквей и  уста-
новил постоянный диалог между ними и  ЕС. В  отношении же 
Католической церкви сохранилась определенная дистанция: не-
смотря на  установление дипломатических отношений с  Вати-
каном в  1970  г. и  аккредитацию апостольского нунция при ЕС, 
свое представительство при Святом Престоле ЕС открыл лишь 
в 2006 г.

Папа Пий XII утверждал, что европейские страны, делегировав 
часть своего суверенитета наднациональному институту, вступают 
на правильный путь, который приведет к обогащению не только 
в экономической и  культурной сферах, но и в духовной, и рели-
гиозной. Видя отсутствие усилий со  стороны европейских поли-
тиков для реализации последнего, понтифики XXI в. с  гораздо 
меньшим энтузиазмом стали относиться к ЕС и его деятельности.

Несмотря на активную подготовку визита папы Бенедикта XVI 
в  европейские институты, этот визит так и  не  был осуществлен 
из-за агрессивного настроя многих европарламентариев по отно-
шению к Католической церкви. В то же время этот понтифик не-
однократно говорил о деградации европейских ценностей, в том 
числе в ходе выступления от 24 марта 2007 г. по случаю 50-летия 
Римских договоров32. Таким образом, папа Римский, подытожив 
идеи предыдущих понтификов, ясно выразил позицию Свято-
го Престола в отношении ЕС: чтобы решить задачи евроинтегра-
ции, необходимо искать вдохновение в  христианском наследии; 
лишь сознавая свои христианские корни, Европа сможет предло-

32.	 Benedetto XVI (2007), “Discorso al Congresso promosso dalla Commissione degli epis-
copati della comunità europea (COMECE)”, Official site of the Holy See. 24 marzo 
[http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2007/march/documents/hf_
ben-xvi_spe_20070324_comece.html, accessed on 17.01.2020].



V a r i a

2 8 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

жить более четкую ориентацию для выбора своих граждан и укре-
пить их в осознании своей причастности к единой цивилизации33.

Нынешний папа Франциск, будучи первым папой-неевропей-
цем, еще более жестко обозначил различие некоторых позиции 
Святого Престола с  инициативами ЕС. В  рамках выступления 
в Европарламенте в 2014 г. понтифик напомнил политикам, что 
в  центре всех политических решений — человек, ради которого 
эти решения и  должны приниматься. Папа признал, что исто-
рия христианства в Европе неоднозначна, что она содержит ряд 
проблемных страниц и ошибок, однако при этом он подчеркнул 
фундаментальную роль христианства в достижении единства ме-
жду народами. Понтифик резко осудил современных политиков 
за утрату идеалов, которые лежали в основе изначального проек-
та евроинтеграции. «Что с тобой произошло, Европа гуманизма, 
защитница прав человека, демократии и  свобод?», — восклицал 
понтифик в Европарламенте34.

При этом следует учитывать, что для папы Франциска Евро-
па больше не  является ключевым регионом христианского при-
сутствия, как это было в  историческом прошлом. Ушли време-
на Испании как «проповедницы Христа  — защитницы веры» 
и Франции как «старшей дочери церкви». По данным за 2019 г., 
опубликованным в  ежегодном ватиканском статистическом об-
зоре, лишь 21,8% католиков проживают на территории европей-
ского континента. Это всего на несколько процентов больше, чем 
в  Африке (17,8%), и  в  два с  лишним раза меньше, чем в  Амери-
ке (48,5%)35. Европейский Союз постепенно перестает определять 
политику Святого Престола на международной арене.

* * *

На  протяжении всего периода становления европейских инсти-
тутов Святой Престол уделял пристальное внимание евроинте-

33.	 Benedetto XVI (2006), Discorso ai partecipanti al convegno promosso dal Partito pop-
olare europeo, Official site of the Holy See. 30 marzo [http://www.vatican.va/content/
benedict-xvi/it/speeches/2006/march/documents/hf_ben-xvi_spe_20060330_eu-
parliamentarians.html, accessed on 17.01.2020].

34.	 Papa, Europa vecchia e sterile come una nonna (2016), AGI.it. 06 maggio [https://www.
agi.it/cronaca/papa_d_sveglia_a_europa_invecchiata_come_una_nonna-750074/
news/2016-05-06/, accessed on 17.01.2020].

35.	 Muolo, M. (2019) “L’annuario. Aumentano i cattolici nel mondo. In calo i sacerdoti”, 
Avvenire.it. mercoledì. 6 marzo [https://www.avvenire.it/chiesa/pagine/dati-statistici, 
accessed on 17.01.2020].



Е к а т е р и н а  Ш е б а л и н а

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 8 5

грации. Рассматривая данный процесс как возможность укрепить 
позиции Католической церкви в Европе, понтифики поддержива-
ли идеи объединения с упором на христианскую основу европей-
ской идентичности. Многие политики, стоявшие у истоков евро-
интеграции, принадлежали к  католическому вероисповеданию, 
что позволяло Святому Престолу рассчитывать если не на созда-
ние «единой католической Европы», то, по крайней мере, на вос-
создание «христианской Европы».

После фазы институционализации ЕС, для которой было ха-
рактерно развитие коммунитарных политик в  различных обла-
стях государственной деятельности и  введение единой валюты, 
Святой Престол определил для себя задачу содействовать ЕС в ду-
ховной сфере, мотивировать его на  реализацию общих гумани-
тарных проектов, на  внедрение не  экономико-меркантильного 
подхода к развитию отношений внутри сообщества.

Вместе с тем, ввиду политической неоднородности стран-чле-
нов ЕС и  невозможности выработать единую идеологическую 
базу интеграции, Святому Престолу не  удалось включить прио-
ритетные для него вопросы в основополагающие документы ЕС. 
«Христианские корни», рассматриваемые понтификами в  каче-
стве морального и  идеологического ориентира для континента, 
так и  остались лишь в  заявлениях отдельных политиков. Более 
того, со временем наметилось расхождение между представлени-
ем понтификов о евроинтеграции и ее воплощением европейски-
ми политиками. 

В  связи с  этим Святой Престол начал планомерно смещать 
вектор своего интереса с европейского континента (где снижает-
ся и число католиков, и популярность церкви) в Латинскую Аме-
рику, Африку и Азию. Таким образом, несмотря на формальное 
поддержание дипломатических отношений между Святым Пре-
столом и ЕС, понтифики рассматривают Европу уже не как оплот 
католицизма, а  скорее как регион, в  котором необходимо пред-
принимать усилия для решения проблем, связанных с религиоз-
ным присутствием вообще. Изначально понадеявшись на то, что 
Европа еще может стать оплотом христианства, Святой Престол 
со временем пришел к довольно жесткой критике в отношении ее 
настоящего и будущего. 

При этом диалог Святого Престола и ЕС всегда выстраивался 
как равноправное сотрудничество разных акторов мировой по-
литики: между ними существует взаимное признание, однако без 
какого-либо намека на интеграцию или присоединение. В 2016 г. 



V a r i a

2 8 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

между Святым Престолом и ЕС было начато структурированное 
сотрудничество — формат консультаций на высоком уровне между 
Верховным представителем Европейского союза по иностранным 
делам и  политике безопасности и  Государственным секретарем 
Ватикана. Взаимодействие осуществляется в  различных сферах, 
таких как экология, образовательная среда, монетарная и  соци-
альная политики, проблемы мигрантов и беженцев. Таким обра-
зом, сегодня Святой Престол, с  учетом своих внешнеполитиче-
ских приоритетов, ведет активный диалог с ЕС.

Библиография / References

Браницкий А.Г. Интеграционные процессы в Западной Европе в 1955–1966 гг. // Вест-
ник Нижегородского университета им. Н.И. Лобачевского. 2003. № 1. С. 252–
267.

Маслова Е.А., Шебалин Д.Д., Шебалина Е.О. Российско-ватиканский диалог на совре-
менном этапе: основные тенденции и динамика // Вестник Брянского государ-
ственного университета. 2017. № 3(33). С. 70–75.

“Allocution de S.S. Pie XII aux congressistes de l’Union Européenne des Fédéralistes” (1948). 
Fédération. Revue de l’ordre vivant., 47.

Braniczkii, A.G. (2003) “Integratsionnye protsessy v Zapadnoi Evrope v 1955–1966 gg.” [In-
tegration processes in Western Europe in 1956–1966],  Vestnik Nizhegorodskogo 
universiteta im. N.I. Lobachevskogo 1 : 252–267.

“Cultural Resolution of the Hague Congress (7–10 May 1948)”. Congress of Europe: The 
Hague — May, 1948: Resolutions. London-Paris: International Committee of the 
Movements for European Unity.

“Discorso di Sua Santità Pio pp. XII ai giuristi cattolici italiani” in Discorsi e Radiomessag-
gi di Sua Santità Pio XII, XV, Quindicesimo anno di Pontificato, 2 marzo 1953 — 1° 
marzo 1954, pp. 477–492. Vaticano: Tipografia Poliglotta Vaticana. 

“Il Cristianesimo e la nuova Europa” (1990), La Civiltà Cattolica 3359: 418–427.

“Instaurazione di rapporti diplomatici tra la Santa Sede e le Comunità Europee” (1971), 
L’attività della Santa Sede nel 1970, Città del Vaticano.

“Pacem, Dei Munus Pulcherrimum” (1920) “Encyclical of Pope Benedict XV on peace and 
christian reconciliation to the patriarchs, primates, archbishops, bishops, and or-
dinaries in peace and communion with the Holy See”, Official website of the Holy 
See. 23 May [http://w2.vatican.va/content/benedict-xv/en/encyclicals/documents/
hf_ben-xv_enc_23051920_pacem-dei-munus-pulcherrimum.html, accessed on 
05.05.2019].

“Quadragesimo Anno” (1931) Lettera enciclica del Sommo Pontefice Pio XI ai venerabili fr-
atelli patriarchi, primati, arcivescovi, vescovi e agli altri ordinari locali che hanno 
pace e comunione con la Sede Apostolica, sulla ricostruzione dell’ordine sociale nel 
40° anniversario della Rerum Novarum. Official website of the Holy See. 15 Mag-
gio [http://w2.vatican.va/content/pius-xi/it/encyclicals/documents/hf_p-xi_
enc_19310515_quadragesimo-anno.html, accessed on 05.05.2019].

Barberini, G. (2007) L’Ostpolitik della Santa Sede. Un dialogo lungo e faticoso. Bologna: 
Il Mulino.



Е к а т е р и н а  Ш е б а л и н а

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 8 7

Benedetto XVI (2006) “Discorso ai partecipanti al convegno promosso dal Partito popolare 
europeo”, Official site of the Holy See. 30 marzo [http://www.vatican.va/content/
benedict-xvi/it/speeches/2006/march/documents/hf_ben-xvi_spe_20060330_
eu-parliamentarians.html, accessed on 17.01.2020].

Benedetto XVI (2007) “Discorso al Congresso promosso dalla Commissione degli episco-
pati della comunità europea (COMECE)”, Official site of the Holy See. 24 marzo 
[http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2007/march/docu-
ments/hf_ben-xvi_spe_20070324_comece.html, accessed on 17.01.2020].

Chenaux, Ph. (1990) Une Europe vaticane ? Entre le plan Marshall et les traités de Rome. 
Bruxelles: Editions Ciaco.

Chenaux, Ph. (2004) Pio XII. Milano: Edizioni San Paolo.

Chenaux, Ph. (2011) L’Ultima Eresia, la Chiesa Cattolica e il comunismo in Europa da 
Lenin a Giovanni Paolo II (1917-1989), Roma: Carocci.

Citterio, F., Vaccaro, L. (eds) (2000) Montini e l’Europa. Brescia: Quaderni della Gazzada.

Corral, C. Ferrari da Passano, P. (1994) “La chiesa e la Comunità europea dopo Maastricht” 
Rivista di studi politici internazionali 51: 52–68.

Fleury, А. et Jilek, L. (ed.) (1998) Le Plan Briand d’Union federale europeenne. Berne: Pe-
ter Lang.

Forte, M. (2003) Il Papa e l’Europa. Napoli: Guida.

Franco, M. (2010) Andreotti. La vita di un uomo politico, la storia di un’epoca. Milano: 
Mondadori. 

Giovanni Paolo II (1988) “Discorso di Giovanni Paolo II durante la visita al Parlamento Eu-
ropeo”, Osservatore Romano 12.10.1998: 6.

History. Official site of European Movement International [https://europeanmovement.eu/
who-we-are/history/, accessed on 05.05.2019].

Ioannes PP. XXIII (2003) “Litt. Enc. Pacem in terris de pace omnium gentium in veritate, 
iustitia, caritate, libertate constituenda, [Venerabilibus fratribus Patriarchis, Pri-
matibus, Archiepiscopis, Episcopis aliisque locorum Ordinariis pacem et commun-
ionem cum Apostolica Sede habentibus, clero et christifidelibus totius orbis itemque 
universis bonae voluntatis hominibus]”, La Civiltà cattolica, 114(II), II, 105 ss.

John Paul II (2003) Ecclesia in Europa: On Jesus Christ Alive in His Church the Source 
of Hope for Europe. London: Catholic Truth Society.

Maslova, E.A., Shebalin, D.D., Shebalina, E.O. (2017) “Rossiisko-vatikanskii dialog na 
sovremennom etape: osnovnye tendentsii i dinamika” [Russian-Vatican dialogue 
at the present stage: main trends and dynamics], Vestnik Bryanskogo gosudarst‑
vennogo universiteta 3 (33): 70–75.

Mayer, A. (2015) “The Second Vatican Council 50th anniversary: visions and re-visions”, 
International Journal for the Study of the Christian Church 14(4): 338–347.

Muolo, M. (2019) “L’annuario. Aumentano i cattolici nel mondo. In calo i sacerdoti”, Av‑
venire.it. mercoledì. 6 marzo [https://www.avvenire.it/chiesa/pagine/dati-statist-
ici, accessed on 17.01.2020].

Papa, Europa vecchia e sterile come una nonna (2016), AGI.it. 06 maggio [https://www.
agi.it/cronaca/papa_d_sveglia_a_europa_invecchiata_come_una_nonna-750074/
news/2016-05-06/, accessed on 17.01.2020].

Semeraro, C. (2010) I padri dell’Europa. Alle radici dell’Unione Europea. Vaticano: Libre-
ria Editrice Vaticana.

Tornielli, A. (2014) “Cento anni fa Benedetto XV, il Papa contro «l’inutile strage»”, Vati‑
can Insider News (La Stampa). 02 febbraio [https://www.lastampa.it/2014/09/02/



V a r i a

2 8 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

vaticaninsider/cento-anni-fa-benedetto-xv-il-papa-contro-linutile-strage- 
58skDgyxhgSiNbuwN8Id3J/pagina.html, accessed on 04.05.2019].

“Visita di Giovanni Paolo II alla Sede della Comunità Economica Europea. Bruxelles - Lunedì, 
20 maggio 1985”, Official site of the Holy See. [http://www.vatican.va/content/
john-paul-ii/it/speeches/1985/may/documents/hf_jp-ii_spe_19850520_europe-
an-comm-bruxelles.html, accessed on 14.01.2020].

Walton, C.C. (1959) “The Hague “Congress of Europe”: A Case Study of Public Opinion”, 
The Western Political Quarterly 12(3): 738–752.

Weigel, G. (2012) La fine e l’inizio. Giovanni Paolo II: la vittoria della libertà, gli ultimi 
anni, l’eredità. Siena.

Wojtyla, C. (1978) “Una frontiera per l’Europa: dove?”, Vita e Pensiero 8(4-6): 160–168.



2 8 9

Юлия Шаповал, Мадина Бекмаганбетова 

Хиджра в «Исламское государство» через 
призму женских нарративов: кейс Казахстана

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-289-315

Yuliya Shapoval, Madina Bekmaganbetova 

Hijra to “Islamic State” through the Female Narratives: The 
Case of Kazakhstan

Yuliya Shapoval  — L.N. Gumilyov Eurasian National University 
(Nur-Sultan, Republic of Kazakhstan). shapoval74@mail.ru

Madina Bekmaganbetova — L.N. Gumilyov Eurasian National Uni-
versity (Nur-Sultan, Republic of Kazakhstan). diks1991@mail.ru

The article deals with factors and motives for the emigration of wom‑
en, citizens of the Republic of Kazakhstan, to the territory of the 
so-called “Islamic State” (IS). The idea is to represent the voices of 
women, who performed the Hijra to IS, through the analysis of their 
personal narratives. The study is based upon interviews with forty 
women who were returned from Syria and Iraq with the humanitar‑
ian operation Zhusan. The case of female emigration to the territory 
of the “Islamic State” is presented against the background of the pro‑
cess of formation of various types of female identity and problematic 
issues of the development of the Kazakhstani ummah. The compiled 
social profiles of women refute their stereotypical portrayal as people 
with a low level of secular education, low income and lack of agen‑
cy. The dominant discourse in women’s narratives is a break with the 
previous secular life, the rejection of old religious patterns in favour 
of a new community — a female jamaat — based on the idea of “pure” 
Islam. The main factors of the Hijra were: identity crisis and reli‑
gious quest; striving to find social support in a new community; ro‑
mantic relationships; insufficient development of religious education 
for women; socio-economic deprivation; ISIS propaganda.

Keywords: female religiosity, identity, Islamic discourses, narra-
tives, Hijra.

Шаповал Ю., Бекмаганбетова М. Хиджра в «Исламское государство» через призму женских нарративов: кейс 
Казахстана // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2021. № 39(3). С. 289-315. 

Shapoval, Yuliya, Bekmaganbetova, Madina (2021) “Hijra to ‘Islamic State’ through the Female Narratives: The Case of 
Kazakhstan”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(3): 289-315. 

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-XX-XX
mailto:shapoval74@mail.ru


V a r i a

2 9 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ВОВЛЕЧЕНИЕ граждан в  сферу влияния и  деятельность 
террористических организаций, мобилизующих людей под 
лозунгами ислама для реализации своих политических ам-

биций, таких как организация «Исламское государство Ирака 
и  Леванта» (далее ИГ/ИГИЛ)1, является актуальной проблемой 
для многих современных государств. Казахстан относится к чис-
лу стран, граждане которых, откликнувшись на призыв соверше-
ния хиджры, семьями или индивидуально отправлялись на  тер-
ритории «Исламского государства». 

По инициативе Президента Республики Казахстан было осу-
ществлено пять гуманитарных операций по  возвращению гра-
ждан Казахстана из зон террористической активности на роди-
ну. Эти операции получили название «Жусан», что в переводе 
с  казахского языка означает «полынь», которая символизиру-
ет запах казахских степей, т.е. запах родной земли. В результа-
те, в  течение 2019 года были возвращены 595 граждан Казах-
стана, среди которых подавляющее большинство составляли 
женщины (156) и дети (406, из них 32 — сироты). Также осенью 
2019 года была проведена еще одна операция «Русафа», в рам-
ках которой были возвращены 14 детей — граждан Казахстана 
из иракских тюрем, чьи матери отбывают значительные тюрем-
ные сроки. В начале февраля 2021 года были возвращены еще 
12 человек, в том числе одна женщина и семеро детей (из них 
2 сироты). 

ИГИЛ привлек к  себе беспрецедентное количество женщин-
мусульманок, приехавших из  разных стран мира, что требует 
исследовательского осмысления. В  качестве основных факто-
ров вовлечения женщин исследователи Х. Рафик и  Н. Малик2, 
И.М. Солтман и М. Смит3, А.Н. Спенсер4 называют кризис иден-
тичности, социальный дискомфорт, чувство отчуждения, анти-
мусульманский дискурс в западных странах; особый акцент они 
делают на эффективности гендер-ориентированной пропаганды 
ИГИЛ, развернутой в медиапространстве. Отличительной особен-
ностью функционирования «Исламского государства», по  срав-

1.	 Организация запрещена на территории РФ и РК.

2.	 См. Rafiq, H., Malik, N. (2015) Calliphettes: Women and the Appeal of Islamic State. 
Quilliam.

3.	 См. Saltman E.M., Smith, M. (2015) `Till Martyrdom Do Us Part`. Gender and ISIS 
Phenomenon, pp. 17–19, 36–37. Institute for Strategic Dialogue. 

4.	 См. Spencer, A. N. (2016) “The Hidden Face of Terrorism: An Analysis of the Women 
in Islamic State”, Journal of Strategic Security 9 (3): 74–98.



Ю л и я  Ш а п о в а л ,  М а д и н а  Б е к м а г а н б е т о в а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 9 1

нению с  другими подобными организациями, указывается ис-
пользование «социальной инженерии», которая способствовала 
инкорпорации значительного числа женщин, функции которых 
не  ограничивались совершением террористических акций (хотя 
это тоже имело место), а включали также традиционные для ис-
лама роли женщины как матери, жены и деятельность в рамках 
дозволенных мирных профессий5. В ряде исследований были по-
пытки составить общий социальный портрет женщин, ответив-
ших на призывы ИГИЛ, что привело к выводу, что они не явля-
ются гомогенной группой, и, соответственно, мотивы их  выезда 
также различаются6.

Вышеуказанные исследования представили только общую кар-
тину женщин в «Исламском государстве», но остается много во-
просов. Это связано с тем, что, в основном, в них использовались 
вторичные источники, такие как социальные сети, информация 
журналистов, официальных государственных структур, людей, за-
действованных в их реабилитации; в меньшей степени они опира-
лись на  интервью непосредственно с  женщинами, вернувшими-
ся из Сирии и Ирака. Целью данной статьи является выявление 
факторов и мотивов выезда женщин в «Исламское государство» 
путем анализа нарративов самих женщин, что позволит услы-
шать их объяснения и оценки события, кардинально изменивше-
го их жизнь. 

Большинство женщин считали свой выезд на территорию, за-
хваченную «Исламским государством», именно хиджрой, по ана-
логии с хиджрой (переселением) пророка Мухаммада с мусульман-
ской общиной из языческой Мекки в Медину, где мусульманская 
община стала жить по  шариату в  рамках организованного Му-
хаммадом Исламского государства. Иностранцев-мусульман, при-
бывших в  ИГ из  других стран, называли мухаджирами, так же 
как называли мусульман, переселившихся с Пророком.

На  наш взгляд, понятие женской агентности, рассматриваю-
щее женщин как акторов, является наиболее подходящим для из-
учения факторов и  мотивов выезда женщин в  «Исламское госу-
дарство». Верующие женщины ставили своей целью превращение 
себя в  подлинного религиозного субъекта, и  в  этом стремлении 

5.	 Khelghat-Doost, H. (2017) “Women of the Caliphate: The Mechanism for women`s In-
corporation into Islamic State”, Perspective on Terrorism 11(1): 17–25.

6.	 de Leed, S. (2018) “Western women Supporting IS/Daesh in Syria and Iraq — An Ex-
ploration of their Motivations International”, International Annals of Criminology 56: 
43–54, p. 43.



V a r i a

2 9 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

они, по выражению Орит Авишай, «делают религию», конструи-
руют свою религиозность и выстраивают жизненную стратегию7. 
Как показали Саба Махмуд8, Лара Диб9 и Амина Джамал10, тему 
женщин в исламе, женской агентности нельзя редуцировать к ли-
беральному феминистскому дискурсу, акцентирующему подчи-
ненное положение женщины, ее пассивность и  отсутствие субъ-
ектности. В  частности, Махмуд на  примере женского движения 
в  мечетях Египта показывает, что женщина-мусульманка мо-
жет быть актором и  свободно выбирать следование религиоз-
ным предписаниям и практикам, которые служат поддержанию 
дискурсивной традиции, закрепляющей гендерное подчинение 
и субординацию. Оливье Руа, констатируя значительные измене-
ния в профиле радикалов, особенно в связи с появлением ИГИЛ, 
обращает внимание на  рост числа активных молодых женщин 
в их среде11. 

Концепцию женской агентности следует сочетать с контексту-
альным подходом, поскольку формирование идентичности жен-
щин, разворачивание их  жизненного пути происходило в  кон-
кретном историко-культурном, социальном и  политическом 
контексте. Факторы, которые имеют первостепенное значение 
в  одной стране, могут быть менее значимы для другой. Соот-
ветственно, в  первом разделе статьи рассмотрены особенности 
женской мусульманской религиозности в  контексте постсовет-
ского казахстанского общества. Во  втором разделе обозначены 
основные социальные профили женщин-репатрианток на  осно-
ве их  биографий, что позволит увидеть их  социально-демогра-
фические характеристики. В третьем разделе мы пытаемся пока-
зать, как происходил процесс формирования их  мусульманской 
идентичности, принявший радикальную форму выезда (хиджры) 
в «Исламское государство». 

7.	 Avishai, O. (2008) ““Doing Religion” in a Secular world. Women in Conservative Reli-
gions and the Question of Agency”, Gender & Society 22(4): 409–433.

8.	 Mahmood, S. (2012) Politics of Piety. The Islamic Revival and the Feminist Subject. 
Princeton and Oxford: Princeton University Press.

9.	 Deed, L. (2006) An Enchanted Modern. Gender and Public Piety in Shi`I Lebanon. 
Princeton Oxford: Princeton University Press.

10.	 Jamal, A. (2013) Jamaat-e-Islami Women in Pakistan. Vanguard of a New Moderni‑
ty? Syracuse: Syracuse University Press.

11.	 См. Roy, O. (2017) Jihad and Death. The Global Appeal of Islamic State, pp. 32–33. 
London: Hurst & Company.



№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 9 3

Ю л и я  Ш а п о в а л ,  М а д и н а  Б е к м а г а н б е т о в а 

Методология

При проведении исследования мы исходили из того, что женщи-
ны-репатриантки являются гражданками Казахстана, в  отноше-
нии которых следует избегать стигматизации в связи с их пребы-
ванием на  территории ИГИЛ, а  также секьюритизации вопроса 
об их функциях в «Исламском государстве». 

Исследование осуществлялось на  основе качественной мето-
дологии, в частности, была проведена полевая работа в реабили-
тационном лагере для репатриантов с конца мая до конца июня 
2019 года, что оказалось возможным благодаря участию авторов 
статьи в операции «Жусан-2», «Жусан-3». По прибытию в Казах-
стан женщины давали письменное согласие на  проведение реа-
билитационных мероприятий, в рамках которых с ними проводи-
лись индивидуальные беседы психологов, религиоведов, теологов. 
Во время бесед авторами статьи были опрошены методом нарра-
тивного интервью 40 женщин, возвращенных из ИГИЛ в Казах-
стан, в возрасте от 16 до 60 лет. Необходимо указать на ограниче-
ния исследования, связанные со спецификой исследовательской 
ситуации и  референтной группы: авторы статьи не  могли само-
стоятельно формировать выборку, а исходили из имеющихся воз-
можностей и доступа. Для составления социального профиля ре-
патрианток был также применен количественный анализ для 
того, чтобы более детально представить базовые социально-де-
мографические характеристики женщин12. 

Особенности женской мусульманской религиозности 
в постсоветском Казахстане

Становление независимого Казахстана, его национальное строи-
тельство после развала Советского Союза, отмечено не  только 
кардинальными социально-экономическими трансформациями, 
но  и  фундаментальными сдвигами в  духовной, культурной и  со-
циальной сферах. На личностном уровне это выразилось в поис-
ках идентичности, а на уровне государства — в попытке создания 
новой национальной идеологии. Как указывал Роджерс Брубей-
кер, этничность и  религия являются важными ресурсами для 

12.	 Руководствуясь исследовательской этикой, а  именно принципами анонимности 
и конфиденциальности, имена женщин, возвращенных из ИГИЛ, в тексте статьи 
были изменены. 



V a r i a

2 9 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

формирования идентичности людей и  в  социальных практиках 
нередко подкрепляют друг друга13. Соответственно, национальное 
строительство постсоветского Казахстана отмечено ростом этни-
ческого самосознания населения и «религиозным ренессансом». 
Поскольку в традиционной культуре казахов (государствообразу-
ющего этноса) ислам является составной частью, то актуализация 
этнического дискурса сопровождалась возрождением и утвержде-
нием ислама. Соответственно, на государственном уровне в Зако-
не Республики Казахстан 2011 года «О религиозной деятельности 
и  религиозных объединениях» закреплена особая роль суннит-
ского ислама ханафитского мазхаба14. Необходимо при этом от-
метить, что мусульманская палитра в  Казахстане значительно 
разнообразнее, включает представителей суннитского ислама ша-
фиитского и  маликитского мазхабов, последователей суфизма, 
представителей шиизма.

Все заметнее в  общественном пространстве становились так 
называемые «новые» мусульмане. В условиях глобализации, под 
влиянием зарубежных проповедников, пространство исламских 
дискурсов в  казахстанском обществе становится гетерогенным, 
так как в  нем, помимо ислама ханафитского мазхаба, которому 
следует большинство мусульман страны, активно начинают дей-
ствовать сторонники «чистого ислама», салафиты. Они выступа-
ют за  строгую дифференциацию между исламом и  этнической 
культурой, считая традиционные обычаи мусульманских наро-
дов, такие как паломничество к святым местам, почитание аулие 
(святых), суффийские практики проявлением многобожия (шир‑
ка). Казахстанский исследователь Асылбек Избаиров показыва-
ет разнообразие внутри салафитского сообщества в Казахстане15. 

Изменившаяся конфигурация исламских дискурсов, разные 
типы мусульманской идентичности проявились и  в  религиоз-
ности женщин-мусульманок. Вопрос о  женской мусульманской 

13.	 Brubaker R. (2012) “Religion and nationalism: four approaches”, Nation and Nation‑
alism 18 (1): 2–20.

14.	 Закон Республики Казахстан «О  религиозной деятельности и  религиозных объ-
единениях». Алматы: ЮРИСТ, 2013. С. 3.

15.	 В частности, салафитское течение включает разные направления: от умеренных, 
которые следуют принципу подчинения правителю и отказа от насилия (мадха‑
литы), до радикальных, акцентирующих такфир (обвинение в неверии), необхо-
димость хиджры из  светского в  исламское государство (такфиристы), а  также 
группы, отстаивающие «джихад меча» как метод достижения своих целей и реа-
лизующие его на практике (джихадисты). См. Избаиров А.К. Ислам в Казахста-
не. Алматы: ТОО РПИК «Дәуір», 2013. С. 150–178.



№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 9 5

идентичности обострился в  связи с  заметным распространени-
ем мусульманской практики ношения хиджаба в публичном про-
странстве, что вызвало широкую дискуссию, в которой участвовали 
представители государственных структур, имамы — представи-
тели официальной религиозной структуры Духовного управле-
ния мусульман Казахстана (ДУМК), члены экспертного сообще-
ства, активисты неправительственного сектора (преимущественно 
женских организаций), а также частные лица. Ключевой вопрос 
был о соответствии хиджаба казахской национальной традиции, 
казахскому традиционному женскому костюму.

В ходе дискуссий и дальнейших научных исследований четко 
выявились разные типы женской мусульманской идентичности. 
Один из  распространенных типов женской религиозности свя-
зан с  процессами национально-духовного возрождения и  отра-
жает восприятие ислама как важной части этнической культуры, 
традиций и  обрядов народа, к  которому принадлежишь по  ро-
ждению. Соответственно, этот тип женской мусульманской иден-
тичности можно условно обозначить как «традиционный», рели-
гиозно-культурный. Традиционный тип мусульманской женской 
идентичности часто не сопровождается внешней репрезентацией 
в религиозно маркированной одежде. Одежда этих женщин или 
полностью светская, или включает отдельные национально-куль-
турные элементы. Примером данного типа являются женщины, 
активно действующие в этнокультурных объединениях Ассамблеи 
народа Казахстана, представляющие этносы, традиционно испо-
ведующие ислам16. 

Хиджаб в  исследованиях казахстанских ученых представлен 
как значимый признак «новой» мусульманской идентичности. 
Так, Гулим Досанова называет женщин в хиджабе «новыми» му-
сульманками и  даже «неомусульманками». «Новые» мусуль-
манки в  большинстве своем — молодые женщины, переехавшие 
из сельской местности и поселков в город. Они действуют как со-
циальные акторы, которые меняют свою жизненную стратегию, 
стиль и  образ жизни, социальное окружение, свой «жизненный 
проект» в целом. 

«Новые» («покрытые») мусульманки, однако, не  являются 
неким однородным сегментом казахстанского общества. Сре-

16.	 См. Камарова Р.И. Взаимодействие этнического и религиозного в секулярном об-
ществе: татаро-башкирские этнокультурные центры в  Казахстане//Этнокультур-
ные центры Ассамблеи народа Казахстана: взаимодействие этнического и  рели-
гиозного в светском обществе. Астана: ТОО «Мастер По», 2017. С. 49.

Ю л и я  Ш а п о в а л ,  М а д и н а  Б е к м а г а н б е т о в а 



V a r i a

2 9 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ди «новых» мусульманок есть женщины, которые более близ-
ки к вышеуказанному традиционному типу мусульманской жен-
ской идентичности. Для них характерно следование исламским 
предписаниям без отказа от  национальных традиций и  обыча-
ев, которые переплелись с  исламом. Досанова идентифициру-
ет их как интровертивно-традиционный тип, которому присуще 
облегченное следование религиозным практикам: трехкратный 
намаз вместо пятикратного, незнание или слабое знание араб-
ского языка и, соответственно, чтение Корана в переводе на ка-
захском или русском языке, соблюдение как мусульманских, так 
и  светских праздников, необязательность совершения хаджа, 
в  зависимости от  материального положения. Интровертивно-
традиционный тип предполагает возможность комбинировать 
хиджаб с  обычной одеждой. В  семейно-брачных отношениях 
женщины, принадлежащие к этому типу, ориентируются на со-
здание семьи по мусульманских канонам с партнером из своей 
этнической группы. В  отношении социального окружения они 
допускают общение с  представителями разных конфессий, го-
товы идти на  компромиссы. Их  «интровертность» заключает-
ся в  том, что они не  стремятся призывать к  следованию исла-
му за  пределами ближайшего социального окружения (семья, 
родственники)17.

Следующий тип мусульманской идентичности в  среде «но-
вых» мусульманок Досанова обозначает как ортодоксальный18, 
поскольку они глубоко погружены в  религиозные мусульман-
ские практики, строго им следуют: пятикратный намаз, стремле-
ние к  чтению Корана на  арабском, соблюдение преимуществен-
но мусульманских праздников, обязательное совершение хаджа 
в Мекку. В вопросах брака они ориентированы на создание семьи 
строго по  исламским канонам, выбор партнера по  религиозно-
му, а не по этническому признаку. В одежде «новые» мусульман-
ки этого типа стремятся к  полному соблюдению мусульманских 
правил, одежду приобретают в специализированных мусульман-
ских магазинах. Идеалом женской мусульманской одежды счита-
ют никаб, который полностью закрывает тело и оставляет только 
прорезь для глаз. Досанова говорит об экстравертности данного 

17.	 Досанова Г.М. Женская религиозность и новые мусульманские практики в Казах-
стане. Автореферат диссертации на соискание академической степени доктора фи-
лософии (PhD). Астана, 2010. С. 19–20.

18.	 Там же. С. 19–20.



Ю л и я  Ш а п о в а л ,  М а д и н а  Б е к м а г а н б е т о в а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 9 7

типа мусульманской идентичности19, так как для них характерна 
установка на обращение в ислам других женщин. Ключевая чер-
та данного типа — строгое разграничение этничности и религии, 
следование религиозным нормам. 

В  пространстве женской религиозности казахстанского обще-
ства также присутствует и  становится заметным тип мусульман-
ской женской идентичности, связанный с обращениями в ислам 
женщин-славянок. Например, Татьяна (Аиша), принявшая ислам, 
ведет активную работу с  женским джамаатом в  одной из  цен-
тральных мечетей столицы Казахстана. Татьяна вовлечена в про-
водимую ДУМК после серии терактов 2011 года20 информацион-
но-разъяснительную работу по  профилактике распространения 
религиозного экстремизма и  поднимает важный вопрос о  низ-
ком уровне религиозных знаний у женщин-мусульманок. В бесе-
де с нами Татьяна подчеркнула, что женщины-славянки являются 
особенно уязвимыми для вовлечения в джамааты с радикальны-
ми исламскими взглядами, поскольку они имеют смутное пред-
ставление об  исламе и  являются «чистым листом», на  котором 
можно писать все что угодно.

Татьяна ставит вопрос о «русскоязычном джамаате», куда вхо-
дят не  только женщины славянской принадлежности, но, как 
выразилась Татьяна, «интернациональная братия»21, включаю-
щая казашек, молдаванок, ингушек, чеченок, азербайджанок. Все 
они сходны в  том, что не  знают в  достаточной степени казах-
ский язык, чтобы получать знание об  исламе на  казахском язы-
ке. В  связи с  тем, что имамы мечети в  большинстве своем каза-
хоязычные, проповеди в  мечети читаются на  казахском языке, 
литература по  исламу на  казахском языке, именно русскоязыч-
ный джамаат становится более легкой мишенью для радикаль-
ных проповедников.

Результаты большого социологического исследования, про-
веденного в  2019 году, посвященного состоянию и  проблемам 
мусульманской уммы в  Казахстане, подтверждают вышеприве-
денные слова. Среди основных проблем мусульманской уммы, 

19.	 Там же. С. 19–20.

20.	См. Карин Е. Солдаты джихада: Мифы и реальность. Алматы: Издательский дом 
Vласть, 2014. С. 95–96.

21.	 Сыщенко Т. Женские клубы при мечетях как форма работы с  женским джамаа-
том // Роль женских организаций в духовно-нравственном воспитании молодежи 
и в формировании иммунитета к радикальной религиозной идеологии / Под ред. 
Г. Нұрбаева. Астана: «Дәме» баспасы, 2018. С. 61.



V a r i a

2 9 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

опрошенные имамы отметили следующие: уход членов мусуль-
манского джамаата в  другие течения, трудности с  совершением 
намаза в публичных местах и вопросы хиджаба, нехватка кадров 
и  низкий уровень образования населения22. В  то  же время в  ис-
следовании указывается на высокий спрос на обучение религиоз-
ной грамотности среди молодежи, посещающей мечеть, особен-
но на изучение арабского языка для чтения Корана, который пока 
не может быть удовлетворен в полной мере, а также на нехватку 
женщин-устазов для ведения курсов для женщин23. Следующая 
важная проблема, отраженная в исследовании — нехватка специа-
листов для работы с русскоязычным джамаатом, которой сейчас 
стали уделять внимание24. 

Таким образом, в  постсоветском Казахстане в  условиях этни-
ческого и  религиозного возрождения формируются различные 
типы женской мусульманской идентичности. Помимо женской 
религиозности, основанной на  исторической памяти, включаю-
щей религиозные символы и  аспекты традиционной культуры, 
выделяются типы женской религиозной идентичности «новых» 
мусульманок. Процессы формирования религиозной идентич-
ности на  фоне низкого уровня религиозной грамотности в  со-
четании с другими факторами привели к тому, что ряд женщин 
в  своем стремлении стать «истинной» мусульманкой в  качестве 
ключевой точки своей жизненной траектории, поддавшись при-
зыву ИГИЛ, выбрали хиджру в «Исламское государство».

В  следующем разделе мы более детально обратимся к  соци-
ально-демографическим характеристикам женщин-репатрианток, 
к их бэкграунду, чтобы выявить факторы, обусловившие их выезд.

Социальные профили женщин-репатрианток

Социально-демографический профиль женщин-репатрианток 
из  ИГИЛ составлен на  основании полевых материалов авторов, 
участвовавших в работе операций «Жусан-2» и «Жусан-3». В ка-
честве референтной группы были взяты 40 женщин в  возрасте 
от 16 до 60 лет. 

22.	 Ойшыбаев К.Б., Қайдарова Ә.С., Камарова Р.И., Орынтай А.О., Бурова Е.Е., Жа‑
киянов Т.Ж. Аналитический отчет о проблемах в мусульманской умме, в том чис-
ле в деятельности ДУМК. Нұр-Сұлтан: «Рухани жанғыру» қазақстандық қоғамдық 
даму институты КЕАҚ, 2019. С. 274.

23.	 Там же. С. 281.

24.	 Там же. С. 267–269.



Ю л и я  Ш а п о в а л ,  М а д и н а  Б е к м а г а н б е т о в а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 2 9 9

Возраст. Референтная группа разделена на 3 возрастные под-
группы. В первой молодежной подгруппе возраст женщин — от 16 
до 35 лет. Следует пояснить включение молодых девушек 16 лет, 
вернувшихся с территории Сирии. На момент возвращения в Ка-
захстан и  проведения интервью они представляют собой жен-
щин, неоднократно побывавших в мусульманском браке (никах) 
и  имеющих детей (1–2 ребенка). Количество женщин, относя-
щихся к  молодежной возрастной подгруппе, — 31 человек. Вто-
рая возрастная подгруппа представлена женщинами от 36 до 48 
лет, их количество — 6 человек. Третья подгруппа включает жен-
щин от 49 до 60, таких 3 человека. Как видно из нижеприведен-
ной диаграммы (рис. 1), подавляющее большинство женщин от-
носится к  молодежной возрастной группе. Все они — женщины 
детородного возраста. В психологическом отношении это период 
кризиса идентичности, а также «стрессов и шторма»25, когда по-
ведение молодого человека, как отмечает психолог Д.Г. Давыдов, 
во многом обусловливается «доминантой романтизма» и «доми-
нантой усилий»26. Это означает склонность к идеализации людей, 
отношений, феноменов, к  вере в  различные утопические проек-
ты, стремление к  героическим поступкам, даже если они име-
ют экстремальный характер и  реализуются вопреки устоявшим-
ся нормам. 

Рис. 1. Возрастное распределение женщин-репатрианток

25.	 Davydov, D.G. (2015) “The Causes of Youth Extremism and Ways to Prevent It in the 
Educational Environment”, Russian Social Science Review 56(5): 53.

26.	 Ibid., pp. 53–54.



V a r i a

3 0 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Происхождение и этничность. Среди опрошенных подавляю-
щее большинство женщин родилось и выросло на территории Ка-
захстана. Одна молодая женщина является этнической казашкой, 
вернувшейся на  историческую родину на  постоянное местожи-
тельство с семьей из Российской Федерации. Еще одна женщина, 
родившись в Казахстане, в школьном возрасте вместе с матерью 
и отчимом переехала в Австрию, откуда выехала на территорию 
«Исламского государства».

Как видно из  диаграммы (рис. 2), большинство опрошенных 
респонденток составляют этнические казашки — 35. Остальные 
принадлежат к  следующим этносам: 1 — дунганка, 2 — русские, 
2 — метиски (отец казах, мать русская). 

Подавляющее большинство из опрошенных респонденток опе-
раций «Жусан-2» и «Жусан-3» были полиязычные, в разной сте-
пени владели русским, казахским и арабским языками. Уровень 
владения языками варьирует от  базового разговорного до  вла-
дения в  совершенстве. Как показали беседы с  женщинами, ос-
новным языком, используемым ими для выражения основных 
положений веры, был русский язык. Контент потребляемой ра-
дикальной пропагандистской литературы (аудио- и видеолекции 
проповедников) был в основном на русском языке. 

 

Рис. 2. Этническая принадлежность женщин-репатрианток

Регион проживания до  эмиграции на  территорию «Ислам‑
ского государства». Исследование показало, что 16 из  40 жен-
щин до  эмиграции проживали в  Западном регионе Казахстана, 
где в  городах Атырау, Актобе были совершены первые теракты 
в 2011 году. В этом регионе в начале 2000-х годов организовались 
лекции известного радикального проповедника Саида Бурятско-



Ю л и я  Ш а п о в а л ,  М а д и н а  Б е к м а г а н б е т о в а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 0 1

го, онлайн-проповеди которого, по словам респонденток, слуша-
ло большинство женщин. 

Значительное количество женщин проживало в Центральном 
регионе, из  них большинство выехало из  моногородов Сатпаев 
и Жезказган, которые представляют собой регионы со значитель-
ными социально-экономическими проблемами. Активная работа 
радикальных идеологов-проповедников по продвижению образа 
ИГИЛ как следующего принципам социальной справедливости 
в совокупности с социальными проблемами региона, а также не-
эффективной работой мусульманского духовенства, способствова-
ли социальной и политической мобилизации определенной части 
мусульман региона под лозунгами ислама и их эмиграции в про-
возглашенный халифат. В меньшей степени в исследуемой рефе-
рентной группе был представлен Южный регион. 

Выделялся уже упомянутый случай молодой женщины — эт-
нической казашки, являющейся гражданкой Казахстана, кото-
рая эмигрировала с территории Европы (Австрия), бросив учебу 
в престижном колледже. 

Большинство опрошенных респонденток (37 из 40) до эмигра-
ции в Сирию жили в городах республиканского значения или об-
ластных центрах. Значительное количество женщин были вну-
тренними мигрантами, переехавшими из родных мест по разным 
причинам (замужество, обучение, работа) в  другие города или 
поселки, и, следовательно, перед ними стояла проблема адапта-
ции к новому социальному окружению. В городах, как показыва-
ют интервью с женщинами, они входили в локальные джамааты, 
где наряду с  поддержкой им предлагалась альтернативная ин-
терпретация ислама, принадлежность к  группе, следующей «чи-
стому» исламу времен пророка Мухаммада и его сподвижников.

Уровень светского образования женщин до  эмиграции. Про-
веденный анализ уровня светского образования женщин выявил, 
что почти половина женщин (45%) имеет высшее (9 чел.) и сред-
нее специальное образование (9 чел.). Значительное количество 
женщин (30%) не  завершило среднее специальное образование 
(5 чел.), а также высшее образование (7 чел.), бросив учебу ради 
выезда в Сирию. Незначительное количество женщин не продол-
жило обучение после завершения 9 классов среднего образования 
(2 чел.) и 11 классов среднего общего образования (3 чел.). 

Среди респондентов были 4 молодые женщины, которые 
не  окончили 9 классов, поскольку были вывезены родителями 
на подконтрольную ИГ территорию в школьном возрасте. 



V a r i a

3 0 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Приведенные цифры ставят под сомнение стереотип о низком 
уровне светского образования данной категории женщин, вовле-
ченных в политически мотивированные организации, выступаю-
щие под лозунгами ислама. 

 Многие респондентки в интервью подчеркнули, что обучались 
на  получаемых специальностях по  настоянию авторитарных ро-
дителей, ориентировавших своих детей на  получение востребо-
ванных профессий. Наиболее популярным было получение эко-
номического и юридического образования. Часть женщин в ходе 
беседы призналась в отсутствии достаточной воли для сопротив-
ления родителям в выборе профессии, что препятствовало их са-
мореализации, углубило кризис идентичности и повлияло на по-
иск идентичности через религию. 

Уровень религиозных знаний до отбытия в Сирию. На основа-
нии проведенных интервью можно сделать заключение о том, что 
большинство женщин до отбытия в «Исламское государство» име-
ло поверхностные знания об исламе. Из 40 женщин только 2 указа-
ли причиной перехода в радикальную идеологию неудовлетворен-
ность следования ханафитскому мазхабу. Многие женщины перед 
отъездом не  владели арабским и  начинали читать Коран на  рус-
ском в переводе Эльмира Кулиева, или казахском языке в переводе 
Халифа Алтая, заучивали самые короткие суры Корана для чтения 
намаза или отдельные аяты более крупных сур, прослушивали лек-
ции идеологов-проповедников стран СНГ на русском языке. В од-
ном из интервью женщина по имени Айжан призналась, что после 
окончания колледжа (с  отличием), имея поверхностное представ-
ление об  исламе, буквально за  несколько месяцев надела хиджаб, 
начала читать намаз и  под влиянием сестер из  джамаата выеха-
ла в «Исламское государство», где уже в ходе повседневной жизни 
и во время занятий получила определенные религиозные знания. 

После прибытия на  территорию, подконтрольную ИГИЛ, все 
женщины обучались на  курсах при макарре27 или мечети, где 
изучали арабский язык, историю ислама, акиду, хадисы, фикх 
в интерпретации проповедников ИГИЛ. В обучении женщин ос-
новной упор делался на  изучении раздела семейно-брачных от-
ношений шариата. 

Как показало интервью с  теологом-женщиной, работающей 
в  данный момент с  репатриантками в  одном из  регионов, боль-
шинство возвращенных женщин все же не имеют систематических 

27.	 Макарр — женское общежитие для вдов и незамужних девушек.



Ю л и я  Ш а п о в а л ,  М а д и н а  Б е к м а г а н б е т о в а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 0 3

знаний по основам ислама. Их знания по истории и теологии исла-
ма сфокусированы на противопоставлении мусульманин vs кафир 
(неверующий) без углубления в теологические нюансы. В то же вре-
мя, другой теолог в  беседе с  нами отметил, что среди репатриан-
ток встречаются женщины с более высоким уровнем религиозных 
знаний и  идеологической убежденностью, что затрудняет работу 
с  ними по  «теологической коррекции», которая является состав-
ной частью процесса их реабилитации и реинтеграции в Казахста-
не. Он подчеркнул, что таких женщин незначительное количество. 

В  целом следует указать на  общий низкий уровень первона-
чальных познаний об  исламе у  данных женщин, который часто 
соединялся с воспитанием в светской семье, не соблюдающей ре-
лигиозные традиции народа, что могло привести к  дезориента-
ции в  дискурсивном поле ислама и  вовлечению в  радикальные 
интерпретации. 

Уровень доходов. На  свой низкий социальный уровень жиз-
ни указали треть опрошенных женщин. Средний уровень благо-
состояния или близкий к среднему отметили 22 женщины (55%); 
15 % от общего числа (6 женщин) указали на уровень благосостоя-
ния выше среднего или высокий (рис. 3). 

Исходя из  этого, большинство женщин нельзя назвать мало-
обеспеченными, принадлежащими к  социально уязвимым сло-
ям населения. 

Рис. 3. Уровень достатка женщин-репатрианток

Составление социального профиля возвратившихся женщин 
показало разнообразие по уровню образования, социальному по-
ложению, региону эмиграции. В то же время попытаемся сделать 
краткое обобщение. Большинство женщин, выехавших в Сирию, 



V a r i a

3 0 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

являются молодыми женщинами, значительное их число эмигри-
ровало из Западного и Центрального Казахстана, а также из двух 
крупных городов Нур-Султана и  Алматы. Значительное число 
женщин были внутренними мигрантами. Радикализация их про-
изошла в  городской среде. Уровень светского образования жен-
щин довольно высокий, но уровень религиозных знаний поверх-
ностный. Язык общения женщин — русский и казахский. Языком, 
на котором они предпочитают слушать и говорить о религии, яв-
ляется русский. Большинство женщин принадлежали до эмигра-
ции к людям среднего или близкого к среднему достатка. 

Конструирование идентичности в контексте религиозной 
радикализации: факторы влияния и  мотивы. Кейс 
Казахстана.

Оливье Руа, анализируя формирование идентичности религиозно 
мотивированных радикалов, отмечает ее выстраивание на  осно-
ве разрыва с прежней светской жизнью, с ближним социальным 
окружением, а также делает акцент на поколенческом разрыве28. 

Как показало исследование, дискурс разрыва является доми-
нирующим в  большинстве нарративов прихода к  исламу жен-
щин-репатрианток, что придает им характер нарративов об-
ращения, делящих жизнь на  «до  и  после». Для подавляющего 
большинства женщин точкой отсчета их  «мусульманскости» яв-
лялось первое обращение к чтению намаза. 

Респондентка Алина отмечает:

Я  была далека от  исламского мира: ночные клубы, круг общения. 
Мне приснился сон — знамение, что я  смотрю на  себя со  стороны, 
как я  живу, чем занимаюсь? Распитие спиртных напитков, непра-
вильный образ жизни. В  конце моя дочь говорит мне, что время 
пришло, берет меня за руку и мы уходим. Я поняла, что я хочу со-
вершать намаз29.

Респондентка Гульнур, вспоминая о  своей жизни до  Сирии, 
в  красках описывает свое противостояние с  дедушкой и  бабуш-
кой, которые растили ее с раннего детства и которые были совет-
скими атеистами. 

28.	 Roy, O. Jihad and Death. The Global Appeal of Islamic State, p. 31.

29.	 Интервью с Аминой. Полевые материалы авторов.



Ю л и я  Ш а п о в а л ,  М а д и н а  Б е к м а г а н б е т о в а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 0 5

Бабушка и дедушка были против чтения намаза. Мне приходилось 
прятаться в шкаф и совершать его, сидя, лежа. Они за мной следи-
ли. У бабушки началась мания преследования. Я скрывала, что чи-
тала намаз30.

Гульнур указала, что, если бы ее близкие не были такими ярыми 
атеистами, она бы не вовлекалась так глубоко в религию. Другая 
женщина, Жанар, которая особенно отличалось твердой привер-
женностью так называемому «чистому» исламу, прямо назвала 
свою жизнь до чтения намаза джахилийей31.

Большинство интервьюированных женщин (26 чел.) выросли, 
по их собственному определению, в светских семьях (рис. 4). Они 
не были вовлечены в религиозные традиции своего народа. Зна-
чительное количество женщин, воспитанных в  нерелигиозной 
среде, одной из  причин принятия радикальной интерпретации 
ислама называли незнание основ религии, в семье не поднимал-
ся или мало обсуждался данный аспект. Низкий уровень знаний 
об  исламе, которое мы отмечали в  предыдущем разделе, в  сово-
купности с неразвитой инфраструктурой женского религиозного 
просвещения и образования в Казахстане стали важнейшим фак-
тором вовлечения в идеологию «Исламского государства». 

Рис. 4. Характеристика семьи женщин-репатрианток

30.	 Интервью с Гульнур. Полевые материалы авторов. 

31.	 Джахилийя — доисламский период в истории Аравии, который обозначается как 
время невежества в мусульманских источниках. 



V a r i a

3 0 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Риторика разрыва и  противостояния со  светским обществом 
сопровождала женщин и  после обращения. Респондентка Са-
мал отмечала, что люди пытались оскорбить ее и  даже ударить, 
так как она носила хиджаб, и по этой причине ее не принимали 
на  работу в  медицинское учреждение, что способствовало ее от-
чуждению от светского общества. 

С  другой стороны, конструирование идентичности этих жен-
щин сопровождалось дистанцированием от «интегрального опы-
та мусульманской жизни и локальной версии исламского культур-
ного синтеза»32, для которого было характерно влияние суфизма, 
культа святых, а также паломничество к святым местам. В частно-
сти, респондентка Жанар считала все казахские обычаи ширком 
(язычеством), особенно паломничество к  святым местам. Кроме 
того, люди, совершающие такое паломничество, по  ее мнению, 
выходят из ислама. Ее дистанцирование от исламских традиций 
казахского народа привело к  тому, что она идентифицировала 
себя не казашкой, а арабкой, потомком ходжей, которые распро-
страняли ислам в  Казахстане с  VIII века. В  ходе интервью выяс-
нилось, что по прибытии в «Исламское государство», если доку-
менты не забирались на границе, то женщины сжигали их сами, 
как бы окончательно разрывая с прежней жизнью и начиная но-
вую жизнь в «Исламском государстве», называя друг друга толь-
ко арабскими именами, которые восходили к именам жен и спо-
движниц пророка Мухаммада. 

Опрошенные респондентки, выросшие как в религиозных, так 
и в нерелигиозных семьях, указывают на проблемы в семье в пе-
риод своего взросления: развод родителей, смерть одного из ро-
дителей (болезнь, несчастный случай, насильственные смерти), 
насилие в семье, алкоголизм отца или матери, криминальный ха-
рактер деятельности одного из родителей. 

Учитывая, что подавляющее большинство наших респон-
денток — молодые женщины от 16 до 35 лет, то можно говорить 
о  кризисе идентичности, переживаемом всеми молодыми людь-
ми в  силу возраста33, который усугублялся личным опытом кри-
зиса (семейными неурядицами, психологическими проблемами, 
коренящимися в детстве). 

32.	 См. Privratsky, B.G. (2001) Muslim Turkestan. Kazak Religion and Collective Memo‑
ry. p. 246. Richmond Surrey: Curzon Press.

33.	 Эриксон Э. Идентичность: юность и кризис. 2-е изд. М.: Флинта: МПСИ: Прогресс, 
2006. С. 141–146.



Ю л и я  Ш а п о в а л ,  М а д и н а  Б е к м а г а н б е т о в а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 0 7

Кроме того, у  значительной части женщин кризис иден-
тичности совпал с  кризисным этапом жизни, связанным с  пе-
реездом в  другой населенный пункт, поступлением в  учебное 
заведение, что привело к  смене социального окружения, при-
вычного образа жизни и  актуализировало вопросы адаптации 
к изменившимся условиям жизни. Несколько девушек указали 
на  сложную жизненную ситуацию в  связи со  смертью близко-
го человека. 

Дж. Лофланд и Р. Старк подчеркивали важность социальных 
эмоциональных связей для вовлечения человека в религиозную 
группу и дальнейшей его тотальной конверсии, означающей при-
нятие нового мировоззрения34. Казахстанский кейс подтверждает 
ключевую значимость социальных связей, ближайшего социаль-
ного окружения для вовлечения в религиозную общину, продви-
гающую «чистый» ислам, где, как указывалось, происходила ра-
дикализация религиозных взглядов вплоть до решения переехать 
из  светского государства в  исламское государство. Как правило, 
женщины в  ситуации жизненного и  религиозного поиска встре-
чали из  своего окружения человека, повлиявшего на  их  религи-
озный выбор. Данных женщин можно разделить на две группы. 
Первая группа женщин приняла религиозные убеждения под воз-
действием семьи (отец, брат, отчим, сестра). Другая группа моло-
дых женщин указывала на  подруг, соседок, знакомых по  учебе, 
коллег по  работе как оказавших значительное влияние на  ре-
шение стать «истинной» мусульманкой. Девушки вовлекались 
в жизнь женского джамаата, где все друг друга называют сестра-
ми, что усиливало эмоциональные связи. Формировался новый 
ближний круг, переформатировались прежние социальные свя-
зи, и  женщины включались в  новые социальные сети, которые 
регламентировали все стороны их  жизни. Джамааты находили 
им подходящую работу (продажа мусульманской косметики, му-
сульманской одежды), оказывали помощь в  воспитании детей 
в случае, если девушка была не замужем, находили мужа из дан-
ной религиозной общины, с которым они через некоторое время 
выезжали на территорию, подконтрольную ИГИЛ. Также в рам-
ках женских собраний джамаата велись обсуждения лекций ра-
дикальных проповедников.

34.	 См. Lofland, J., Stark, R. (1965) “Becoming a World Saver: A Theory of Conversion to 
a Deviant Perspective”, American Sociological Review 30(6): 862–875.



V a r i a

3 0 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Интервью позволили составить типичную для большинства 
женщин историю «вовлечения». Например, Асемгуль так расска-
зала о своей ситуации:

Работала в бутике, напротив ингушка намаз читала, к ней приходи-
ли сестры. Стала к ним заходить, общаться. Спрашивали меня, по-
чему намаз не  читаю. Намаз научили читать. Потом сказали, что 
намаз не будет приниматься, если не покроешься…35

Асемгуль стала посещать женский джамаат, где проводились за-
нятия о том, как должна вести себя женщина-мусульманка. Так 
началось ее конструирование себя как религиозного субъекта. 
Ее «делание религии» происходило в  системе противопостав-
ления имана (веры) и  куфра (неверия). Мусульманка — та, что 
читает намаз; покрывается как сподвижницы пророка, которые 
одевались в черное, носили широкие одежды; полагается на Ал-
лаха; постоянно читает в  трудных неоднозначных ситуациях на-
маз истихара. Муж ее обязательно должен читать намаз, быть 
практикующим мусульманином. Они должны жить по  шариа-
ту, соответственно, при первой возможности нужно переезжать 
в исламское государство с правителем халифом. Дети также вос-
питывались в рамках этой системы, что подтверждается беседами 
с  детьми, которые обязательно читают намаз, разделяют людей 
на  истинных мусульман и  кафиров по  критерию чтения намаза 
и  внешнего вида. Для них светски одетые женщины — психоло-
ги и  социальные работники, которые с  ними работали, — явля-
лись кафирами. В  этом отношении очень показательной явля-
ется услышанная нами история о том, что женщина, оставшаяся 
в  иракской тюрьме, своим детям, которых вернули в  Казахстан, 
в качестве главного наставления для дальнейшей жизни завеща-
ла, чтобы они не стали кафирами.

Наше исследование стало еще одним подтверждением того, 
что ИГИЛ большое внимание уделяло интернету, социальным 
сетям для рекрутирования молодых женщин. С  этой целью ис-
пользовались женщины, которые ранее были вовлечены в  «Ис-
ламское государство». Ниже следует история знакомства Бахыт 
со своим мужем:

35.	 Интервью с Асемгуль. Полевые материалы авторов.



Ю л и я  Ш а п о в а л ,  М а д и н а  Б е к м а г а н б е т о в а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 0 9

И вот девушка-казашка из Дубая спросила меня, хочу ли я замуж 
и  сказала, что есть достойные мужчины в  Сирии, на  священных 
землях Шама, и посоветовала в интернете набрать sham.today36. 

В  интернет-сообществе она и  познакомилась с  мужем — ингу-
шом из России, потом выехала в Сирию, где был заключен никах 
(брак). Необходимо отметить, что брачный партнер подбирался 
по  религиозному признаку, а  не  по  этническому. В  связи с  тем, 
что русский язык для постсоветского пространства был общим 
и в ИГ активно были включены выходцы из Северного Кавказа, 
они и составляли основной костяк онлайн-женихов. Как правило, 
эти браки длились недолго по причине того, что мужья погибали 
в военных действиях, но и следующие брачные партнеры могли 
быть разной этнической принадлежности: казахи, таджики, рус-
ские, арабы и другие.

Важнейшую роль в конструировании новой идентичности му-
сульманок играло медиапространство. Казахстанские женщины 
указывали на социальную сеть ВКонтакте, где активно действуют 
сторонницы ИГ, ведя пропаганду идеальной жизни в  халифате 
и находя им мужей для заключения никаха. Романтический фак-
тор эксплуатировался для вовлечения молодых женщин, которых 
привлекали перспективой выйти замуж за  «истинного» мусуль-
манина — «героя». Таким образом, в  интернете функционируют 
виртуальные социальные сети, «сетевые джамааты», через кото-
рые девушки находили себе потенциальных мужей и  выезжали 
к ним в Сирию. Из 40 интервьюированных таких женщин было 7. 
Эти молодые женщины вели себя активно и, обманывая родите-
лей, выезжали к своим потенциальным мужьям. 

По  признанию исследователей, ИГИЛ профессионально ис-
пользовало социальные медиаплатформы для распространения 
своей идеологии и продвижения своего проекта государства; отсю-
да название «Цифровой халифат»37. Такая работа в медиа вклю-
чала, во-первых, онлайн-лекции, обращения различных пропо-
ведников. Все женщины указывали на то, что слушали различных 
русскоязычных проповедников до выезда в Сирию и продолжали 
слушать их уже будучи в «Исламском государстве»; особенно ак-

36.	 Интервью с Бахыт. Полевые записи авторов.

37.	 См. Knelghat-Doost, H. (2017) “Women of the Chaliphate the Mechanism for Women`s 
Incorporation into the Islamic State”, Perspective on Terrorism 11 (1): 18.



V a r i a

3 1 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

тивно слушали лекции Надир Абу Халида, Саида Бурятского, Ах-
мада Мединского, Абу Джихад Аш-Шишани, Умар Аш-Шишани, 
Абу Яхья Крымского. Одна из  наших респонденток, уехав в  ИГ, 
специально искала себе мужа не  просто джихадиста, но  идейно-
го проповедника, который бы имел познания в теологии. В итоге 
она стала третьей женой одного из известных проповедников ИГ. 
Он уделял внимание ее образованию, давая ей уроки арабского 
языка и основ исламской теологии. 

Во-вторых, на медиаплатформах ИГИЛ активно размещались 
фото- и видеоматериалы следующего содержания. С одной сторо-
ны, там показывали, как дискриминируют и убивают мусульман 
во всем мире. Когда начались активные военные действия против 
ИГИЛ, то стали размещать фото и видео убитых и раненых детей, 
а  также детей-сирот на  территории провозглашенного «Ислам-
ского государства». С другой стороны, демонстрировали ролики 
о жизни в халифате, подключая к этому находившихся в ИГ гра-
ждан разных стран. В частности, в интернете в октябре 2013 года 
появилось видео под названием «Семья из 150 казахов приехала 
в Сирию на джихад», в котором вместе со взрослыми людьми, ка-
захами, участвовали дети, читающие нараспев суры Корана и го-
ворящие на казахском языке. В ноябре 2014 году снова вышел ро-
лик с участием казахских детей. 

Многие из опрошенных женщин указывали на то, что посеща-
ли аудио- и видеохостинги ИГИЛ. Например, Зауреш указывала, 
что активно слушала лекции проповедников, смотрела видеоро-
лики ИГ, слушала нашиды (мусульманские песнопения). На нее 
большое воздействие оказали видео и фото детей-сирот, раненых 
детей, и она решила поехать, чтобы заботиться о детях. Женщины 
также упоминали обращения «Исламского государства» с  при-
зывом приезжать и  участвовать в  строительстве халифата, в  ко-
тором, в отличие от светских стран, они смогут беспрепятственно 
жить по законам шариата.

Женщины, возвращенные из  Сирии, указывали, что специ-
ально посещали женские форумы, где обсуждалось, какой дол-
жна быть женщина-мусульманка, ее добродетели и ее действия. 
Х. Рафик и  Н. Малик выявили четыре составляющие данных 
обращений38. Первое — обещание возможностей, которые они 

38.	 Rafiq, H., Malik, N. (2015) Calliphettes: Women and the Appeal of Islamic State, 
pp. 8–10.



Ю л и я  Ш а п о в а л ,  М а д и н а  Б е к м а г а н б е т о в а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 1 1

не  имели, живя в  светском государстве, терпя обиды и  трудно-
сти из-за  своей веры. Второе — обещание освобождения от  де-
градации и  неверия, в  котором они вынуждены жить в  свет-
ском государстве, и  присоединение к  сестринской общине, где 
они найдут понимание и  поддержку. Третье — участие женщин 
в  жизни халифата в  разных качествах: как жены, матери, про-
фессионала. В  этой связи большой интерес представляют пояс-
нения респонденток по поводу того, кто является шахидом. Рас-
ширенное понимание этого термина дает возможность многим 
женщинам стать шахидом, ибо шахид — это не только воин, умер-
ший за свою веру; смерть в качестве шахида — это также: «в море 
утонул, беременная умерла во  время родов, от  болезни желуд-
ка, туберкулез, когда пришел вор и от рук преступника погиб»39. 
Наконец, четвертый тип обращений в соцсетях и на медиаплат-
формах ИГИЛ — обещание чистоты исламского существования, 
подобного тому, как жили пророк Мухаммад и его сахабы, а так-
же женщины-сподвижницы пророка. Женщины апеллировали 
ко  временам пророка и  сахабов как идеальным для мусульман. 
В  частности, в  ответ на  наш вопрос, почему они носят хиджаб 
черного цвета, отвечали, что сподвижницы пророка были в чер-
ных одеждах, указывали на  существование соответствующего 
хадиса. 

Большинство женщин (23 чел.) в качестве мотива выезда ука-
зали желание жить в Исламском государстве по законам шариата, 
где нет запретного, где мужчины и женщины разделены. Следу-
ющий мотив, который называли женщины, — желание выйти за-
муж за представителя своих религиозных убеждений (7 чел.). Это 
девушки, которые выехали к своим онлайн-женихам. Получение 
религиозного образования по  основам ислама и  арабскому язы-
ку отметили две женщины. В  школьном возрасте были увезены 
родителями в  Сирию четыре девушки. Две женщины, которым 
более 50 лет, выехали не  по  религиозным причинам, а  с  целью 
забрать близких родственников из  зоны боевых действий и  вы-
нуждены были остаться. Мотив защиты правоверных мусульман 
указали две женщины (рис. 5).

39.	 Интервью с Майрой. Полевые материалы авторов. 



V a r i a

3 1 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Рис. 5. Мотивы выезда женщин-репатрианток

Таким образом, на  наш взгляд, для большинства женщин 
хиджра в  «Исламское государство» была важным аспектом 
в стремлении стать «истинной» мусульманкой, как они это пони-
мали. В соответствии с этой логикой происходило и формирова-
ние идентичности данных женщин под воздействием комплекса 
вышеуказанных факторов. Интересно, что подавляющее боль-
шинство женщин твердо ответили, что будут продолжать носить 
хиджаб, читать намаз и выйдут замуж только за практикующего 
мусульманина. 

Заключение

Представленный в  настоящей статье анализ казахстанских ре-
патрианток из  Сирии и  Ирака показывает, что значительным 
упрощением является представление о  женщинах, выехавших 
в ИГИЛ как о социально маргинализированных, малообеспечен-
ных, с  низким уровнем образования, ведомых, лишенных субъ-
ектности. Среди казахстанских женщин было немало девушек 
с  хорошим уровнем светского образования, среднего или близ-
кого к  среднему достатка, а  также женщин, движимых идейны-
ми мотивами жизни в ИГ. Исходя из нарративов самих женщин, 
основными факторами, обусловившими их  хиджру, были кри-
зис идентичности, обусловленный возрастом и  личной жизнен-
ной ситуацией, ведущий к религиозным поискам с целью найти 
жизненный ориентир, социальную поддержку, чувство принад-
лежности к группе, романтический фактор, низкий уровень зна-
ний об исламе и религиозных традициях и практиках своего на-



Ю л и я  Ш а п о в а л ,  М а д и н а  Б е к м а г а н б е т о в а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 1 3

рода, недостаточное внимание сфере религиозного образования 
и просвещения женщин в системе ДУМК40, наконец, пропаганда 
ИГИЛ, воздействующая на  эмоциональную сферу женщин. Для 
некоторых женщин важным фактором была социально-экономи-
ческая депривация, однако большинство из них столкнулось ост-
ро с  социально-экономическими проблемами по  возвращению, 
поскольку, уезжая в «Исламское государство», их мужья и отцы 
продавали все имущество, а  вырученные немалые деньги были 
потрачены во время жизни на территории ИГИЛ.

Очевидно, что для верующих женщин очень важно реали-
зовать потребность в  религиозных знаниях, в  наставничестве, 
в  консультациях по  реализации исламских принципов в  повсе-
дневной жизни, в общении и эмоциональной поддержке со сторо-
ны других верующих женщин. Поэтому официальным исламским 
структурам необходимо развивать методы женского религиозно-
го просвещения, образования и наставничества. 

Кроме того, общий обзор женской мусульманской религиоз-
ности в Казахстане показывает, что верующие женщины-мусуль-
манки с  разным типом женской мусульманской идентичности 
стали видимы и  активны в  общественном пространстве. В  этой 
постсекулярной реальности государственным властям необхо-
димо обратить внимание на включение данных женщин в обще-
ственные процессы с тем, чтобы они нашли свое место в обществе 
и увидели жизненную перспективу в светском государстве. 

Данная статья, посвященная этой чувствительной, многоас-
пектной теме, не претендует на исчерпывающие объяснения, тем 
более что возвращение женщин продолжается и планируется не-
которыми странами, что откроет возможности для дальнейших 
сравнительных исследований. 

Библиография / References

Досанова Г.М. Женская религиозность и новые мусульманские практики в Казахста-
не. Автореферат диссертации на  соискание академической степени доктора 
философии (PhD). Астана, 2010.

Закон Республики Казахстан «О религиозной деятельности и религиозных объедине-
ниях». Алматы: ЮРИСТ, 2013.

Избаиров А.К. Ислам в Казахстане. Алматы: ТОО РПИК «Дәуір», 2013.

Камарова Р.И. Взаимодействие этнического и религиозного в секулярном обществе: 
татаро-башкирские этнокультурные центры в  Казахстане // Этнокультурные 

40.	 Духовное управление мусульман Казахстана. 



V a r i a

3 1 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

центры Ассамблеи народа Казахстана: взаимодействие этнического и религи-
озного в светском обществе. Астана: ТОО «Мастер По», 2017. С. 46–55.

Карин Е. Солдаты джихада: Мифы и реальность. — Алматы: Издательский дом Vласть, 
2014. 

Ойшыбаев К.Б., Қайдарова Ә.С., Камарова Р.И., Орынтай А.О., Бурова Е.Е., Жакия‑
нов Т.Ж. Аналитический отчет о проблемах в мусульманской умме, в том чис-
ле в деятельности ДУМК. Нұр-Сұлтан: «Рухани жанғыру» қазақстандық қоғам-
дық даму институты КЕАҚ, 2019. 

Сыщенко Т. Женские клубы при мечетях как форма работы с женским джамаатом //
Роль женских организаций в  духовно-нравственном воспитании молодежи 
и в формировании иммунитета к радикальной религиозной идеологии/ Под 
ред. Г. Нұрбаева. Астана: «Дәме» баспасы, 2018. С. 60–61.

Эриксон Э. Идентичность: юность и кризис. М.: Флинта: МПСИ: Прогресс, 2006.

Avishai, O. (2008) ““Doing Religion” in a Secular world. Women in Conservative Religions 
and the Question of Agency”, Gender & Society 22(4): 409–433.

Brubaker, R. (2012) “Religion and nationalism: four approaches”, Nation and Nationalism 
18(1): 2–20.

Davydov, D.G. (2015) “The causes of youth extremism and ways to prevent it in the educa-
tional environment”, Russian Social Science Review 56(5): 51–64.

Deed, L. (2006) An Enchanted Modern. Gender and Public Piety in Shi`I Lebanon. — Prince-
ton Oxford, Princeton University Press.

de Leed, S. (2018) “Western Women Supporting IS/Daesh in Syria and Iraq — An Explora-
tion of Their Motivations International”, International Annals of Criminology 56: 
43–54.

Dosanova, G.M. (2010) Zhenskaia religioznostʹ i novye musulʹmanskie praktiki v Kazakh‑
stane [Female religiousness and new Muslim practices in Kazakhstan]. Avtorefer-
at dissertatsii na soiskanie akademicheskoĭ stepeni doktora filosofii (PhD). Astana.

Erikson, E. (2006) Identichnostʹ: iunostʹ i krizis. [Identity: Youth and Crisis]. M.: Flinta: 
MPSI: Progress.

Izbairov, A.K. (2013) Islam v Kazakhstane. [Islam in Kazakhstan]. Almaty: TOO RPIK 
«Dәuіr». 

Jamal, A. Jamaat-e-Islami (2013) Women in Pakistan: Vanguard of a New Modernity? 
Syracuse, New York: Syracuse University Press.

Kamarova, R.I. (2017) “Vzaimodeistvie etnicheskogo i religioznogo v sekuliarnom obsh-
chestve: tataro-bashkirskie etnokulʹturnye tsentry v Kazakhstane” [The interaction 
of ethnic and religious aspects in secular society: Tatar and Bashkir ethnocultural 
centers in Kazakhstan], in Ėtnokulʹturnye tsentry Assamblei naroda Kazakhstana: 
vzaimodeistvie etnicheskogo i religioznogo v svetskom obshchestve, pp. 46–55. 
Astana: TOO «Master Po».

Karin, E. (2014) Soldaty dzhikhada: Mify i realʹnostʹ [Jihad Soldiers: Myths and Reality]. 
Almaty: Izdatelʹskii dom Vlastʹ.

Knelghat-Doost, H. (2017) “Women of the Chaliphate the Mechanism for Women`s Incor-
poration into the Islamic State”, Perspective on Terrorism 11(1): 17–25.

Lofland, J., Stark, R. (1965) “Becoming a World Saver: A Theory of Conversion to a Devi-
ant Perspective”, American Sociological Review 30(6): 862–875.

Mahmood, S. (2012) Politics of Piety. The Islamic Revival and the Feminist Subject. Prince-
ton and Oxford: Princeton University Press.



Ю л и я  Ш а п о в а л ,  М а д и н а  Б е к м а г а н б е т о в а 

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 1 5

Oishybaev K.B., Ә.S. Қaĭdarova, Kamarova R.I., Oryntai A.O., Burova E.E., Zhakiianov T.Zh. 
(2019) Analiticheskii otchet o problemakh v musulʹmanskoi umme, v tom chisle v 
deiatelʹnosti DUMK [Analytical report on the problems of Muslim ummah includ-
ing in Muslim Spiritual Administration of Republic of Kazakhstan`s activity]. Nұr-
Sұltan: «Rukhani zhanғyru» қazaқstandyқ қoғamdyқ damu instituty KEAҚ.

Privratsky, B.G. (2001) Muslim Turkestan. Kazak Religion and Collective Memory. Rich-
mond Surrey: Curzon Press.

Rafiq, H., Malik, N. (2015) Calliphettes: Women and the Appeal of Islamic State. Quilliam.

Roy, O. (2017) Jihad and Death. The Global Appeal of Islamic State. London: Hurst & 
Company.

Saltman E.M., Smith, M. (2015) “Till Martyrdom Do Us Part”. Gender and ISIS Phenom‑
enon. Institute for Strategic Dialogue. 

Spencer, A.N. (2016) “The Hidden Face of Terrorism: An Analysis of the Women in Islam-
ic State”, Journal of Strategic Security 9(3): 74–98.

Syshchenko, T. (2018) “ZHenskie kluby pri mecheti ͡akh kak forma raboty s zhenskim 
dzhamaatom” [Female’s clubs at mosques as a form of the work with female’s 
jamaat], in G.Nurbaeva (ed.) Rolʹ zhenskikh organizatsiĭ v dukhovno-nravstven‑
nom vospitanii molodezhi i v formirovanii immuniteta k radikalʹnoi religioznoĭ 
ideologii, pp. 60–61. Astana: «Dәme» baspasy.

Zakon Respubliki Kazakhstan «O religioznoi deiatelʹnosti i religioznykh ob”edineniiakh» 
[Law of Republic of Kazakhstan “On religious activity and religious associations”] 
(2013). Almaty: IURIST.



3 1 6 �

Григорий Консон

Еврей как Антихрист в современной 
босхиане. В диалоге с книгой Михаила 
Майзульса «Между Христом и Антихристом: 
“Поклонение волхвов” Иеронима Босха» 

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-316-333

Grigoriy Konson

Jew as the Antichrist in Modern Boschianа. In Dialogue with 
the Book by Mikhail Maizuls, Between Christ and Antichrist: 
Hieronymous Bosch’s “The Adoration of the Magi.”

Grigoriy Konson — Moscow City University; MIPT University; HSE 
University (Moscow, Russia). gkonson@yandex.ru

This article appeared in connection with the book Between Christ 
and Antichrist: Hieronymus Bosch’s “The Adoration of the Magi” by 
Mikhail Maizuls, whose focus is anti-Semitism as revealed in this trip‑
tych. Drawing on the research lens of the medievalist Debra Higgs 
Strickland, Maizuls examines specific archetypes of hostile otherness 
projected by Western Christians onto the images of the Antichrist. 
The author sees the key to the Adoration of the Magi in the face of 
the Magi in a red mantle, for he is perceived “as the antichrist/Jewish 
Messiah.” The basis for the advancement of the Jew-Antichrist con‑
cept was the crystallization by the 13th century of the stereotypical 
iconographic form of the Jew, which made no difference between the 
biblical Jews, who crucified Jesus, and the Jews of the Middle Ages. 
In the end, the researcher comes to the conclusion that Bosch was one 
of the first artists, who put the semantic center of his triptychs’ cen‑
tral parts not so much on the image of the New Testament collision as 

Консон Г. Еврей как Антихрист в современной босхиане. В диалоге с книгой Михаила Майзульса «Между Христом 
и Антихристом: “Поклонение волхвов” Иеронима Босха» // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 
2021. № 39(3). С. 316-333. 

Konson, Grigoriy (2021) “Jew as the Antichrist in Modern Boschianа. In Dialogue with the Book Between Christ and 
Antichrist: Hieronymus Bosch’s ‘The Adoration of the Magi’ by Mikhail Maizuls”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i 
za rubezhom 39(3): 316-333. 

Дискуссия

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-XX-XX


Г р и г о р и й  К о н с о н

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 1 7

such, but rather on the drama of human life, on a person who found 
himself between Christ and Antichrist.

Keywords: Adoration of the Magi, Hieronymus Bosch, Jesus, Anti-
christ, anti-Semitism and anti-Jewish demonology, psychology of the 
artistic image.

КНИГА Михаила Майзульса «Между Христом и  Антихри-
стом»: “Поклонение волхвов” Иеронима Босха»1 представ-
ляет большую художественно-интеллектуальную ценность, 

обусловленную масштабным мышлением автора в  органичной 
связи с его погружением в проблематику истории религии, отра-
женной в  шедеврах западноевропейской живописи. Точкой схо-
ждения всех историко-социально-религиозных проблем в  этом 
труде оказывается триптих Босха «Поклонение волхвов», через 
который автор раскрывает проблематику антисемитизма. 

В  книге есть существенные смысловые параллели с  концеп-
цией американо-британского босховеда Д. Стриклэнд2, в  связи 
с чем мы будем обращаться к ее работам. В России же научно-по-
пулярная монография М. Майзульса фактически является пер-
вой попыткой интеграции в общий тренд международного босхо-
ведения — анализ творчества Босха с позиций демонологической 
трактовки в  искусстве образа еврея как Антихриста. Объемная 
книга в 238 страниц состоит из 16 разделов. Структура ее логиче-
ски выстроена и  не  без детективного шарма направлена на  рас-
кодирование образа Антихриста, сложившегося в сознании сред-
невековых христиан, а также получившего отражение в живописи 
и непосредственно в отмеченном триптихе Босха.

В связи с известной «зашифрованностью» картин нидерланд-
ского живописца и многослойностью мира его образов, разнятся 

1.	 Майзульс М.Р. Между Христом и  Антихристом: «Поклонение волхвов» Иерони-
ма Босха. М.: Альпина нон-фикшн, 2021. 

2.	 Strickland, D.H. (2003) Saracens, Demons, & Jews: Making Monsters in Medieval Art. 
Princeton / Oxford: Princeton University Press. Здесь стоит отметить еще две рабо-
ты этого же автора, так как они являются пилотными исследованиями в той же 
теме, что разрабатывает и  М. Майзульс: Strickland, D.H. (2016) The Epiphany of 
Hieronymus Bosch: Imagining Antichrist and Others from the Middle Ages to the Ref‑
ormation. London/Turnhout: Harvey Miller Publishers, an Imprint of Brepols Publish-
ers; Strickland, D.H. (2019). “Monsters, Demons, and Jews in the Painting of Hierony-
mus Bosch”, in I. Idelson-Shein, Chr. Wiese (eds) Monsters and Monstrosity in Jewish 
History: From the Middle Ages to Modernity, pp. 42–68. London: Bloomsbury Press.



Дискуссия

3 1 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

и  трактовки, и  исследовательские подходы. Впрочем, для боль-
шинства из них своего рода оптикой или key concept становится 
«инаковое». Так, у Д. Стриклэнд — это «графический код отверже-
ния», который она осмысливает как способ выявления враждеб-
ного христианам понятия «другого» или инакового, состоявшего 
из  «языческих народов», — черных африканцев, евреев, мусуль-
ман, монголов, а также коррелирующих с ними в средневековой 
христианской рецепции вымышленных чудищ — деформирован-
ных или гибридных существ3. В итоге, исследуя сущность инако-
вого, американский ученый показал, что: 

1) все разновидности другого (нехристианина) в  эпоху Сред-
невековья были сведены к образу еврея, который воспринимался 
христианами как Антихрист;

2) подобное восприятие еврея господствовало в  Западной Ев-
ропе в качестве широкомасштабного явления4.

Визуальный код инаковости, проявившийся в отдельных изо-
бразительных знаках, служащих для обозначения принадлеж-
ности к  другой вере, в  изучении образа мусульман обнаружива-
ет С. Лучицкая5.

П.-О. Диттмар вообще расценивает период Средневековья как 
контрмодель других исторических периодов, в  которой содер-
жится «археология наших отношений с  инаковостью, расизмом 
и ксенофобией»6.

М. Майзульс, опираясь на  идеи Д. Стриклэнд, рассматривает 
конкретные архетипы враждебной инаковости, спроецированные 
западными христианами на образы Антихриста. Ключ к трипти-
ху, вслед за Стриклэнд, Майзульс видит в фигуре Волхва в крас-
ном одеянии7. Непосредственно анализу его образа он посвящает 

3.	 Strickland, D.H. Saracens, Demons, and Jews. Making Monsters in Medieval Art, 
p. 59. 

4.	 See: Strickland, D.H. The Epiphany of Hieronymus Bosch: Imagining Antichrist and 
Others from the Middle Ages to the Reformation. 

5.	 Лучицкая С. Образ Другого. Мусульмане в  хрониках крестовых походов. СПб.: 
Алетейя, 2001. С. 95.

6.	 Dittmar, P.-O. (2019) Peoples from the East, Monsters from the West [https://sites.
duke.edu/intransit/files/2019/08/02B_04_whitepaper_Dittmar.pdf, accessed on 
24.08.2021].

7.	 По наблюдению одного из рецензентов книги Стриклэнд К. Клютье-Блаззар, аме-
риканский ученый в трактовке этого образа творчески следует за его интерпрета-
цией Лотте Бранд Филип (специализировавшейся на нидерландском искусстве). 
Согласно Филип — Стриклэнд, таинственная бледная фигура в проеме ветхого са-
рая воспринимается как образ Антихриста или еврейского Мессии и  «является 

https://sites.duke.edu/intransit/files/2019/08/02B_04_whitepaper_Dittmar.pdf
https://sites.duke.edu/intransit/files/2019/08/02B_04_whitepaper_Dittmar.pdf


Г р и г о р и й  К о н с о н

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 1 9

около половины книги, а многоликим представителям афро-ази-
атских и  арабо-тюркских народов — вторую, в  одновременности 
прослеживая и  принципы формирования европейского антисе-
митизма. В  фигуре волхва в  красном Майзульс выявляет визу-
альную семиотическую систему Средневековья, в  которой Анти-
христ предстает в обличье иудейских иноверцев — собирательного 
образа религиозного врага (в  русле преследования евреев хри-
стианами8). Условием для выдвижения такой концепции явилась 
кристаллизация к  XIII веку стереотипного еврейского иконогра-
фического вида9 и отождествление библейских евреев, распявших 
Иисуса, с евреями Средневековья10. Эта очень успешная кампания, 
как отмечает Д. Стриклэнд, «имела разрушительные последствия 
для еврейского населения, от гражданских преследований до мас-
совых убийств и, наконец, физического изгнания евреев из  раз-
ных стран»11.

Попытку выявления такого вымышленного монстра осуще-
ствляет и  Майзульс, выступая как опытный историк-аналитик. 
Один из использованных им методов — интертекстуальный (кар-

визитной карточкой композиции, поскольку он неуклонно копируется более позд-
ними художниками». Cit. on: Cloutier-Blazzard, K. (2017) “Review of Strickland, De-
bra Higgs, The Epiphany of Hieronymus Bosch: Imagining Antichrist and Others from 
the Middle Ages to the Reformation”, H-Low-Countries, H-Net Reviews [http://www.h-
net.org/reviews/showrev.php?id=50337, accessed on 24.08.2021].

8.	 Об этом на примере средневековой Англии писала Стриклэнд в опоре на труды 
С. Льюис. Strickland, D.H. Saracens, Demons, & Jews: Making Monsters in Medieval 
Art, p. 130. Also see: Lewis, S. (1985) “Giles de Bridport and the Abingdon Apocalypse”, 
in W.M. Ormrod (ed.) England in the Thirteenth Century: Proceedings  of the 1984 
Harlaxton Symposium, pp. 107–119. Woodbridge, Suffolk: Boydell; Lewis, S. (1995) 
Reading Images: Narrative Discourse and Reception in the Thirteenth-Century Illu‑
minated Apocalypse. Cambridge: Cambridge University Press; Lewis, S. (1986) “Trac-
tatus adversus Judaeos in the Gulbenkian Apocalypse”, Art Bulletin 68: 543–566.

9.	 Этот образ, по определению Сары Липтон, «… был не портретом реальных сосе-
дей или даже воображаемых других, а мутным стеклом, в которое христианский 
мир смотрел, чтобы найти лишь искаженное, фантасмагорическое изображение 
самого себя» (Lipton, S. (2014) Dark Mirror: The Medieval Origins of Anti-Jewish 
Iconography [https://www.amazon.com/Dark-Mirror-Medieval-Anti-Jewish-Iconog-
raphy/dp/0805079106, accessed on 24.08.2021]). Та же идея лежит и в осмыслении 
образа иудеев у Стриклэнд: «… несоответствие между реальным и мнимым побу-
дило современных ученых интерпретировать средневековое изображение евреев 
как воображаемое воплощение всего, чего боялись средневековые христиане: себя, 
своего общества и  своей религии. Что сделало конфронтационное изображение 
еврея таким соблазнительным, так это его фиктивность» (Cit. on: Strickland, D.H. 
Saracens, Demons, & Jews: Making Monsters in Medieval Art, p. 95.)

10.	 Ibid, p. 105.

11.	 Ibid.

http://www.h-net.org/reviews/showrev.php?id=50337
http://www.h-net.org/reviews/showrev.php?id=50337
https://www.amazon.com/Dark-Mirror-Medieval-Anti-Jewish-Iconography/dp/0805079106
https://www.amazon.com/Dark-Mirror-Medieval-Anti-Jewish-Iconography/dp/0805079106


Дискуссия

3 2 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

тины Босха сравниваются с  работами художников его времени, 
также изобразивших принесение даров новорожденному Мессии). 
Для этого он методично «примеряет» на  героев Босха социаль-
но-исторические улики, как бы перепроверяя двусторонний про-
цесс: приобщенность иудеев к Антихристу и Антихриста к иудеям, 
за которыми якобы идет шлейф огромного массива преступлений. 
В  этот историко-культурологический тип анализа, опирающего-
ся на  визуальные «доказательства» связи евреев с  Антихристом, 
Майзульс, как и  Стриклэнд, органично внедряет еще и  семио-
тический, разъясняющий враждебные человеку знаки-символы 
из  анималистского и  растительного мира. Он свободно пользу-
ется маркерами, анализируя специфику цвета и анатомию лица, 
знаки смертельных болезней и физическую немощь, а также пе-
редачу неприятного для окружающих настроения — меланхолию, 
обусловленную покровительством зловещей планеты Сатурн 
(с. 59–64 рец. текста). 

Исследуя истоки антииудаизма, Майзульс на примере мифов 
о  еврейских злодеяниях против христиан, как, например, свя-
тотатстве над гостией (вызвавшем волну многолетних погро-
мов во многих германских землях (с. 84 рец. текста)), ссылается 
на  антисемитские «артефакты», возникшие в  Германии в  пери-
од Средневековья. Самым зловещим он считает Judensau («ев-
рейская свиноматка», с. 62 рец. текста)12. Тем не  менее средне-
вековый антииудаизм мы бы рассматривали как двухэтапный 
исторический процесс, который конкретизируется хронологи-
ческими сведениями, приведёнными М.  Даймонтом. Католиче-
ские феодальные страны евреев изгоняли (Англия — в 1290 году, 
Франция — в XIV веке, германские государства в XIV–XVI веках), 
а  затем, трансформируясь в  протестантские или реформирован-
но-католические монархии/княжества и т.п. торгового профиля, 
принимали обратно (Англия — в  1665-м, Франция — в  XVII веке, 
германские государства — в XVI–XVII веках)13.

12.	 К такому конструированию пан-юдофобского мифа в эпоху Средневековья следу-
ет добавить, что до сих пор, «увенчивая» рельефы многих немецких церквей, они 
находятся под охраной местных властей и  ЮНЕСКО, свидетельствуя об  антисе-
митском атавизме уничижения еврейского населения. Так, Б. Хавкин пишет, что 
такие памятники “Judensau” «сохранились на  фасадах более 30 церквей в  Бад-
Вимпфене, Бранденбурге, Виттенберге, Кальбе, Кёльне, Нюрнберге, Регенсбурге, 
Хайльсбронне и других городах» (Хавкин Б. Наследие Мартина Лютера и еврей-
ский вопрос в современной Германии. С. 176).

13.	 Об этом подробнее см.: Даймонт М. Евреи, Бог и история / Пер. с англ. Р. Нудель-
мана. М.: Мосты культуры; Иерусалим: Гешарим, 2016. С. 279–280.



Г р и г о р и й  К о н с о н

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 2 1

Исходя из  менявшихся исторических реалий, становится оче-
видным, что восприятие евреев, по  сравнению с  изначальной 
их  демонической трактовкой, со  временем оказывалось более 
терпимым. В  связи с  этим майзульсовское исследование архети-
пов враждебной инаковости нуждается в привлечении еще одно-
го вида анализа — эмоционально-психологического, который бы 
углубил понимание босховских образов, что соответствовало бы 
и  творческому методу Босха-мыслителя. Таковым является ана-
лиз, способный обнаружить у изображенных на картине волхвов 
состояние «противочувствия». Названный тип анализа, сформи-
рованный в  области психологии искусства Львом Выготским14, 
представляет собой классический метод, основанный на  выяв-
лении «замыканий» фабулы (первоначальной версии замысла) 
и сюжета (интерпретации ее автором)15. Этот метод, рожденный 
на стыке трех наук — психологии, этики и эстетики, оказался, не-
смотря на  40-летнее забвение, необычайно перспективным. Он 
представляет совокупную систему научного способа психологиче-
ского познания переживаний человека как таковых и  пережива-
ний в развитии16. В изобразительном искусстве, разумеется, речь 
может идти не  о  процессуальности психологии образа, а  о  его 
двойном и очень противоречивом «дне». 

Применение данной исследовательской оптики с целью реин-
терпретации образного пространства живописных полотен явля-
ется весьма перспективным. Мы были бы рады дискуссии, способ-
ствовавшей концептуализации международной академической 
босхианы. 

Предложим репрезентацию избранного нами подхода на кон-
кретных примерах. 

В проницательном сравнении трех волхвов в картинах Рогира 
ван дер Вейдена и Иеронима Босха, помогающем провести иден-

14.	 Впоследствии разрабатывался Сергеем Эйзенштейном и автором этих строк. 

15.	 Выготский Л.С. Психология искусства. М., 1968. С. 75, 188–189. Больше об этом 
см.: Konson, G.R., Konson, I.A. (2020) “Händels Opern im Kontext Moderner Regie: 
zur Frage der Umsetzung der Kompositionsprinzipien der Filmkunst in Einer Oper”, 
Nauka Televideniya — The Art and Science of Television 16(2): 101–125 [https://gitr.
ru/data/events/2020/кonson_16.2.pdf, accessed on 24.08.2021];  Konson, G.R., Kon-
son, I.A. (2020) “Handel’s Operas in the Context of Modern Stage Direction: on the 
Question of Implementing the Cinematography Composition Principles in an Opera 
Play”, Communications. Media. Design 5(4): 39–21 [https://cmd-journal.hse.ru/arti-
cle/view/11895, accessed on 24.08.2021].

16.	 Консон Г.Р. Психология трагического: проблемы конфликтологии (на материале 
западноевропейского искусства). М.: Нобель-Пресс, 2012. С. 145, 129–146.

https://gitr.ru/data/events/2020/%D0%BAonson_16.2.pdf
https://gitr.ru/data/events/2020/%D0%BAonson_16.2.pdf
https://cmd-journal.hse.ru/article/view/11895
https://cmd-journal.hse.ru/article/view/11895


Дискуссия

3 2 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

тификацию обеих групп, у  Майзульса есть весьма оригиналь-
ное внешнее описание образов, позволяющих заключить, что 
«Босх придал всем персонажам более экзотичный и угрожающий 
вид» (с. 30 рец. текста). Ощущение угрозы — это, действительно, 
по  сравнению с  Рогиром, в  картине Босха новое качество, кото-
рое нуждается в разъяснении. Поэтому анализ противочувствия 
был бы весьма полезен именно здесь, чтобы показать как мини-
мум два отличия босховской идеи от концепции ван дер Вейдена: 

1. «Двойное дно» картины: внешне — радость по поводу рожде-
ния Христа, а в действительности — затаенная против него агрес-
сия, идущая от тех, кто пришел с поздравлением. Отсюда — каж-
дый праздничный образ — двойствен.

2. Смена скорбного характера лиц в картине ван дер Вейдена 
на гротесковый у Босха. В ней художник фактически создает си-
стему подсказок зрителю, позволяющих сделать вывод, что «ко-
роль насмехается над воплощением Бога»17. Гротесковое осмыс-
ление сюжета Эпифании явилось принципиально значимым 
изобретением Босха18, заострившим его в  устрашающую форму. 
С его помощью рогировские образы трех королей, объятые общей 
атмосферой давящей печали, преобразились в  якобы историче‑
ски достоверные лики евреев-нелюдей (пример 1). 

Не  вполне точное описание в  книге Майзульса сопутствует 
и образу бородатого мужчины в тюрбане с золотой серьгой в ухе 
и в длинном желтом одеянии в картине ван дер Вейдена: «Одна-
ко он держится очень величаво и  скорее напоминает еврейско-
го … вельможу» (с. 29). Облик «вельможи» здесь (пример 2) да-
лек от величавости: его темные глаза с тяжелыми мешками под 
ними полны тревоги, густые брови сошлись в морщинах на пере-
носице, носогубные складки и уголки рта, подчеркнутые линией 
усов, опущены вниз. Возможно, что его скорбное лицо выража-
ет не  столько сомнение в  том, кого он сейчас видит перед со-
бой, сколько предчувствие страданий, которые выпадут на долю 
новорожденного. 

17.	 Ilsink, M., Koldeweij, J., Spronk, R. (2018). From Bosch’s Stable. Hieronymus Bosch 
and the Adoration of the Magi, p. 51. s-Hertogenbosch: Het Noordbrabants Museum | 
WBOOKS.

18.	 Ibid.



Г р и г о р и й  К о н с о н

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 2 3

Пример 1 (рис. 12 [a]19). Иероним Босх. «Поклонение волхвов», 
ок. 1490–1500 гг. Мадрид. Национальный музей Прадо 

Пример 2 (рис. 12 [b]). Рогир ван дер Вейден. «Поклонение вол-
хвов» (центральная панель алтарного образа из церкви св. Ко-

лумбы), ок. 1455 г.

19.	 Здесь и  далее номер рисунка в  скобках указывает на  его расположение в  рецен-
зируемом тексте. 



Дискуссия

3 2 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Характеристика третьего (чернокожего) волхва у  Майзульса 
(пример 3) опять же основана на понятии величавости: «держит-
ся величаво и, как и  прочие участники действа, смотрит на  бо-
жественного младенца, сидящего на  коленях у  матери» (с. 108). 
Поскольку понятие величавого лежит в  сфере благого, а  здесь 
с  его помощью выявляется образ Антихриста, такое расхожде-
ние внутренней и внешней характеристик дает возможность вы-
явить в  нем скрытую суть: по  фабуле черный король в  картине 
Босха весьма привлекателен, а по сюжету — опасен. По этому по-
воду Андреа Пирсон остроумно пишет, как средневековые бого-
словы часто сходятся на  том, что во  время падения мятежного 
Люцифера в  ад изменение его внешности от  светлого до  темно-
кожего навсегда испортило черты его лица. Художники же той 
эпохи «в  изображениях Христа и  Сатаны довели эту точку зре-
ния до совершенства, претворив первого в белом цвете, а второ-
го — в черном. Исходя из этого, было относительно легко связать 
тьму зла с темной кожей народов, кажущимися языческими, та-
ких как эфиопы»20. У Майзульса, как было сказано выше, для чер-
нокожего волхва предлагается довольно скупая характеристика: 
держится величаво, смотрит на  младенца. О  том, что он молод 
и красив, сообщается за несколько страниц до окончания книги 
(с. 189). Но и эта внешняя характеристика не спасает положения, 
так как его лицо подернуто дымкой грусти (сатурнинской мелан‑
холии). Оно выписано нисходящими линиями, создающими впе-
чатление какой-то горечи. А сверкающие белки черных глаз про-
изводят эффект едва ли не застывших слез. Вместе с тем в лице 
есть и  элементы, конфликтные тихой печали: хищно раздуваю-
щиеся ноздри, чувственно приоткрытый с  пухлыми губами рот. 
На лице явные следы противоречивого героя, далекого от созна-
ния собственной величавости. Так что вопрос эмоциональной ха-
рактеристики этого волхва, который бы прояснил его антихрист-
скую сущность, остался открытым21. 

20.	Pearson, A. (2005) “Debra Higgs Strickland: Saracens, Demons, and Jews. Making 
Monsters in Medieval Art, Princeton / Oxford: Princeton University Press 2003”, KUN‑
STFORM 6(2) [https://www.arthistoricum.net/kunstform/rezension/ausgabe/2005/2, 
accessed on 24.08.2021].

21.	 В трактовке Антихриста мы придерживаемся позиции Вяч. Иванова, который ква-
лифицирует дьявола по его разрушительным действиям, обнаруживая в нем два 
типа — Люцифера и Аримана. Люциферические энергии в демоне направляют его 
дух возмущения против Создателя. Это дух «первомятежника, внушающего чело-
веку гордую мечту богоравного бытия» (Иванов Вяч. Вс. Пролегомены о демонах: 
Лик и  личины России // Вячеслав Иванов. Собр. соч. в  4-х т.  Т. 3: Статьи. Брюс-

https://www.arthistoricum.net/kunstform/rezension/ausgabe/2005/2
http://www.rvb.ru/ivanov/1_critical/1_brussels/toc_vol_3.htm
http://www.rvb.ru/ivanov/1_critical/1_brussels/vol3/03cycles/papers_index.htm


Г р и г о р и й  К о н с о н

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 2 5

Пример 3 (рис. 6). Иероним Босх. «Поклонение волхвов», ок. 
1490–1500 гг. Голова третьего волхва

Двойственность этого персонажа можно объяснить и  более 
объективными причинами — сложившимся в XV веке в Нидерлан-
дах необычным типом живописи: «весь аппарат новой живописи, 
сформировавшийся в ходе поисков убедительного представления 
реальности, может быть обращен на  прямо противоположные 
цели — правдоподобного изображения того, чего никогда не  ви-
дел человеческий глаз»22. Но главное — в трактовке темнокожего 
гостя надо учитывать и позитивные оценки африканцев. К. Клю-
тье-Блаззар, ссылаясь на  монографию Л. Диксон «Босх»23, счи-
тает, что, «возможно, дар черного короля Бальтазара на  самом 
деле является позитивной метафорой трансмутации, сигнализи-

сель: Foyer Oriental Chrétien, 1979. С. 245). Ариманические энергии связаны с ду-
хом растления (там же. С. 241). Ариманизм является отражением одного из кон-
цептуальных симптомов угрозы для жизни человека.

22.	 Гомбрих Э. История искусства / Пер. с  англ. В.А. Крючкова, М.И. Майская. 16-е 
изд., пересмотр. и  доп. М.: АСТ, 1998 [http://art.mosolymp.ru/upload/files/Gom-
brikh_Istoria_iskusstva.pdf, accessed on 30.12.2020]. 

23.	 Dixon, L. (2006 [2003]) Bosch, p. 205. New York: Phaidon Press.

http://art.mosolymp.ru/upload/files/Gombrikh_Istoria_iskusstva.pdf
http://art.mosolymp.ru/upload/files/Gombrikh_Istoria_iskusstva.pdf


Дискуссия

3 2 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

рующей о движении к очищению и воскрешению»24. Более того, 
она добавляет, что в работе П. Каплана «Развитие образа черно-
го волхва в западном искусстве»25 «красивая фигура мага рассма-
тривается явно в благоприятном свете, ибо Каплан называет его 
“самым славным из всех ранних африканских магов”»26. Поэтому 
Клютье-Блаззар призывает иметь в виду очевидную двусмыслен-
ность в искусстве Босха27.

Дальнейшая перспектива исследований Майзульса представ-
ляется в  выявлении возможных человеческих черт в  образной 
босхиане. К этому обязывают весьма значимые предпосылки:

1. Наличие, как мы уже видели, двоякой передачи смыс-
ла в  картинах Босха: внешней и  внутренней. Не  случайно уже 
1-я  глава книги М. Майзульса совершенно справедливо озаглав-
лена как «Введение. Богоявление с двойным дном?». 

2. Двойственное отношение Босха к  действительности, по-
скольку в  нем уживались две личности: Босх-мыслитель и  Босх-
художник. Как моралист он находился в русле учения христиан-
ства об изначальном грехе, следуя пессимистической концепции 
земной жизни28. Но  Босх-художник поражал поэтичными кар-
тинами природы, крестьянской и городской жизни. В таких чер-
тах сказались принципы Ренессанса. Сверх того, цвет в искусстве 
XV–XVI веков у  нидерландских (а  затем и  немецких) художни-
ков был связан с пониманием реальных явлений29. Поэтому крас-
ный плащ, в который одет Антихрист-бородач, как и другие фи-
гуры, вызывает чувство эмоционального оживления и  радости 
красок (пример 4). Но  позитивность цвета у  Босха оказывалась 
чисто внешней. Сочная колористика его холстов служила лишь 
«фиговым листком», прикрывавшим внутренний драматизм ото-

24.	 Cit. on: Cloutier-Blazzard, K. “Review of Strickland, Debra Higgs, The Epiphany of Hi-
eronymus Bosch: Imagining Antichrist and Others from the Middle Ages to the Refor-
mation”.

25.	 Kaplan, P. (1985) The Rise of the Black Magus in Western Art, p. 113. Ann Arbor, MI: 
UMI Research Press. 

26.	 Cloutier-Blazzard, K. “Review of Strickland, Debra Higgs, The Epiphany of Hieronymus 
Bosch: Imagining Antichrist and Others from the Middle Ages to the Reformation”.

27.	 Ibid.

28.	 Иероним Босх [Альбом] / Автор текста и  сост. альбома Г. Фомин. М.: Искусство, 
1974. С. 32. 

29.	 Либман М. Дюрер и  его эпоха: Живопись и  графика Германии конца XV и  пер-
вой половины XVI века: Живопись и графика Германии конца XV и первой поло-
вины XVI века. М.: Искусство, 1972. С. 29. [Серия «Из  истории мирового искус-
ства»].



Г р и г о р и й  К о н с о н

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 2 7

бражаемой сюжетики. Не  случайно М.  Майзульс через характе-
ристику красного цвета как символа страдания Христа фактиче-
ски раскрывает Антихриста в  качестве окарикатуренного клона 
Иисуса (с. 44).

Пример 4 (рис. 1). Иероним Босх. «Поклонение волхвов», ок. 
1490–1500 гг. Центральная часть

Для большей убедительности «двойного дна» в сущности Ан-
тихриста приведем его изображение на  картине Босха «Смерть 
скупого» (пример 5). Несмотря на ее отсутствие в книге, нам она 
важна тем, что признаки коварства Антихриста здесь доведе-
ны до  предела. Они проявлены в  гремучей смеси дьявольского 
и притязания на ангелическое. Мир в картинах Босха, как писал 
о нем Ш. де Тольнай, перевернулся30. Все полотно по отношению 
к картине «Поклонение волхвов» является полностью наоборот‑

30.	 Тольнай Ш. де Босх / Адапт. пер. и  ред. текста А. Медведева. М.: Ulysses intern. 
publ., 1992. С. 13.



Дискуссия

3 2 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ным (подарки несут не чудесному младенцу, а умирающему ста-
рику, причем во втором случае дары окарикатурены).

Пример 5. Иероним Босх. «Смерть скупого», 1494–1516 гг. 
Национальная галерея искусств, Вашингтон. (Фрагмент31)

Но  суть двуличного Антихриста, прицепившего себе ажур-
ные ангельские крылья, остается. Причем у  Босха демон дву-
личный — это архетип, который помогает художнику решить 
главную задачу: показать, как дьявол подлаживается под чело‑
века с целью завладеть его душой. Таким образом, если в карти-
не «Поклонение волхвов» исходить из  конфликта фабулы и  сю-
жета, то видимые проявления Антихриста предстанут в качестве 
фабулы, в которой образ лукавого к тому же показан в двух ипо-
стасях: внешне — карикатурной, а внутренне — устрашающе опас-
ной. Выявление двойничной сущности Антихриста как его самого, 
так и близнечного архетипа Христа необходимо еще и потому, что 
оно заложено в  традициях богословия, где мессу и  евхаристию 
М. Майзульс (в соответствии с традицией) осмысливает в качестве 
«повторения» Страстей и Распятия. Поэтому не случайно снаружи 
босховского триптиха «Поклонение волхвов» на  внешних створ-
ках триптиха Босха «предстает скорбный Христос, окруженный 

31.	 Источник изображения Босх И. Смерть и  скупой (Смерть скряги) // Музеи мира 
[https://muzei-mira.com/kartini_gollandia/1053-smert-i-skupoy-smert-skryagi-iero-
nim-bosh.html, accessed on 24.08.2021].

https://muzei-mira.com/kartini_gollandia/1053-smert-i-skupoy-smert-skryagi-ieronim-bosh.html
https://muzei-mira.com/kartini_gollandia/1053-smert-i-skupoy-smert-skryagi-ieronim-bosh.html


Г р и г о р и й  К о н с о н

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 2 9

сценами Страстей, а внутри — Антихрист, пародия на страдающе-
го Спасителя» (с. 81 рец. текста). 

В  связи с  попыткой двойника раз и  навсегда подменить ге-
роя32 Антихристу, прежде чем погубить Иисуса физически, нужно 
разрушить его моральные устои. Поэтому В. Кантор справедли-
во считает, что «явление двойника сразу вводит нас в атмосферу 
дьяволизма, враждебного христианству»33. Майзульс также вы-
являет драматическую обстановку библейского события, как бы 
пронизанную демонической энергетикой и  на  переднем плане 
картины, и на отдаленном.

3. При изучении образа еврея как Антихриста все же необхо-
дим анализ лика Спасителя как морального критерия в  обличе-
нии дьявольских искушений, ведь не  случайно же книга Май-
зульса названа «Между Христом и  Антихристом …». Поэтому 
несмотря на то, что Иисус на картине Босха воспроизведен в мла-
денчестве, он тоже достоин описания. В противном случае нару-
шается дихотомия добра и зла, поскольку вне образа Христа фи-
гура Антихриста теряет смысл. В  качестве возможной приведем 
собственную интерпретацию облика Иисуса: он сидит в насторо-
женной позе, пальцы напряжены в ожидании опасности, ноги ис-
пещрены темными пятнами, предвещающими многочисленные 
ссадины в будущем. Проницательные глаза смотрят неприязнен-
но и с подозрением (пример 6). Здесь закладывается облик буду-
щего Христа: внешне — страдальца, внутренне — стоика. 

А  после этого, исходя из  интригующего заглавия книги Май-
зульса, возникает вопрос: кого имел в виду автор между Христом 
и Антихристом? Стриклэнд в анализе триптиха Босха «Поклоне-
ние волхвов» представляет это событие как первую встречу между 
христианами и  нехристианами. Поклонение чужеземных прави-
телей Христу она использует, чтобы объяснить долгую историю 
совершенного многими способами порабощения (среди прочих) 
евреев, мусульман и чернокожих34. А может быть, сам Босх, вхо-
дивший в религиозно-политическое общество «Братство Богома-

32.	 Кантор В. Любовь к двойнику, или Самокастрация русской культуры // Гумани-
тарное знание и вызовы времени / Глав. ред. и автор проекта “Humanitas” С. Ле-
вит. М.; СПб.: Центр гуманитарных инициатив; Университетская книга, 2014. 
С. 356. [Серия “Humanitas”.] 

33.	 Там же. С. 358.

34.	 See: Strickland, D.H. The Epiphany of Hieronymus Bosch: Imagining Antichrist and 
Others from the Middle Ages to the Reformation.



Дискуссия

3 3 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

тери», был склонен к антисемитизму? Кому он больше симпати-
зировал: христианам или инаковым? 

Пример 6. Иероним Босх. «Поклонение волхвов», ок. 1490–
1500 гг. Центральная часть. (Фрагмент)

К. Клютье-Блаззар на основе того, что толпа в картинах Бос-
ха, физически издевавшаяся над Христом, состояла из  стра-
жи синедриона (иудеев) и римских (языческих) солдат, считает, 
что «из  этого не  следует, как утверждает Стриклэнд, что обра-
зы Босха в  “Страстях” являются строго антисемитскими, стано-
вясь средством разжигания антиеврейских настроений с  фоку-
сом на  жестокости евреев»35. Майзульс на  основе проведенных 
наблюдений тоже приходит к выводу, что Босх использовал нега-
тивный потенциал символов без антииудейской направленности 
(с. 41 рец. текста). Это говорит о том, что Босх, занимаясь пробле-
мами общечеловеческими, смотрел на мир шире, чем отображе-
ние сугубо христианских и  нехристианских отношений. Поэто-
му закономерно, что он одним из  первых в  центральной части 
своих триптихов сделал смысловым центром не  только изобра-
жение новозаветной коллизии, но  и  драму человеческой жиз-
ни (с. 196 рец. текста), то  есть человека, оказавшегося между 
Христом и Антихристом. 

В итоге книга Майзульса, дающая возможность отечественным 
ценителям живописи познакомиться как минимум с  20-летней 

35.	 Cloutier-Blazzard, K. “Review of Strickland, Debra Higgs, The Epiphany of Hieronymus 
Bosch: Imagining Antichrist and Others from the Middle Ages to the Reformation”.



Г р и г о р и й  К о н с о н

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 3 1

историей исследования образа еврея в  Средневековье как Анти-
христа на примере картины Босха «Поклонение волхвов», весьма 
полезна. Но в связи с тем, что автор не всегда четко разграничи-
вает свой взгляд и позицию коллег, довольно сложно определен-
но ответить на  вопрос о  научной новизне данной работы. Тем 
не  менее его существенный вклад в  разработку популярно-про-
светительской босхианы заслуживает безусловного одобрения, 
способствуя пробуждению интереса читателей к межрелигиозной 
проблематике в истории западноевропейской культуры. 

Библиография / References

Выготский Л.С. Психология искусства. 2-е изд., испр. и доп. М.: Искусство, 1968. 

Гомбрих Э. История искусства / Пер. с англ. В.А. Крючкова, М.И. Майская. 16-е изд., 
пересмотр. и доп. М.: АСТ, 1998 [http://art.mosolymp.ru/upload/files/Gombrikh_
Istoria_iskusstva.pdf, доступ от 30.12.2020]. 

Даймонт М. Евреи, Бог и история / Пер. с англ. Р. Нудельмана. М.: Иерусалим, 2016. 

Иванов Вяч. Вс. Пролегомены о демонах: Лик и личины России // Вячеслав Иванов. 
Собр. соч. в 4 тт. Т. 3: Статьи. Брюссель: Foyer Oriental Chrétien, 1979. С. 243–
252.

Иероним Босх [Альбом] / Автор текста и сост. альбома Г. Фомин. М.: Искусство, 1974. 

Кантор В.К. Любовь к двойнику, или Самокастрация русской культуры // Гуманитар-
ное знание и вызовы времени / Глав. ред. и автор проекта “Humanitas” С. Ле-
вит. М.; СПб.: Центр гуманитарных инициатив; Университетская книга, 2014. 
С. 361–376. [Серия “Humanitas”.]

Консон Г.Р. Психология трагического: проблемы конфликтологии (на материале за-
падноевропейского искусства). М.: Нобель-Пресс, 2012. 

Майзульс М.Р. Между Христом и  Антихристом: «Поклонение волхвов» Иеронима 
Босха. М.: Альпина нон-фикшн, 2021. 

Либман М.Я. Дюрер и его эпоха: Живопись и графика Германии конца XV и первой 
половины XVI века. М.: Искусство, 1972. [Серия «Из истории мирового искус-
ства».]

Лучицкая С.И. Образ Другого. Мусульмане в хрониках крестовых походов. СПб.: Але-
тейя, 2001.

Тольнай Ш. де Босх / Адапт. пер. и ред. текста А. Медведева. М.: Ulysses intern. publ., 
1992. 

Хавкин Б.Л. Наследие Мартина Лютера и  еврейский вопрос в  современной Герма-
нии // Современная Европа. 2019. № 4. С. 174–184.

Cloutier-Blazzard, K. (2017) “Review of Strickland, Debra Higgs.  The Epiphany of Hiero-
nymus Bosch: Imagining Antichrist and Others from the Middle Ages to the Ref-
ormation”, H-Low-Countries, H-Net Reviews [http://www.h-net.org/reviews/
showrev.php?id=50337, accessed on 24.08.2021].

Gombriсh, E. (1998) Istoriia iskusstva [The story of art] (16th ed.). Moscow: AST [http://
art.mosolymp.ru/upload/files/Gombrikh_Istoria_iskusstva.pdf, accessed on 
30.12.2020]. 

http://art.mosolymp.ru/upload/files/Gombrikh_Istoria_iskusstva.pdf
http://art.mosolymp.ru/upload/files/Gombrikh_Istoria_iskusstva.pdf
http://www.rvb.ru/ivanov/1_critical/1_brussels/toc_vol_3.htm
http://www.rvb.ru/ivanov/1_critical/1_brussels/vol3/03cycles/papers_index.htm
http://www.h-net.org/reviews/showrev.php?id=50337
http://www.h-net.org/reviews/showrev.php?id=50337


Дискуссия

3 3 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Guest, G.B. (2003) “Debra Higgs Strickland Saracens, demons, & Jews: Making monsters 
in medieval art” [http://www.caareviews.org/reviews/597#.YRUFcIgzaWw, ac-
cessed on 24.08.2021].

Daimont, M. (2016) Evrei, Bog i istoriia [Jews, God, and history]. Moscow: Ierusalim.

Dittmar, P.-O. (2019) Peoples from the East, Monsters from the West [https://sites.duke.edu/
intransit/files/2019/08/02B_04_whitepaper_Dittmar.pdf, accessed on 24.08.2021].

Dixon, L. (2006 [2003]) Bosch. New York: Phaidon Press.

Fomin, G. (ed.) (1974) Ieronim Boskh. Albom [Ieronim Bosch. Album]. Moscow: Iskusstvo.

Ilsink, M., Koldeweij, J., Spronk, R. (2018) From Bosch’s stable. Hieronymus Bosch and 
the Adoration of the Magi. s-Hertogenbosch: Het Noordbrabants Museum | 
WBOOKS. 

Ivanov, Viach.Vs. (1979) “Prolegomeny o demonakh: Lik i lichiny Rossii” [Prolegomena 
about demons: The face and masks of Russia], in V.Vs. Ivanov Collected Works 
(Vol. 3, pp. 243–252). Foyer Oriental Chrétien.

Kantor, V.K. (2014) “Liubovʹ k dvoiniku, ili Samokastratsiia russkoi kulʹtury” [The desire 
for a doppelganger, or Self-castration of Russian culture], in S. Levit (ed.) Guman‑
itarnoe znanie i vyzovy vremeni, pp. 361–376. Moscow; Saint Petersburg: Tsentr 
gumanitarnykh initsiativ; Universitetskaia kniga.

Kaplan, P. (1985) The Rise of the Black Magus in Western Art. Ann Arbor, MI: UMI Re-
search Press.

Khavkin, B.L. (2019) “Nasledie Martina Li ͡utera i evreiskii vopros v sovremennoi Germanii” 
[The legacy of Martin Luther and Jewish question in modern Germany], Sovremen‑
naia Evropa 4: 174–184.

Konson, G.R. (2012) Psikhologiia tragicheskogo: problemy konfliktologii (na materiale 
zapadnoevropeiskogo iskusstva) [Psychology of the Tragic Phenomena: Issues of 
Conflict Studies (Based on the Western European art)]. Мoscow: Nobel’-Press. 

Konson, G.R. (2017) “The conception of Georg Friedrich Handel’s worldview in the context 
of his oratorios”, Music Scholarship 1: 74–87.

Konson, G.R., Konson, I.A. (2020) “Händels Opern im Kontext Moderner Regie: zur Frage 
der Umsetzung der Kompositionsprinzipien der Filmkunst in Einer Oper”, Nauka 
Televideniya-The Art and Science of Television 16 (2): 101–125 [https://gitr.ru/
data/events/2020/кonson_16.2.pdf, accessed on 24.08.2021]. 

Konson, G.R., Konson, I.A. (2020) “Handel’s Operas in the Context of Modern Stage Di-
rection: On the Question of Implementing the Cinematography Composition Prin-
ciples in an Opera Play”, Communications. Media. Design 5(4), pp. 39–21 [https://
cmd-journal.hse.ru/article/view/11895, accessed on 24.08.2021]. 

Lewis, S. (1985) “Giles de Bridport and the Abingdon Apocalypse”, in W.M. Ormrod (ed.) 
England in the thirteenth century: Proceedings  of the 1984 Harlaxton Symposi‑
um, pp. 107–119. Woodbridge, Suffolk: Boydell.

Lewis, S. (1995) Reading Images: Narrative Discourse and Reception in the Thirteenth-
Century Illuminated Apocalypse. Cambridge: Cambridge University Press.

Lewis, S. (1986) “Tractatus adversus Judaeos  in the Gulbenkian Apocalypse”,  Art Bulle‑
tin 68: 543–566.

Libman, M.Ia. (1972) Diurer i ego epokha: Zhivopis’ i grafika Germanii kontsa XV i per‑
voi poloviny XVI veka [The Dürer era: German graphics and paintings of the late 
XV — first half of the XVI century]. Moscow: Iskusstvo.

Lipton, S. (2014) Dark mirror: The Medieval origins of Anti-Jewish iconography [https://
www.amazon.com/Dark-Mirror-Medieval-Anti-Jewish-Iconography/
dp/0805079106, accessed on 24.08.2021]. 

http://www.caareviews.org/reviews/597#.YRUFcIgzaWw
https://sites.duke.edu/intransit/files/2019/08/02B_04_whitepaper_Dittmar.pdf
https://sites.duke.edu/intransit/files/2019/08/02B_04_whitepaper_Dittmar.pdf
https://gitr.ru/data/events/2020/%D0%BAonson_16.2.pdf
https://gitr.ru/data/events/2020/%D0%BAonson_16.2.pdf
https://cmd-journal.hse.ru/article/view/11895
https://cmd-journal.hse.ru/article/view/11895
https://www.amazon.com/Dark-Mirror-Medieval-Anti-Jewish-Iconography/dp/0805079106
https://www.amazon.com/Dark-Mirror-Medieval-Anti-Jewish-Iconography/dp/0805079106
https://www.amazon.com/Dark-Mirror-Medieval-Anti-Jewish-Iconography/dp/0805079106


Г р и г о р и й  К о н с о н

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 3 3

Luchitskaia, S.I. (2001) Obraz Drugogo: Musul’mane v khronikakh krestovykh pokhodov 
[The image of the Other: Muslims in the Crusades’ chronicles]. Saint Petersburg: 
Aleteiia.

Maizulʹs, M.R. (2021) Mezhdu Khristom i Antikhristom: «Poklonenie volkhvov» Ieronima 
Boskha [Between Christ and the Antichrist: “The Adoration of the Magi” by Hier-
onymus Bosch]. M.: Alʹpina non-fikshn.

Pearson, A. (2005) “Rezension von: Debra Higgs Strickland: Saracens, demons, and Jews. 
Making monsters in medieval art, Princeton / Oxford: Princeton University Press 
2003”, KUNSTFORM 6(2) [https://www.arthistoricum.net/kunstform/rezension/
ausgabe/2005/2, accessed on 24.08.2021]. 

Strickland, D.H. (2016) The Epiphany of Hieronymus Bosch: Imagining Antichrist and 
Others from the Middle Ages to the Reformation. London/Turnhout: Harvey Mill-
er Publishers, an Imprint of Brepols Publishers. 

Strickland, D.H. (2019) “Monsters, Demons, and Jews in the painting of Hieronymus 
Bosch”, in I. Idelson-Shein, Chr. Wiese (eds) Monsters and monstrosity in Jewish 
history: From the Middle Ages to Modernity, pp. 42–68. London: Bloomsbury 
Press.

Strickland, D.H. (2003) Saracens, Demons, and Jews: Making Monsters in Medieval Art. 
Princeton/Oxford: Princeton University Press.

Tolnay, Ch. de (1992 [1966]) Boskh [Bosch]. Moscow: Ulysses intern. publ.

Vygotskii, L.S. (1968) Psikhologiia iskusstva [The psychology of art] (2nd ed.). Moscow: 
Iskusstvo.



3 3 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Рецензии

Рецензия на: Сергазина К. «Хождение вкруг»: Ритуальная 
практика первых общин христоверов. М.; Спб.: Центр 
гуманитарных инициатив, 2017. — 256 с.

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-334-338

Несмотря на  обилие дореволю-
ционных публикаций о  христо-
верах (как религиоведческих, так 
и публицистических), работы со-
ветских религиоведов (напри-
мер, Ф.М. Путинцева, А.И.  Кли-
банова), а  также современных 
исследователей (А.А. Панчен-
ко1, А.Г.  Бермана2 и  др.), исто-
рию, повседневность и  риту-
альную практику христоверов/
хлыстов (самоназвание «люди 
Божьи»3) нельзя назвать доста-
точно изученными, и они до сих 
пор во многом остаются загадоч-
ным явлением. В своей моногра-
фии о верованиях и ритуальных 
практиках христоверов (в первую 
половину XVIII в.) Ксения Серга-
зина опирается на  корпус след-

1.	 Панченко А.А. Христовщина и  скоп-
чество: фольклор и  традиционная 
культура мистических сект. М.: ОГИ, 
2002. 

2.	 Берман А.Г. Секта хлыстов в России: 
ранняя история и  религия. Чебокса-
ры: Чуваш. гос. пед. ун-т, 2020.

3.	 Реутский Н.В. Люди божьи и  скоп-
цы. Историческое исследование. М.: 
Типография Грачёва и Кº, 1872. С. 4. 

ственных дел 1717–1757 гг., в т.ч. 
тех, где христоверы обвиняют-
ся в устроении оргий на ночных 
собраниях, ритуальных жертво-
приношениях детей, обожествле-
нии учителей и «пророков».

Как многие исследователи 
XIX–XX веков, так и  сами хри-
стоверы относили начало дви-
жения к первой половине XVII в. 
(кроме того, существуют хлыстов-
ские песни о легендарных распро-
странителях этого учения Аверь-
янове и  Иване Емельянове, один 
из которых жил во времена прав-
ления Дмитрия Донского, а  дру-
гой — Ивана Грозного4). Сергазина 
сдвигает появление христовщины 
к  рубежу XVII–XVIII вв. (делая, 
впрочем, оговорку, что «вопрос 
продолжает оставаться откры-
тым» — с. 22). К  этому времени 
молодое движение привлекло 

4.	 Буткевич Т.И. Обзор русских сект 
и их толков. Харьков: Типография Гу-
бернского Правления, 1910. С. 18–19; 
Берман А.Г. Секта хлыстов в  России: 
ранняя история и религия. Чебоксары: 
Чуваш. гос. пед. ун-т, 2020. С. 112–113.

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-XX-XX


№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 3 5

С е р г а з и н а  К .  « Х о ж д е н и е  в к р у г » …

внимание властей, и  материалы 
проведенных тогда расследова-
ний стали ключевой источнико-
вой базой для изучения общин 
христоверов. В этот ранний пери-
од из  христовщины еще не  выде-
лилось скопчество (первое офици-
альное расследование о  скопцах 
относится к  1772 г.5), адепты ко-
торого, не  отвергая прежние ос-
новы веры, делали особый акцент 
на  оскоплении как радикальном 
средстве умерщвления плоти.

Несколько слов о  термино-
логии. Автор сознательно почти 
не  использует определения «сек-
танты», «хлысты», «хлыстовство», 
предпочитая термины «христове-
ры» и  «христовщина». Но  если 
желание избегать коннотатив-
но окрашенного слова «сектан-
ты» понятно, то  отказ от  терми-
на «хлысты» не кажется столь же 
обоснованным. Возможно, автору 
следовало бы подробнее остано-
виться на  происхождении поня-
тия «христоверы» и его закрепле-
нии в научной терминологии.

Книга состоит из  четырех 
глав и  приложения (опублико-
ванные впервые архивные до-
кументы), но  по  содержанию ее 
можно разделить на  три части: 
история следственных дел как 
таковых; анализ верований и ри-
туальной практики христоверов; 
документы. В  центре внимания 

5.	 Рождественский Арсений. Хлыстов-
щина и скопчество. М.: Университет-
ская типография, 1882. С. 77.

книги два взаимосвязанных во-
проса: реальное учение и  прак-
тика христоверов и  «внешний 
взгляд», в  который вплетены 
распространенные мифы о них.

При рассмотрении Угличско-
го (1717 г.) и других следственных 
дел автор детально восстанавли-
вает ход событий: когда и при ка-
ких обстоятельствах властям ста-
новилось известно о христоверах, 
на  чем акцентировалось внима-
ние следователей, какая инфор-
мация о  верованиях, ритуальной 
практике, личностях христоверов 
содержится в документах. Напри-
мер, участники Угличского дела 
не  только проводили тайные со-
брания, но  и  принимали у  себя 
приезжавшего из  Москвы Про-
копия Лупкина (с. 28–29), что 
свидетельствует о  налаживании 
контактов между верующими 
из разных мест. По мере ознаком-
ления следователей с новым дви-
жением ширился и круг вопросов, 
которые они задавали арестован-
ным христоверам. 

Особый интерес вызывает гла-
ва 4, где рассматриваются мифы 
о  христоверах, содержащиеся 
в  некоторых делах (например, 
они обвиняются в  устроении ор-
гий на  ночных собраниях, риту-
альных жертвоприношениях де-
тей, обожествлении учителей 
и  «пророков»). В  дальнейшем 
мифологемы, связанные с  хри-
стоверами, не  только получили 
широкое распространение в каче-
стве устного фольклора, но  так-



3 3 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Р е ц е н з и и

же нашли отражение в  религио-
ведческих работах, публицистике, 
художественной литературе. Так, 
«хлысты» действуют в известных 
романах «На  горах» П. Мельни-
кова-Печерского, «Старый дом» 
В. Соловьева, «Антихрист. Петр 
и  Алексей» Д. Мережковского 
и  др. В  романе Г. Данилевского 
«Мирович» одним из  персона-
жей является основатель секты 
скопцов Кондратий Селиванов. 
В  советское время христоверы 
фигурировали в  популярном ро-
мане А. Иванова «Тени исчезают 
в  полдень», в  милицейском де-
тективе В. Кашина «Чужое ору-
жие». Эти и другие произведения 
в  той или иной мере поддержи-
вают одиозные мифы о  «хлы-
стах»: сексуальные оргии на  ра-
дениях («Петр и Алексей», «Тени 
исчезают в  полдень»), ритуаль-
ные жертвоприношения детей 
(«Петр и  Алексей», «Мирович»). 
П.И. Мельников-Печерский бо-
лее осторожен в  обвинениях: 
в его романе «На горах» «просве-
щенные» христоверы, за  исклю-
чением Егора Денисова, хранят 
целомудрие. Они знают Писание 
и  богословские книги, разумно 
толкуют их. Однако люди «мало-
го ведения» слепо верят в  леген-
ды о  человеческих воплощениях 
Христа и Бога Саваофа, а кое-кто 
практикует на  радениях самоис-
тязание и сексуальные оргии.

В  советское время, несмо-
тря на  господствующую антире-
лигиозную идеологию, иссле-

дователи русского сектантства 
отвергли наиболее одиозные об-
винения в адрес христоверов. На-
пример, Ф.М. Путинцев в докладе 
на  II съезде Союза воинствую-
щих безбожников (1929 г.) под-
верг упомянутые мифологемы 
возмущенной критике: «Сколь-
ко до  революции было судебных 
процессов, и не было случая, что-
бы попам удалось доказать, что 
существует культ разврата, оргии 
во время богослужений. <…> Ни-
каких оргий во  время богослуже-
ния не  было никогда, и  это мож-
но доказать. Мы имеем обратные 
случаи, когда врачи рассказывали, 
что при обследовании двух хлы-
стовок (одной 40 лет и другой 60 
лет) они обнаружили у обеих дев-
ственность, несмотря на  то  что 
обе они в  течение десятков лет 
были замужем»6. В  дальнейшем 
аналогичной точки зрения при-
держивался выдающийся совет-
ский религиовед А.И. Клибанов.

К. Сергазина справедливо ука-
зывает, что в  ХХ в. упомянутые 
мифологемы были перемещены 
с  христоверов на  русских проте-
стантов — в  частности, евангель-
ских христиан-баптистов, пя-
тидесятников (с. 120). Феномен 
подобной эволюции нуждается 
в  изучении. Истории о  сексуаль-
ных оргиях сохранились, главным 
образом, в устном фольклоре, то-

6.	 Никольская Т.К. Русский протестан-
тизм и  государственная власть 
в 1905–1991 годах. Спб.: Изд-во Евро-
пейского университета, 2009. С. 83.



№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 3 7

С е р г а з и н а  К .  « Х о ж д е н и е  в к р у г » …

гда как обвинения в  ритуальном 
убийстве или в  его попытке офи-
циально звучали на  некоторых 
судебных процессах времен хру-
щевской антирелигиозной кам-
пании. В  частности, в  громком 
уголовном деле о  московских 
пятидесятниках (1961 г.) пропо-
ведник Иван Федотов обвинял-
ся в  подстрекательстве к  жертво-
приношению ребенка, за что был 
осужден на  10 лет лишения сво-
боды7 (реабилитирован по Поста-
новлению Президиума Верховно-
го Суда РФ от 22.05.19968).

При рассмотрении следствен-
ных дел XVIII в. Сергазина задает-
ся вопросом, была ли какая-либо 
реальная основа для появления 
данных мифологем или они были 
сконструированы в  ходе рассле-
дований. Автор не  находит под-
тверждения данным обвинениям 
(кроме практики самобичева-
ния) и  указывает на  их  сходство 
с «кровавым наветом» и другими 
уже существовавшими мифами. 
Кроме того, в  главе анализиру-
ются источники, которые могли 
оказать влияние на  формирова-
ние мифов — например писания 
Минуция Феликса (с. 119).

Вместе с  тем такая важная 
тема могла быть рассмотрена 

7.	 Круглов Ф. Под видом религиозных 
вероучений // Орехово-Зуевская 
правда. 10.05.1961. № 92. С. 3; Федо-
тов И.П. Встать! Суд идет! М., 2006. 
С. 299–300, 305.

8.	 Федотов И.П. Встать! Суд идет! М., 
2006. С. 140.

обстоятельнее. К. Сергазина пи-
шет: «Неграмотные крестьяне 
[…] были еще более беззащит-
ны перед следствием, наперед 
знавшим, в  чем состоит уче-
ние и  практика новой религиоз-
ной группы» (с. 54). Можно ли 
из этой фразы сделать вывод, что 
автор считает следственные дела 
в  значительной степени сфабри-
кованными? И если против обви-
нения в  «свальном грехе» суще-
ствуют многочисленные факты 
и  свидетельства (аскетическое 
учение христоверов, снижение 
или прекращение рождаемости 
в «хлыстовских» селениях, появ-
ление скопчества как движения 
против нарушений целомудрия 
и  т.п.), то  другие мифологемы 
остаются пока малоизученными.

Сергазина приходит к  за-
ключению, что у  христове-
ров не  было таинств, альтер-
нативных церковным, а  сами 
они  — по  крайней мере, в  опи-
сываемый период — не  отделяли 
себя от  православия (с. 131–132), 
не  отвергали значимости Свя-
щенного Писания и  церковного 
Предания (с. 77). Христовщина 
как учение состояла в  пропове-
ди жизни по  христианским за-
поведям и строгим аскетическим 
правилам. Уже на  раннем этапе 
у  христоверов начала формиро-
ваться сеть взаимосвязанных ме-
жду собой общин и  групп. При 
отсутствии системной иерархии 
в этой среде выделились учителя, 
«пророки» и  «пророчицы». Они 



3 3 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

пользовались особым уважени-
ем, но  нет оснований говорить 
об их обожествлении и тем более 
об их самоидентификации с Хри-
стом или Богородицей. 

Таким образом, следует от-
метить научную новизну рабо-
ты, где на  основании обширно-
го круга источников воссоздается 
многоплановая картина жизни 
общин христоверов в  первой по-
ловине XVIII в. Автор подверга-
ет сомнению распространенные 
мифы о христоверах и делает ин-
тересный вывод, что таинствен-
ное движение было тогда не столь 
далеким от  православия, как это 
принято считать. Актуальность 
исследования заключается так-
же в  междисциплинарном под-
ходе к теме: анализ фактического 
материала проводится с  истори-
ческой, религиоведческой и  ис-
точниковедческой позиции. По-
следнее следует отметить особо, 
ведь методика изучения судебно-
следственных документов (как 
дореволюционной, так и  совет-

ской эпохи) до  сих пор остается 
мало разработанной. 

Будучи заметным явлени-
ем в  XVIII–XIX вв., христоверы 
в XX в. переместились на обочи-
ну религиозной жизни России, 
а  в  наши дни спорным являет-
ся даже вопрос об  их  существо-
вании. Как отметил А.С. Лав-
ров, автор предисловия к работе 
К. Сергазиной, «у  “христоверов” 
нет ныне здравствующих наслед-
ников, если, конечно, не считать 
откровенных самозванцев» (с. 5). 
Это утверждение нельзя счи-
тать ни  полностью доказанным, 
ни  заведомо ошибочным, ведь 
процесс «угасания» христовщи-
ны остается в  историческом ре-
лигиоведении «белым пятном». 
Поэтому хотелось бы, чтобы ис-
следование Ксении Сергазиной 
о  развитии духовной культуры 
христоверов не  ограничилось 
XVIII веком, а было продолжено. 

Татьяна Никольская

Roussou, Eugenia (2021) Orthodox Christianity, New Age 
Spirituality and Vernacular Religion: The “Evil Eye” in 
Greece. London, New York: Bloomsbury Advances in 
Religious Studies, Bloomsbury Academic — 216 p. 

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-338-343

Идея, что определенный тип 
взгляда  — сглаз или дурной 
глаз — обладает разрушительной 
силой, является очень устойчивой 

и распространенной в истории че-
ловечества. Такой взгляд есть вы-
брос негативных чувств и эмоций 
(злобы, зависти, жадности), осо-

Р е ц е н з и и

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-XX-XX%60


№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 3 9

O r t h o d o x  C h r i s t i a n i t y ,  N e w  A g e  S p i r i t u a l i t y …

знанно или неосознанно направ-
ленный против их источника (на-
пример успешного человека или 
ценного предмета, который при-
надлежит другому). Со  времен 
древнего Шумера до  сегодняш-
него дня присутствие идеи сглаза 
и разных методов противостояния 
ему  — от  целительных ритуалов 
до  защитных амулетов  — про-
слеживается в  разных формах 
на многих континентах, во многих 
культурах и  религиях. В  Библии 
сглаз упоминается больше два-
дцати раз, а  христианство всегда 
находилось в  сложных отноше-
ниях с  поверьями и  практиками, 
с  ним связанными, — от  их  отри-
цания до попыток инкорпорации 
в религиозную систему.

Новая книга Евгении Руссу 
«Православие, Нью-Эйдж-духов-
ность и  вернакулярная религия: 
вера в  сглаз в  Греции» предлага-
ет детальный этнографический 
анализ дурного глаза в стране, где 
он является неотъемлемой частью 
повседневной жизни и  фолькло-
ра. Монография издана в  меж-
дисциплинарной серии Blooms‑
bury Advances in Religious Studies, 
в  рамках которой уже несколько 
лет публикуются работы, совме-
щающие оригинальные эмпири-
ческие исследования с  новыми 
теоретическими подходами.

Автор книги  — греческий ан-
трополог, соединяющая в  этой 
работе свой личный опыт (как 
страдавшей от сглаза, так и цели-
тельницы) и  пятнадцать лет соб-

ственных исследований на  эту 
тему. Ее этнография, охватыва-
ющая разные локусы (Ретимно 
на Крите и Салоники в Северной 
Греции) и  разные периоды вре-
мени (2005–2006 и  2012–2019), 
интересна и  оригинальна по  не-
скольким причинам. Во-первых, 
в  отличие от  предыдущих работ 
по  сглазу в  Греции, Руссу про-
водила свои исследования в  го-
родской (а  не  деревенской) сре-
де. Во-вторых, длительность ее 
проекта позволила уловить важ-
ные изменения в  современном 
греческом восприятии сглаза и — 
шире — духовной культуре стра-
ны. Во-третьих, включение в поле 
этнографического исследования 
не только официального и верна-
кулярного православия, но и раз-
ных явлений, попадающих под 
общее понятие Нью-Эйдж, дало 
Руссу возможность показать ди-
намическую, нередко полную па-
радоксов, картину этой культуры. 
Наконец, такой этнографический 
ракурс вместе с  оригинальным 
теоретическим подходом позво-
лили показать сглаз не  как меха-
низм контроля, ведущий к  кон-
формизму и  подчинению обще-
ственному давлению (как это 
предполагали прежние работы 
по  теме), но  как инструмент со-
циальной агентности, выраже-
ния индивидуальных предпочте-
ний и процесса самоопределения 
личности внутри группы. 

Во  введении Руссу объясняет 
аналитический потенциал сгла-



3 4 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

за, который  — как межкультур-
ное явление, с  одной стороны, 
и  центральный элемент верна-
кулярного православия, с  дру-
гой — представляет собой своего 
рода место встречи греческой 
традиционной религиозности 
с новой для Греции духовностью 
Нью-Эйдж. В этой главе читатель 
может также ознакомиться с  об-
зором литературы по  дурному 
глазу в  Греции и  узнать про де-
тали и  методологию этнографи-
ческого исследования, проведен-
ного автором. В  частности, она 
объясняет свою позицию как по-
зицию «туземного антрополога» 
(native anthropologist), что по-
зволяет ей переходить от  взгля-
да изнутри (emic perspective) 
к взгляду извне (etic perspective) 
и  обратно, а  также углубить эт-
нографическое погружение в  ис-
следуемую среду — от более стан-
дартного «включенного наблю-
дения» (participant observation) 
до  «наблюдающего включения» 
(observatory participation). 

Вторая глава, “The New Age of 
Greek Religiosity: Orthodox Chris-
tianity and Beyond”, описывает 
центральное место православия 
в  греческой культуре и  затраги-
вает тему религии в  городской 
среде страны. Здесь также обсу-
ждаются мистические элементы 
православия (исихазм) и  недав-
нее, но  приобретающее значи-
тельные масштабы распростра-
нение элементов духовности 
Нью-Эйдж в Греции.

Третья глава посвящена по-
нятию miatasma, описывающему 
состояние бедствия, которое воз-
никает как результат сглаза. Здесь 
Руссу подробно описывает сим-
птомы этого состояния, такие как 
головная боль, слабость, а  также 
ощущение, что человек находит-
ся вне себя и окружающего мира. 
Кроме того, автор анализирует 
общественно-пространственный 
контекст сглаза и miatasmа — по-
стоянное наблюдение за другими 
и обсуждение их действий, проис-
ходившее в «густой» социальной 
среде греческих городов. В  кон-
це главы она обращает внимание 
на  «официальный» церковный 
вариант сглаза (vaskania), а  так-
же на возникновение в последнее 
время понятия kalo mati (благой 
глаз), которое допускает возмож-
ность, что влияние сглаза (даже 
негативное) происходит из-за  хо-
роших побуждений. 

Следующая часть книги опи-
сывает ритуал освобождения 
от  сглаза (ksematiasma). Руссу 
подчеркивает значение смысло-
вых ощущений (прикосновение 
целителя, вкус воды и соли, звук 
молитвы) в  процессе исцеления. 
Дальше она обсуждает взаимоот-
ношения православных священ-
ников, молившихся против vas‑
kanii, и светских целителей, боль-
шинство которых  — женщины. 
Важной темой этой главы являет-
ся также afhypovoli — самовнуше-
ние сглаза, которое ведет к посто-
янному поиску помощи целители.

Р е ц е н з и и



№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 4 1

O r t h o d o x  C h r i s t i a n i t y ,  N e w  A g e  S p i r i t u a l i t y …

Пятая глава (“Creative synthe-
ses through material culture: The 
evil eye in the spiritual market-
place”) — самая интересная в  кон-
тексте этого специального номе-
ра. Как заявляет автор, «именно 
материальность находится в  са-
мом центре практик дурного гла-
за» (“Materiality is centrally situat‑
ed in the evil eye practice.”). Итак, 
здесь подробно обсуждается мате-
риальная культура дурного глаза, 
а  точнее — разновидность защит-
ных амулетов (matakia). Руссу об-
ращает внимание на популярное 
с  недавних времен соединение 
разных элементов в  этих амуле-
тах — православных икон и  стек-
лянных голубых глаз. Кроме этого 
соединения, в  греческих магази-
нах и домах такие амулеты часто 
находятся на одной полке с пред-
метами, относящимися непосред-
ственно к  Нью-Эйдж, — энергети-
ческими кристаллами, символа-
ми инь и  ян, и  прочим. Таким 
способом происходит апроприа-
ция и  совмещение силы предме-
тов (или предметов силы) раз-
ных духовно-религиозных тра-
диций для борьбы против сглаза. 
Однако такая апроприация вы-
зывает ряд вопросов, на которые 
Руссу старается ответить. Откуда 
вдруг возникла в греческой куль-
туре потребность соединить эти 
разные элементы? Остается ли 
икона, обвешенная бусами с  го-
лубым глазом, все еще почитае-
мой иконой или же такое «свя-
тотатство» лишает ее сакральной 

силы? И наоборот — увеличивает-
ся ли защитная сила «неправо-
славного» амулета, когда он вме-
щает в себе икону?

Шестая глава сосредоточена 
на  теме современной плюрали-
зации религиозного ландшафта 
Греции — возрастающего интере-
са к  неправославным духовным 
практикам, таким как йога или 
рейки, индивидуализации гре-
ческой  религиозности и  ослаб-
ления гегемонии Церкви. 

Наконец, седьмая глава поды-
тоживает основные выводы кни-
ги. Кроме того, Руссу приводит 
здесь историю, которая отлично 
показывает, как глокализация 
Нью-Эйдж через включение его 
элементов в  традиционные гре-
ческие практики противостоя-
ния сглазу не  делает, однако, 
эти практики более глобальны-
ми. Когда в  Лондоне автор пы-
тается освободить от сглаза свою 
японскую подругу, ритуал пло-
хо заканчивается (она не  может 
избавиться от  «негатива», кото-
рый «перешел» на  нее), и  толь-
ко интервенция нескольких це-
лителей, находящихся в  Греции, 
спасает ситуацию. 

Книга Руссу важна для пони-
мания современных религиоз-
ных процессов как в  греческом, 
так и  в  более общем современ-
ном контексте. Она сосредоточена 
на  «низовых» явлениях, которые 
происходят в  повседневной жиз-
ни и вне контроля институтов ре-
лигиозной или политической вла-



Рецензии

3 4 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

сти. Их картина в книге нечеткая, 
но  это скорее является ее силой, 
чем недостатком, поскольку Руссу 
«не режет края», а наоборот — по-
казывает многогранность явления.

С  другой стороны, автору 
не  удалось избежать несколь-
ких проблем, которые негативно 
влияют на  качество работы. Че-
рез всю книгу Руссу повторяет об-
щие (и  несколько осуждающие) 
идеи и  фразы, такие как «Пра-
вославное христианство утра-
тило свое превосходство и  сей-
час находится в равных условиях 
с субъективной духовностью (sub‑
jective-life spiritualities). Люди по-
няли, что они могут освободить-
ся от оков, накладываемых на них 
церковью». Место в  тексте, по-
терянное на  повторения тако-
го рода, было бы лучше исполь-
зовать для более глубокого ана-
лиза исторической роли поверий 
и практик, связанных со сглазом 
в  греческом вернакулярном пра-
вославии. В  работе также много 
сравнений греческого правосла-
вия с  западным христианством 
(пятидесятничество, католи-
цизм), но, как ни  странно, прак-
тически нет отнесения к  другим 
восточнохристианским культурам 
(хотя, например, традиция при-
креплять амулеты в  форме гла-
за к Евангелиям прослеживается 
в армянском христианстве XVIII–
XIX вв.). Поскольку эти элементы 
отсутствует, автор «спешит» с не-
которыми выводами. Например, 
вo введении она пишет: 

Но  также следует подчерк-
нуть то  обстоятельство, что 
духовная харизма в  совре-
менной Греции не  являет-
ся привилегией православ-
ных виртуозов; на  это могут 
претендовать и  вернакуляр-
ные религиозные практики. 
И  в  этом заключается уни-
кальность отношения рели-
гии и  духовности в  грече-
ском контексте. В  западном 
социокультурном контексте 
конфессиональная религия 
и  индивидуализированная 
духовность воспринимаются 
и  практикуются в  противо-
положных плоскостях и вряд 
ли могут сосуществовать.

Во-первых, такая формулиров-
ка как бы предполагает, что 
пока в Греции не появился Нью-
Эйдж, народные целители сгла-
за были лишены «духовной ха-
ризмы». Во-вторых, греческий 
казус не  такой уж  уникальный, 
если сравнить его с другими пра-
вославными странами. В-третьих, 
заявление о том, что в западном 
контексте «конфессиональная 
религия» и  «индивидуализиро-
ванная религия» несовместимы, 
не кажется убедительным.

Несмотря на  эти недостатки, 
книга будет интересным чтени-
ем для всех, кто занимается ан-
тропологией христианства или 
следит за  сегодняшними про-
цессами глобализации и  глока-
лизации религии. Работа Рус-



№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 4 3

T h e  S p i r i t u a l  E x e r c i s e s  o f  S a i n t  I g n a t i u s  o f  L o y o l a …

су затрагивает темы, которые 
мало изучены, и фиксирует важ-
ный момент в истории греческо-
го православия — как в его инсти-

туционально-официальной, так 
и в вернакулярной форме. 

Конрад Секерски

O’Reilly, Terence. (2020) The Spiritual Exercises of Saint 
Ignatius of Loyola: Contexts, Sources, Reception. Leiden; 
Boston: Brill. — 352 p.

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-343-349

История критических исследова-
ний ключевого труда св. Игнатия 
Лойолы — его «Духовных упраж-
нений»  — насчитывает чуть бо-
лее сотни лет. Основной работой, 
определившей современное пони-
мание и  оценку Упражнений, яв-
ляется посмертный труд Жозефа 
де Гибера «Духовность Общества 
Иисуса: Исторический очерк» (La 
spiritualité de la Compagnie de Jé‑
sus: Esquisse historique, 1953)1. 
После выхода этой фундамен-
тальной книги перед исследова-
телями встал вопрос: что делать 
после де Гибера? Но  как оказа-
лось, осталось еще многое. За по-
следние 60 лет практически за-
ново была открыта изначальная 
адаптивность и  гибкость Упраж‑
нений, а  также их  мистическое 
измерение. На  смену теологиче-
скому осмыслению пришел кри-
тический анализ текста как ис-
торического документа, под-

1.	 de Guibert, J. (1953) La spiritualité de 
la Compagnie de Jésus: Esquisse histo‑
rique. Rome: Institutum Historicum 
Societatis Iesu.

верженного влиянию контекста. 
Тем не  менее, до  сих пор, когда 
речь заходит об Игнатии, многие 
иезуиты теряют критическое чу-
тье и  не  способны выйти за  рам-
ки утверждаемого агиографи-
ей (p. xiv). Для них любое при-
знание возможных посторонних 
влияний кажется принижающим 
оригинальность Игнатия. В  све-
те этого нюанса работа профес-
сора Теренса О’Рейли «Духовные 
упражнения св. Игнатия Лойо-
лы: контексты, источники, вос-
приятие», посвятившего исследо-
ваниям испанской мистики 16 в. 
и, в  частности, работам Игнатия, 
более 45 лет, привлекает внима-
ние предельной академической 
честностью.

Работа разделена на три прак-
тически равных по объему части, 
выведенные автором в заглавие: 
контексты (главы 1–4), источни-
ки (главы 5–8), восприятие (гла-
вы 9–12). 

Автор начинает с  рассмотре-
ния первой официальной био-
графии жизни Игнатия, состав-

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-XX-XX


Рецензии

3 4 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ленной о. Педро де  Рибаденей-
ра в 1572 г., и возникших причин, 
по  которым ее авторитет со  вре-
менем был подорван (глава 1). Ри-
баденейра хорошо знал Игнатия 
и  его сподвижников, с  которы-
ми тот основал Общество Иису-
са в  1540 году. Благодаря этому 
он стремился к  точности описа-
ния, сбалансированности и  пол-
ноте. Однако, как и все историки, 
Рибаденейра имел свой взгляд 
на  прошлое, который формиро-
вался под влиянием забот его 
собственного времени и  места. 
Так, автор показывает, что сфор-
мированный Рибаденейрой об-
раз Игнатия как солдата Церкви, 
«ведущего ее победоносные вой-
ска против антихриста, Мартина 
Лютера» (p. 3), во  многом явля-
ется реакцией на  реалии контр-
реформации и  не  выдерживает 
критического анализа. На  деле 
же Игнатий никогда не обсуждал 
протестантские верования в  сво-
их собственных трудах и  почти 
никогда не  ссылался на  Лютера 
в  своих письмах. В  то  же время, 
как замечает автор, аналогичной 
трансформации в  изменчивом 
духе времени был подвержен 
и сам текст Упражнений. Для за-
щиты своего труда и  Общества 
Игнатий вносит в итоговый текст 
ряд положений, касающихся 
примата Церкви и  Папы. Затем, 
в  главе 2, автор рассматривает 
Упражнения в свете идей Марти-
на Лютера. Он подвергает сомне-
нию выдвигаемое на протяжении 

многих веков предположение, 
идущее от  Рибаденейры, о  том, 
что духовность Игнатия была не-
совместима с  духовностью Люте-
ра. Сопоставляя жизненные пути 
Лютера и Лойолы, он показывает 
как схожесть переживаемых ими 
мучений в  моменты духовного 
кризиса, так и  схожесть посте-
пенно выросших из них стремле-
ний к интериоризации духовной 
жизни. Автор обращается к  со-
поставлению Упражнений и  уче-
ния «об  оправдании», а  также 
их  влиянию на  реформистское 
движение Spirituali. При этом он 
указывает на  амбивалентность 
прагматики Упражнений — ведь 
с одной стороны, они стали сред-
ством решения духовных вопро-
сов о  соотношении веры и  доб-
рых дел, а  также искупитель-
ном страдании Христа, которые 
так беспокоили Лютера, а  с  дру-
гой, стали «оружием, дарован-
ным церкви Контрреформации» 
(p. 59). Глава 3 посвящена сопо-
ставлению Упражнений и  идей 
Эразма Роттердамского, процве-
тавших в  Алкала-де-Энарес, ко-
гда там жил Игнатий. Автор по-
казывает, что в  этом вопросе не-
достаточно свидетельств Камары 
и  Рибаденейры о  категоричном 
непринятии Игнатием работы 
Эразма «Энхиридион». Несмо-
тря на  ряд существенных разли-
чий в  вопросах духовности, кон-
цепции безразличия и  бедности, 
а  также опыта прямого боже-
ственного руководства, Игна-



№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 4 5

T h e  S p i r i t u a l  E x e r c i s e s  o f  S a i n t  I g n a t i u s  o f  L o y o l a …

тий преобразовывает Упражне‑
ния с  учетом актуальной крити-
ки эразмианцами «Подражаний 
Христу». Именно в  этой главе 
ярко проявляется общая для ра-
боты О’Рейли черта — стремление 
показать существующее излиш-
нее упрощение взаимоотноше-
ний Игнатия с  иными авторами. 
В  этой главе упрощение касает-
ся суждения о  том, что раз Иг-
натия не  привлек «Энхириди-
он», то  значит в  1520-е годы он 
был антиэразмианцем, а  также 
однозначного противопоставле-
ния игнатианской и  эразмиан-
ской систем медитации. Завер-
шает первую часть глава, посвя-
щенная истории соотнесения 
Упражнений и характерных черт 
алюмбрадос (alumbrados) — охва-
тившего Испанию мистическо-
го движения, которое развивало 
представление об  автономии че-
ловеческого субъекта, благодаря 
непосредственному личному из-
учению Библии, отрицающее не-
обходимость посредничества бо-
гослужебной литературы и  книг, 
поощряемых Католической цер-
ковью, и  концентрирующееся 
на  определенных формах меди-
тации, направленных на созерца-
ние и  личное единение с  Богом. 
Автор ставит во  главу два вопро-
са: какие параллели, если тако-
вые имеются, существуют между 
духовностью Упражнений и  уче-
нием испанских алюмбрадос, 
с  которыми Игнатия связывали 
его недоброжелатели как в  Ис-

пании, так и  в  Италии, и  остава-
лось ли Общество Иисуса после 
смерти Игнатия верным «мисти-
ческим» элементам Упражнений 
или же в  их  понимании произо-
шли изменения. Неудивительно, 
что, будучи одним из  ведущих 
специалистов в  этих вопросах, 
О’Рейли растягивает их  рассмо-
трение больше, чем на одну главу. 
Детальные обвинения Мельхора 
Кано, как против самого Игнатия, 
так и  против Общества в  целом, 
будут представлены им уже в  за-
вершении работы, в главе 10. 

Второй раздел работы, «Ис-
точники», обращен автором 
к рассмотрению трудов, которые 
Игнатий читал до и во время сво-
его обращения в Лойоле и Манре-
се, и их влиянию на раннюю вер-
сию Упражнений. Критическое 
исследование поиска этих источ-
ников было начато более века 
назад Анри Ватриганом (1845–
1926). Однако лишь в  1920-х го-
дах начал формироваться кон-
сенсус, обозначивший ключевые 
работы. Сделанные тогда Арту-
ро Кодина (1867–1941) выводы, 
подтвержденные последующи-
ми исследованиями, были утвер-
ждены в  критическом издании 
Упражнений, вышедшем в  1969 
г. Их  общему рассмотрению по-
священа глава 5. Автор дополня-
ет классический список, состоя-
щий из  «Жизни Христа» (Vita 
Christi) Людольфа Саксонского 
(1295–1378), «Золотой легенды» 
(Legenda aurea) Иакова Ворагин-



Рецензии

3 4 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ского (1230–1298), «О  подража-
нии Христу» (De Imitatione Chris‑
ti) Фомы Кемпийского, «Амади-
са Гальского» (Amadís de Gaula) 
Гарсиа Родригеса де Монталь-
во (1450–1504), работами Гарсиа 
Хименеса де Сиснероса (1455–
1510)  — «Сборником упражне-
ний в  жизни духовной» (Exer‑
citatorio de la vida spiritual) и его 
более поздним сокращением 
«Кратким компендием Духовных 
упражнений» (Compendio breve 
de exercicios espirituales), с  ко-
торыми Игнатий познакомился 
в  Монтсеррате, «Оружием хри-
стианского воина» (Enchiridi‑
on militis Christiani) Эразма Рот-
тердамского (1569–1536), «Пре-
зрением к  миру» (Contemptus 
Mundi), а  также «Часами Бого-
родицы» (Horas de nuestra Seño‑
ra segun la orden romana), в  ре-
дакции Хорхе Кочи (ум. 1548). 
О’Рейли вновь повторяет, что 
наши знания о  роли ранних пе-
чатных книг в  жизни Игнатия 
должны оставаться предвари-
тельными и  открытыми для пе-
ресмотра в свете новой информа-
ции. В последующих двух главах 
он продолжает анализ пересече-
ний Упражнений с  другими ис-
точниками, раскрывая их на при-
мере происхождения и  эволю-
ции «Правил различения духов» 
в  главе 6, и  тонкостей «Утеше-
ния без предшествующей причи-
ны» в  главе  7. Среди исследова-
телей Упражнений это утешение 
озадачивало многих и  на  протя-

жении долгих лет комментато-
ры игнорировали его. В  послед-
нее же время интерес к нему воз-
обновляется и  автор, двигаясь 
в  этом ключе, показывает, как 
личный опыт Игнатия определил 
его оценку и  восприятие совре-
менной ему традиции. Раздел за-
вершается главой, посвященной 
исследованию традиций, на  ко-
торых основывается структура 
и  образность Упражнений. Ис-
пользуя тот же метод лингвисти-
ко-исторического анализа, автор 
обращается к  ним на  примере 
перехода послушника в  Упраж‑
нениях от  чувств подневольного 
страха к сыновнему.

Заключительный раздел по-
священ изучению того, как 
Упражнения были восприняты. 
О’Рейли не следует путем истори-
ческой хронологии, избирая вме-
сто этого 4 реакции — переосмыс-
ление, отрицание, принятие, 
личная практика. Он начинает, 
в главе 9, с проблематики потери 
иезуитами прагматики личной 
мистической практики Упражне‑
ний. Однако, если сравнивать вы-
страиваемую им историю изме-
нения практики с  работой «Био-
графия Духовных упражнений» 
(A Biography of the  Spiritual Ex‑
ercises, 2016) Моше Слуховски2, 
она показана О’Рейли достаточно 
скромно. И все же все ключевые 

2.	 Sluhovsky, M. (2016) “A Biography of 
the Spiritual Exercises”, in Jesuit His‑
toriography Online. Brill  Reference 
Works.



№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 4 7

T h e  S p i r i t u a l  E x e r c i s e s  o f  S a i n t  I g n a t i u s  o f  L o y o l a …

этапы, такие как выход на  пер-
вый план, после смерти Игнатия, 
аскетического прочтения текста, 
усиление этой тенденции в  XIX 
веке, когда было восстановлено 
Общество Иисуса, и  обращение 
ее вспять в  XX веке, им показа-
ны. При этом автор отталкивал-
ся от  трудов ирландского иезуи-
та Джозефа Вила (1921–2002), 
оставаясь в  рамках канониче-
ского понимания необходимости 
возврата к  раннему пониманию 
прагматики практики. И, с одной 
стороны, это позволяет просле-
дить изменения, происходящие 
внутри Общества, но в то же вре-
мя снижает масштаб влияния ис-
торического контекста. Так, воз-
можное добавление в  этот ана-
лиз идей адаптации Упражнений 
в  духе времени, высказанных 
Пьером Тейяром де Шарденом 
на  несколько десятилетий рань-
ше Вила, было бы крайне инте-
ресным, т.к. на основании их он 
видел необходимость обновле-
ния всей католической церкви. 
То  же касается и  последующих 
идей иезуитов, таких как Карл 
Ранер и  Ханс Урс фон Бальта-
зар. В  10 главе автор переходит 
к  яростному отрицанию Упраж‑
нений и  атакам доминиканца 
Мельчора Кано (ок. 1509–60 гг.), 
направленным на  подавление 
практики и  только зародившего-
ся ордена. Кано был убежден, что 
действия Игнатия были вдохнов-
лены алюмбрадос. Он считал, что 
Игнатий был тщеславен, а его от-

кровения недостойны доверия (p. 
237). Схожие обвинения были 
выдвинуты им и против ближай-
ших соратников Игнатия — Ми-
геля де Торреса, Пьера Фавра, 
Альфонсо Сальмерона и  Диего 
Лаинеса. Что же касается Упраж‑
нений, он осуждал тот факт, что 
они предлагали всем одну и  ту 
же духовность созерцательного 
типа, независимо от  различных 
темпераментов и призваний. Он 
также выступал против того зна-
чения, которое, по  его мнению, 
иезуиты придают аффективно-
му духовному опыту. Опасаясь 
распространения Упражнений, 
Кано заявлял, что «они превра-
щают солдат в  женщин, а  ка-
бальерос — в  кур, а  не  во  львов» 
(p. 240). Эти и  другие обвине-
ния, включая те, что были на-
правлены против устоев Обще-
ства, Кано зафиксировал в  виде 
рукописи «Порицание и  мне-
ние, высказанное магистром ор-
дена проповедников отцом Фра-
ем Мельчором Кано против Ин-
ститута отцов иезуитов» (Censura 
y parecer que dio el Padre Maes‑
tro Fray Melchor Cano de la Or‑
den de Predicadores contra el In‑
stituto de los Padres Jesuitas), ко-
торую намеривался предоставить 
Папе Павлу IV, чтобы покончить 
с  Обществом. Долгое время эта 
рукопись считалась утерянной, 
существуя лишь в  отдельных от-
рывках, пересказанных в других 
трудах, пока О’Рейли не  обнару-
жил ее в Британской библиотеке. 



Рецензии

3 4 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Во второй части 10 главы он при-
водит ее текст, сопоставляя его 
с иными сохранившимися частя-
ми. При этом, как замечает автор, 
неверным будет считать, что не-
приязнь Кано была направлена 
лишь против иезуитов. Она яв-
лялась общим контекстом борь-
бы католической церкви с  ре-
формистскими течениями. Кано 
выдвинул аналогичное обвине-
ние и  против своего коллеги до-
миниканца Луиса де Гранада 
(1505–1588), обвинив его в  том, 
что он составил «Книгу для мо-
литв и медитаций» (Libro de ora‑
ciony meditacion), чтобы пред-
ложить созерцательную духов-
ность людям, живущим в  миру, 
что могло навредить им. Остава-
ясь в  тех же временных рамках, 
1540-х и  1550-х годов, автор пе-
реходит в главе 11 к другой реак-
ции на Упражнения — принятию. 
Он рассматривает его на  при-
мере разрешения с  помощью 
Упражнений внутреннего кризи-
са, с которым столкнулась Тереза 
Авильская (1515–1582). Они пре-
подавались ей двумя молодыми 
иезуитами  — Диего де Cетиной 
(1531–1568) и  Хуаном де Пра-
даносом (1529–1597). После по-
дробного рассмотрения развития 
этого кризиса автор показывает, 
что оба иезуита хорошо понима-
ли проблемы Терезы и  смогли 
чутко реагировать на  ее нужды, 
следуя духу Упражнений, при-
зывающих наставника в  опреде-
ленный момент отойти в  сторо-

ну и позволить Богу и душе взаи-
модействовать, не вставая между 
ними. Как отмечает автор, это 
подтверждает, что во  времена 
Игнатия Упражнения были от-
крыты для мистической молит-
вы (p. 275). Однако после смер-
ти Игнатия в  1556 году созерца-
тельный аспект Упражнений был 
постепенно маргинализирован. 
Для лучшего же их  понимания 
до  этого момента автор завер-
шает этот раздел анализом «Ду-
ховного дневника» самого Игна-
тия (в  главе 12). Сохранившиеся 
страницы этого текста показыва-
ют, насколько глубоко внутрен-
няя жизнь Игнатия была укоре-
нена в  практике и  идеалах, ре-
комендуемых Упражнениями, 
и  как Игнатий постепенно пре-
ображался под влиянием по-
лученных им духовных даров. 
По  меткому замечанию Джозе-
фа Мюнитица, Игнатий «нежно 
реагировал на  малейшие движе-
ния благодати и  полностью за-
висел от них» (p. 254). При этом 
сами Упражнения были про‑
житы до  того, как было напи-
сано руководство. Эта идея, по-
жалуй, является центральной 
в  работе О’Рейли. Упражнения, 
составленные Игнатием, несо-
мненно, были основаны на  впи-
танной им традиции, но в то же 
время эти знания были перера-
ботаны в  личном мистическом 
опыте. Это касается и  составлен-
ных им впоследствии Конститу-
ций Общества.



№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 4 9

T h e  S p i r i t u a l  E x e r c i s e s  o f  S a i n t  I g n a t i u s  o f  L o y o l a …

Несмотря на  общую целост-
ность работы, она представля-
ет собой компиляцию исследо-
ваний О’Рейли, из которых лишь 
4 не  были опубликованы ранее. 
Из-за этого тексту зачастую недо-
стает складности и  единой нити 
повествования. Множественные 
повторы идей, несмотря на  по-
зитивный характер укоренения 
ключевых тезисов, сбивают. По-
этому было бы не  корректно по-
мещать работу О’Рейли в  один 
ряд с классиками исследователей 
«Духовных упражнений», такими 
как де Гибер, Мюнитиц, Ипарра-
гирре, Ранер и др.

И  все же значимость этой ра-
боты несомненна. За  последние 
несколько десятилетий, пожалуй, 
это первая критическая работа, 
посвященная анализу «Духов-
ных упражнений» в  таком объе-
ме. И  величайшая ценность ра-
боты О’Рейли заключается даже 
не  столько в  том материале, ко-
торый ему удалось собрать или 
пересказать, сколько в  том ре-
зультате, который достигается 
структурой рассмотрения это-
го материала. Вместо того, что-
бы утверждать строгую позицию 
по каждому из поднимаемых во-
просов, автор подвергает их  все-
стороннему рассмотрению, ука-
зывая на  слабые и  сильные сто-
роны каждого утверждения. 
В  стремлении развеять излиш-
ние упрощения, о которых было 
сказано ранее, ему удается со-
хранить баланс между найден-

ными ответами и  возникающи-
ми из них новыми вопросами. 

20 мая 2021 г. иезуиты по все-
му миру отпраздновали откры-
тие «года Игнатия». Ровно 500 
лет назад в  этот день молодой 
баскский дворянин Иньиго де 
Лойола был ранен при обороне 
Памплоны, и  этот день праздну-
ется ими как точка отсчета его 
духовного обращения. Привле-
кая внимание к  этой дате, рос-
сийское отделение Общества 
Иисуса организовало в  стенах 
Государственного музея исто-
рии религии скромную выставку 
«Ad Maiorem Dei Gloriam! К  вя-
щей славе Божией!», освеща-
ющую ключевые имена в  исто-
рии развития ордена. Завершит-
ся же «год Игнатия» 31 июля 
2022  г. праздничной мессой, 
в  честь 400-летия его канониза-
ции. В свете этих двух памятных 
дат, привлекающих внимание 
всего католического мира к  фи-
гуре Лойолы, выход работы про-
фессора О’Рейли видится особен-
но актуальным.

Пожалуй, единственным су-
щественным недостатком это-
го издания является его высокая 
цена. В соответствии с общей це-
новой политикой нидерландско-
го издательства Brill, работа сто-
ит около 180$, вне зависимо-
сти от  приобретаемого формата. 
И  это может значительно сни-
зить ее читательскую аудиторию.

Михаил Базлев



Рецензии

3 5 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Роуз Э.М. Убийство Уильяма Норвичского. Происхождение 
кровавого навета в средневековой Европе / пер. с англ. 
Т. Ковалевской. М.: Новое литературное обозрение, 
2021. — 432 с.

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-350-355

В  2015 г. в  издательстве Oxford 
University Press вышла кни-
га американского историка-ме-
диевиста и  журналистки Эмили 
Роуз под названием “The Mur-
der of William in Norwich. The Or-
igins of the Blood Label in Medie-
val Europe” с  эффектной облож-
кой кровавого оттенка. Книга 
быстро стала бестселлером, от-
мечалась различными награда-
ми, в  том числе как «академи-
ческое исследование, внесшее 
значительный вклад в интерпре-
тацию истории и культуры чело-
вечества». В  2021 г. «Убийство 
Уильяма Норвичского» вышло 
на русском языке в издательстве 
«Новое литературное обозрение». 

В  качестве предмета исследо-
вания доктор Роуз избрала один 
из  самых болезненных и  дра-
матичных сюжетов в  истории 
межконфессиональных отноше-
ний — убийство мальчика по име-
ни Уильям из английского города 
Норвич (Норидж) в 1144 г., назы-
ваемое точкой отсчета распро-
странения мифа о кровавом наве-
те в Европе. Избранный предмет 
исследования едва ли можно на-
звать оригинальным. Этому сю-
жету посвящен довольно солид-
ный корпус текстов, все наибо-

лее авторитетные специалисты 
по  кровавому навету (Г. Лэнгмю-
ир, А. Дандес, Дж. Трахтенберг 
и  др.1) так или иначе комменти-
ровали его, он стал обязательным 
элементом любого текста по исто-
рии иудео-христианских отноше-
ний. Тем не менее, автору «Убий-
ства…» удалось внести свой суще-
ственный вклад в интерпретацию 
этого важного сюжета. Несмотря 
на  широкую известность исто-
рии об Уильяме, Эмили Роуз ста-
ла первым исследователем, кото-
рый предпринял попытку осуще-
ствить масштабное историческое 
расследование. 

Кровавый навет, по  мнению 
Роуз, воспринимается как нечто 
вневременное, как культурный 
концепт. Он становился пред-
метом исследования антрополо-
гов и  фольклористов, лингви-
стов и  психологов, что в  конеч-
ном итоге приводило к  вопросу 
о  вине и  ответственности самих 
жертв навета. Основной тезис ав-

1.	 Langmuir, G. (1990) Toward a Defini‑
tion of Antisemitism. Berkeley: Univer-
sity of California Press; Dundes, A. 
(ed.) (1991) The Blood Libel Legend: 
A Casebook in Anti-Semitic Folklore. 
Madison: University of Wisconsin 
Press; Трахтенберг Дж. Дьявол и ев-
реи. М.: Гешарим, 1998.

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-3-XX-XX


№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 5 1

Р о у з  Э . М .  У б и й с т в о  У и л ь я м а  Н о р в и ч с к о г о …

тора «Убийства…» заключается 
в  необходимости исследовать за-
рождение этого мифа в конкрет-
ном историческом контексте, 
а именно — в англо-норманнском 
городе Восточной Англии эпохи 
Высокого Средневековья. Фор-
мулируя цель своего исследова-
ния, доктор Роуз подчеркивает: 
«Мой предмет — не  вечные исти-
ны христианско-еврейских отно-
шений, но  особенная их  колли-
зия, взятая во  всех ее аспектах, 
начиная от  ее возникновения, 
истолкования и культурного кон-
струирования и  заканчивая рас-
пространением в качестве нарра-
тива, получившего очень долгую 
жизнь» (с. 33). 

Книга состоит из двух частей, 
в  каждой из  которых по  четыре 
главы. Ее структура отражает из-
бранную оптику: от главы к главе 
автор меняет исследовательские 
ракурсы, успешно перемещаясь 
между микро- и  макроуровня-
ми анализа. Первая часть посвя-
щена непосредственно процес-
су конструирования мифа, тогда 
как во  второй части созданный 
нарратив о ритуальном убийстве 
помещается в новые географиче-
ские пространства и  социокуль-
турные контексты: Глостер, Блуа, 
Бери-Сент-Эдмундс и Париж.

Первая глава книги посвяще-
на обстоятельствам обнаружения 
тела 12-летнего Уильяма. Однако 
это событие можно назвать ско-
рее предысторией зарождения 
мифа о кровавом навете, а не его 

началом. Эмили Роуз настолько 
подробно анализирует обстоя-
тельства обнаружения тела, что 
в  повествовании находится, на-
пример, место экскурсам в  исто-
рию деревообработки и примене-
ния древесины в  средневековой 
Англии (с. 37). Погружая чита-
теля в  повседневность, особен-
ности социально-экономической 
жизни восточноанглийского со-
циума, автор убедительно демон-
стрирует, что совершенное убий-
ство не было экстраординарным 
событием. Анализ судебных до-
кументов и других локальных ис-
точников того времени показал, 
что насилие и жестокие убийства 
были распространенным явлени-
ем, молодые люди вполне могли 
быть объявлены святыми после 
своей смерти, а  Уильям из  Нор-
вича вовсе не  был бедным кре-
стьянским сыном, как о  нем на-
писал его летописец. 

Основным источником, со-
здавшим основу для распростра-
нения культа Уильяма Норвич-
ского как жертвы евреев, стало 
«Житие и  страсти святого Уиль-
яма Норвичского», написан-
ное монахом Томасом Монмут-
ским. Именно этот текст, а  вовсе 
не само убийство, стало централь-
ным источником для исследова-
ния. На протяжении всего повест-
вования доктор Роуз подвергает 
верификации нарратив, создан-
ный Томасом Монмутским и  по-
следовательно сопоставляет его 
с  другими историческими дан-



Рецензии

3 5 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ными, в результате чего приходит 
к выводу о наличии значительной 
доли вымысла в  тексте монаха. 
К  слову, параллельно с  выходом 
из  печати «Убийства…» в  2015 
г. в  одном из  самых популяр-
ных в  мире англоязычных изда-
тельств “Penguin” вышел и  сам 
первоисточник — «Житие и  стра-
сти святого Уильяма Норвичско-
го» в  переводе на  современный 
английский язык с комментария-
ми Мири Рубин2. Думается, что 
такое совпадение в значительной 
степени подстегнуло читателей 
к  ознакомлению как с  первоис-
точником, так и с исследованием, 
написанном на  его основе. Одна-
ко для русскоязычного читателя 
текст «Жития» остается неизве-
стен, и сегодня книга Эмили Роуз 
является главным проводником 
в историю рождения мифа о кро-
вавом навете в средневековой Ан-
глии второй половины XII в. 

 На  протяжении последую-
щих трех глав первой части Роуз 
доказывает, что «Житие» Тома-
са Монмутского появилось в  ре-
зультате совпадения интересов 
старого англосаксонского мо-
нашества и  норманнской элиты 
в  Восточной Англии. Как извест-
но, между самим убийством (1144 
г.) и появлением жития (1150 г.) 
прошло шесть лет, на  протяже-
нии которых не  обнаруживает-

2.	 Rubin, M. (ed.), Thomas of Monmouth 
(2015) The Life and Passion of William 
of Norwich. Penguin Classics.

ся никаких следов почитания 
Уильяма как жертвы убийства 
евреями. Однако текст «Жи-
тия» не  появился «из  ниотку-
да». Этому предшествовал судеб-
ный процесс, напрямую никак 
не  связанный с  убийством Уиль-
яма, но  ставший подлинной точ-
кой легитимации идеи кроваво-
го навета в  средневековой Евро-
пе. Речь идет о суде над Симоном 
де Новером, обвиненном в  убий-
стве еврея Дельсаля, в 1150 г. То-
гда на судебном процессе, в при-
сутствии короля, защитник де 
Новера епископ Тарб озвучил 
дерзкую версию, согласно кото-
рой евреи, в том числе Дельсаль, 
совершили убийство 12-летнего 
подмастерья Уильяма в  ритуаль-
ных целях, а Симон де Новер впо-
следствии, спустя пять лет, убил 
самого Дельсаля. Таким образом, 
убийство переставало быть кри-
минальным событием, а  превра-
щалось в  «общественное и  рели-
гиозное деяние». 

По  мнению Э. Роуз, успеш-
ность распространения мифа 
о  ритуальном убийстве Уильяма 
Норвичского «была следстви-
ем хорошо продуманной судеб-
ной стратегии, которую ученый, 
хитроумный клирик и  управле-
нец, столкнувшийся с  трудной 
тяжбой, создал под немалым 
давлением» (с. 153). Таким об-
разом, не  только Томас Монмут-
ский, но и епископ Тарб со своей 
командой юристов создали исто-
рию Уильяма Норвичского. 



№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 5 3

Р о у з  Э . М .  У б и й с т в о  У и л ь я м а  Н о р в и ч с к о г о …

Автор подробно анализирует 
социальные и экономические свя-
зи между группами, среди кото-
рых распространялся культ Уиль-
яма Норвичского, обращаясь при 
этом не только к локальным исто-
рическим источникам, но и к сю-
жетам из других регионов, резуль-
татам исследований в  области 
народной религиозности, фольк-
лора, иудео-христианских взаимо-
отношений. Так, Роуз обнаружи-
вает, что культ почитания мощей 
Уильяма Норвичского складывал-
ся крайне медленно и  с  пробук-
совками и  требовал от  местного 
монашества значительных усилий 
по его поддержанию: 

Св. Уильям не  пользовался 
особой популярностью даже 
в  Восточной Англии, он так 
и  не  стал важным святым, 
как на  то  надеялись монахи 
с  епископом, и  не  принес со-
бору особых богатств. Попыт-
ки создать и  распространить 
культ Уильяма не были след-
ствием деятельности како-
го-то  конкретного человека, 
как не  были они и  спонтан-
ным проявлением страха хри-
стиан перед евреями. Мно-
гие последователи культа 
Уильяма четко располагают-
ся в  сфере пересечения ин-
тересов и  семей <…>. Юный 
подмастерье Уильям никогда 
не был важным местным или 
региональным святым, явля-
ясь, скорее, выразителем об-

ширных интересов епископа 
и  приората при Норвичском 
соборе (с. 203)3. 

Однако приведенные сведения 
оставляют перед читателем во-
прос, как столь заурядный и  не-
популярный культ местночти-
мого святого мог оказать такое 
существенное влияние на распро-
странение одного из  самых жиз-
нестойких антисемитских мифов. 

Ответ на этот вопрос Роуз дает 
во  второй части своей книги, ко-
торая посвящена анализу обстоя-
тельств появления аналогичных 
обвинений евреев в  ритуальных 
убийствах в четырех разных горо-
дах Англии и Франции: Глостере, 
Блуа, Бери-Сент-Эдмундсе и  Па-
риже. Посвящая по  отдельной 
главе каждому сюжету, автор при-
ходит к  выводу, что во  всех этих 
сюжетах триггером к  возникно-

3.	 Эта цитата, несмотря на важность вы-
сказанной идеи, показывает, что пе-
ревод книги на русский язык выпол-
нен не  всегда удачно. В  оригинале 
фраза звучит так: “St. William never 
had a significant reputation even with-
in East Anglia, never became as impor-
tant a saint as the monks and bishop 
had hoped, and never brought great 
riches to the cathedral. The motivation 
to promote him did not come from a 
single individual, nor was it a spontane-
ous outpouring of Christian fear of 
Jews. Many of the adherents of Wil-
liam’s cult can be clearly located within 
that circle of overlapping interests and 
families <…>. William was never an im-
portant local or regional saint, but rath-
er a representative of the extended in-
terests of the bishop and of Norwich 
Cathedral Priory” (р. 123–124).



Рецензии

3 5 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

вению обвинений стали практи-
ческие интересы местных элит 
(в  Глостере — желание избавить-
ся от  долгов, в  Блуа — укрепить 
свою власть, в Бери-Сент-Эдмунд-
се — продвинуться по  иерархиче-
ской лестнице, в  Париже — высе-
лить евреев из города). 

Любопытная деталь: заглавия 
обеих частей книги содержат пе-
речисление персонажей (1-я глава 
называется «Монах, рыцарь, епи-
скоп и  банкир», 2-я  — «Граф ан-
глийский, граф французский, аб-
бат и  король»). Такая персони-
фикация выглядит неслучайной 
и  в  полной мере соответствует за-
мыслу автора: ответственность 
за  появление и  распростране-
ние мифа о  кровавом навете воз-
лагается не  на  абстрактные обра-
зы, а на конкретные исторические 
персонажи, которые исходя из сво-
их личных мотивов посчитали вы-
годным и  удобным использовать 
обвинение евреев в  ритуальных 
убийствах в собственных целях. 

Персонализация ответствен-
ности и  контекстуализация ро-
ждения мифа — пожалуй, главные 
цели книги Эмили Роуз. Подход 
и  интенция автора не  новы. Нам 
известны другие довольно успеш-
ные примеры микроисторических 
исследований кровавого наве-
та4. Однако перед исследователем 

4.	 В  российском контексте было бы 
уместно назвать недавнюю книгу 
Ю. Аврутина о велижском ритуальном 
деле, разразившемся в Российской им-
перии в  первой половине XIX  в. Кни-

средневековых реалий XII в. сто-
ит значительно более сложная за-
дача, порой это приводит к  необ-
ходимости допущений и  предпо-
ложений, суждений по  аналогии. 
О  такого рода недостатках сво-
его исследования предупрежда-
ет и  автор «Убийства…». Предло-
женный Э. Роуз подход к  изуче-
нию возникновения кровавого 
навета не производит революцию, 
но  предлагает иначе взглянуть 
на  привычные сюжеты. Автор 
«Убийства» не стремится дать объ-
яснение всем случаям возникнове-
ния кровавого навета в  исследуе-
мый период, честно признаваясь, 
что для этого попросту недоста-
точно источников. Предпринятое 
ею исследование/расследование 
во  многом могло бы стать побу-
ждением к проведению аналогич-
ных исследований на  средневеко-
вом материале. В  России, напри-
мер, такое исследование можно 
было бы осуществить в контексте 
убийства Евстратия Постника5. 

га Ю. Аврутина, как и  «Убийство…» 
Э. Роуз, вышла в издательстве Oxford 
University Press. Avrutin, E. (2018) The 
Velizh Affair. A Blood Label in a Russian 
Town. Oxford University Press. Русский 
перевод книги вышел в  2020 г. 
(изд-во Academic Studies Press). 

5.	 См. Петрухин В. Евстратий Постник 
и Вильям из Норвича — две «пасхаль-
ные» жертвы // Праздник-обряд-ри‑
туал в славянской и еврейской куль‑
турной традиции: сб. статей. М., 
Центр научных работников и  препо-
давателей иудаики в  вузах «Сэфер»; 
Институт славяноведения РАН, 2004. 
С. 84–103.



№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 5 5

Р о у з  Э . М .  У б и й с т в о  У и л ь я м а  Н о р в и ч с к о г о …

Книга Э. Роуз вовсе не  ста-
вит точку в  исследовании воз-
никновения кровавого навета. 
После выхода «Убийства…» по-
являются и  новые работы. Так, 
например, совсем скоро вый-
дет исследование американского 
профессора Хитер Блёртон, спе-
циалиста по  английской сред-
невековой литературе, которая 
в  отличие от  Э. Роуз видит при-
чины популярности мифа и  тек-
ста Томаса Монмутского вовсе 
не  в  социально-экономической 
истории, а  в  особой популярно-
сти и влиянии определенных ли-
тературных жанров6. Тем не  ме-
нее, исследование Эмили Роуз 
добавляет важный ракурс в  об-
щую копилку объяснительных 
моделей одного из  самых слож-
ных для интерпретации сюжетов 
в иудео-христианских отношени-
ях. Талант журналиста в  сочета-
нии с профессиональными навы-
ками историка позволили автору 
создать увлекательное микроис-
торическое исследование. Кни-
га написана в жанре детективно-
го расследования, читается легко 
и увлекательно. Помимо очевид-
ной научной ценности, она так-
же является важным обществен-
ным проектом.

Виктория Герасимова

6.	 Blurton, H. (2021) Inventing William of 
Norwich Thomas of Monmouth and 
Literary Culture, 1150–1200. Universi-
ty of Pennsylvania Press (forthcoming).

Библиография / References 

Петрухин В. Евстратий Постник и Виль-
ям из  Норвича  — две «пасхаль-
ные» жертвы // Праздник-обряд-
ритуал в славянской и еврейской 
культурной традиции: сб. статей. 
М., Центр научных работников 
и  преподавателей иудаики в  ву-
зах «Сэфер»; Институт славяно-
ведения РАН, 2004. С. 84–103.

Трахтенберг Дж. Дьявол и евреи. М.: Ге-
шарим, 1998.

Avrutin, E. (2018) The Velizh Affair. A 
Blood Label in a Russian Town. 
Oxford University Press. 

Blurton, H. (2021) Inventing William of 
Norwich Thomas of Monmouth 
and Literary Culture, 1150–1200. 
University of Pennsylvania Press 
(forthcoming).

Dundes, A. (ed.) (1991) The Blood Libel 
Legend: A Casebook in Anti-Semit‑
ic Folklore. Madison: University of 
Wisconsin Press.

Langmuir, G. (1990) Toward a Definition 
of Antisemitism. Berkeley: Univer-
sity of California Press.

Petrukhin, V. (2004) “Evstratii Postnik i 
Vil’iam iz Norvicha  — dve 

“paskhal’nye’ zhertvy” [Eustratius 
Postnik and William of Nor-
wich  — two “paschal” victims], in 
Prazdnik-obriad-ritual v slavian‑
skoi i evreiskoi kul’turnoi traditsii, 
pp. 84–103. M., Center for re-
searchers and teachers of Jewish 
studies at universities “Sefer”; In-
stitute of Slavic Studies of Russian 
Academy of Sciences.

Rubin, M. (ed.), Thomas of Monmouth 
(2015) The Life and Passion of Wil‑
liam of Norwich. Penguin Classics.

Trakhtenberg, Dzh. (1998) D’iavol i evrei 
[The Devil and the Jews]. M.: Ge-
sharim.



3 5 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Справочная информация

Авторы

Дмитрий Антонов — директор, ведущий научный сотрудник Центра визуаль-
ных исследований Средневековья и  Нового времени РГГУ; профессор кафе-
дры истории и теории культуры РГГУ; старший научный сотрудник Лаборато-
рии теоретической фольклористики ШАГИ ИОН РАНХиГС (Москва, Россия). 
antonov-dmitriy@list.ru

Михаил Базлев   — ассистент кафедры истории, Национальный исследова-
тельский ядерный университет «МИФИ» (НИЯУ МИФИ) (Москва, Россия). 
mike.bazlev@gmail.com

Мадина Бекмаганбетова   — PhD докторант кафедры религиоведения Евра- 
зийского национального университета им. Л.Н. Гумилева (Нур-Султан, Казах-
стан). diks1991@mail.ru

Эдина Бозоки   — профессор университета Пуатье (Франция). Edina.bozoky@
univ-poitiers.fr

Елена Воронцова  — старший научный сотрудник исторического факультета 
МГУ; старший преподаватель Православного Свято-Тихоновского гуманитар-
ного университета (Москва, Россия). lendail@yandex.ru

Виктория Герасимова — cтарший научный сотрудник Омского государствен-
ного университета им. Ф.М. Достоевского (Омск, Россия). gerasimova@bk.ru 

Дмитрий Доронин — научный сотрудник Лаборатории теоретической фольк-
лористики ШАГИ ИОН РАНХиГС (Москва, Россия). demetra2@mail.ru

Валерия Елагина — сотрудник исследовательского семинара «Социология ре-
лигии» Православного Свято-Тихоновского гуманитарного университета (Мо-
сква, Россия). valeria.nagibova@gmail.com 

Михаил Майзульс  — научный сотрудник Центра визуальных исследований 
Средневековья и Нового времени, Российский государственный гуманитарный 
университет (Москва, Россия). maizuls@gmail.com

Андрей Мороз — профессор, заведующий научно-учебной лаборатории теоре-
тической и полевой фольклористики Национального исследовательского уни-
верситета «Высшая школа экономики». abmoroz@hse.ru

Григорий Консон  — профессор, Московский городской педагогический уни-
верситет, Московский физико-технический институт (национальный иссле-

mailto:antonov-dmitriy@list.ru
mailto:diks1991@mail.ru
mailto:lendail@yandex.ru
mailto:gerasimova@bk.ru
mailto:demetra2@mail.ru
mailto:valeria.nagibova@gmail.com
mailto:maizuls@gmail.com


№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 5 7

﻿А в т о р ы ﻿

довательский университет), Национальный исследовательский университет 
«Высшая школа экономики» (Москва, Россия). gkonson@yandex.ru

Татьяна Никольская  — доцент Санкт-Петербургского христианского универ-
ситета (Россия). niktk@spbcu.ru

Элеонора Семиврагова — студентка Школы филологических наук Националь-
ного исследовательского университета «Высшая школа экономики». nora.sem-
ivragova@mail.ru

Анна Серегина  — ведущий научный сотрудник Института всеобщей истории 
РАН (Москва, Россия). aseregina@mail.ru

Конрад Секерски — аспирант, Департамент теологии и религиоведения, Лон-
донский Королевский колледж (Лондон, Великобритания). konradsiekierski@
gmail.com

Людмила Сукина — доцент, заведующий кафедрой подготовки кадров высшей 
квалификации Института программных систем им. А.К. Айламазяна РАН (Пе-
реславль-Залесский, Россия). lbsukina@gmail.com

Ольга Тогоева  — ведущий научный сотрудник Института всеобщей истории 
РАН (Москва, Россия). togoeva@yandex.ru

Дильшат Харман  — старший научный сотрудник Центра визуальных иссле-
дований Средневековья и Нового времени факультета культурологии Россий-
ского государственного гуманитарного университета (Москва, Россия). dilshat.
harman@gmail.com

Юлия Шаповал — профессор кафедры религиоведения Евразийского нацио-
нального университета им. Л.Н. Гумилева (Нур-Султан, Казахстан). shapov-
al74@mail.ru

Екатерина Шебалина  — научный сотрудник Центра европейских исследова-
ний Института международных исследований, МГИМО МИД России; млад-
ший научный сотрудник Института всеобщей истории РАН (Москва, Россия). 
shebalina.e.o@my.mgimo.ru

mailto:niktk@spbcu.ru
mailto:aseregina@mail.ru
mailto:lbsukina@gmail.com
mailto:togoeva@yandex.ru
mailto:dilshat.harman@gmail.com
mailto:dilshat.harman@gmail.com
mailto:shapoval74@mail.ru
mailto:shapoval74@mail.ru
mailto:shebalina.e.o@my.mgimo.ru


3 5 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Authors

Dmitriy Antonov  — Professor, Director of the Center for Visual Studies of Medi-
eval and Early Modern Culture, Russian State University for the Humanities; Sen-
ior Researcher of the Center for Theoretical Folklore Studies, STEPS, Russian Presi-
dential Academy of National Economy and Public Administration (Moscow, Russia). 
antonov-dmitriy@list.ru

Mikhail Bazlev  — Assistant, Department of History, National Research Nuclear 
University MEPhI (Moscow Engineering Physics Institute) (Moscow, Russia). mike.
bazlev@gmail.com

Mad  i n a Be k m a g a n b e t o v a   — PhD Student, Religious Studies Department, 
L.N. Gumilyov Eurasian National University (Nur-Sultan, Republic of Kazakhstan). 
diks1991@mail.ru

Edina Bozoky   — Professor, University of Poitiers (France). edina.bozoky@univ-
poitiers.fr

Dmitriy Doronin  — Researcher, Center for Theoretical Folklore Studies, STEPS, 
Russian Presidential Academy of National Economy and Public Administration 
(Moscow, Russia). demetra2@mail.ru

Valeria Elagina — Research Assistant, “Sociology of Religion” Research Laborato-
ry, St. Tikhon’s Orthodox University for the Humanities (Moscow, Russia). valeria.
nagibova@gmail.com

Victoria Gerasimova — Senior Research Fellow, Dostoevsky Omsk State Universi-
ty (Omsk, Russia). gerasimova@bk.ru

Dilshat Harman — Senior Researcher, Center for Visual Studies of Medieval and 
Modern Culture, Russian State University for the Humanities (Moscow, Russia). 
dilshat.harman@gmail.com

Grigoriy Konson — Professor, Moscow City University; Professor, MIPT Universi-
ty; Professor, HSE University (Moscow, Russia). gkonson@yandex.ru 

Mikhail Maizuls — Researcher, Center for Visual Studies of the Medieval and Ear-
ly Modern Culture, Russian State University for the Humanities (Moscow, Russia). 
maizuls@gmail.com

Andrey Moroz — Professor, Head of the Laboratory of Theoretical and Field Folk-
lore Studies, HSE University. abmoroz@hse.ru

Tatyana Nikolskaya — Professor, St. Petersburg Christian University (Russia). nik-
tk@spbcu.ru

Eleonora Semivragova — Student, School of Philology, HSE University (Moscow, 
Russia). nora.semivragova@mail.ru

Anna Seregina   — Leading Research Fellow, Institute of World History, Russian 
Academy of Sciences (Moscow, Russia). aseregina@mail.ru

mailto:antonov-dmitriy@list.ru
mailto:diks1991@mail.ru
mailto:Edina.bozoky@univ-poitiers.fr
mailto:Edina.bozoky@univ-poitiers.fr
mailto:demetra2@mail.ru
mailto:valeria.nagibova@gmail.com
mailto:valeria.nagibova@gmail.com
mailto:gerasimova@bk.ru
mailto:dilshat.harman@gmail.com
mailto:gkonson@yandex.ru
mailto:maizuls@gmail.com
mailto:niktk@spbcu.ru
mailto:niktk@spbcu.ru
mailto:aseregina@mail.ru


﻿

№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 5 9

A u t h o r s

Konrad Siekierski — PhD Candidate, Department of Theology and Religious Stud-
ies, King’s College London (Great Britain). konradsiekierski@gmail.com

Yuliya Shapoval — Professor of Religious Studies Department, L.N. Gumilyov Eur-
asian National University (Nur-Sultan, Republic of Kazakhstan). shapoval74@mail.
ru

Ekaterina Shebalina  — Researcher, Institute for International Studies, MGIMO-
University; Junior Research Fellow, Institute of World History, Russian Academy of 
Sciences (Moscow, Russia). shebalina.e.o@my.mgimo.ru

Liudmila Sukina — Associate Professor, Program Systems Institute, Russian Acad-
emy of Sciences (Pereslavl-Zalessky, Russia). lbsukina@gmail.com

Olga Togoeva — Leading Reseracher, Institute of World History, Russian Academy 
of Sciences (Moscow, Russia). togoeva@yandex.ru 

Elena Vorontsova  — Senior Researcher, Faculty of History, Lomonosov Moscow 
State University; Senior Lecturer, Department of Theology St. Tikhon’s Orthodox 
University for the Humanities (Moscow, Russia). lendail@yandex.ru

mailto:shapoval74@mail.ru
mailto:shapoval74@mail.ru
mailto:shebalina.e.o@my.mgimo.ru
mailto:lbsukina@gmail.com
mailto:togoeva@yandex.ru
mailto:lendail@yandex.ru


3 6 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Аннотации

Дмитрий Антонов. Апроприация силы: незримое «тело» святыни в  христи-
анских традициях

Статья посвящена апроприации силы сакральных предметов. В  эту стра-
тегию попадает широкий веер практик, распространенных в христианских 
традициях — от контактных способов общения с реликвиями (прикоснове-
ние, ношение на теле, съедание/выпивание фрагмента и т.п.) до дистант-
ных практик (приближение, зрительный контакт, направление реликвии 
в нужную сторону, обнесение святыней определенного пространства и др.). 
Это манипулятивные практики, цель которых — использовать благодать, 
источаемую сакральным предметом, в необходимых целях — от исцеления, 
защиты или атаки неприятеля до создания контактных реликвий и даль-
нейшего распространения благодати в  разных материальных носителях. 
Как показано в  статье, подобные практики предполагают наличие у  са-
кральных объектов незримого «второго тела», благодати, окружающей 
мощи святого, икону или брандеа — контакт с этим «телом», протяженным 
и очерченным в пространстве, достигается путем различных способов ди-
стантного контакта. Представление о  святыне как об  источнике благода-
ти и о возможности физического использования, апроприации этой силы 
определяет множество способов взаимодействия с  реликвиями в  различ-
ных христианских традициях вплоть до настоящего дня. 

Ключевые слова:  христианство, контактные реликвии, мощи, иконы, 
брандеа, апроприация силы, коммуникация с сакральными объектами. 

Михаил Майзульс. Прикосновение взглядом: паломнические зеркала и апро-
приация сакральной «силы»

Средневековые представления и практики, связанные с передачей сакраль-
ной «энергии» (virtus) от мощей и изображений, придавали огромное зна-
чение физическому контакту. Благодаря ему обычные предметы (часто ору-
дия пыток и убийства), которые прикасались к телам святых, превращались 
в реликвии, а предметы, которые позже касались их, становились вторич-
ными (или контактными) реликвиями, отвечавшими на чаяния паломни-
ков. Через жидкость, которой омыли реликварий с мощами, или гравюру, 
которую приложили к  чудотворной фреске, тоже, как считалось, можно 
было приобщиться к спасительной/целительной силе святых. К позднему 
Средневековью в католической Европе, параллельно древним тактильным 
практикам, особую роль приобрело «причащение взором» и другие прак-
тики, уповавшие на прикосновение взором. Эта статья посвящена палом-
ническим зеркалам как инструменту апроприации сакральной «энергии» 
и другим практикам, которые опирались на силу взгляда. 

Ключевые слова: культ святых, паломничество, паломнические значки, 
апотропеи, зеркала, евхаристия. 



№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 6 1

А н н о т а ц и и﻿

Ольга Тогоева. Дело о  потерянных мощах: отшельник Жан из  Гента и  Лю-
довик XI

Статья посвящена проблеме конструирования образа святого в эпоху позд-
него Средневековья на примере Жана из Гента († 1439), канонизации ко-
торого добивался французский монарх Людовик XI (1423–1483). Основ-
ное внимание уделено анализу обстоятельств поиска и  обретения мощей 
Жана из Гента, роли центральной королевской власти в этом процессе, ее 
отношениям с монашеской общиной Труа, где был захоронен Жан, а также 
с римской курией и папом Сикстом IV (1471–1484). Процесс обретения мо-
щей, а также их последующая судьба имели первоочередное значение в пе-
реговорах французского престола с папой Римским, поскольку рассматри-
вались в эпоху позднего Средневековья как одно из главных доказательств 
святости того или иного претендента на канонизацию. В статье анализиру-
ется переписка Людовика XI с монахами Труа и с папской курией, а также 
Liber miraculorum Жана из  Гента и  материалы его ординарного процесса 
по канонизации. Опираясь на эти источники, автор пытается показать, что 
представляли собой мощи святого в представлении французов конца XV в., 
каким образом определялась их истинность, каковы были, с точки зрения 
светской власти, простых обывателей и монашеской общины, способы ис-
пользования мощей, какое место эти реликвии занимали в  системе аргу-
ментации, представленной французской стороной на переговорах с Вати-
каном о канонизации Жана из Гента.

Ключевые слова: Франция, позднее Средневековье, королевская власть, 
папская курия, святость, канонизация, мощи, Жан из Гента, Людовик XI. 

Анна Серегина. «Соломинка отца Гарнета»: мощи святых в религиозной куль-
туре английских католиков XVII в.

В подвергавшемся преследованию властей Англии католическом сообще-
стве сохранение мощей дореформационных святых и  обретение мощей 
новомучеников требовало сотрудничества между католиками-мирянами 
и духовенством. При этом английская католическая иерархия раннего Но-
вого времени не  имела аппарата принуждения; в  отличие от  католиче-
ских стран, здесь не было возможности контролировать формы, которые 
принимало почитание святых. Духовенство могло только убеждать; в ре-
зультате появилось множество описаний святынь и «правильных» форм 
почитания святых, но эти тексты говорят, скорее, о желаемой ситуации, 
нежели о  реальности. В  статье рассматривается комплекс текстов нача-
ла XVII в., посвященных т.н. «соломинке отца Гарнета» (1606) — святы-
не, происхождение которой связано с мученичеством казненного в 1606 г. 
за недонесение о Пороховом заговоре иезуита Генри Гарнета. Почти сра-
зу после казни появились рассказы о соломинке, на которую попала кап-
ля крови отца Гарнета. На ней проявилось изображение иезуита в венце 
мученика, и  она была объявлена чудотворной. Анализ памфлетов, про-
токолов допросов, писем и  реляций иезуитов позволяет выявить рас-
хождения между создаваемой духовенством моделью взаимодействия 



3 6 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

﻿А н н о т а ц и и

католиков с реликвией, в которой физический контакт сведен к миниму-
му, и манипулятивными практиками обращения с ней, разделявшимися 
мирянами-католиками.

Ключевые слова:  английские католики, иезуиты, Генри Гарнет, мощи 
и реликвии, манипулятивные практики, исцеление, модели благочестия.

Дильшат Харман. Младенец и  крест: особая иконография Орудий Страстей 
Христовых для защиты рожениц в английском свитке XV в. (Beinecke MS 410)

В  статье рассматривается изображение Младенца Иисуса с  крестом 
из  свитка XV в. (Beinecke MS 410), входящего в  группу позднесредневе-
ковых английских «родильных свитков». Миниатюры в них сопровожда-
ются молитвами, необходимыми для получения индульгенций и защиты 
от болезней и опасностей, в том числе и при родах, часто завершавших-
ся в Средние века смертью матери и/или младенца. «Родильные свитки» 
являются разновидностью так называемых рукописей Arma Christi (Ору-
дий Страстей Христовых), возникших в XIV веке. Это важнейший мате-
риал, позволяющий нам понять, как благочестие и  магия пересекались 
в  повседневной жизни средневековых людей. Изучение текстов и  ико-
нографии Beinecke MS 410 позволяют предположить, что первые вла-
дельцы свитка использовали различные виды контакта с  изображения-
ми — тактильный, визуальный, оральный, аудиальный — для получения 
защиты и  покровительства свыше. Иконография миниатюры Младенца 
Иисуса с крестом и ее место в общей визуально-текстуальной программе 
свитка показывают, что она была добавлена в рукопись специально для 
беременных и рожениц как особое дополнение к уже имеющемуся набо-
ру защитных изображений. Младенец на  миниатюре является одновре-
менно покровителем беременных и  рожениц и  образом желаемого ими 
здорового ребенка, созерцая которого, они могут родить такого же. Ана-
лиз иконографии миниатюр рукописи и  их  связи с  текстом позволяют 
понять, как именно религиозные изображения действовали в  качестве 
амулетов для рожениц и  беременных, помогая им справляться со  стра-
хами и неизвестностью.

Ключевые слова: позднесредневековая иконография, манускрипт, свиток, 
амулет, Страсти Христовы, Орудия Страстей Христовых, Младенец Иисус, 
роды, беременность.

Эдина Бозоки. Средства личной защиты в Средние века

Цель статьи — дать подробное и систематическое описание защитных и апо-
тропеических средств, применявшихся в повседневной жизни средневеко-
вых людей и отражавших их картину мира. Автор использовала большой 
объем источников, включая обрядовые и богословские тексты и артефак-
ты из музеев средневековой культуры. 

Ключевые слова: Средние века, апотропеические средства, обряды, магия, 
амулеты, заговоры, образы, реликвии. 



№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 6 3

А н н о т а ц и и﻿

Людмила Сукина.  Апроприация силы древних чудотворных образов Бого-
матери в списках богородичных икон конца XVII — начала XVIII в. с «истори-
ей святыни»

В статье рассматривается феномен изображения чудес древних чудотвор-
ных образов Богоматери, написанных, по преданию, евангелистом Лукой 
и чтимых на Руси с XII–XIII вв., в позднесредневековой русской иконопи-
си. Внимание автора сосредоточено на анализе трех известных списков бо-
городичных икон «со Сказанием», созданных и почитавшихся в последние 
десятилетия XVII — начале XVIII в. («Богоматерь Владимирская» Кирил-
ла Уланова, «Богоматерь Федоровская» Гурия Никитина и  «Богоматерь 
Тихвинская» неизвестного мастера). Эти произведения объединяет то, что 
изображенные в клеймах их рам чудеса древних святынь были совершены 
на  территории Русского государства, а  самые значительные из  них име-
ли отношение к его истории. Проблемы расшифровки иконографических 
программ названных икон, интерпретации их сюжетов, выявления художе-
ственных приемов передачи силы их чудотворных прообразов исследуются 
в широком культурном и историческом контексте эпохи. В результате ав-
тор приходит к выводу, что выбранный иконописцами подход был не но-
вацией, а продолжением и развитием традиции. Но их иконы отличались 
акцентуацией тех чудес издревле чтимых богородичных образов, которые 
вписывались в  актуальную для своего времени концепцию генетической 
связи Русского государства династии Романовых с Владимиро-Суздальской 
и Московской Русью. Мастера не только стремились перенести силу чудо-
творных икон Богородицы на новые списки, но главным образом пресле-
довали цель сохранения памяти о чудесах, которые сотворили эти иконы 
в критические моменты русской истории. 

Ключевые слова: история русской средневековой культуры, иконопись, 
иконописец, иконография, иконографическая программа, списки древних 
чудотворных икон, апроприация силы иконы.

Андрей Мороз, Элеонора Семиврагова. Животворящий крест в селе Годено-
во: между двух сакральных центров и за их пределами

В  статье рассматриваются особенности почитания деревянного резного 
распятия, хранящегося в храме свт. Иоанна Златоуста в с. Годеново. Крест, 
согласно легенде, был явлен в  1423 г. пастухам, увидевшим его спускаю-
щимся с  неба. Согласно официальной версии, крест византийского про-
исхождения явился на  Руси в  знак перехода духовной благодати от  Кон-
стантинополя (который падет через 30 лет) к Москве. На месте обретения 
креста воздвигли храм, который в  1940 г. был разрушен, а  крест был пе-
ренесен в церковь соседнего села, где и хранится по сей день. В 1990-е гг. 
на  месте его обретения построен монастырь, который предъявил права 
на обладание реликвией. В итоге борьба за обладание крестом не стихает, 
а противостояние двух религиозных центров привело к удвоению святынь 
и апроприации каждой из них сакральной силы, которая понимается как 
эманация сакральной силы подлинного Животворящего Креста Господня, 



3 6 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

﻿А н н о т а ц и и

с  которым явленный крест отождествляется терминологически и  близко 
соотносится в нарративах. Кресту и его копиям придается символическое 
значение — знамения российского государственного строительства. Ста-
тья написана на материале официальных публикаций и полевых записей.

Ключевые слова: христианство, почитание святынь, чудо, апроприация 
силы, легенды, фольклор. 

Дмитрий Антонов, Дмитрий Доронин. Отпечаток на стекле: контактные ре-
ликвии на постсоветском пространстве

Статья посвящена отпечаткам икон на  стеклах закрывающих их  кио-
тов — популярному с середины 1990-х гг. типу брандеа (контактных рели-
квий), который распространяется в православных церквях на постсоветском 
пространстве, порождая множество объяснений и  сопутствующих акцио-
нальных практик. Начиная с первого широко освещавшегося случая — об-
наружения отпечатка киевской иконы «Призри на  смирение» в  1993 г. 
с последующей экспертизой и официальным признанием этого события чу-
дом на уровне епископата УПЦ, — такие образы начали массово находить 
и описывать в храмах на территории Украины, России, Беларуси, а также 
в странах Балтии и в Израиле. Восприятие этих отпечатков как нерукотвор-
ных образов вписано в более широкий контекст — локальное почитание об-
разов, интерпретируемых как отображения святых ликов, на  различных 
природных или архитектурных объектах (деревьях, стенах, окнах и  т.п.). 
При этом именно киотные отпечатки порождают самую устойчивую, мас-
совую и зачастую институализированную, поддерживаемую Церковью тра-
дицию почитания. Они непосредственно связаны с  иконой, и  их  появле-
ние зачастую трактуется как результат воздействия на  стекло благодати, 
незримо изливающейся от  образа. В  статье рассматриваются различные 
оценки этого явления, способы почитания киотных отпечатков и  «мате-
ринских» икон.

Ключевые слова: христианство, православие, контактные реликвии, бран-
деа, нерукотворные образы, отпечатки на стекле.

Елена Воронцова, Валерия Елагина. История блаженной Насти Вирятин-
ской: «прикрываясь религиозными предрассудками, вела антисоветскую 
агитацию»

В данной статье на базе архивных материалов (архива А.И. Клибанова, лич-
ных архивов и  др.) и  данных полевых исследований в  Тамбовской обла-
сти в 2018–2020 гг. делается попытка выявить специфические основания 
тех локальных практик, которые реализовывались некоторыми группами 
т.н. «истинно-православных христиан» в исследуемом регионе в 1950-е гг. 
и повлекли за собой уголовное наказание ряда их носителей. Мы выделя-
ем следующий круг практик: 1) политическое неучастие (отказ от участия 
в выборах, от вступления в общественные организации, от подписания «со-
ветских бумаг»); 2) религиозные (отказ от  посещения официальной цер-



№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 6 5

А н н о т а ц и и﻿

кви, собрания верующих на дому, домашняя молитва, проповедь); 3) эко-
номические (отказ от заработной платы, от подписки на госзайм, от пенсий 
и социальных выплат, от уплаты налогов); 4) трудовые (отказ от вступле-
ния в колхозы, совхозы и от работы на советских предприятиях). Делает-
ся предположение, что рассматриваемые практики были укоренены в ло-
кальном обиходе тамбовских крестьян.

Ключевые слова: деревенские святыни, ИПХ, мученичество, КГБ, народ-
ное почитание, Валерий Голофаст, Пьер Бурдье. 

Екатерина Шебалина. Ватикан и евроинтеграция: история и современность

В  статье рассматриваются усилия Святого Престола включить христиан-
ские ориентиры в  политическую повестку Европейского Союза — сквозь 
призму отношения Ватикана к процессу европейской интеграции с момен-
та его зарождения в начале XX в. и до наших дней; также анализируются 
двусторонние связи города-государства Ватикана с  европейскими инсти-
тутами. Источниками соответствующего анализа стали преимущественно 
папские энциклики, заявления, письма и послания. На основе изученных 
материалов выявлено, что евроинтеграция на  протяжении десятилетий 
находилась в зоне пристального внимания Святого Престола и восприни-
малась Ватиканом в  первую очередь как возможность укрепить позиции 
Католической церкви в  Европе. Вместе с  тем попытки Святого Престола 
включить приоритетные для него вопросы (в  первую очередь христиан-
ские корни в качестве идеологического и морального ориентира для инте-
грационного объединения) в основополагающие документы ЕС не увенча-
лись успехом. В связи с этим Святой Престол начал планомерно смещать 
вектор своего интереса с европейского континента на Латинскую Америку, 
Африку и  Азию. Несмотря на  это, в  статье указывается, что в  настоящее 
время Ватикан и ЕС ведут полноценный диалог в сферах, отвечающих ин-
тересам Святого Престола.

Ключевые слова: Святой Престол, Европейский союз, Ватикан, папа Фран-
циск, религия, евроинтеграция.

Юлия Шаповал, Мадина Бекмаганбетова. Хиджра в  «Исламское государ-
ство» через призму женских нарративов: кейс Казахстана

Статья посвящена исследованию факторов и мотивов выезда женщин-гра-
жданок Республики Казахстан на территорию так называемого «Исламско-
го государства». Цель авторов — представить голоса самих женщин, совер-
шивших хиджру в ИГ, через анализ их нарративов. Исследование основано 
на интервью с 40 женщинами, которые были возвращены из Сирии и Ира-
ка в  рамках гуманитарной операции «Жусан». Кейс женской эмиграции 
на  территорию «Исламского государства» представлен на  фоне процесса 
формирования различных типов мусульманской женской идентичности 
и проблемных вопросов развития казахстанской уммы. Составленные соци-
альные профили женщин опровергают стереотипные представления о них 



3 6 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

﻿А н н о т а ц и и

как о  людях с  низким уровнем светского образования, доходов и  лишен-
ных субъектности. Доминирующий дискурс в женских нарративах — разрыв 
с прежней светской жизнью, отказ от традиционных религиозных паттер-
нов в пользу новой общности — женского джамаата, — основанной на идее 
«чистого» ислама. Основными факторами хиджры были: кризис иден-
тичности и религиозные поиски; стремление найти социальную поддерж-
ку в новой группе; романтический фактор; недостаточное развитие сферы 
женского религиозного образования; социально-экономическая деприва-
ция; пропаганда ИГИЛ. 

Ключевые слова: женская религиозность, идентичность, исламские дис-
курсы, нарративы, хиджра.

Григорий Консон. Еврей как Антихрист в  современной босхиане. В  диалоге 
с книгой Михаила Майзульса «Между Христом и Антихристом»: “Поклонение 
волхвов” Иеронима Босха»

Настоящая статья появилась в связи с изданием книги Михаила Майзуль-
са «Между Христом и Антихристом: “Поклонение волхвов” Иеронима Бос-
ха», где автор на примере данного триптиха изучает проблему антисеми-
тизма. Опираясь на  исследовательскую оптику зарубежных медиевистов, 
прежде всего Дебры Хиггс Стриклэнд, Майзульс рассматривает конкретные 
архетипы враждебной инаковости, спроецированные западными христиа-
нами на образы Антихриста. В стремлении расшифровать содержание три-
птиха Босха «Поклонение волхвов» автор книги видит к нему ключ в лике 
Волхва в  красном одеянии, фигура которого «воспринимается как образ 
антихриста или еврейского Мессии» [Лотте Бранд Филип — Дебра Хиггс 
Стриклэнд — Кимберли Энн Клютье-Блаззар]. Условием для выдвижения 
концепции еврей — Антихрист, несмотря на представительство в Средневе-
ковой жизни западноевропейских христиан других экзотических этносов, 
явилась кристаллизация к  XIII веку стереотипного еврейского иконогра-
фического вида, в изображении которого не делалось разницы между биб-
лейскими евреями, распявшими Иисуса, и евреями Средневековья. В итоге 
рассматриваемого издания делается вывод о том, что Босх одним из пер-
вых в центральную часть своих триптихов поставил в качестве смыслово-
го центра не столько изображение новозаветной коллизии, сколько дра-
му человеческой жизни, иначе — человека, оказавшегося между Христом 
и Антихристом.

Ключевые слова:  «Поклонение волхвов», Иероним Босх, Иисус, Анти-
христ, антисемитизм и  антиеврейская демонология, психология художе-
ственного образа.



№ 3 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 3 6 7

About the Journal

STATE, RELIGION AND CHURCH 
in Russia and Worldwide

# 3(39) 2021
Established in 1968.
Academic peer-reviewed journal devoted to the interdisciplinary scientific 
study of religion.
The journal is published quarterly under the aegis of the Russian Presidential 
Academy of National Economy and Public Administration.
Indexed in Scopus, Web of Science and ATLA Religion Database.

Address:
Russian Presidential Academy of National Economy and Public Administration
Editorial office of the journal “State, Religion and Church in Russia and 
Worldwide”
84, Vernadskogo pr.
119606 Moscow. Russia
E-mail: religion@ranepa.ru
Web-site: https://religion.ranepa.ru/home/

Editorial Staff: Dmitry Uzlaner (Editor-in-Chief), Alexander Agadjanian, 
Alexander Kyrlezhev, Sofya Ragozina.

Editorial Board: Alexey Appolonov, Alexey Beglov, Nadezhda Beliakova, 
Vladimir Bobrovnikov, Olga Vasil’eva, Galina Vdovina, Alexander Verkhovsky, 
Victor Garadja, Gasan Guseinov, Ivan Davydov, Veronika Kravchuk, Remir 
Lopatkin, Roman Lunkin, Vladimir Malyavin, Alexander Pavlov, Alexander 
Panchenko, Vasiliy Pinkevitch, Evgeniy Rashkovsky, Nikolai Seleznyov , Roman 
Svetlov, Nikolai Shaburov, Mikhail Smirnov, Evgenia Tokareva, Marianna 
Shachnovich, Alexey Yudin.

International Council: Renat Bekkin (Sweden), Mirko Blagojević 
(Serbia), Thomas Bremer (Germany), Rajeev Bhargava (India), Jean-
Paul Willaime (France), Grace Davie (UK), Viktor Yelensky (Ukraine), 
Ronald Inglehart (USA) , Vasilios Makrides (Germany), Adrian Pubst (UK), 
Kathy Rousselet (France), Jonathan Sutton (UK), Euguenia Fediakova (Chile), 
Alexander Filonenko (Ukraine), Evert van der Zveerde (Netherlands), David 
Chidester (South Africa), Kristina Stoeckl (Austria), Chrissy Stroop (USA), 
Mikhail Epstein (USA).



ГОС УДАРСТВО
РЕЛИГИЯ
ЦЕРКОВЬ
в России и за рубежом

Учредитель:  
Российская академия народного хозяйства 
и  государственной службы при  Президенте  РФ

ISSN 2073 – 7203 (PRINT), 2073 – 7211 (ONLINE)
В системе РИНЦ № 09-04 / 09-16

119606, г. Москва, просп. Вернадского, д. 84  
Редакция журнала «Государство, религия, церковь в России 
и за рубежом»

E-mail: religion@ranepa.ru

Подписано в печать   
Формат 70×100/16 
Тираж 400 экз. Усл. печ. л. 23,2 
Изд. № 884. Заказ № 884

Отпечатано в типографии 
119571, Москва, пр-т Вернадского, 82–84 

I S S N  2 0 7 3 - 7 2 0 3

9   7 7 2 0 7 3   7 2 0 0 0 0    

32021 
[ 39 ]


