
№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 9 3

Senchas Fagbála Caisil andso sis 7 
Beandacht Ríg. История основания Кашела 
и благословение короля

Татьяна В.  Шингурова

Рекомендация для цитирования:

Ш и н г у р о в а   Т .  В .   S e n c h a s 
Fagbála Caisil andso sis 7 
Beandacht Ríg. История осно-
вания Кашела и  благословение 
короля // Государство, религия, 
церковь в России и за рубежом. 
2025. № 4 (43). С. 193–232.

For citations:

Shingurova, T. V. (2025) 
“Senchas Fagbála Caisil andso 
sis 7 Beandacht Ríg. The History 
of the Founding of Cashel 
and the Blessing of the King”, 
Gosudarstvo, religiia, tserkov’ 
v Rossii i  za rubezhom 4 (43): 
193–232.

Поступила в  редакцию: 
18.09.2025; прошла рецензиро-
вание: 30.10.2025; принята в пе-
чать: 10.11.2025.

Received: 18.09.2025; Revised: 
30.10.2025; Accepted for 
publication: 10.11.2025.

This article is an open access 
article distributed under the terms 
and conditions of the Creative 
Commons Attribution (CC  BY) 
license (https://creativecommons.
org/licenses/by/4.0/).

© 2025 by the author

Университет Линкольн Бишоп (Линкольн, Ве-
ликобритания). tatiana.shingurova@gmail.com

ORCID: 0000-0002-4653-5284

Статья представляет собой комментиро‑
ванный перевод памятника средневековой ир‑
ландской литературы под названием «Ис‑
тория основания Кашела и  благословление 
короля». Текст, который сохранился в един‑
ственном экземпляре в  манускрипте TCD 
H.3.17 (XV  век) относится к  королевскому 
циклу и  к  нарративной традиции о  Конал‑
ле Корке, полулегендарном короле Мунстера 
и  основателе династии Эоганахтов, доми‑
нирующей на юге Ирландии между V и X ве‑
ками. В  статье рассматривается синопсис 
истории, возможная датировка текста, ме‑
ханизмы легитимации власти Эоганахтов 
в Мунстере, сакрализация скалы Кашела как 
политического и  религиозного центра юга 
Ирландии, а также система вассальных от‑
ношений между королем Кашела и некоторы‑
ми подчиненными ему королевствами. Автор 
демонстрирует, что произведение носит 
пропагандистский характер, используя ми‑
фологические и библейские мотивы для леги‑
тимации власти Эоганахтов и  обоснования 
существующего политического устройства 
средневекового Мунстера.

Ключевые слова: Ирландия, Средне-
вековье, кельтская церковь, Мунстер, Ка-
шел, Эоганахты, королевская власть, по-
литическая идеология, династическая 
легитимация, сакрализация власти, ко-

mailto:tatiana.shingurova@gmail.com


1 9 4 �

ролевская инаугурация, генеалогии, вассальные отношения, мифология, 
библейские мотивы.

Senchas Fagbála Caisil andso sis 7 Beandacht Ríg. The History of 
the Founding of Cashel and the Blessing of the King

Tatiana V. Shingurova

History lecturer at the Lincoln Bishop University (Lincoln, Great Britain). 
tatiana.shingurova@gmail.com
ORCID: 0000-0002-4653-5284

The article presents a commented translation of a medieval Irish text ‘The Story of 
the Finding of Cashel and the Blessing of the King’. The text is preserved in a single 
copy in manuscript TCD H.3.17 (15th century). It belongs to the “royal cycle” of Irish 
medieval literature and is one of the narratives about Conall Corc, the semi-legendary 
king of Munster and the founder of the Eóganachta dynasty, which dominated southern 
Ireland from the 5th to the 10th centuries. The article examines a synopsis of the story, 
possible dating of the text, mechanisms of dynastic legitimation of Eóganachta kingship 
in Munster, the sacralisation of the Rock of Cashel as a political and religious center 
of Munster, as well as investigates the system of vassalage between the king of Cashel 
and its subordinate kingdoms. The author demonstrates that the text has ideological 
inspirations, and that it uses mythological and biblical motifs to legitimise the power of 
the Eóganachta and justify the existing political order of medieval Munster.

Keywords: Ireland, Middle Ages, Celtic Church, Munster, Cashel, Eóganachta 
dynasty, Irish kingship, political ideology, dynastic legitimacy, sacralisation 
of kingship, royal inauguration, genealogical tradition, vassalage, medieval 
mythology, biblical motifs

Имена личные

Conall Cork/Corc mac Luigdeach Коналл Корк/Корк сын Лугдеха

Aengus Энгус

Ailill Айлилль

Ailill Ollamh Айлилль Оллам

Álgeanán mac Donngaile Алганан мак Доннгайле (сын 
Доннгайле)

Aimen Аймен

mailto:tatiana.shingurova@gmail.com


Т а т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 9 5

Artrí Артри

Cathal Катал

Cathal Cú-Cen-mathair Катал Ку-Кен-Матайр

Ceann Fáelad hua Mugthigirn Кенн Фалад Уа Мугтигирн

Conall mac Nedta Con Коналл мак Недта Кон (сын Нед-
ты Кона)

Coirpre Койрпре

Coirpre Luachra Койпре Луахра

Coirpre Músc Койпре Муск

Conaire Mór Конайре Мор (Великий)

Cormac Кормак

Cormac Hua Máenaig Кормак Уа Манайг

Cormac mac Airt Кормак мак Арт (сын Арта)

Cormac mac Cuilennain Кормак мак Куленнан (сын 
Куленнана)

Crimthand Crom Кримтан Кром

Crimthan mac Fidaig Кримтан мак Фидайг (сын 
Фидага)

Cuán mac Amalgaid Куан мак Амалгайд (сын 
Амалгада)

Dáire Cerbba Дайре Керба

Dub Lachtna mac Máel Gualae mac 
Donngaile

Дуб Лахтна мак Маэл Гула мак 
Доннгайле (сын Маэл Гула сына 
Доннгайле)

Duirdriu Дуйрдри

Duibgilla Дубгилла

Duibgilcach Дубгилках

Dúnchad Дунхад

Eitirscél Этерскел

Eochu Эоху

Éogan Fitheccach/Taídlech/Mór	 Эоган Фитеках, Тайдлех, Мор 
(Великий)



1 9 6 � ©  Та т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а


К о м м е н т и р о в а н н ы е  п е р е в о д ы  и с т о ч н и к о в

Fáilbe Файлбе

Feidlimid Фейдлимид

Feidlimid mac Tigernaig Фейдлимид мак Тигернах (сын 
Тигернаха)

Fiacha Muillethan Фиаха Муйлетан 
(Плоскоголовый)

Fingaine Финган

Finguine Cenn nGécan mac Loégairi Финган Кенн Гекак мак Лоэгайре

Flaithbertach mac Inmainén Флахбертах мак Инмайнен

Fland Фланн

Lorcán mac Coinlígáin Лоркан мак Конлигайн (сын 
Конлигана)

Mac Cass Мак Касс

Mac Brocc Мак Брок

Mac Iair Мак Иар

Máel Dúin mac Áedo Bennán Маэл Дун мак Аэд Беннан (сын 
Аэда Беннана)

Máel Gúala Маэл Гуала

Maine Munchaín Майне Мунхайн

Maenach mac Fingen mac Aed Майнех мак Финген мак Аэд (сын 
Фингена сына Аэда)

Mog Nuadat Мог Нуадат

Muirchertach Ua Briain Муйрхертах О Брайн

Nad Fráich Над Фройх

Ólchobar Олхобар

Ólchobar mac Flann mac Erca Олхобар мак Фланн мак Ерк (сын 
Фланна сына Эрка)

Pátraig Патрик

Torna Éices Торна Эйкес



Т а т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 9 7

Топонимы и эпонимы

Aircetal Айркетал

Araid Арайд

Belach Mugna Белах Мугна (Перевал Мугны)

Bodumbir Бодумбир

Caisil Кашел

Cathair Étain Катар Этайн (Замок Этайн)

Cerdraige Кердрайге

Clas Duirdrenn Клас Дуйрдрен (Ров Дуйрдри)

Cnoc Raffan Кнок Раффан (Холм Раффан)

Dál Cais Дал Кайс (Племя Касса)

Dún Chuirc Дун Корк (Холм Корка)

Éile/Éile Deiscirt Эйле/Эйле Дейскирт

Éoganachta Caisil, Airthir Chliach, 
Glendamnach, Locha Lein, Raithlin

Эоганахты Кашел/Айрхир Кли-
ах, Гленнамнах, Лоха Лейн, 
Райтлинд

Érainn Эрайн

Fíad Duma Фиад Дума (Лесистый холм)

Fir Maige Féne Фир Майге Фене

Inis Cathaig Иниш Катайг (Остров Кахайг)

Leth Cuinn Лет Куинн (Половина Конна)

Leth Moga Лет Мога (Половина Мога)

Mag Mosaid Маг Мосайд (Равнина Мосайд)

Magh Adhair Маг Адайр (Равнина Адайр)

Muiceda Муйкеда

Mumu Мунстер

Múscraige / Múscraige Tíre / 
Muscraige Mittine, Múscraige 
Luachra

Мусрайге/Мусрайге Тире/Мус-
райге Миттине/Мусрайге Луахра

Ráth na nIrlann Рат на Ирланн (Крепость 
Ирландии)

Teamair Eimín Темайр Эймин (Холм Эймен)



1 9 8 � ©  Та т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а


К о м м е н т и р о в а н н ы е  п е р е в о д ы  и с т о ч н и к о в

Uí Briain Уи Брайн (Потомки Брайна)

Uí Duirdrenn Уи Дуйрдрен (Потомки Дуйрдри)

Uí Echach Уи Эхах (Потомки Эоху)

Uí Fidgenti Уи Фидгенти (Потомки Фидгенти)

Uí Liathain Уи Лиатайн (Потомки Лиатан)

Uí Maic Broc Уи Мейк Брок (Потомки Мак 
Брока)

Uí Muiredaig Уи Муйредайг (Потомки Дайга)

Uí Néill Уи Нейлл (Потомки Ниалла)

Ил. 1. Генеалогическое древо Эоганахтов, демонстрирующее происхожде-
ние различных ветвей династии



Т а т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 9 9

«История основания Кашела и благословение короля» явля-
ется частью нарратива о Коналле Корке, полулегендарном короле 
Мунстера и основателе династии Эоганахтов, правление которого 
датируется приблизительно началом V века 1. Данная версия тек-
ста сохранилась в единственном экземпляре в манускрипте TCD 
H.3.17 (XV  век), хотя упоминания об  основании Кашела Конал-
лом Корком встречаются также в «Книге Прав» XII века и в тек-
сте «Изгнание Коналла Корка» (приблизительно IX–X  века) 2. 
Впервые текст был опубликован с английским переводом Дилло-
ном в 1952 году 3.

Произведение относится к  так называемому королевско-
му циклу, повествующему о  жизни и  деяниях полулегендарных 
и исторических королей Ирландии, охватывающему период с III 
по XI век 4. Текст представляет собой «историю основания» — ​жанр 
средневековой ирландской литературы, объясняющий происхо-
ждение или статус той или иной династии, а  также ее отноше-

1	 Другие тексты, которые относятся к нарративной традиции о Коналле Корке: «Ко-
налл Корк и Корко Лойгде» из генеалогий Лауда 610, «Longes Chonaill Chuirc/Из-
гнание Коналла Корка», «Geineamuin Chuirc meic Luigdeach/Зачатие Корка сына 
Лугдеха», «Коналл Корк и королевство Кашел». Корк также упоминается в тек-
стах «Lebor na Cert/Книга Прав», «Cóir Anmann/Истина имён», и  поэме «A rí 
ríchid réidig dam». Из поздних источников он встречается в Foras Feasa ar Éirinn/
Истории Ирландии Джеффри Китинга и «An Leabhar Muimhneach/Книге Мунсте-
ра». Hull, V. (1947) “Conall Cork and the Corco Luigde”, Publications of the Modern 
Language Associations of America 62: 887–909 (Статья также включает издание 
текста «Зачатие Коналла Корка»); Hull, V. (1941) “The Exile of Conall Corc”, 
Publications of the Modern Language Associations of America 56: 937–938; Hull, V. 
(1930) “Conall Corc and the Kingdom of Cashel”, Zeitschrift fuer Celtische Philologie 
18: 420–421; Dillon, M. (1962) Lebor na Cert: The Book of Rights, pp. 1–4. Dublin: 
Irish Texts Society; Arbuthnot, S. J. (2005–2006) Cóir Anmann: A Late Middle Irish 
Treatise on Personal Names. London: Irish Texts Society. Поэма «A rí ríchid réidig 
dam» опубликована в Best, R. I., O’Brien, M. A. (1957) The Book of Leinster, Formerly 
Lebar na Núachongbála. Vol. 3, pp. 583–586. Dublin: Dublin Institute for Advanced 
Studies; Comyn, D. (1902) Foras Feasa ar Éirinn: The History of Ireland by Geoffrey 
Keating. Dublin: Irish Texts Society, Vol. 1: p. 122, Vol. 2: pp. 382–387; Ó Donnchadha, 
T. (1940) An Leabhar Muimhneach maraon le suim aguisíní, pp. 138–139. Dublin: 
Irish Manuscripts Commission. О датах правления см. Sproule, D. (1984) ‘‘Origins of 
the Éoganachta’’, Ériu 35: 31–37.

2	 Hull, V. “The Exile of Conall Corc”, p. 939.
3	 Dillon, M. (1952) ‘‘The Story of the Finding of Cashel’’, Ériu 16: 61–73. Данный пере-

вод основан на древнеирландском тексте из издания Диллона, так как на момент 
работы над статьёй у автора не было доступа к оригинальной рукописи.

4	 Dillon, M. (1946) The Cycles of the Kings, pp. 1–3. London and New York: Oxford 
University Press.



2 0 0 � ©  Та т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а


К о м м е н т и р о в а н н ы е  п е р е в о д ы  и с т о ч н и к о в

ния с  другими династиями. Многие «истории основания» отно-
сятся к раннему периоду ирландской литературы, VII–IX векам 5.

Текст представляет собой комбинацию двух версий истории. 
Первый, наиболее ранний нарратив — ​версия А  (по классифика-
ции Диллона), § § 1–3, и более поздний, но и более подробный — ​
версия Б, § § 4–8 6. Язык первой версии неоднозначен и содержит 
как формы, характерные для древнеирландского языка (do-adbes, 
imburgu, toicith), так и более поздние (na muicida вместо древне-
ирландского in muicida), что позволяет предположить раннюю 
датировку текста 7. Диллон отмечает, что текст содержит множе-
ство ошибок и,  возможно, писался под диктовку писцом, недо-
статочно владеющим древнеирландским языком 8. Отсюда и хао-
тичное сочетание древнеирландских и среднеирландских форм.

Вторая часть текста (версия Б) представляет собой более по-
дробное изложение событий, характерное для среднеирландского 
периода (X–XIII  века). О  такой датировке текста свидетельству-
ет используемый язык 9. С  исторической точки зрения версия Б 
не могла быть написана раньше начала X века, так как в ней упо-
минается король Мунстера (южной провинции Ирландии) Кор-
мак — ​вероятно Кормак сын Куленнана, погибший в  битве при 
Белах Мугна в 908 году 10. Также во второй части (§ 8) упоминает-
ся «Книга Кашела», традиционно приписываемая Кормаку сыну 
Куленнана 11.

5	 Подробнее о датировке и жанре ирландских «историй основания» в Ó Corráin, D. 
(1985) ‘‘Irish Origin Legends and Genealogy: Recurrent Aetiologies’’, in T. S. Nyberg, 
P. Meulengracht Sørensen, I. Pio, A. Trommer (eds)  History and Heroic Tale: 
A Symposium. Proceedings of the Eighth International Symposium organized by the 
Centre for the Study of Vernacular Literature in the Middle Ages held at Odense 
University on 21–22 November 1983, pp. 51–96. Odense University Press.

6	 Dillon, M. ‘‘The Story of the Finding of Cashel’’, pp. 61–64.
7	 Ibid., p. 63.
8	 Ibid.
9	 Ibid., p. 64.
10	 Mac Airt, S., ed. and tr. (1951) The Annals of Innisfallen: MS. Rawlinson B. 503, 2nd 

edn. Dublin: Dublin Institute for Advanced Studies, p. 145. Mac Airt, S. and Mac 
Niocaill, G. (1983) The Annals of Ulster (to  A.D. 1131). Dublin: Dublin Institute for 
Advanced Studies, p. 357.

11	 Jaski, B. (2003–2004) “The Genealogical Section of the Psalter of Cashel”, Peritia 17–
18: 295–337, p. 295.



Т а т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 2 0 1

Синопсис

Текст повествует об основании в Кашеле резиденции короля 
Мунстера и легитимирует право династии Эоганахтов на правле-
ние Мунстером, опираясь на  деяния их предка Коналла Корка. 
В то же время история объясняет статус и привилегии некоторых 
подчиненных королю Кашела племен — ​Мусрайге и Эйле.

Первая и более ранняя версия (§ § 1–3) начинается с того, что 
Корк пребывал в Катар Этайн (Замке Этайн) и Темайр Эймин, ко-
гда двум свинопасам было явлено видение о  Кашеле. Во  время 
выпаса овец на  двух свинопасов — ​Киарана (свинопаса Мусрай-
ге) и Дуйрдри (свинопаса Эйле) 12 напал сон, который продлился 
три дня и три ночи. Во сне они увидели ангела, благословляюще-
го Корка на правление Кашелем и всем Мунстером. После этого 
им были явлены будущие короли Мунстера со сроками и блага-
ми их правления. Затем следует текст благословления Мунстера 
святым Патриком, вариации которого также присутствуют в Кни-
ге Прав и  в  Житие Патрика 13. Проснувшись, Дуйрдри передал 
благословление своему королю, Коналлу сыну Недты Кона, дабы 
тот использовал его себе во благо. Коналл Корк выкупил это бла-
гословление у  Дуйрдри и  дал ему взамен семь кумалов от  себя 
и  каждого последующего короля Кашела. Текст продолжается 
списком королей Кашела, который не  имеет отношения к  нар-
ративу и,  возможно, изначально не  был частью версии А. Исто-
рия завершается поэмой Киарана о благословении Коналла Кор-
ка и Кашела (It [é] imburgu Dicta Cuirirán…) 14.

Вторая, более поздняя часть, или версия Б § § 4–8, более бо-
гатая на детали, но и более запутанная. Два свинопаса отправи-
лись на выпас свиней к Клас Дуйрдрен («Ров Дуйрдри») к северу 
от Кашела, и напал там на них сон, который продлился три дня 
и  три ночи. Во  сне им явился клерик в  белом, приход которого 
сопровождался ангельским хором, знаменующим приход свято-
го Патрика. Во время этого видения, свинопасам было поведано, 

12	 Королевство Эйле в средневековой Ирландии занимало территорию современных 
cеверного Типперари и  графства Оффали. University College Cork  (2004) “Locus: 
Onomasticon Goedelicum”, [https://research.ucc.ie/doi/locus/E.html#navtop, accessed 
on 10.08.2025].

13	 Dillon, M. Lebor na Cert, p. 120. Dillon, M. ‘‘The Story of the Finding of Cashel’’, p. 69.
14	 Поэма не является частью данного перевода.



2 0 2 � ©  Та т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а


К о м м е н т и р о в а н н ы е  п е р е в о д ы  и с т о ч н и к о в

что первый, кто зажжет огонь на скале Кашела, станет королем 
всего Мунстера.

Услышав это, свинопас Киаран из Мусрайге отправился в Ка-
тар Этайн, где в  то  время пребывал Корк сын Лугайда [Коналл 
Корк], и  рассказал тому о  своем видении. За  это ему был даро-
ван свободный статус для него и  его потомков, а  также три ко-
ровы и три быка от каждого короля Мунстера королю Мусрайге. 
Услышав пророчество, Корк отправился на север в Кашел, зажег 
там огонь на Дун Корк (Холм Корка) и устроил пир. В то же вре-
мя Киаран отправился к своему королю (Мусрайге) с приглаше-
нием от Корка, и тот, прибыв первым на пир, получил для себя 
и своих потомков право первого призыва в Кашел среди всех ко-
ролевств Мунстера.

Другой свинопас — ​Дуйрдри из  Эйле — ​отправился к  своему 
королю Коналлу в Фиад Дума в Муйкеда. Путь занял у него не-
делю, намного дольше, чем у Киарана, поэтому, когда он все же 
прибыл к своему королю, чтобы передать тому пророчество, друи-
ды рассказали, что Коналл Корк уже зажег свой огонь на  хол-
ме Кашела и  основал там свою резиденцию. Так как эта земля 
принадлежала королю Эйле, тот собрал войска и выступил про-
тив Корка. Но услышав, что Корк устроил пир в Кашеле, Коналл 
оставил свои намерения воевать и  потребовал взамен вознагра-
ждение за пророчество для себя и своего свинопаса. Корк выку-
пил пророчество у Дуйрдри за те же семь кумалов, что упомина-
ются и в первой версии истории, но в этот раз все семь кумалов 
были скрупулезно перечислены. Потомки Дуйрдри также полу-
чили право свободы от обязательств по отношению к королю Ка-
шела. После этого Дуйрдри благословил Корка на Рат на Ирланн 
(«крепость Ирландии»), и  тот был тут  же провозглашен коро-
лем 15. В связи с этим, согласно тексту, обязанность благословлять 
каждого нового короля Кашела лежит на потомках Дуйрдри — ​Уи 
Дуйрдрен. Текст продолжается условием, что если данный до-
говор соблюден, то король Кашела не погибнет от насилия (при 
условии, что он будет справедлив и милосерден), за исключени-
ем лишь короля Кормака Уа Манайга, смерть которого, согласно 
тексту, предсказал святой Патрик. Далее следует короткий пас-
саж о крещении Мунстера Патриком шестьдесят лет спустя опи-

15	 Курган в окрестностях Кашела. Подробнее см.: Шингурова Т. В. Скала Кашел: Ме-
сто, достойное короля // Слово Знание и  Учение (Focal Fios agus Foghlaim). М., 
2016. С. 126–127.



Т а т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 2 0 3

сываемых событий, который напоминает о  налоге (скрупуле), 
положенном церкви от  короля Мунстера со  ссылкой на  Senchas 
Patraic в Книге Кашела.

Для полноты истории стоит учесть и  версию из  «Изгнания 
Коналла Корка» из  Книги Лейнстера, текст которой не  приве-
ден в  статье 16. В  этой версии упоминается только один свино-
пас короля Мусрайге, и само пророчество разительно отличается 
от  версии из  TCD H3.17. Свинопасу явилось дерево тиса на  ска-
ле Кашела, перед которым стояла маленькая часовня и  напро-
тив нее плита 17. Ангелы спускались к плите и поднимались, что, 
судя по всему, является ссылкой на сон Иакова из Ветхого завета 
(Быт. 28: 18–19)). Услышав об этом видении, друид короля Мус-
райге предсказал, что то место станет резиденцией королей Мун-
стера и пойдут они родом от того, кто первый зажжет огонь под 
этим тисом.

В то же время Корк волею случая проезжал это место и оста-
новился там из-за обрушившегося на него и его людей снегопа-
да. Он зажег огонь для своей жены и детей, и у этого огня на сле-
дующее утро их нашел король Мусрайге. Тот тотчас же признал 
Корка королем Мунстера и  отдал ему своего собственного сына 
в качестве заложника, за что Мусрайге получили свободу от дани 
по отношению к королю Мунстера. Ту же привилегию текст рас-
пространяет на потомков свинопаса Мусрайге, имя которого дан-
ная версия не упоминает. Свинопас и король Эйле также полно-
стью отсутствуют в  этой версии. В  заключение подчеркивается, 
что приход Корка в Кашел выпал на период борьбы за власть над 
Мунстером после смерти отца Корка Лугдеха и  провозглашает 
право потомков Корка на владение Кашелем во веки веков.

Датировка

На основании лингвистического анализа текста Диллон пред-
лагает следующую датировку: версию А  (§ § 1–3) он датирует 
VIII–IX веками, в то время как версию Б (§ § 4–8) относит к сред-

16	 Hull, V. “The Exile of Conall Cork”, pp. 949–950.
17	 Каменная плита была важной частью королевской инаугурации в средневековой 

Ирландии. Возможно, здесь речь идет о месте, где провозглашался король Каше-
ла. О королевской инаугурации и ее возможных атрибутах в Кашеле см.: Шингу‑
рова Т. В. Скала Кашел. С. 124–126.



2 0 4 � ©  Та т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а


К о м м е н т и р о в а н н ы е  п е р е в о д ы  и с т о ч н и к о в

неирландскому периоду, то есть не ранее X века 18. Фрэнсис Бирн 
придерживается схожей датировки 19.

С точки зрения исторического анализа в  первой части осо-
бый интерес представляет список королей (§ 2), который закан-
чивается королем Дув Лахтна (†895) 20. Диллон и Бирн делят этот 
список на две части, предполагая, что они были написаны в раз-
ное время. Первая часть заканчивается именем Катала, сына Фин-
гана (†742) 21, после чего следует ремарка «всего двадцать два ко-
роля», несмотря на  то  что в  тексте упомянуто только двадцать 
имен. Вторая часть начинается с  короля Артри (†821) 22 и  закан-
чивается непосредственно королем Дув Лахтна. На этом основа-
нии Бирн предполагает, что список был первоначально составлен 
в VIII веке, а затем дополнен в IX веке 23.

Тем не менее, возможно, весь список был написан в одно вре-
мя, и  ремарка о  двадцати двух королях указывает не  на  конец 
списка, а на два намеренно пропущенных имени королей, кото-
рые правили Мунстером в  период между Каталом и  Артри. Од-
ним из  этих королей был король Мунстера Маэл Дун (†796) 24, 
сын Аэда Бененна из Эоганахтов Лоха Лейн, который упоминает-
ся в списке из книги Лейнстера 25. Вторым, вероятно, был король-
клерик Олхобар сын Фланна сына Эрка из Уи Фидгенти, смерть 
которого упоминается Анналами Ульстера от 796 года 26. Оба этих 
короля не  принадлежали к  «внутреннему кругу» Эоганахтов 27 
и в связи с этим не имели право на титул короля Кашела, что ве-
роятно стало причиной их исключения из списка.

Если предположить, что весь список королей был состав-
лен единообразно, то он начинался Корком и заканчивался Дув 
Лахтной. В этом случае версия А могла быть связана с деятельно-

18	 Dillon, M. ‘‘The Story of the Finding of Cashel’’, pp. 63–64.
19	 Byrne, F. J. (2001) Irish Kings and High-Kings, p. 187. Dublin: Four Courts Press.
20	 Dillon, M. ‘‘The Story of the Finding of Cashel’’, p. 61.
21	 Ó Buachalla, L. (1952) “Contributions towards the Political History of Munster, 450–

800 A.D.”, Journal of the Cork Historical and Archaeological Society 57: 67–86, p. 75.
22	 Aнналы датируют его инаугурацию 792 годом. Ó Buachalla, L. “Contributions”, p. 76.
23	 Byrne, F. J. Irish Kings and High-Kings, p. 187.
24	 Mac Airt, S. The Annals of Innisfallen, p. 117.
25	 O’Brien, M. A., ed. (2005) Corpus Genealogiarum Hiberniae, Vol. 1, p. 360. Dublin: 

Dublin Institute for Advanced Studies.
26	 Mac Airt and Mac Niocaill, G. The Annals of Ulster, p. 252.
27	 Про внутренний круг Эоганахтов смотреть следующую главу «Исторический кон-

текст — ​Коналл Корк и династия Эоганахтов».



Т а т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 2 0 5

стью короля-епископа Мунстера — ​Кормака сына Куленнана, ко-
торый на момент смерти Дув Лахтны уже занимал епископский 
престол, а в 902 году (или, согласно Анналам четырёх мастеров, 
в 896 году) 28 стал королем Кашела, сменив преемника Дув Лахт-
ны, короля Фингана Кенн Гекана 29. Кормаку приписывают ав-
торство целого ряда текстов об  истории Мунстера и  Ирландии, 
включая редакцию ирландских генеалогий, входящих в ныне уте-
рянную Книгу Кашела. Возможно, создание текста «Основания 
Кашела» или по  крайней мере списка королей в  части А  связа-
но с ним или со временем его правления. Впрочем, как отмечает 
Диллон, список мог быть добавлен в историю позднее, во время 
копирования текста из одной рукописи в другую 30.

В версии Б Кормак упоминается в прошедшем времени (§ 8) — ​
«этот налог выплачивался каждым следующим королем Кашела 
вплоть до Кормака, и Кормак тоже принес его один раз. В «Исто-
рии [жизнеописании] Патрика» говорится, что этот налог должен 
быть выплачен раз в три года, как гласит Книга Кашела». Из дан-
ного фрагмента неясно, был ли он написан при жизни Кормака 
или после его смерти. Возможно, автор текста фиксирует факт 
единовременной выплаты налога Кормаком, подразумевая, что 
он должен был выплатить его повторно по истечении трехлетне-
го срока либо же это — ​постфактум напоминание преемнику Кор-
мака об обязательствах короля Кашела по отношении к церкви.

Стоит сказать и пару слов о самом преемнике Кормака, Флах-
бертахе мак Инмайнене, который, как и  Кормак, принадлежал 
к  религиозному сословию и  был аббатом Inis Cathaig 31. В  отли-
чие от Кормака, он происходил не из рода Эоганахтов, а из Мус-
райге. Его инаугурации в 914 году предшествовали годы борьбы 
за власть, последовавшие за смертью Кормака, поэтому возмож-
но Флахбертах был компромиссным кандидатом, который впо-
следствии был заменен представителем правящей династии Эога-
нахтов Кашела — ​Лорканом мак Конлигайн 32. Примечательно, 

28	 Mac Airt, S., The Annals of Innisfallen, p. 141. O’Donovan, J. (ed., and tr.) (1856) 
Annala Rioghachta Eireann: Annals of the Kingdom of Ireland by the Four Masters, 
from the Earliest Period to the Year 1616, Vol. 1: pp. 554–555. Dublin: Hodges Smith.

29	 O’Brien, M. A. Corpus, p. 360.
30	 Dillon, M. ‘‘The Story of the Finding of Cashel’’, p. 64.
31	 Ibid., p. 64. Mac Airt, S. The Annals of Innisfallen, p. 145; Radner, J. N. (1978) 

Fragmentary Annals of Ireland, p. 181. Dublin: Dublin Institute for Advanced Studies. 
Byrne, F. J. Irish Kings and High-Kings, pp. 204, 214.

32	 O’Brien, M. A., Corpus, p. 360. Byrne, F. J. Irish Kings and High-Kings, p. 278.



2 0 6 � ©  Та т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а


К о м м е н т и р о в а н н ы е  п е р е в о д ы  и с т о ч н и к о в

что история о привилегиях и особом статусе Мусрайге появляет-
ся только в версии Б и в версии «Изгнания Коналла Корка». При 
этом версия «Изгнания» не  упоминает королевство Эйле и  сви-
нопаса Дуйрдри, которые фигурируют в версии А, наиболее ран-
ней из  трех версий текста. Мусрайге не  упоминаются в  версии 
А, но в версии Б им обещан свободный статус, право первого при-
зыва к  королю Мунстера, а  также «три каждых коровы и  быка 
от короля Кашела королю Мусрайге». В тексте «Изгнания» они 
получают свободный статус, а также дар от короля Кашела. Воз-
можно, добавление данных привилегий Мусрайге в позднюю ре-
дакцию текста связано с правлением Флатбертаха — ​короля и аб-
бата из Мусрайге. Однако стоит заметить, что статус Мусрайге как 
привилегированной группы среди вассалов короля Кашела встре-
чается и  в  других текстах. В  тексте Frithfolaith Caisil fri Tuatha 
Muman («Обоюдные обязательства между Кашелем и  племена-
ми (tuatha) Мунстера»), датируемом VIII веком 33, Мусрайге усту-
пают позицию только королю Уи Фидгенти, королю Лоха Лейн 
и королю Райтлинд.

«История основания Кашела», как и большинство средневе-
ковых ирландских текстов, является анонимным произведени-
ем, дошедшим до нас в более поздней копии. Поэтому о том, как 
выглядел оригинал истории, и о том, какие задачи ставил перед 
собой автор этого оригинала, мы можем только догадываться. 
Расхождения, как видно из предыдущего пассажа, наблюдаются 
даже в рамках представленного текста — ​версии А и Б по-разному 
описывают контракт между Корком и королями Мусрайге и Эйле.

Тем не менее, несмотря на различия, все версии истории оди-
наково акцентируют внимание на роли Коналла Корка и его по-
томков как королей Мунстера, а  скалы Кашела как резиденции 
короля и  политического и  религиозного центра юга Ирландии. 
Также все три версии пропитаны христианской тематикой — ​бла-
гословение ангела Виктора (версии А и Б), предвещание прихо-
да святого Патрика, история крещения Мунстера и  установле-
ния церковного налога с  королей Кашела (версия Б). Учитывая 
данный характер текста, а  также период его написания — ​древ-
не- и  среднеирландский период, — ​когда письменная традиция 
была прерогативой религиозных общин, можно с высокой долей 

33	 Charles-Edwards, T. M. (2000) Early Christian Ireland, p. 542. Cambridge: Cambridge 
University Press.



Т а т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 2 0 7

вероятности предположить, что история была написана в одном 
из монастырей Мунстера под патронажем королей Кашела, воз-
можно, даже в самом Кашеле.

Дайби О Кройнин связывает создание цикла о Корке, вклю-
чая «Историю основания Кашела» из TCD H.3.17, и возвышение 
Корка как предка Эоганахтов с  попыткой ограничить влияние 
монастыря Эмли в  Восточном Типперари. Эмли — ​ранний хри-
стианский центр Мунстера, связанный с культом Святого Альбе, 
традиционно ассоциировался с племенами Арайд и Эрайн, кото-
рые вероятно доминировали в Мунстере до возвышения Эоганах-
тов в V веке 34. Возможно, история основания Кашела была созда-
на и написана религиозной общиной Кашела, дабы подчеркнуть 
верховенство религиозной общины Кашела над Эмли и утвердить 
значение Кашела как религиозного центра Эоганахтов, особенно 
учитывая, что на момент создания текста Эмли продолжал играть 
важную роль в религиозной политике Мунстера.

Исторический контекст — ​Коналл Корк и династия 
Эоганахтов

«Историю основания Кашела» стоит рассматривать как часть 
нарративной традиции о Коналле Корке, которая включает в себя 
следующие тексты и сюжеты, большинство из которых типичны 
для «биографии короля» Ирландии 35:

Зачатие, рождение и  обретение имени («Коналл Корк и  Корко 
Лойгде» и «Зачатие Корка сына Лугдеха» (VII–VIII века)) 36;

1.	 Изгнание/путешествие/испытание («Изгнание Коналла 
Корка», IX–X века) 37;

2.	 Женитьба и потомки («Коналл Корк и Корко Лойгде»);

34	 Ó Cróinín, D., “Ireland, 400–800”, in Ó Cróinín, D., et al., (2005) A New History of 
Ireland, Vol. 1: Prehistoric and Early Ireland, p. 222. United Kingdom: OUP Oxford.

35	 Подробнее о  нарративной традиции, посвященной Коналлу Корку, см.: Sproule, 
D. (1985) “Politics and Pure Narrative in the Stories About Corc of Cashel”, Ériu 36: 
11–28.

36	 Hull, V.“Conall Cork and the Corco Luigde”, p. 892, pp. 907–909.
37	 Hull, V. “The Exile of Conall Corc”, p. 939.



2 0 8 � ©  Та т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а


К о м м е н т и р о в а н н ы е  п е р е в о д ы  и с т о ч н и к о в

3.	 Вступление во  власть («История основания Кашела» 38, 
«Изгнание Коналла Корка», «Коналл Корк и  Королевство 
Кашела») 39.

Как и  в  случае с  другими героями ирландской средневеко-
вой литературы, истории о Корке носят важные генеалогическую 
и политическую функции. В «Истории основания Кашела» авто-
ры стремились определить и  закрепить круг племен или дина-
стий, которые вправе быть королями Мунстера и владеть Каше-
лем, и объяснить отношения этих династий с другими племенами 
Мунстера и Ирландии.

Истории о Корке встроены в традиционное учение о делении 
Ирландии на две части — ​северную («половина Кона») и южную 
(«половина Мога»). По мнению Бирна и О Кройнина, эта доктри-
на была сформирована в  VII–VIII  веках, дабы обозначить сфе-
ры влияния Кашела и Тары под властью Эоганахтов и Уи Нейл-
лов 40. Название «Половина Кона» восходит к  королю Кону Ста 
Битв — ​легендарному предку Уи Нейллов, доминировавших в се-
верной половине Ирландии и владевших Тарой в Средние века. 
Половина Мога берет свое название от  Мог Нуадата («раб Нуа-
ду» 41, которого генеалогии иногда отождествляют с Эоганом Мо-
ром (Эоганом Великим), Эоганом Фитекахом и  Эоганом Тайд-
лехом 42) — ​легендарного предка династии Эоганахтов и  многих 
других племен/династий Мунстера, включая королевство Эйле 43.

Несмотря на название династии «Эоганахты», первый общий 
генеалогический предок Эоганахтов был вовсе не эпоним Эоган 
Мор, а герой нашей истории — ​Коналл Корк или Корк сын Лугде-

38	 Dillon, M. ‘‘The Story of the Finding of Cashel’’. О возможной датировке текста смо-
треть предыдущую главу.

39	 Hull, V. “Conall Corc and the Kingdom of Cashel”.
40	 Byrne, F. J. Irish Kings and High-Kings, p. 168. Ó Cróinín, D., “Ireland, 400–800”, p. 

221.
41	 Имена, которые состоят из  «Mug» («раб») и  божественного имени (как, напри-

мер, «Нуаду») в родительном падеже, распространены в генеалогиях Ирландии 
и используются как имена легендарных предков и вероятнее всего имеют языче-
ское происхождение. Byrne, F. J. Irish Kings and High-Kings, p. 168.

42	 Например, в  тексте «Истина имен». Stokes, W. (1897) Cóir Anmann (Fitness of 
Names), p. 300. Leipzig: Irische Texte.

43	 В генеалогиях Эоганахтов Эйле происходят от Киана, брата Эогана Мора. Подроб-
нее о происхождении Эйле смотреть главу «Вассалы Кашела — ​Мусрайге и Эйле».



Т а т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 2 0 9

ха, один из потомков Эогана 44. Большинство династий, носящих 
имя Эоганахтов, ведут свое происхождение от  Корка и,  в  свою 
очередь, делятся на  две категории: внутренний круг Эоганах-
тов или «восточные Эоганахты» (потомки Над Фройха сына Кор-
ка) — ​Эоганахты Кашел, Эоганахты Айне, Эоганахты Гленнамнах 
и Айрхир Клиах; и внешний круг Эоганахтов — ​Лоха Лейн на за-
паде (потомки Кайпре Луахры сына Корка) и  Райтлинд на  юге 
(потомки Мак Касса сына Корка) 45. Речь идет в  первую очередь 
о  генеалогическом родстве, поскольку о  генетическом родстве 
различных ветвей Эоганахтов на  основе имеющихся данных су-
дить не представляется возможным.

Как полагал Давид Спроуль, имя Эоганахтов объединяло 
влиятельные и свободные кланы Мунстера в период с V по X век 46. 
Стоит отметить, что, когда Дал Кайс (позже Уи Брайн) пришли 
к власти в Мунстере, они связали себя с Эоганахтами через одно-
го из сынов Айлилля Оллума, Касса 47.

Давид Спроуль предположил, что фигура Корка как генеало-
гического предка Эоганахтов была выдвинута в  рамках доктри-
ны о  Половине Кона и  Половине Мога как южный эквивалент 
Ниалла Девяти Заложников — ​полуисторического предка всех Уи 
Нейллов 48. Таким образом, в  то  время как легендарный король 
Эоган Мор (или Мог Нуадат) стал эквивалентом северного Кона 
Ста Битв 49 (оба эпонимы для «Эоганахта» и «Коннахта»), Корк — ​
полулегендарный король юга стал эквивалентом такого же полу-

44	 См., например, генеалогии из рукописи Лауда 610. Meyer, K., ed. (1912) “The Laud 
Genealogies and Tribal Histories”, Zeitschrift für Celtische Philologie 8: 303–304 или 
Rawlinson B502. O’Brien, M. A. Corpus, p. 195. Выборочная генеалогическая табли-
ца Эоганахтов, указывающая имена королей и  династий, упомянутых в  статье, 
приведена в приложении к данной статьи (C. 198). Более подробная генеалогиче-
ская таблица доступна у Бирна. Byrne, F. J. Irish Kings and High-Kings, p. 291.

45	 Бирн также выделяет Эоганахтов Аран на Аранских островах и Эоганахтов Руйс 
Аргайт в Осрайге, но они редко встречаются в  генеалогиях и не имеют отноше-
ния к  «Истории основания Кашела», поэтому опущены в  данной статье. 
Byrne, F. J. Irish Kings and High-Kings, p. 178.

46	 Sproule, D. ‘‘Origins of the Éoganachta’’, p. 34.
47	 См., например, генеалогии из Лауда 610. Meyer, K. “The Laud Genealogies”, p. 303. 

Подробнее о  редакции генеалогий Мунстера при правлении династии Уи Брай-
нов см.: Jaski, B. “The Genealogical Section of the Psalter of Cashel”.

48	 Sproule, D. ‘‘Origins of the Éoganachta’, p. 36.
49	 Интересен в  этом плане средневековый текст из  рукописи «Книга Лекана», по-

вествующий о  борьбе между Коном Ста Битв и  Эоганом Мором за  верховную 
власть над Ирландией и, тем самым, подтверждающий параллель между этими 
двумя легендарными королями. Hull, V. (1933) “Eogan Mór and Conn Cétchathach”, 
Zeitschrift für celtische Philologie 19 (1): 59–61.



2 1 0 � ©  Та т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а


К о м м е н т и р о в а н н ы е  п е р е в о д ы  и с т о ч н и к о в

легендарного короля севера, Ниалла. В то время как Эоган Мор 
и  Кон Ста Битв фигурируют в  генеалогиях как родоначальни-
ки ряда племен и династий юга и запада/севера соответственно, 
Корк и Ниалл упоминаются как родоначальники доминирующих 
династий юга и  севера. Определенные параллели и  противопо-
ставления прослеживаются и  в  циклах об  этих героях — ​Ниалл 
берет заложников, в то время как Корк их освобождает 50. Ниалл 
был воспитан легендарным поэтом Торной Эйкесом, как и пред-
шественник Корка — ​Кримтан мак Фидайг. В более позднем тек-
сте «Корк и  королевство Кашела» уже не  Кримтан, а  сам Корк 
упоминается как воспитанник Торны вместе с  Ниаллом Девяти 
Заложников 51.

Таким образом, Корк в  средневековых ирландских генеало-
гиях и  историях основания (включая «Историю основания Ка-
шела») выполнял две функции. Во-первых, он служил южным 
ответом культу Ниалла Девяти Заложников, подчеркивая поли-
тический противовес между севером и  югом. Во-вторых, он вы-
делял Эоганахтов на фоне остальных племен Мунстера, особенно 
среди тех, кто вел свое происхождение от  Эогана Мора, тем са-
мым легитимируя их политическое превосходство и право на ти-
тул короля Мунстера.

Несмотря на то, что право на имя Эоганахтов принадлежало 
исключительно потомкам Коналла Корка, многие племена стре-
мились подчеркнуть свое родство с Эоганахтами через общих ге-
неалогических предков, живших до Корка, тем самым укрепляя 
свой статус на политической карте Мунстера. Так, например, ге-
неалогии приписывают к  Эоганахтам королевства Уи Фидген-
ти и  Уи Лиатайн (располагавшиеся на  территории современно-
го западного Лимерика и восточного Корка) 52, основываясь на их 
происхождении от Майне Mунхайна и Дайре Керба — ​братьев ко-
роля Лугдеха, отца Коналла Корка. Королевство Эйле свинопаса 
Дуйрдри, упомянутое в  «Истории основания Кашела», было ге-
неалогически родственно Эоганахтам через Киана — ​брата Эогана 
Мора 53. Этот же прием использовали генеалоги Дал Кайс.

50	 Sproule, D. “Origins of the Éoganachta”, p. 36.
51	 Hull, V.“Conall Corс and the Kingdom of Cashel”, pp. 420–421.
52	 Byrne, F. J. Irish Kings and High-Kings, pp. 172–173.
53	 См., например, генеалогии Эйле из книги Лейнстера. Best, R. I., O’Brien, M. A. (eds) 

(1967) The Book of Leinster, formerly Lebar na Núachongbála, pp. 1409–10, p. 1437. 
Dublin Institute for Advanced Studies.



Т а т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 2 1 1

В то время как Коналл Корк в текстовой традиции является 
родоначальником династии Эоганахтов, Кашел представляется 
географическим центром династии, местом, откуда она распро-
странилась по  Мунстеру. Концепция о  Кашеле как «колыбели» 
Эоганахтов преподносится в  виде сна королевы Аймен, второй 
жены Корка, в тексте «Коналл Корк и Корко Лойгде» 54. Во сне ей 
привиделось, будто она птица в гнезде, что высиживает птенцов. 
Трое из  них улетели в  Южный Мунстер. Затем к  ним прилете-
ла птица, которая отгородила их с запада. Один из пяти птенцов 
остался в гнезде. Друид истолковал ее сон: «Птицы — ​число тво-
их сыновей, то есть пять сыновей. Шестая, что прилетела и осе-
ла на  Западе — ​сын Корка и  пиктской женщины, Койпре Луах-
ра», родоначальник Эоганахтов Лоха Лейн 55. Птенец, оставшийся 
в гнезде, Над Фройх, предок Эоганахты Кашел, Эоганахтов Айр-
хир Клиах и Гленнамнах. Те, кто улетели на юг: Мак Касс (Эога-
нахты Райтлинд) 56.

Над Фройх, будущий король Кашела и Мунстера представлен 
как тот, кто остался «в гнезде», то  есть в  Кашеле. Лишь его по-
томки, составившие «внутренний круг» династии, владели пра-
вом наследовать Кашел. Об этой привилегии клана Над Фройха 
говорится в другом тексте из цикла Корка — ​«Коналл Корк и Кор-
ко Лойгде»:

Bid cathir Nad Fraich 
bid Nad Fraich tír cháich; 
int í bessa haí Cassel 
Is hé are-labrathar Mumain n-uili. 
(.i. biad Mumu huile ina géllsine).

Это будет крепость Над Фройха, 
Вся земля будет Над Фройха, 
Он тот, кому принадлежит Кашел, 

54	 Hull, V. “Conall Cork and the Corco Luigde”, p. 898.
55	 Текст «Изгнание Коналла Корка» рассказывает нам о путешествии Корка в Шот-

ландию и о его жизни среди пиктов, где он женился на дочери пиктского вождя, 
от  которой у  него родился сын — ​Койпре Луахра, генеалогический основатель 
Эоганахтов Лоха Лейн. Hull, V. “Exile of Conall Corc”, pp. 946–948. Hull, V. “Conall 
Cork and the Corco Luigde”, p. 899.

56	 В тексте также упоминаются Мак Брок и Дайг, но их потомки Уи Мейк Брок, Уи 
Трена и  Уи Муйредайг не  носили имя Эоганахтов, поэтому опущены в  данной 
статье.



2 1 2 � ©  Та т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а


К о м м е н т и р о в а н н ы е  п е р е в о д ы  и с т о ч н и к о в

Он тот, кто говорит от всего Мунстера 
(То есть весь Мунстер у него в вассальной зависимости) 57.

Список королей в  версии А  «Истории основания Кашела» 
(§ 3) демонстрирует вышеуказанную доктрину на практике. Боль-
шинство имен, упоминающихся в  списке королей, за  исключе-
нием Фейдлимида мак Тигернаха, принадлежит к «внутреннему 
кругу» Эоганахтов.

Скала Кашел и король Кашела

«История основания Кашела» не оставляет сомнений об осо-
бой роли Кашела на политической и религиозной карте Мунсте-
ра. Равно как титул «король Тары» использовался синонимично 
с  «королем Ирландии», титул «король Кашела» подразумевал 
«король Мунстера». Уже в  тексте VIII  века Críth Gablach титул 
короля Кашела фактически обозначает верховную власть над 
Мунстером 58.

Во всех версиях «Истории основания Кашела» Кашел пред-
стает главным условием для наследования королевской власти 
в Мунстере: «Только тот, кто зажжет костер на скале Кашела, ста-
нет королем Мунстера». Здесь напрашивается сравнение с насле-
дованием Тары Кормаком мак Артом. Несмотря на то, что он был 
единственным сыном короля Ирландии Арта мак Кона, де-фак-
то, он становится королем Ирландии, только сменяя Лугайда мак 
Кона на троне Тары 59.

Как было сказано ранее, только «внутренний круг» Эоганах-
тов в исторической традиции имел право владеть Кашелем. Эога-
нахты Лоха Лейн и  Эоганахты Райтлинд, даже будучи потомка-
ми Корка, не имели права называться королями Кашела. Ни один 
из королей Лоха Лейн не значится в источниках как «король Ка-
шела», даже Маэл Дун сын Аэда Беннана (†796) упоминается 
в анналах только как «король Мунстера», но не как «король Ка-
шела» 60. В случае с Эоганахтами Райтлинд один король династии 
упоминается как король Кашела в списке королей из версии А — ​
Фейдлимид сын Тигернаха. За исключением этого, цикл о Конал-

57	 Hull, V. “Conall Cork and the Corco Luigde”, p. 906.
58	 Ibid., p. 226.
59	 См.: Шингурова Т. B. Скала Кашел: место, достойное короля // Слово Знание 

и Учение (Focal Fios agus Foghlaim). М., 2016. C. 116.
60	 Ó Buachalla, L. “Contributions ”, p. 76.



Т а т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 2 1 3

ле Корке подследственен в плане ограничения права Эоганахтов 
Райтлинд на владение Кашелом. Согласно «Коналл Корк и Корко 
Лойгде», Лоха Лейн были изгнаны из Кашела в Западный Мун-
стер за то, что их основатель, Койпре Луахра сын пиктской жен-
щины, убил управителя (rechtaire) своего отца. Эоганахты Райт-
линд (Уи Эхах) потеряли право владения Кашелем, поскольку их 
предок Мак Касс утратил все свое наследство 61. Отсюда и «пого-
ворка»: «Всякий потомок Эоху, будучи королем Мунстера, не дол-
жен быть вхож в Кашел» 62.

Одна из  реальных причин разделения Эоганахтов на  вну-
тренний и  внешний круг, а  также ограничение права владени-
ем Кашела только внутренним кругом, как считает Т. М. Чарльз-
Эдвардс, была географической — ​«внутренний круг» представлял 
собой консолидацию восточных Эоганахтов, в то время как Лоха 
Лейн занимали запад Мунстера, а Райтлинд — ​юг 63. Другой при-
чиной исключения «внешнего круга» Эоганахтов из  права на-
следовать Кашел могло быть возвышение восточных Эоганахтов 
и упадок остальных на момент создания текстов. Впрочем, реаль-
ное значение Кашела для пограничных племен конфедерации 
Эоганахтов — ​вопрос, требующий более детального изучения. Как 
пишет Бирн, Эоганахты Лоха Лейн представляли собой, по сути, 
отдельное политическое образование, несмотря на то, что король 
Кашела в теории был королем всего Мунстера 64.

Кашел носил не только символическое значение, но и служил 
местом политических собраний. Уже упомянутый текст Frithfolad 
Muman указывает на  места королей — ​вассалов короля Мунсте-
ра за столом в Кашеле во время празднеств. Текст описывает Ка-
шел как место, где заседал король и куда вассальные племена по-
ставляли дань и  различных мастеров — ​всадников, колесничих 
от Арайд, ювелиров от Кердрайге, друидов от Фир Майге. В трак-
тате о табу королей Ирландии Coigital chésta Corguis hi Caissil го-
ворится, что король должен пребывать в Кашеле во время поста:

Lepaid hi Caisil iar sgís 
Co ceand cáecthísi ar mís 

61	 Hull, V. “Conall Cork and the Corco Luigde”, pp. 904–905.
62	 Ibid., p. 905.
63	 Charles-Edwards, T. M. Early Christian Ireland, pp. 534–536.
64	 Byrne, F. J. Irish Kings and High-Kings, p. 165.



2 1 4 � ©  Та т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а


К о м м е н т и р о в а н н ы е  п е р е в о д ы  и с т о ч н и к о в

gacha blíadna fós, ná ceil, 
it íat búada rí Casil.

Ложе в Кашеле после истощения на месяц,  
а также две недели каждый год, известно это;  
таковы предписания для короля Кашела 65.

Таким образом, Кашел во время расцвета династии Эоганах-
тов был главным rígsuide (королевским домом) в  Мунстере, где 
заседал и проживал король, где располагались племенные инсти-
туты, куда приносили дань и  дары, и  где проводились главные 
праздники и пиры. Это был оплот восточных Эоганахтов и поли-
тический центр Мунстера 66.

Время Кашела как центра королевской власти в  Мунстере 
уходит на второй план с возвышением Дал Кайс и их потомков Уи 
Брайнов, чье место инаугурации и резиденция находились в дру-
гом месте, в Маг Адайр (недалеко от села Куин, графство Клэр) 67. 
В 1101 году указом короля Муйрхертаха О Брайна Кашел перехо-
дит во владение церкви. Вполне возможно, что это был политиче-
ский шаг, целью которого было навсегда лишить Эоганахтов цен-
тра их королевской власти 68. С этого момента начинается новая 
страница истории Кашела как одного из наиболее значимых ду-
ховных центров в Ирландии, где в 1172 году по инициативе Ген-
риха II состоялся Кашельский синод. Кашел становится главным 
духовным центром юга, подобно Арме на севере.

Вассалы Кашела — ​Мусрайге и Эйле

Титул «король Кашела» и  «король Мунстера» номинально 
означал власть над всем Мунстером. Что это означало на  прак-
тике, зависело от  отдельного взятого короля и  насколько ему 
удавалось держать контроль над его союзниками и  вассальны-
ми королевствами-данниками. В случае короля Мунстера к ним 
относились внутренние Эоганахты, внешние Эоганахты и другие 
многочисленные королевства юга Ирландии. Текст «История ос-

65	 Dillon, M. (ed. and tr.) (1951–1952) “The Taboos of the Kings of Ireland”, Proceedings 
of the Royal Irish Academy C: Archaeology, Celtic Studies, History, Linguistics, 
Literature 54: 14–15.

66	 См.: Шингурова Т. В. Скала Кашел: место, достойное короля. С. 128.
67	 Fitzpatrick, E. (2004) Royal Inauguration in Gaelic Ireland c. 1100–1600: A Cultural 

Landscape Study, pp. 52–59. Woodbridge: Boydell and Brewer.
68	 Byrne, F. J. Irish Kings and High-Kings, p. 192.



Т а т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 2 1 5

нования Кашела» упоминает два таких королевства — ​Мусрайге 
и Эйле.

Вассальные королевства Ирландии условно можно поде-
лить на  две группы — ​свободные люди (sóerthúatha) и  данники 
(aithechthuatha). Разница между этими двумя группами заключа-
лась в том, что данники, в отличие от свободных, должны были 
приносить королю-патрону дань, а  также нести определенные 
обязанности (например, военную) по  отношению к  своему ко-
ролю. Отношения между верховным королем и его свободными 
вассалами более напоминали отношения союзников и строились 
на системе обязанностей и даров — ​свободные королевства, васса-
лы также были связаны со своим патроном рядом обязанностей 
и за то получали «плату» или королевский rath 69. Также они об-
менивались заложниками с королем провинции, в то время как 
aitheththuatha давали заложников в  одностороннем порядке 70. 
На практике отношения, обязанности и привилегии между коро-
лем провинции (в  данном случае Мунстера) и  его вассальными 
королевствами были индивидуальными и  варьировались от  ко-
ролевства к королевству. Это прослеживается и в «Истории осно-
вания Кашела», где договоры между королем Кашела, Мусрайге 
и Эйле значительно различаются.

Как и  в  случае с  доминирующими династиями, статус вас-
сальных племен, их права и обязанности по отношению к королю 
Кашела объяснялись исторической доктриной. Часто sóerthúatha 
имели генеалогическое родство с доминирующей династией. Под-
чиненный статус Мусрайге, например, объяснялся их «чужерод-
ным» происхождением — ​в отличие от Эоганахтов, с генеалогиче-
ской точки зрения они были потомками короля севера Конайре 
Мора 71, будучи, тем самым, мигрантами с севера. В связи с этим 
они были обязаны предоставлять заложников королю Кашела 72.

Если посмотреть на карту средневекового Мунстера, то мож-
но увидеть, что Мусрайге не  представляло собой единого коро-
левства, а включало в себя ряд королевств, разбросанных между 
Эоганахтами — ​Мусрайге Тире в  северном Типперари, Мусрай-

69	 Ó Buachalla, L. “Contributions”, p. 82.
70	 Charles-Edwards, T. M. Early Christian Ireland, p. 540.
71	 Все Мусрайге вели свое происхождение от одного из потомков Конайре Мора (Ве-

ликого) — ​Койпре Муска. См., например, генеалогии Мусрайге из книги Лейнсте-
ра. Best, R. I. The Book of Leinster, pp. 1398–1405.

72	 Charles-Edwards, T. M. Early Christian Ireland, p. 548.



2 1 6 � ©  Та т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а


К о м м е н т и р о в а н н ы е  п е р е в о д ы  и с т о ч н и к о в

ге Миттине в западном Корке, Мусрайге Луахра на западе Мун-
стера и так далее, в общей сложности семь королевств 73. Несмо-
тря на это, в «Истории основания Кашела», как и в «Обоюдных 
обязательствах», Мусрайге предстает одним политическим объ-
единением, с  единым королем во  главе, который представлял 
их перед королем Кашела. То  есть, как и  в  случае внутреннего 
круга Эоганахтов, в  то  время как каждое королевство Мусрайге 
имело своего предводителя, но в отношении короля Кашела они 
выступали как единое королевство, объединенное общим проис-
хождением 74. Таким образом, король всех Мусрайге был королем 
крупного политического объединения, чей статус не  во  многом 
уступал статусу короля из Эоганахтов. Это подтверждается и «Ис-
торией основания Кашела» (§ 5), в которой Мусрайге и Эйле кос-
венно упоминаются как наиболее важные вассалы Кашела.

Мусрайге, без сомнения, пользовались привилегированным 
положением по  отношению к  королю Кашела. Согласно «Исто-
рии основания Кашела», королю Мусрайге полагалось «три каж-
дых коровы и  быка от  короля Кашела». Текст «Обоюдные обя-
зательства» упоминает похожий дар — ​корова с  каждой военной 
кампании короля Кашела, а  также право трем мужам Мусрай-
ге присутствовать при совете короля 75. Верховный поэт ollamh 
при короле Кашела должен был быть от Мусрайге 76. Самому ко-
ролю Мусрайге было отведено место рядом с  королем Кашела, 
но при условии отсутствия королей Эоганахтов Лоха Лейн, Райт-
линд и Уи Фидгенти 77, чей статус, по всей видимости, был выше 
Мусрайге.

Что касается королевства Эйле, земля, на которой стоял Ка-
шел, принадлежала королю Эйле, и за это Корку пришлось выку-
пать право на владение Кашелем за семь кумалов: «меч с рукоят-
кой из кости, кумал брошей, кумал щитов, кумал поясов, кумал 
плащей, кумал лошадей, кумал одежды и  семь полос серебра, 
равных каждому кумалу». Среди особых привилегий Эйле текст 
указывает право Эйле благословлять каждого нового короля Ка-
шела и получать за это все те же семь кумалов. Автор также под-

73	 Byrne, F. J. Irish Kings and High-Kings, pp. 172–173.
74	 Ó Buachalla, L. “Contributions”, p. 82.
75	 Byrne, F. J. Irish Kings and High-Kings, pp. 197–198.
76	 Ó Buachalla, L. “Contributions”, p. 82.
77	 Byrne, F. J. Irish Kings and High-Kings, pp. 197–198.



Т а т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 2 1 7

черкивает их свободный статус (§ 7): «из-за этого они свободны 
от обязательств перед королевством Мунстера».

Свободный статус королевства Эйле не уникален для «Исто-
рии основания Кашела» и также упоминается в «Обоюдных обя-
зательства между Кашелем и  племенами Мунстера» 78. Причина 
свободного статуса та же, что и в «Истории основания» — ​Кашел 
принадлежал Эйле до прихода туда Корка. В связи с этим король 
Кашела обязан платить Эйле всё те же семь кумалов и двадцать 
скрупулов, треть из  которых король Эйле должен был отдавать 
Уи Дуйдрен — ​потомкам свинопаса Дуйрдри, который благосло-
вил Корка на правление.

Как уже отмечалось, генеалогическая традиция Мунстера 
подчеркивает родство Эйле с Эоганахтами, но не через потомков 
Корка, а  через его предшественников. Их предком назван Киан 
сын Айлилля Оллама, брат Эогана Мора 79. Киан — ​неоднозначный 
генеалогический персонаж для юга Ирландии, так как некоторые 
генеалогии (как, например, генеалогии из H.3.17) 80 связывают его 
имя с потомками Еремона сына Миля, которые, согласно доктри-
не о  «Половине Кона» и  «Половине Мога», заселили северную 
половину Ирландии. Бирн полагает, что королевство Эйле изна-
чально было частью Лейнстера и  присоединилось к  Эоганахтам 
в  V  веке в  результате экспансии Уи Нейллов 81. Таким образом, 
в генеалогической связи между предком Эйле — ​Кианом и Айлил-
лем Олламом мы имеем дело с попыткой генеалогически связать 
народ Эйле с Эоганахтами, что гарантировало бы им статус и при-
вилегии на юге Ирландии, о которых упоминает наш текст.

Примеры Мусрайге и  Эйле в  «Истории основания Кашела» 
демонстрируют, что структура власти в средневековом Мунстере 
представляла собой сложную и многослойную систему. Отноше-
ния между tuatha и королем Мунстера носили индивидуальный 
характер и  постоянно менялись, отражая изменения в  полити-
ческом ландшафте. В связи с этим такие источники, как «Исто-
рия основания Кашела» и другие саги о Коналле Корке, являются 
ценными свидетельствами политической культуры средневеко-
вой Ирландии, проливая свет не только на историю отдельно взя-

78	 Ó Buachalla, L. “Contributions”, pp. 84–85.
79	 См. ил. 1.
80	 Ó Buachalla, L. “Contributions”, p. 85.
81	 Byrne, F. J. Irish Kings and High-Kings, pp. 133, 180–181.



2 1 8 � ©  Та т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а


К о м м е н т и р о в а н н ы е  п е р е в о д ы  и с т о ч н и к о в

тых династий, но и на то, как эти политические единицы функ-
ционировали между собой.

«Старое и новое»: христианские и языческие мотивы 
в «Истории основания Кашела»

Текст «Истории основания Кашела», как обсуждалось выше, 
не  вызывает сомнения в  его принадлежности к  христианской 
культуре. Давид Спроуль даже предположил, что за  основу ис-
тории был взят библейский сюжет о  рождении Иисуса Христа. 
В библейской истории пастухам явился ангел, который объявил 
им о  рождении спасителя. В  «Истории основания» свинопасам 
также во  время выпаса явился ангел, объявив о  приходе истин-
ного короля Мунстера, потомки которого будут владеть этой зем-
лей во веке веков, а также о приходе христианской веры в лице 
Святого Патрика, который крестит Мунстер под патронажем по-
томков данного короля 82. Другая очевидная библейская парал-
лель напрашивается с  историей Иакова в  Вефиле (Быт. 28: 18–
19)). В версии «Истории основания Кашела» из книги Лейнстера 
свинопасу Мусрайге явилось в видении дерево тиса на скале Ка-
шела, перед которым стояла маленькая часовня и напротив нее 
плита, к которой спускались ангелы, равно как и во сне Иакова 
из Ветхого завета 83.

Тем не менее, несмотря на очевидные библейские параллели, 
«История основания Кашела» содержит отсылки к  дохристиан-
ской традиции. Ярким примером того служит упоминание друида 
короля Эйле, который, чтобы ответить на вопрос короля, выпол-
няет некий ритуал, длящийся три дня и три ночи — ​ровно столь-
ко же, сколько длилось видение свинопасов. Учитывая, что «Ис-
тория основания Кашела», как и  другие тексты, повествующие 
о  дохристианском прошлом Ирландии, были написаны задолго 
после христианизации Ирландии, сложно судить о том, насколь-
ко достоверно они отражают языческое прошлое. В большинстве 
случаев мы скорее имеем дело с  христианской интерпретацией 
дохристианской религии 84 или  же с  литературным элементом. 

82	 Sproule, “Political and Pure narrative”, p. 26.
83	 Byrne, F. J. Irish Kings and High-Kings, p. 186.
84	 Например, упомянутый выше Мог Рут в  средневековом ирландском нарративе 

представлен как ученик Симона Волхва. Shingurova, T. (2018) “The Story of Mog 



Т а т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 2 1 9

В связи с этим вопрос о присутствии дохристианских элементов 
в средневековых ирландских текстах продолжает вызывать оже-
сточенные споры в историографии, и «История основания Каше-
ла» не исключение.

Наиболее спорный элемент в  этом ключе — ​роль свинопа-
сов в  истории. Почему именно свинопасам было дано пророче-
ство и  почему им придается такое значение в  провозглашении 
короля? Свинопасы в  литературе средневековой Ирландии не-
редко ассоциируются с  потусторонним миром, яркий тому при-
мер — ​история De Chophur in Dá Mucado («Спор двух свинопа-
сов»), которая является предисловием к эпосу «Похищение быка 
из  Куальнге» 85. В  истории два свинопаса поспорили, кто силь-
нее, и стали мериться своими магическими способностями и при-
нимать разные формы — ​птиц, морским тварей, оленей, воинов 
и  так далее, пока, наконец, они не  переродились в  двух могу-
чих быков. Возможная параллель между свинопасами из  «Спо-
ра двух свинопасов» и «Истории основания Кашела» не ускольз-
нула от  историков. Франсис Ни  Кахайн предположила, что два 
свинопаса в  «Истории основания» были заимствованы из  «По-
хищения» и  являются отголоском языческой традиции, выпол-
няя функции друидов в инаугурации короля 86. Пророческие спо-
собности свинопасов, а также их роль в провозглашении короля 
Кашела добавляют веса этой теории. Однако не  все солидарны 
с  ней. Спроуль указывает на  то, что хоть свинопасы иногда ас-
социируются с  потусторонним миром в  ирландской литературе, 
они также были неотъемлемой частью социума средневековой 
Ирландии, и их ремесло обычно выводило их за пределы дерев-
ни и  границы thuatha, что делало их очевидными кандидатами 
для обретения видения вдали от чужих глаз и на чужой террито-
рии. Согласно Спроулю, свинопас в «Истории» заменил не друи-
да, а пастуха, в то время как «История основания Кашела» стала 
ирландской адаптацией библейской истории о рождении Христа. 
К сожалению, сохранившиеся версии «Истории основания Каше-
ла» не содержат достаточно сведений, чтобы разрешить этот ис-

Ruith: Perceptions of the Local Myth in Seventeenth-Century Ireland”, Proceedings of 
the Harvard Celtic Colloquium 38: 233.

85	 Шкунаев С. В., Михайлова Т. А., Швыряев В. И. Похищение Быка из Куальнге. М.: 
Наука, 1985. C. 110–117.

86	 Ní Chatháin, P. (1979) “Swineherds, Seers, and Druids”, Studia Celtica 14: 200–211. 
Bondarenko, G. (2014) Studies in Irish Mythology, pp. 5–15. Curach Bhán Publications.



2 2 0 � ©  Та т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а


К о м м е н т и р о в а н н ы е  п е р е в о д ы  и с т о ч н и к о в

ториографический спор и значение Дуирдри и Киарана в истории 
остается крайне спекулятивным вопросом 87.

Другой вопрос об отношении «старого и нового» в «Истории 
основания» относится к  ритуалу провозглашения короля в  раз-
ных версиях текста. Кашел, в отличие от других сакральных цен-
тров Ирландии — ​Тары, Эмайн Махи, Круахана, Дун Айллине, 
не ассоциируется в средневековой ирландской литературе с язы-
ческим прошлым. Его литературная история начинается с  ци-
кла о  Коналле Корке, где он упоминается в  христианском кон-
тексте. С  археологической точки зрения Кашел остается terra 
incognita, где до недавнего времени не проводилось масштабных 
раскопок 88, поэтому вопрос о его инаугурационной роли остает-
ся открытым, равно как и о том, где и как происходила инаугура-
ция королей Кашела. Тем не менее провозглашение Корка коро-
лем в  «Истории основания» содержит элементы, указывающие 
на  ритуал инаугурации королей Кашела в  дохристианскую эпо-
ху. Речь идет о тисе и каменной плите в версии текста из Книги 
Лейнстера:

Увидел я  тисовый куст на  камне, маленькую молельню напротив 
него и каменную плиту перед ним. Ангелы посещали ее, уходя вверх 
и спускаясь вниз.

Воистину, будет это (место) навеки резиденцией короля Мун-
стера, — ​сказал друид Аэда, — ​и тот, кто первым разложит под этим 
тисовым кустом костер, станет королем Мунстера 89.

Согласно Бирну, который ссылается на житие Святого Флан-
нана, тис был символом династии Эоганахтов 90, а каменная пли-
та является отсылкой к инаугурационной плите, которая служи-
ла аналогом трона в  инаугурационной практике средневековой 

87	 Подробнее о роли свинопасов в средневековой ирландской литературе, в том чис-
ле и в «Истории основания Кашела», см.: Bondarenko, G. Studies in Irish Mythology, 
pp. 5–15; Ní Chatháin, P. “Swineherds, Seers, and Druids”; Sproule, D. “Political and 
Pure narrative”.

88	 В 2024 году археологическое исследование Кашела проводилось в рамках проек-
та «Comparative Kingship: the early medieval Kingdoms of Northern Britain and 
Ireland», но отчет о результатах раскопок на момент написания статьи пока еще 
не был опубликован.

89	 Шингурова Т. В. Скала Кашел: место, достойное короля. С. 126.
90	 Byrne, F. J. Irish Kings and High-Kings, pp. 181–182.



Т а т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 2 2 1

Ирландии 91. Наиболее известный пример — ​Лиа Фаль. Когда Ко-
найре Мор в «Племени Конайре Великого» проходил все этапы 
инициации короля Тары, последним испытанием был Лиа Фаль. 
После того как камень закричал, ибо истинный король ступил 
на него, он был признан королем: «Фаль принял его», — ​прокри-
чала толпа 92. Другие примеры: Leac na Riogh (камень королей) 
северных Уи Нейллов в Туллахог (Tullach Óg), символически раз-
битый во время английской экспансии в Ульстер 93; Leac na nGíall 
в Эмайн Махе; Leac Phádraig (камень Патрика) у королей Айлех 
(Северные Уи Нейллы). Список этим не ограничивается.

«История основания Кашела» — ​не единственный текст, ука-
зывающий на использование такого камня королями Эоганахтов. 
В генеалогическом трактате XII века из Книги Лекана мы нахо-
дим следующее упоминание о нем 94:

Избранного [наследника] Мунстера приводили к  Petram Cothrige 
(Камню Котриге) в часовне Кормака, и там провозглашался король.

Этот камень Котриге, на котором, согласно Collectanea Тире-
хана 95, Святой Патрик крестил Энгуса мак Над Фройха: Petram 
Cothrige hi Caissiul долгое время переводили как «камень Патри-
ка», полагая, что Cothrige — ​ранняя устная форма имени Патри-
ка 96. Относительно недавно, в 1997 году, Патрик О Риан предполо-
жил, что Cothrige — ​форма племенного имени Cattraige, группы, 
проживавшей на  границе Клиу/Типперари. Таким образом, со-
гласно Риану, Petram Cothrige hi Caissiul стоит переводить как 
«Камень Котрайге в  Кашеле» 97, что возможно свидетельствует 
об особой роли королевства Катрайге в церемонии инаугурации 

91	 Ibid., p. 186.
92	 Gwynn, L. (1912) “De Sìl Chonairi Móir”, Ériu 6: 130–143, p. 139.
93	 Hore, H. F. (1857) “Inauguration of Irish Chiefs”, Ulster Journal of Archaeology, First 

Series 5: 222.
94	 Bhreathnach, E. (2014) “Tara and Cashel”, in J. Borsje, A. Dooley, S. Mac Mathúna, 

G. Toner (eds) Celtic Cosmology: Perspectives from Ireland and Scotland. Papers in 
Medieval Studies 26, p. 179. Political institute of Medieval Studies.

95	 Bhreathnach, E. “Tara and Cashel”, p. 179.
96	 Doherty, C. (2005) “Kingship in Early Ireland”, in E. Bhreathnach (ed.) The Kingship 

and Landscape of Tara, pp. 10–11. Dublin: Four Courts Press.
97	 Ó Riain, P. (1997) “When and Why Cothraige Was First Equated with Patricius?”, 

Zeitschrift für celtische Philologie 49–50: 698–711.



2 2 2 � ©  Та т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а


К о м м е н т и р о в а н н ы е  п е р е в о д ы  и с т о ч н и к о в

короля Кашела, подобно королевствам Мусрайге и Эйле в «Исто-
рии основания Кашела» 98.

Таким образом, определенные элементы провозглашения 
Корка королем в «Истории основания» — ​каменная плита или то-
темное дерево династии — ​архаичны и,  несмотря на  более позд-
ние христианские ассоциации (как в случае с lecc Patraic), могут 
относиться к дохристианским практикам.

Еще одним элементом текста, который может иметь дохри-
стианское происхождение, является, как ни странно, само благо-
словление, данное королю Кашела ангелами (§ 3). Оно наполнено 
отсылками к концепту fír flathemon «правды короля», своего рода 
своду представлений о том, каким должен быть «идеальный ко-
роль», дабы обеспечить процветание королевству. Король должен 
быть справедливым, милосердным, а также совершенным в фи-
зическом плане, то есть без каких-либо видимых изъянов. И хоть 
сама идея о том, что от качеств короля зависит процветание ко-
ролевства, универсальна, в контексте средневековой Ирландии fír 
flathemon неразрывно связана с  сакральными функциями коро-
ля и его связью с землей/территорией, которой он управлял. Если 
король соответствует требованиям fír flathemon, то его правление 
будет связано с процветанием, урожаем и миром 99.

Концепт «правды короля» (fír flathemon) встречается в  са-
мых ранних литературных памятниках VII–VIII веков, таких как 
Audacht Morainn («Завещание Моранна»), и  восходит к  языче-
ским представлениям о  сакральной роли правителя. Впослед-
ствии эта концепция была адаптирована к  христианской идее 
королевской власти 100. Описание благ при «идеальном правите-
ле» в «Завещании Моранна» напоминает благословение короля 
в  «Истории основания Кашела» и  обещает процветание, изоби-
лие скота, молока, рыбы, урожая в лесах и полях, отсутствие эпи-
демий и войн.

«Завещание Моранна»:
«Благодаря правде правителя уста могут вкусить обилие плодов ве-
ликого леса.

98	 Подробнее см.: Шингурова Т. В. Скала Кашел: место, достойное короля. С. 125.
99	 Byrne, F. J. Irish Kings and High-Kings, pp. 24–27.
100	 Ibid., p. 24.



Т а т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 2 2 3

Благодаря правде правителя можно торговать молоком многочис-
ленного скота.
Благодаря правде правителя может быть изобилие высокого зерна.
Благодаря правде правителя речная рыба в  изобилии поднимает-
ся вверх по потокам» 101.

«Истории основания Кашела»: «благословение скота… благослове-
ние равнины, благословение леса… благословение земли и плодо-
родия, благословение моря и рыбы».

Таким образом, несмотря на явно христианский язык благо-
словения (активное использование слова bendacht «благослове-
ние», происходящее из  латинского benedictio 102), благословение 
в  «Истории основании Кашела» представляет собой версию до-
христианской идеи об идеальном правителе и «правде короля». 
Бирн предполагает, что в случае с благословением короля Кашела 
в тексте мы имеем дело с формулировкой инаугурационной речи, 
которая использовалась при инаугурации королей Кашела 103.

В заключение стоит сказать, что «История основания Каше-
ла», несмотря на свой ярко выраженный христианский контекст, 
содержит архаичные элементы, некоторые из  которых восходят 
к  дохристианским верованиям и  фольклорным мотивам — ​роль 
свинопасов, инаугурационная символика, а  также концепт fír 
flathemon. Тем не  менее при изучении текстов, написанных за-
долго после христианизации Ирландии, стоит учитывать, что мы 
можем иметь дело с христианской интерпретацией или попыткой 
реконструировать давно забытое прошлое.

Заключение

Текст «История основания Кашела и  благословение коро-
ля» является памятником средневековой ирландской литерату-
ры, относящимся к  королевскому циклу и  жанру историй осно-
вания. Текст сохранился в  единственном манускрипте XV  века 
(TCD H.3.17), но сама история об основании Кашела упоминается 
и  в  других древнеирландских источниках, таких как «Изгнание 
Коналла Корка» и «Книга Прав».

101	 Kelly, F. (1976) Audacht Morainn. Dublin Institute for Advanced Studies.
102	 Byrne, F. J. Irish Kings and High-Kings, p. 188.
103	 Ibid., p. 188.



2 2 4 � ©  Та т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а


К о м м е н т и р о в а н н ы е  п е р е в о д ы  и с т о ч н и к о в

«История основания Кашела» включает в себя две версии од-
ной и той же истории — ​раннюю версию А (§ § 1–3), которую при-
близительно можно датировать VIII–IX веками, и позднюю (бо-
лее подробную) версию Б (§ § 4–8), которая относится к периоду 
средневекового ирландского языка.

Текст пропитан христианской тематикой и, вероятнее всего, 
был создан в одной из монастырских общин Мунстера, возмож-
но, даже в самом Кашеле. Центральной темой истории является 
основание резиденции короля Мунстера в  Кашеле и  легитими-
зация права династии Эоганахтов на  правление Мунстером че-
рез деяния их предка, полулегендарного короля Коналла Корка.

«История основания Кашела», как и  другие саги о  Коналле 
Корке, являются ценными свидетельствами политической куль-
туры средневековой Ирландии и проливают свет на историю ко-
ролевств средневековой Ирландии, а  также механизмы легити-
мизации власти в средневековой Европе. Данный текст — ​ценный 
источник изучения того, как дохристианское прошлое было пере-
работано и адаптировано в интересах христианского настоящего 
в средневековой Ирландии.

«История основания Кашела и благословение короля»

1.	 Корк сын Лугдеха находился в  Катар Этайн и  в  Темайр 
Эймин, что располагались рядом [друг с другом], когда Ка-
шел был явлен Дуйрдри — ​свинопасу короля Эйле и Киара-
ну — ​свинопасу короля Мусрайге. Они были первыми, кто 
нашел Кашел, и  леса Кашела в  то  время были желтыми 
и изобиловали плодоносящими деревьями 104.

Отправились свинопасы пасти своих свиней, и сон сморил их 
и их стадо. Проспали они три дня и три ночи. И увидели свино-
пасы во сне Корка сына Лугдеха и [услышали] благословение, ко-
торое даровали ему ангелы. Была им открыта вся последующая 
история королевства Мунстера с  [указанием] времени каждого 
правления во  всей своей славе, со  всем его процветанием и  ми-
ром. Благословение ангелов — ​честь этого королевства.

2.	 Благословение великого Господа нашего, что сотворил 
мир единым словом из  основания желтого. Да  будет мо-
гущественное благословение процветания юга [Ирландии] 

104	 Имеется в виду, что было позднее лето — ​начало осени.



Т а т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 2 2 5

на  всех вас, короли Кашела: благословление правления, 
благословение скота, благословение победы, благословение 
битвы, благословение богатства, благословение равнины, 
благословение леса, благословение молодости, благослове-
ние вина, благословение здоровья, благословение свободы, 
долговечное благословение. Благословение небес, благо-
словение облаков, благословение земли и плодородия, бла-
гословение моря и  рыбы, благословение солнца и  любви, 
благословение луны и чести, благословение эля и еды, бла-
гословение росы, благословение света, благословение жи-
вота, благословение мудрости, благословение отваги, бла-
гословение золота… 105.

Благословение жизни — ​надежное благословение великого 
Господа [да пребудет оно с вами], пока храните вы истину и ми-
лосердие Господа, чье царство не имеет ни начала, ни конца, кто 
могущественнее бесконечной истории. Его благословение на всех 
вас, короли Кашела.

Поведал свинопас [Дуйрдри] о  том, что было ему явлено, 
своему королю Коналлу сыну Недты Кона 106, чтобы тот получил 
пользу от видения его. Но пришел Корк сын Лугдеха и выкупил 
у  него [благословение] 107. Потому положено потомкам Дуйрдри 
[Уи Дуйдрен] семь кумалов от короля Кашела.

Вот они, короли Кашела: Корк, Над Фройх, Энгус, Эохайд 
[мак Энгус, †522] 108, Фейдлимид [мак Энгуса, †500] 109, Дубгил-
ках 110, Койпре [Кром, †580], Федлимид мак Тигернах [†589–590] 111, 
Файлбе Фланн [†639] 112, Финган [мак Аед, †619] 113, Катал [мак Аед, 
†627] 114, Куан [мак Амалгад, †641] 115, Майнех [мак Финген мак 

105	 Возможно, aurith — ​ошибочная форма родительного падежа латинского aurum — ​
auri. Значение фразы arub ceantaib ciallatar неясно.

106	 Король Эйле Дейскирт.
107	 В тексте «Изгнание Коналла Корка» Корк пришел в Кашел случайно.
108	 Общий предок Эоганахтов Айрхир Клиах и Гленнамнах.
109	 Предок Эоганахтов Кашел.
110	 Дубгилках или Дубгилла упоминается в списке королей в генеалогиях из Книги 

Лейнстера между Федлимидом и Кримтаном Кромом. O’Brien, M. A. Corpus, p. 360.
111	 Эоганахты Райтлинд, Ó Buachalla, L. “Contributions”, p. 74.
112	 Эоганахты Кашел. Ibid., p. 74.
113	 Эоганахты Кашел. Ibid., p. 74.
114	 Эоганахты Гленнамнах. Ibid., p. 74.
115	 Эоганахты Айне. Ibid., p. 74.



2 2 6 � ©  Та т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а


К о м м е н т и р о в а н н ы е  п е р е в о д ы  и с т о ч н и к о в

Аед, †661] 116, Ку-Кен-Матайр [†665] 117, Колга [мак Файлбе Фланн, 
†677–8, Кашель] 118, Финган [мак Катал Ку-Кен-Матайр, †696] 119, 
Айлилль [мак Катал Ку-Кен-Матайр, †701] 120, Этерскел [мак Маэл 
Дун, †721] 121, Кормак [мак Айлилль мак Майнех, †713] 122, Катал 
[мак Финган, †742] 123, всего двадцать два короля 124, Артри [мак 
Катал мак Финган, †821] 125, Федлимид [мак Кримтан, †847] 126, 
Олхобар [мак Кинаед, †851] 127, Алганан [мак Доннгайле, †853] 128, 
Маэл Гула [мак Доннгайле, †859] 129, Кенн Фалад [Кенн Фалад уа 
Мугтигирн, †872 Áine] 130, Дунхад, Дуб Лахтна [мак Маэл Гула мак 
Доннгайле, †895] 131.

116	 Эоганахты Кашел. Ibid., p. 75.
117	 Эоганахты Гленнамнах. Ibid., p.75.
118	 Эоганахты Кашел. Ibid., p. 75.
119	 Эоганахты Гленнамнах. Ibid., p. 75.
120	 Эоганахты Гленнамнах. Ibid., p. 75.
121	 Эоганахты Айне. Ibid., p. 75.
122	 Внук Майнеха мак Фингена из  Эоганахтов Кашел. Ibid., p. 75. Данный королев-

ский список и список королей из Книги Лейнстера по какой-то причине упоми-
нают его правление после Этерскела сына Маэл Дуна, что не соответствует хро-
нологии их правления.

123	 Эоганахты Гленнамнах, Ibid., p. 75.
124	 Список упоминает только двадцать имен, два имени опущены. Имена королей 

Мунстера в пятидесятилетний период между смертью короля Катала мак Финге-
на в 742 году и началом правленияего сына Артри (инаугурация которого дати-
руется в Анналах Ульстера 793 годом) отсутствуют не только в данном королев-
ском списке, но и в большинстве анналов. Mac Airt, S. The Annals of Ulster, pp. 195, 
249. Анналы Иннишфаллена от 786 года упоминают короля Мунстера Маэл Дуна 
сына Аэда Бенана из Лоха Лейн. Mac Airt, S. The Annals of Innisfallen, p. 117. Воз-
можно, что молчание связано с временным переходом власти над Кашелем от вну-
треннего круга Эоганахтов к  Лоха Лейн или к  другой династии, не  входящей 
во  внутренний круг. О  Буахала, основываясь на  записи из  Анналов Ульстера 
за 795 год, предполагает, что еще одним из «пропущенных» королей мог быть ко-
роль-клерик Олхобар сын Фланна сына Эрка из Уи Фидгенти, правление которо-
го приходилось на период с 786 по 792 год — ​от смерти Маэл Дуна до инаугура-
ции Артри из Эоганахтов Гленнамнах. Таким образом, список упускает два имени 
королей, вероятно, потому что оба не принадлежали к внутреннему кругу Эога-
нахтов. Ó Buachalla, L. “Contributions”, p. 76.

125	 Эоганахты Гленнамнах.
126	 Эоганахты Кашел. Byrne, F. J. Irish Kings and High-Kings, p. 292.
127	 Эоганахты Айне. Ibid., p. 293.
128	 Эоганахты Кашел. Ibid., p. 292.
129	 Эоганахты Кашел. Ibid., p. 292.
130	 Эоганахты Айне. Ibid., p. 293.
131	 Эоганахты Кашел. Ibid., p. 292.



Т а т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 2 2 7

3.	 Такова речь свинопаса Киарана о восхвалении королей Ка-
шела, которую он услышал во сне… 132

4.	 Дуйрдри — ​свинопас короля Эйле и  Киаран — ​свинопас 
короля Мусрайге, который из  мужей Фемена 133, пришли 
и  остановились при Клас Дуйрдрен, к  северу от  Кашела, 
[и пробыли они там] три дня и три ночи.

Услыхали они музыку дивную, и  не  было на  свете прекрас-
нее той музыки, что доносилась с холма. Стояла там хижина, при-
готовленная для них, и увидели они в ней клирика в белоснеж-
ной сияющей ризе и два хора подле него, что воспевали приход 
[Святого] Патрика. На следующую ночь были даны им еда и пи-
тье, и разделили они их между собой, а остатки отдали свиньям. 
И  стали свиньи после этого [такими бодрыми], как после двух 
дней путешествия вместо семи. И сказал тогда ангел, что каждо-
му благочестивому правителю, кто унаследует Кашел, будет дано 
такое суждение — ​«отдайте правление над Мунстером в руки того, 
кто первый зажжёт здесь пламя».

5.	 Услышав это, Киаран отправился на  юг, к  Катар Этайн 
Тайрб, где в  то  время пребывал Корк сын Лугдеха короля 
Мунстера. Предписал Лугдех Корку взять Мунстер под свою 
опеку, и  чтобы за  этим последовали главные заложники 
провинции 134. Дал Лугдех свободу ему [Киарану] и  его по-
томкам [и в придачу] каждую третью корову и быка от ко-
роля Кашела королю Мусрайге. Поведал ему тогда он [Киа-
ран Корку] всё, что он видел. И  отправился Корк тотчас 
на север к Кашелу, и зажег он пламя на Дун Корк, и зало-
жил там свою твердыню, и основал там свой клан, и устро-
ил там пир. Мудрые говорят, что тот пир, устроенный Кор-
ком сыном Лугдеха, был первым пиром в Кашеле.

Повелел Корк Киарану привести на  пир короля Мусрайге, 
и  тот пришел без промедления, и  попросил право первого при-

132	 Далее, до конца § 3, следует риторическая поэма, труднопереводимая из-за сво-
его абстрактного значения. Диллон полагает, что поэма происходит из устной тра-
диции и относится к более раннему периоду, чем остальная часть версии А. Dillon, 
M. ‘‘The Story of the Finding of Cashel’’, p. 63. Возможно, поэма была связана с об-
рядом королевской инаугурации и благословлением короля на правление. В свя-
зи с трудностью ее перевода и абстрактным содержанием она была опущена в дан-
ном переводе.

133	 Скорее всего, речь идет о  равнине Фемен в  графстве Типперэри недалеко 
от Кашела.

134	 Имеется в виду Мусрайге и Эйле. По всей видимости, текст подчеркивает значи-
мость их вассалитета для короля Мунстера.



2 2 8 � ©  Та т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а


К о м м е н т и р о в а н н ы е  п е р е в о д ы  и с т о ч н и к о в

зыва к  королю Мунстера для своих потомков, и  было даровано 
ему [это право]. Но не знал он о том, что Дуйрдри уже отправил-
ся в путь, чтобы провозгласить Корка. Держал он путь от Кашела 
на север к Фиад Дума в Муйкеда 135. Он достиг дома спустя неде-
лю с тех пор, как он покинул Кашель, ибо путь на юг занимал два 
дня, а на север — ​семь. По прибытии домой рассказал он Коналлу 
[королю Эйле] обо всем, что было явлено ему, и сказал, что «за-
ложники со всего Мунстера будут даны тому, кто первым зажжет 
огонь в Кашеле. И будет это Коналл Корк — ​тот, кто получит это 
благословение, и было явлено мне, что это вступление во владе-
ние произошло сразу после моего ухода».

Привели к Коналлу [королю Эйле] друида, и тот спросил его, 
принадлежало ли еще то богатство ему [Коналлу] или же оно уже 
было забрано? Творил друид свою магию 136 три дня и три ночи, 
и было явлено ему, что Корк сын Лугдеха взял то место [Кашел] 
в свое владение, и было это действительно так.

6.	 И сказал тогда Коналл, король Эйле: «Какая ему польза 
от этого «вступления во владение», если это место [Кашель] 
принадлежит нам [по праву]?» И  велел он в  ту  ночь сво-
им воинам идти на  юг, к  Айркетал, через Маг Мосайд 137. 
На следующее утро их достигла весть, что Корк сын Лугдеха 
устроил великий пир в Кашеле. Оставил тогда Коналл свои 
военные намерения и  отправился в  Кашел, где пребывал 
Корк сын Лугдеха, и сказал ему, что нехорошо то, что взял 
он это место, не  получив его [Коналла] разрешения. При-
несли ему эль, и рассказал он [Коналл] Корку о цели своего 
прибытия, то есть о вступлении Корка во владение этим ме-
стом [Кашелем], что было не по нраву Дуйрдри. Рассказал 
он тогда Корку всю историю.

135	 Конкретное место не идентифицировано, но так как речь идет о королевстве Эйле, 
то  вероятнее всего это место находилось на  территории северного Типперэри — ​
южного Оффали.

136	 Dichetal. Согласно eDIL, речь идет о навыке, которое входило в репертуар фили-
дов, и заключалось в произношении заклинания в метрической форме. Toner, G., 
Fomin, M., et. al. (2007) eDIL: Electronic Dictionary of the Irish Language (rev. ed.) 
Dublin: Royal Irish Academy. [dil.ie/16103, accessed on 11.08.2025].

137	 Согласно ономастикону, Маг Мосайд, или «равнина Мосайд», находилась рядом 
с  Мак Фемен, к  северу от  Кашела. “Locus: Onomasticon Goedelicum” [https://
research.ucc.ie/doi/locus/M.html#navtop, accessed on 10.08.2025]. Очевидно, что 
место Айркетал находилось к  югу от  равнины Мосайд по  направлению 
к Кашелу.

https://research.ucc.ie/doi/locus/M.html#navtop
https://research.ucc.ie/doi/locus/M.html#navtop


Т а т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 2 2 9

После этого сказал король Эйле: «Пусть Корк даст тебе [Дуйр-
дри] вознаграждение за твою историю и за благословение анге-
лов, что было ему даровано». И передал тогда Дуйрдри ему [Кор-
ку] благословение, которое он получил на Рат на Ирланн на лугу 
Кашела. И  был Корк тотчас  же провозглашен королем. Дал он 
за это Дуйрдри семь кумалов, то есть меч с рукояткой из кости, 
кумал брошей, кумал щитов, кумал поясов, кумал плащей, кумал 
лошадей, кумал одежды и семь полос серебра [по одной] за каж-
дый кумал.

7.	 Такова привилегия потомков Дуйрдри — ​благословлять 
каждый год каждого короля, который унаследует Кашел. 
За  это их право получать семь кумалов от  каждого коро-
ля, наследующего Кашель. За  это они свободны от  вся-
ких обязательств перед правителем Мунстера, и  не  будет 
убит король, провозглашенный ими, если будет он соблю-
дать предписания, данные ему, то есть будет справедливым 
и милосердным.

Лишь на  одного короля это [благословение] не  распростра-
нилось, то есть на Кормака Кормак Уа Манайга [†713] 138, который 
был убит, как предсказал Патрик, «только один король Каше-
ла умрет насильственной смертью». [И было дано это предсказа-
ние], когда посох Патрика вошел в ногу Энгуса сына Над Фройха 
во время крещения в Кашеле. Патрик крестил и благословил му-
жей Мунстера, и сказал он после крещения 139:

Если мужи Мунстера оскорбят меня, их крестителя и  крестителя 
Кашела, убийством человека на  их земле, то  будет обесчещено их 
королевство.

Благословил я из Кашела мужей Мунстера c востока до запа-
да, благословил я их, так что Мунстер не будет без процветания 140.

8.	 Шестьдесят лет насчитал ученый муж от  провозглашения 
Корка в  Кашеле до  прихода Патрика и  крещения Энгуса 
сына Над Фройха, и всех остальных мужей Мунстера. И об-
ложил Энгус Мунстер скрупулом на крещение: [а именно] 

138	 Byrne, F. J. Irish Kings and High-Kings, p. 189.
139	 Бирн полагает, что благословление Патрика на людей Мунстера было взято авто-

ром текста Vita Tripartita Sancti Patricii. Ibid., p. 189.
140	 Это четверостишие также присутствует в «Житие Святого Патрика» из Книги Лис-

мора. Dillon, M. ‘‘The Story of the Finding of Cashel’’, p. 73.



2 3 0 � ©  Та т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а


К о м м е н т и р о в а н н ы е  п е р е в о д ы  и с т о ч н и к о в

500 коров, 500 плащей, 500 брошей, 500 накидок, 500 овец, 
и  500 слитков метала 141. И  выплачивался этот налог каж-
дым королем Кашела, вплоть до Кормака 142. И Кормак тоже 
принес его один раз. В «Истории Патрика» говорится, что 
этот налог должен быть выплачен раз в три года, как гла-
сит Книга Кашела:
Октавиан Август без недостатков 
Был верховным правителем светлейшего мира 
Альтус, знатный консул — ​тот, кто обложил данью ирландцев 143.

Библиография / References

Шингурова Т. В. «Скала Кашел: место, достойное короля» // Слово Знание и Учение 

(Focal Fios agus Foghlaim). М., 2016. С. 111–131.

Шкунаев С. В., Михайлова Т. А., Швыряев В. И. Похищение Быка из Куальнге. Москва: 

Наука, 1985.

Arbuthnot, S. J. (2005–2006) Cóir Anmann: A Late Middle Irish Treatise on Personal 

Names. London: Irish Texts Society.

Best, R. I., O’Brien, M. A. (1957) The Book of Leinster, Formerly Lebar na Núachongbála, 

Vol. 3. Dublin: Dublin Institute for Advanced Studies.

Bieler, L. (1979) Patrician Texts in the Book of Armagh. Dublin: Dublin Institute for 

Advanced Studies.

Bondarenko, G. (2014) Studies in Irish Mythology. Berlin: Curach Bhán Publications.

Bhreathnach, E. (2014) “Tara and Cashel”, in J. Borsje, A. Dooley, S. Mac Mathúna, 

G. Toner (eds) Celtic Cosmology: Perspectives from Ireland and Scotland, Papers 

in Medieval Studies 26, pp. 165–185. Toronto: Pontifical Institute of Medieval 

Studies.

Byrne, F. J. (2001) Irish Kings and High-Kings. Dublin: Four Courts Press.

Charles-Edwards, T. M. (2000) Early Christian Ireland. Cambridge: Cambridge University 

Press.

141	 Скрупул — ​единица стоимости, взятая из латинского scripulus. Один скрупул ра-
вен 1/24 унции и равен трем пенсам. eDIL [dil.ie/36628, accessed 11.08.2025].

142	 Возможно, речь идет о Кормаке сыне Куленнана.
143	 Четверостишие также встречается в  «Синхронизмах Лауда». Оно рассказывает 

о совершенно другом налоге, якобы наложенным на ирландцев римским импера-
тором Октавианом Августом и явно не на своем месте в данном контексте. Dillon, 
M. ‘‘The Story of the Finding of Cashel’’, p. 73.



Т а т ь я н а  В .   Ш и н г у р о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 2 3 1

Comyn, D. (1902) Foras Feasa ar Éirinn: The History of Ireland by Geoffrey Keating. 

Dublin: Irish Texts Society, Vols. 1–2.

Dillon, M. (1946) The Cycles of the Kings. London and New York: Oxford University Press

Dillon, M. (1952) “The Story of the Finding of Cashel”, Ériu 16: 61–73.

Dillon, M. (1962) Lebor na Cert: The Book of Rights. Dublin: Irish Texts Society.

Dillon, M. (ed. and tr.) (1951–1952) “The Taboos of the Kings of Ireland”, in Proceedings 

of the Royal Irish Academy C: Archaeology, Celtic Studies, History, Linguistics, 

Literature 54: 1–36.

Doherty, C. (2005) “Kingship in Early Ireland”, in E. Bhreathnach (ed.) The Kingship and 

Landscape of Tara, pp. 3–31. Dublin: Four Courts Press.

Fitzpatrick, E. (2004) Royal Inauguration in Gaelic Ireland c.1100–1600: A Cultural 

Landscape Study. Woodbridge: Boydell and Brewer.

Gwynn, L. (1912) “De Sìl Chonairi Móir”, Ériu 6: 130–143.

Hore, H.F. (1857) “Inauguration of Irish chiefs”, Ulster Journal of Archaeology, First Series 

5: 216–235.

Hull, V. (1930) “Conall Corc and the Kingdom of Cashel”, Zeitschrift fuer Celtische 

Philologie 18: 420–1.

Hull, V. (1933) “Eogan Mór and Conn Cétchathach”, Zeitschrift für celtische Philologie 

19(1): 59–61.

Hull, V. (1941) “The Exile of Conall Corc”, Publications of the Modern Language 

Associations of America 56: 937–50.

Hull, V. (1947) “Conall Cork and the Corco Luigde”, Publications of the Modern Language 

Associations of America 62: 887–909.

Jaski, B. (2003–2004) “The Genealogical Section of the Psalter of Cashel”, Peritia 17–18: 

295–337.

Kelly, F. (1976) Audacht Morainn. Dublin: Dublin Institute for Advanced Studies.

Mac Airt, S. (ed. and tr.) (1951) The Annals of Innisfallen: MS. Rawlinson B. 503, 2nd edn. 

Dublin: Dublin Institute for Advanced Studies.

Mac Airt, S., Mac Niocaill, G. (1983) The Annals of Ulster (to A.D. 1131). Dublin: Dublin 

Institute for Advanced Studies.

Meyer, K., ed. (1912) “The Laud Genealogies and Tribal Histories”, Zeitschrift für Celtische 

Philologie 8: 291–338.

Ní Chatháin, P. (1979) “Swineherds, Seers, and Druids”, Studia Celtica 14: 200–211

O’Brien, M. A. (ed.) (2005) Corpus Genealogiarum Hiberniae, Vol. 1. Dublin: Dublin 

Institute for Advanced Studies.

Ó Buachalla, L. (1952) “Contributions towards the political history of Munster, 450–800 

A.D.”, Journal of the Cork Historical and Archaeological Society 57: 67–86.

Ó Corráin, D. (1985) ‘‘Irish Origin Legends and Genealogy: Recurrent Aetiologies’’, in 

T. S. Nyberg, P. Meulengracht Sørensen, I. Pio, A. Trommer (eds) History and 

heroic tale: A symposium. Proceedings of the Eighth International Symposium 



К о м м е н т и р о в а н н ы е  п е р е в о д ы  и с т о ч н и к о в

organized by the Centre for the Study of Vernacular Literature in the Middle Ages 

held at Odense University on 21–22 November 1983, pp. 51–96. Odense University 

Press.

Ó Cróinín, D. (2005) “Ireland, 400–800”, in D. Ó Cróinín, et al., A New History of Ireland, 

Volume I: Prehistoric and Early Ireland, pp. 182–234. United Kingdom: OUP 

Oxford.

O’Donovan, J. (ed. and tr.) (1856) Annala Rioghachta Eireann: Annals of the Kingdom of 

Ireland by the Four Masters, from the Earliest Period to the Year 1616, Vol. 1. 

Dublin: Hodges Smith.

Ó Donnchadha, T. (1940) An Leabhar Muimhneach maraon le suim aguisíní. Dublin: Irish 

Manuscripts Commission.

Ó Riain, P. (1971) “When and Why Cothraige Was First Equated with Patricius?”, Zeitschrift 

für celtische Philologie 49–50, pp. 698–711.

Radner, J. N. (1978) Fragmentary Annals of Ireland. Dublin: Dublin Institute for Advanced 

Studies.

Sjoestedt, M. — ​L. (1926–1927) “Le Siège De Druim Damhghaire: Forbuis Droma 

Damhghaire”, Revue Celtique 43–44: 1–123, 157–186.

Shingurova, T. (2018) “The Story of Mog Ruith: Perceptions of the Local Myth in 

Seventeenth-Century Ireland”, Proceedings of the Harvard Celtic Colloquium 38: 

231–258.

Sproule, D. (1984) “Origins of the Éoganachta”, Ériu 35: 31–37.

Sproule, D. (1985) “Politics and Pure Narrative in the Stories About Corc of Cashel”, Ériu 

36: 11–28.

Stokes, W. (1897) Cóir Anmann (Fitness of Names). Leipzig: Irische Texte.

Toner, G., Fomin, M., et al. (2007) eDIL: Electronic Dictionary of the Irish Language (rev. 

ed.). Dublin: Royal Irish Academy, [https://dil.ie/, accessed on 11.08.2025]

University College Cork (2004) “Locus: Onomasticon Goedelicum”, [https://research.ucc.

ie/doi/locus/, accessed on 11.08.2025]


