
№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 2 3

Политические аспекты почитания локальных 
святых в средневековом Уэльсе

Анна В.  Гусакова

Рекомендация для цитирования:

Гусакова А. В. Политические 
аспекты почитания локальных 
святых в  средневековом Уэль-
се // Государство, религия, цер-
ковь в  России и  за  рубежом. 
2025. № 4(43). С. 123–146.

For citations:

Gusakova, A.V. (2025) “Political 
Aspects of the Veneration of 
Local Saints in Medieval Wales”, 
Gosudarstvo, religiia, tserkov’ 
v Rossii i  za rubezhom 4(43): 
123–146.

Поступила в  редакцию: 
31.07.2025; прошла рецензиро-
вание: 22.10.2025; принята в пе-
чать: 30.10.2025.

Received: 31.07.2025; Revised: 
22.10.2025; Accepted for 
publication: 30.10.2025.

This article is an open access 
article distributed under the terms 
and conditions of the Creative 
Commons Attribution (CC  BY) 
license (https://creativecommons.
org/licenses/by/4.0/).

© 2025 by the author

Финансовый университет при Правитель-
стве Российской Федерации (Москва, Россия). 
purawallia@mail.ru

ORCID: 0000–0003–4575–9718

В центре внимания статьи находятся сред‑
невековые культы валлийских святых в  их 
связи с политическими процессами, охваты‑
вавшими как Уэльс, так и  весь остров Бри‑
тания. Образы чтимых праведников, связан‑
ные с  ними тексты и  религиозные общины 
привлекались как светской, так и церковной 
властью для решения стоящих перед ними 
задач, связанных с  легитимацией матери‑
ального состояния, правового статуса или 
общественного положения. Представители 
правящих домов валлийских королевств мог‑
ли подчеркивать свою связь со святым, тем 
самым поддерживая его почитание на мест‑
ном уровне в случае, если это помогало под‑
твердить право на  власть или сохранить 
свою жизнь и потенциал для дальнейших дей‑
ствий в  ситуации временного проигрыша. 
Духовенство  же реализовало политический 
потенциал культов в более широкой перспек‑
тиве: пыталось отстоять свою автономию 
от  внешней силы — ​власти архиепископов 
Кентербери; защитить свое материальное 
благосостояние от набегов нормандских лор‑
дов англо-валлийского приграничья, а также 
в  спорах друг с  другом; добиться признания 
своих правовых иммунитетов от  предста‑
вителей валлийской знати. В  статье ана‑
лизируются исторический контекст подоб‑
ных случаев, цели, способы, а  также общая 
результативность использования местно‑
чтимого культа в  качестве политического 
инструмента.

mailto:purawallia@mail.ru


1 2 4 � ©  А н н а  В .   Г у с а к о в а


Р е л и г и я  н а  Б р и т а н с к и х  о с т р о в а х .  И с т о р и ч е с к и е  а с п е к т ы

Ключевые слова: история Уэльса, история валлийской церкви, 
местночтимые святые, агиография, политические инструменты

Political Aspects of the Veneration of Local Saints in 
Medieval Wales

Anna V. Gusakova

Financial University under the Government of the Russian Federation 
(Moscow, Russia). purawallia@mail.ru
ORCID: 0000–0003–4575–9718

This article focuses on the medieval cults of Welsh saints in their connection 
with political processes that affected both Wales and the entire island of 
Britain. The images of saints, the texts associated with them, and religious 
communities were used by both secular and ecclesiastical authorities to solve 
problems related to the legitimization of material wealth, legal status, or 
social position. The Welsh kingdoms could emphasize their connection with 
the saint, thereby supporting his veneration at the local level if this helped to 
confirm the right to power or preserve their lives and the potential for further 
action in a situation of temporary defeat. The clergy used the political potential 
of cults in a broader perspective: they tried to defend their autonomy from an 
external force, the power of the archbishops of Canterbury; to protect their 
material well-being from the raids of the Norman lords of the Anglo-Welsh 
borderland, as well as in disputes with each other; to obtain recognition of 
their legal immunities from representatives of the Welsh nobility. The article 
analyzes the historical context of such cases, the goals, methods, and the 
overall effectiveness of using a locally revered cult as a political tool.

Keywords: history of Wales, history of the Welsh Church, locally 
venerated saints, hagiography, political instruments

ЦЕРКОВЬ как социальный институт, а  также отдельные 
аспекты религиозной жизни Средневековья имеют дли-
тельную традицию изучения среди отечественных и  за-

рубежных медиевистов. Не последнее место среди подобных ис-
следований занимают работы, посвященные формированию 
и  эволюции представлений о  святости, развитию почитания от-
дельных святых, а  в  последнее время еще и  определению роли, 
которые чтимые праведники призваны были играть в  социуме 

mailto:purawallia@mail.ru


А н н а  В .   Г у с а к о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 2 5

в  соответствии с  целями организации их культа 1. В  русле этого 
направления любой культ следует рассматривать как «продукт» 
общества, развивающегося в конкретных исторических и геогра-
фических условиях. При таком взгляде изучение особенностей 
почитания отдельных святых может дать важный фактический 
материал для понимания некоторых аспектов «функционирова-
ния» этого общества.

Обращаясь к  истории средневекового Уэльса 2, мы оказыва-
емся перед необходимостью проведения глубокого анализа взаи-
моотношений двух важнейших социальных институтов — ​госу-
дарства и  церкви. Одной из  точек их соприкосновения как раз 
являлись культы локальных святых. Образы чтимых правед-
ников, связанные с  ними тексты и  религиозные общины при-
влекались как светской властью, так и  верхушкой духовенства 
средневековых валлийских королевств для решения актуальных 
политических задач. Проанализировать цели, способы и резуль-
тативность этой стратегии, по нашему мнению, необходимо для 
понимания особенностей политического развития региона.

Одной из ключевых характеристик валлийской церкви, ока-
зывающих существенное влияние на специфику ее организации, 
было почитание огромного числа святых, как считалось, имев-
ших непосредственное отношение к  этим землям — ​исповедни-
ков, в разное время совершавшие духовные подвиги на террито-
рии валлийских королевств, основателей местных религиозных 
центров, избравших духовную стезю потомков местных правя-
щих родов и т. д. Некоторые из подобных культов, как, например, 
культ св. Давида, впоследствии охватили целые королевства, дру-
гие так и остались узколокальными, существовавшими в рамках 
нескольких соседних поселений. Независимо от  масштаба рас-
пространения, основной целью организации почитания того или 

1	 См., напр.: Ridyard, S. J. (1989) The Royal Saints of Anglo-Saxon England: A Study 
of West Saxon and East Anglian Cults, p. 243. Cambridge: Cambridge University Press.

2	 В раннем Средневековье Уэльс представлял собой конгломерат независимых ко-
ролевств, крупнейшими из  которых были Гвинедд на  севере, Поуис на  востоке 
и Дехейбарт на юго-западе. На юго-востоке располагались более мелкие террито-
риальные образования, время от времени объединяющиеся под властью одного 
правителя (так раннесредневековые королевства Гвент и Гливисинг на недолгий 
период стали королевством Морганнуг). Однако все объединения валлийских ко-
ролевств под одной рукой, как правило, были недолговечны, ограничиваясь вре-
менем жизни объединителя и  его ближайших потомков. Также с  конца XI  века 
часть валлийских земель находилась под контролем англо-нормандской 
аристократии.



1 2 6 � ©  А н н а  В .   Г у с а к о в а


Р е л и г и я  н а  Б р и т а н с к и х  о с т р о в а х .  И с т о р и ч е с к и е  а с п е к т ы

иного праведника можно назвать утверждение примера для по-
дражания — ​святые вели ту  жизнь, к  которой должен был стре-
миться истинный христианин. Однако отдельные культы могли 
получать дополнительную поддержку со  стороны местных пра-
вящих родов или же духовенства, если это соответствовало их те-
кущим интересам.

Королевская власть способствовала «продвижению» почи-
тания того или иного праведника в  тех случаях, когда сама фи-
гура святого, пропагандируемые взаимоотношения с ним, а так-
же материальные свидетельства этих взаимоотношений могли 
служить для повышения авторитета местного правителя, помо-
гали поддержать или укрепить его положение. Так, доказатель-
ство связи правящего рода со святым, общности происхождения 
или же получения одним из предков благословения в донорманд-
ском Уэльсе было одним из способов легитимации статуса акту-
ального династа 3.

Политические легенды валлийской знати яснее всего чита-
ются в  генеалогических источниках. Самой популярной и  одно-
временно самой простой формой построения королевской родо-
словной было перечисление кровных родственников, восходящее 
от  правящего династа к  некоему ключевому предку. Ключевой 
предок, именем которого венчались родословия правителей ран-
несредневекового Уэльса, должен был представлять собой символ 
власти над определенными территориями: он мог быть челове-
ком, связанным с  позднеримским миром, кем-то из  полулеген-
дарных местных правителей времен окончания римского влады-
чества или же человеком, пользующимся особым расположением 
местной церкви — ​признанным святым или праведником, удосто-
ившимся благословения святого 4.

3	 См., напр.: Charles-Edwards, T. M. (1993) Early Irish and Welsh Kinship, pp. 89–133. 
Oxford: Clarendon Press.

4	 Чтобы подтвердить свое право на власть, представители валлийских знатных ро-
дов часто прибегали к стратегии, повсеместно распространенной в раннесредне-
вековой Европе. Связь королевских родов с  определенными святыми не  была 
чем-то исключительным. «Королевских святых» можно также найти среди пред-
ставителей ирландских и англосаксонских правящих династий. В последнем слу-
чае, как показало подробное исследование С. Ридьярд, речь чаще шла о королях-
мучениках (например, свв. Эдмунд и Эдуард) или женщинах королевской крови, 
принявших монашеские обеты (например, свв. Эдбурга, Эдит и  Сексбурга) 
(Ridyard, S. J. (1989) The Royal Saints of Anglo-Saxon England, pp. 78–95). Под-
держка правителями подобных культов способствовала повышению их собствен-
ного политического престижа (Ibid., p. 239–240), в том числе — ​помогала решать 
задачи легитимации передачи власти (Ibid., p. 250). Другим способом «обеспе-



А н н а  В .   Г у с а к о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 2 7

Чаще встречались первые два варианта: так, например, коро-
ли из первой династии Гвинедда возводили свое происхождение 
к Кунедде ап Эдерну, около V века вместе с сыновьями пришед-
шему на эти земли из северобриттского королевства Гододдин 5; 
короли раннесредневекового королевства Дивед, расположенно-
го на юге Уэльса 6, утверждали, что происходят от Магна Макси-
ма (ок. 335–388), римского полководца и узурпатора. Интересу-
ющий нас третий вариант, при котором легитимация достигалась 
через связь ключевого предка с представителем церкви, был бо-
лее редок.

В отдельных случаях можно было наблюдать совмещение не-
скольких типов ключевых предков или  же их постепенную сме-
ну — ​такова, например, политическая легенда первого правящего 
дома королевства Поуис. Поуисские родословия документально 
прослеживаются на протяжении длительного промежутка време-
ни — ​от IX до XIII века, что дает возможность изучения политиче-
ской легенды в развитии.

Один из  наиболее ранних сохранившихся памятников, объ-
единяющих перечисление королевских предков и  упоминание 
святого в едином нарративе, это так называемый Столп Элисега 
(первая половина IX века), расположенный неподалеку от Ллан-
голена (Денбишир) 7. В раннем Средневековье недалеко от этого 
места проходила граница Поуиса и Гвинедда 8. Надпись, высечен-
ная на столпе, условно делится на два смысловых блока. Первая 
часть представляет собой посвятительный текст. В нем содержит-

чить» себе покровительство святого было обладание его реликвиями (об этом по-
дробнее см.  Rollason, D. W. (1986) “Relic-cults as an Instrument of Royal Policy 
c.  900–c. 1050”, Anglo-Saxon England 15: 91–103). Легитимация положения пра-
вителя через благословение святого также была известна на  Британских остро-
вах: когда в  574  году св. Колумба совершил миропомазание короля Айдана мак 
Габрана, он, по мнению М. Адамса, мог сознательно апеллировать к ветхозавет-
ной истории о царе Сауле и пророке Самуиле (Адамс М. Первое королевство. Бри-
тания во времена короля Артура / пер. Т. Л Черезовой. М.: КоЛибри, Азбука-Ат-
тикус, 2023. С. 342–343).

5	 Guy, B. (2020) Medieval Welsh Genealogy: An Introduction and Textual Study, 
pp. 73–74. Woodbridge: Boydell and Brewer.

6	 Около X века земли Диведа и еще одного раннесредневекового королевства Сей-
силлуг были объединены, образовав королевство Дехейбарт.

7	 Овальная колонна с посвятительной надписью, стоявшая на квадратном основа-
нии и,  вероятно, ранее увенчанная крестом. Подробнее о  Столпе см.: Edwards, 
N. (2009) “Rethinking the Pillar of Eliseg”, The Antiquaries Journal, 89: 143–177.

8	 Rees, W. (1972) An Historical Atlas of Wales: From Early to Modern Times, p. 96. 
London: Faber and Faber.



1 2 8 � ©  А н н а  В .   Г у с а к о в а


Р е л и г и я  н а  Б р и т а н с к и х  о с т р о в а х .  И с т о р и ч е с к и е  а с п е к т ы

ся сообщение о  том, что Конкенн сын Каделла сына Брохмайла 
сына Элисега сына Гуойллаука возвел этот камень в честь праде-
да, который одержал победу над англами и, предположительно, 
вернул в  состав королевства некие земли 9. Конкенн, по  прика-
зу которого была высечена надпись, был ни кем иным, как Кин-
геном ап Каделлом, королем Поуиса, упоминаемым в  валлий-
ской Хронике принцев (XIII  век) в  связи с  его смертью в  Риме 
в 855 году 10.

Строки второго смыслового блока сильно повреждены. Со-
гласно реконструкции П. Батрума, в  нем можно разобрать име-
на Максима, Конкенна, Паскента, Мауна Ананна и Бриту, о кото-
ром сообщается, что он был сыном Вортигерна от Севиры, дочери 
Максима, и что его благословил (benedixit) некий Герман 11.

Мы предполагаем, что, начавшись с  установления родства 
между Кингеном и  Элисегом, чья победа над англами, вероят-
нее всего, привела к  изменению границ между королевствами; 
во  второй части надпись, общий смысл которой можно свести 
к утверждению власти над вновь возвращенной землей, должна 
была содержать обоснование этой власти со стороны самого Эли-
сега и  его потомков. Опираясь на  текст, можно выделить два 
источника этой власти: преемственность от  Вортигерна, одного 
из первых известных правителей постримской Британии 12, и рим-
ского императора Магна Максима 13 через его дочь Севиру, а так-
же покровительство, оказываемое Германом.

9	 Bartrum, P. C. (ed.) (1966) Early Welsh Genealogical Tracts, pp. 2–3. Cardiff: 
University of Wales Press.

10	 Williams, J. (ed.) (1860) Brut y Tywysogion or The Chronicle of the Princes, p. 12. 
London: Longman, Green, Longman and Roberts.

11	 Bartrum, P. C. (ed.) (1966) Early Welsh Genealogical Tracts, p. 2.
12	 Принято считать, что первое упоминание этой загадочной фигуры встречается 

у Гильды Премудрого, однако особенности его авторского стиля не позволяют нам 
заключить о  Вортигерне ничего, кроме того, что он был правителем какой-то 
из областей юга Британии и принимал непосредственное участие в истории с пе-
реселением на остров германцев во главе с Хенгистом и Хорсой (Гильда Премуд‑
рый. О погибели Британии. Фрагменты посланий. Жития Гильды / пер., вступ. ст. 
и примеч. Н. Ю. Чехонадской. СПб.: Алетейя, 2014. С. 264). Часть исследователей, 
однако, придерживается мнения, что у Гильды речь идет о неизвестном нам пра-
вителе или вообще о собирательном образе правителя. Несмотря на то, что боль-
шая часть имеющихся у  нас сведений туманна и  часто противоречива, один 
из редких фактов, не вызывающих никаких сомнений, состоит в том, что этот че-
ловек обладал большой властью.

13	 Магн Максим был широко известен в среде средневековых островных интеллек-
туалов прежде всего благодаря труду Гильды. Хотя сам Гильда оценивал его роль 
в  истории острова отрицательно (Гильда Премудрый. О  погибели Британии. 



А н н а  В .   Г у с а к о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 2 9

Вортигерн и  Максим в  британской традиции являлись сим-
волами той власти, которой обладали: первый — ​власти локаль-
ной, слитой в единое целое с землей одной из частей острова, вто-
рой — ​всеобъемлющей власти римского универсума. Претензии 
на непосредственное родство с каждым из них уже сами по себе 
являлись достаточным основанием для признания легитимно-
сти власти правителя. Однако в  тексте надписи есть еще одно 
важное уточнение: Бриту сын Вортигерна от  дочери Максима 
получил благословение Германа. Судя по  построению упомяну-
той фразы, этот факт имел не  меньшее значение, чем указание 
на происхождение.

Однако о каком Германе идет речь? В раннем Средневековье 
на Британских островах было известно несколько святых с таким 
именем: Герман Осерский 14, Герман, епископ Мэна 15, и  Герман 
мак Гилл 16. Несмотря на  то что нам неизвестно, какой именно 
праведник имелся в  виду, его роль вполне понятна: благосло-
вив Бриту сына Вортигерна и внука Максима, он таким образом 
дополнительно выделил его среди прочих представителей зна-
ти и  подтвердил, что его правление и  правление его потомков 
не только законно с точки зрения получения и передачи власти 

C. 253–254), с течением времени произошел постепенный пересмотр оценки фи-
гуры Максима: начинает преобладать взгляд на него, как на самого «британско-
го» из всех правителей Рима, и Максим становится практически символом пре-
емственности власти и «отцом-основателем» нескольких постримских бриттских 
королевств (Dumville, D. N. (1990) “Sub-Roman Britain: History and Legend”, in 
D. N. Dumville (ed.) Histories and Pseudo-histories of the Insular Middle Ages, p. 180. 
Aldershot: Variorum).

14	 В  Британии житие Германа Осерского, составленное Констанцием Лионским 
в  конце V  века, было известно как минимум с  начала VIII  века: его достаточно 
точно цитирует Беда (Colgrave, B., Mynors, R. A. B. (eds) (1969) Bede’s Ecclesiastical 
History of the English People, pp. 54–66. Oxford: Clarendon Press), но нет твердых 
оснований полагать, что оно известно Гильде.

15	 Отсылки к истории этого Германа можно найти в патрицианских текстах, напри-
мер в гимне св. Фиака (конец VII–VIII веков: здесь Герман выступает спутником 
Патрика в  его путешествии в  южную Летавию и  на  острова Тирренского моря 
(Fiacc’s Hymn // Stokes, W. (ed.) (1887) The Tripartite Life of Patrick: With Other 
Documents Relating to that Saint, pp. 404–406. Vol. II. London: Eyre and Spottiswoode, 
1887). Территориальная близость Ирландии и Британии была одним из факторов 
раннего распространения на территории валлийских королевств культов ирланд-
ских святых, одним из  которых мог быть и  интересующий нас чтимый 
праведник.

16	 День поминовения этого святого включен в  ирландский «Мартиролог Талахта» 
(начало IX  века) (Best, R. I. and Lawlor, H. J. (eds) (1931) The Martyrology of 
Tallaght from the Book of Leinster and MS. 5100–4 in the Royal Library, Brussels, 
p. 59. London: Harrison and Sons). Уже упомянутый принцип территориальной 
близости вполне допускает, что и этот св. Герман мог быть знаком валлийцам.



1 3 0 � ©  А н н а  В .   Г у с а к о в а


Р е л и г и я  н а  Б р и т а н с к и х  о с т р о в а х .  И с т о р и ч е с к и е  а с п е к т ы

над Поуисом, но и угодно Богу. Таким образом, акту благослове-
ния и  фигуре благословляющего приписывалось легитимирую-
щее значение, равнозначное благородному происхождению.

Со временем политическая легенда правящего рода По-
уиса претерпела изменения. В  «Истории бриттов» (IX  век), ко-
стяк которой, как принято считать, сформировался практиче-
ски одновременно с  созданием и  установкой Столпа Элисега, 
легенда предстает уже в  несколько ином ключе. Теперь благо-
словение Германа, прибывшего в  Британию для проповеди, до-
стается одному из  домочадцев жестокого местного правителя 
Хенли по  имени Каделл, проявившему по  отношению к  свято-
му милосердие и оказавшему ему гостеприимство. После гибели 
Хенли Каделл был поставлен Германом, правителем того края. 
С  тех пор и  вплоть до  настоящего дня, как пишет составитель 
«Истории», его потомки правят Поуисом 17.

Таким образом, прежняя схема подтверждения законности 
занимаемого положения королевским домом Поуиса существен-
но трансформировалась. Из нее полностью исчез «римский ком-
понент», прервалась прямая наследственная преемственность 
локальной власти. Из трех лиц, ранее являющихся «гарантами» 
получения и  передачи власти внутри королевского рода, в  этом 
варианте политической легенды осталось лишь одно — ​св. Гер-
ман. И  значение этой фигуры возросло многократно: согласно 
«Истории бриттов», Каделл, новый основатель династии, в  от-
личие от  Бриту, вряд  ли мог похвастаться настолько близким 
родством с  правителем, чтобы иметь возможность ему наследо-
вать (то есть аргумент «благородства происхождения» в его слу-
чае не мог бы быть приведен), и именно акт благословления свя-
тым — ​событие, выходящее за  рамки обычного, — ​был тем, что 
сообщило процессу перехода власти в руки Каделла и его потом-
ков необходимую законность.

По иронии судьбы, Кинген ап Каделл, по  приказу которого 
была высечена надпись на Столпе Элисега, оказался последним 
представителем правящего рода, получившим власть напрямую 
по отцовской линии: после его смерти в Риме королевство Поуис 
было присоединено к  владениям Родри Великого (IX  век), пра-

17	 Duchesne, L. (1894) “Nennius retractatus”, Revue Celtique 15: 179–180.



А н н а  В .   Г у с а к о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 3 1

вителя Гвинедда и сына сестры Кингена, Нест верх Каделл 18. Для 
подтверждения своих прав на Поуис потомки Родри на протяже-
нии почти трех веков продолжали обращаться к истории св. Гер-
мана и Каделла.

В IX веке на севере Уэльса складывается ядро коллекции ро-
дословий правящих родов валлийских королевств, куда вошел 
и  поуисский материал. Коллекция предназначалась для сопро-
вождения «Истории бриттов», в упрощенном виде иллюстрируя 
процессы получения и передачи власти. К середине X века поуис-
ские генеалогии в ней уже не обновлялись, но все еще сохраняли 
независимый формат и связывали происхождение рода с Кадел-
лом 19. Однако с  течением времени эти родословия переставали 
обособляться, превращаясь во вставки в родословия Гвинедда 20.

Существует вероятность, что св. Герман, будучи фигурой, де-
легирующей власть над Поуисом потомкам Каделла, а через него 
и потомкам Нест, еще в первой половине XII века мог особо вы-
деляться правителям Гвинедда 21. Однако уже к началу XIII века 
следы политической легенды, связывающей господство над По-
уисом с его покровительством, полностью исчезают.

Таким образом, представители высшей знати валлийских ко-
ролевств могли прибегать к образу святого в рамках стратегии ле-
гитимации своего статуса. В общих чертах с той же общей целью 
местночтимые праведники «привлекались» и религиозными об-
щинами: это выражалось в  утверждении прав патрона, от  име-
ни которого действовала община, на то, что являлось предметом 
спора — ​это могли быть земельные владения, привилегии или же 
статус.

Важно отметить, что таким образом могли решаться задачи 
разного масштаба — ​от местечкового до регионального, в том чис-
ле предусматривавшие взаимодействие со  светской и  духовной 

18	 Lloyd, J. E. (1911) A History of Wales from the Earliest Times to the Edwardian 
Conquest, pp. 324–325. Vol. I. London: Longmans, Green and Co.

19	 Bartrum, P. C. (ed.) (1966) Early Welsh Genealogical Tracts, p. 12.
20	 Ibid., pp. 46, 100.
21	 Следы этого прослеживаются в «Жизни Гриффида ап Кинана» (около второй чет-

верти XII века), биографическом произведении, повествующем о приходе к вла-
сти и правлении короля Гвинедда (конец XI — ​начало XII века). Умирая, Гриффид 
распорядился внести пожертвование в крупные религиозные центры Ирландии, 
Уэльса, среди которых был назван и Лланармон — ​в буквальном переводе с вал-
лийского «церковь св. Германа» (Jones, A. (ed.) (1910) The History of Gruffydd ap 
Cynan, pp. 154–156. Manchester: Manchester University Press).



1 3 2 � ©  А н н а  В .   Г у с а к о в а


Р е л и г и я  н а  Б р и т а н с к и х  о с т р о в а х .  И с т о р и ч е с к и е  а с п е к т ы

властью соседних королевств. Так, в конце XI–XII веков валлий-
ское духовенство обратилось к авторитету местночтимых святых, 
чтобы сохранить, а в перспективе и укрепить свое положение пе-
ред лицом угроз, возникших вследствие нормандского завоева-
ния и последовавших за ним общественных преобразований.

Поражение Гарольда Годвинссона в  битве при Гастингсе 
в  1066  году привело к  тому, что королевство Англия перешло 
в  руки Вильгельма Нормандского (1066–1087). Подчинив своей 
власти центр острова, он попытался установить контроль и  над 
окраинами, расположенными на  западе от  его новых владений 
валлийскими королевствами. Чтобы постепенно ослабить сопро-
тивление местных правителей, Вильгельм раздал пограничные 
с Уэльсом земли своим соратникам, таким образом организовав 
плацдарм для последующих набегов вглубь региона. Так на кар-
те появились новообразованные графства с центрами в Честере, 
Шрусбери и Херефорде 22.

Однако не менее чем постоянная военная угроза, на положе-
ние дел в валлийских королевствах оказала влияние и  внутрен-
няя политика Вильгельма. В  своих континентальных владениях 
он не только держал в своих руках светскую власть, но также кон-
тролировал и церковь, оказывая влияние на выборы епископов 23. 
Закрепившись в Англии, он попытался организовать все схожим 
образом: под предлогом необходимости проведения на своих зем-
лях церковной реформы, Вильгельм получил формальный по-
вод сменить часть епископата и  настоятелей крупнейших мона-
стырей 24. Соратником Вильгельма на  пути преобразований стал 
Ланфранк, в 1070 году по настоянию короля возведенный в сан 
архиепископа Кентерберийского. Он выступил организатором се-
рии соборов, на которых пытался привить местному духовенству 
некоторые нормы, принятые к тому времени в Европе 25. Однако 
его усилия были направлены не  только на  английские земли — ​

22	 Davies, J. R. (2009) “Wales and West Britain”, in P. Stafford (ed.) A Companion to the 
Early Middle Ages: Britain and Ireland c. 500–1100, p. 346. Oxford; Malden; 
Chichester: Wiley-Blackwell.

23	 Harper-Bill, С. (2003) “The Anglo-Norman Church”, in C. Harper-Bill (ed.) 
A Companion to Anglo-Norman World, p. 173. Woodbridge: Boydell and Brewer.

24	 Crosby, E.U. (2013) The King’s Bishops: The Politics of Patronage in England and 
Normandy, 1066–1216, p. 39. N. Y.: Palgrave Macmillan.

25	 Davies, J. R. (2008) “Aspects of Church Reform in Wales, c. 1093–c. 1223” in C. Lewis 
(ed.) Anglo-Norman Studies 30: Proceedings of the Battle Conference 2007, p. 93. 
Woodbridge: Boydell and Brewer.



А н н а  В .   Г у с а к о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 3 3

по  его мнению, в  преобразовании нуждались все диоцезы Бри-
танских островов, в  том числе и  расположенные на  территории 
валлийских королевств.

Для того чтобы осуществить свою программу, Ланфранку 
требовалось добиться фактического административного подчине-
ния валлийских епископов власти Кентербери, что до того не уда-
валось ни  одному английскому архиепископу. В  свою очередь, 
церковные иерархи Уэльса делали все, чтобы не  допустить это-
го. Местное духовенство приняло во внимание опыт архиеписко-
па Йорка, позиция которого в  аналогичном споре была сильна 
за счет того, что он носил тот же сан 26. Следовательно, решение 
проблемы состояло в том, чтобы возвысить один из валлийских 
диоцезов до статуса архиепископства. И для того, чтобы это сде-
лать, духовенство обратилось к фигуре местночтимого святого.

В конце XI  века было составлено житие св. Давида Валлий-
ского, в котором утверждается, что святой в свое время был по-
священ иерусалимским патриархом в  сан архиепископа 27. Это 
подразумевало, что его преемник, епископ влиятельного юго-за-
падного диоцеза Сент-Дэвидс, имел право на тот же сан, а также 
на  главенство среди валлийских диоцезов. В  течение последую-
щего столетия, вплоть до начала XIII века, епископы, встававшие 
во  главе Сент-Дэвидса, именно житие покровителя диоцеза ис-
пользовали в  качестве главного аргумента в  борьбе за  архиепи-
скопский паллий и независимое от Кентербери положение.

Одним из первых иерархов к нему обратился Бернард (1115–
1147), первый нормандец на кафедре Сент-Дэвидса. Он происхо-
дил из  ближайшего окружения английской королевской семьи 
и получил свой сан под ее давлением, будучи фигурой, которая, 
по  задумке королевской администрации, должна была безого-
ворочно поддерживать архиепископа Кентерберийского в  споре 
против упорно отстаивавшего свою независимость архиеписко-
па Йорка. Однако, когда около 1125  года конфликт разрешился 
в пользу последнего, для валлийского духовенства также откры-
лась возможность избежать подчинения. И  Бернард начал дей-

26	 Yorke, B. (2006) The Conversion of Britain: Religion, Politics and Society in Britain 
c. 600–800, p. 151. London: Pearson/Longman.

27	 Sharpe, R. and. Davies, J. R. (eds) (2007) “Rhygyfarch’s Life of St David”, in J. W. Evans, 
J. M. Wooding (eds) St David of Wales: Cult, Church and Nation, pp. 138–140, 142–
146. Woodbridge: Boydell and Brewer.



1 3 4 � ©  А н н а  В .   Г у с а к о в а


Р е л и г и я  н а  Б р и т а н с к и х  о с т р о в а х .  И с т о р и ч е с к и е  а с п е к т ы

ствовать, инициировав свою собственную кампанию против при-
мата Кентербери.

Для начала духовенство Сент-Дэвидса отправило папе Гоно-
рию II (1124–1130) письмо, в котором излагалась причина, по ко-
торой в настоящее время диоцез не располагал зримыми симво-
лами своего архиепископского статуса: якобы паллий, который 
передавался от св. Давида его преемникам на кафедре, в VII веке 
был перенесен в Бретань архиепископом Самсоном 28. Якобы в ре-
зультате именно этого происшествия права и  привилегии Сент-
Дэвидса подвергались сомнению.

В 1147  году Бернард и  архиепископ Кентерберийский Тео-
бальд (1138–1161) предстали перед папой Евгением III (1145–1153) 
в  Мо 29. Епископ Сент-Дэвидса прилагал все усилия, чтобы убе-
дить понтифика в высоком статусе своего диоцеза, а также отсут-
ствии любых обязательств перед английской церковью. Однако 
его позиция была опровергнута свидетельством Роберта, еписко-
па Бата (1136–1166), который подтвердил, что еще в 1115 году, при 
рукоположении в сан, Бернард поклялся блюсти административ-
ное главенство Кентербери.

Неудача не сломила Бернарда, и на осень 1148 года было на-
значено еще одно слушание по  этому делу, однако летом или 
в  начале осени епископ умер. Его преемник на  кафедре, Давид 
Фитцджеральд (ок. 1147–1176), в течение своего правления сохра-
нял лояльность Кентербери, не поднимая вопрос о «правах свя-
того Давида» 30.

Вновь поднять вопрос об архиепископском статусе Сент-Дэ-
видса удалось только в самом конце XII века, когда дело еписко-
па Бернарда продолжил Гиральд Камбрийский (ок. 1146–1223). 
Валлийское духовенство дважды выдвигало его на  вакантную 
в то время кафедру, однако оба раза против его рукоположения 
выступали английский король и архиепископ Кентербери 31.

Несмотря на  то  что его положение было спорным, Ги-
ральд развернул новую кампанию за  архиепископский паллий 

28	 Conway Davies, J. (ed.) (1946) Episcopal Acts and Cognate Documents relating to 
Welsh Dioceses, 1066–1272, pp. 249–250. Vol. I. Cardiff: Historical Society of the 
Church in Wales.

29	 Lloyd, J. E. (1912) A History of Wales from the Earliest Times to the Edwardian 
Conquest, p. 481. Vol. II. London: Longmans, Green and Co.

30	 Ibid., p. 482.
31	 Ibid., pp. 559–560, 624–626.



А н н а  В .   Г у с а к о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 3 5

для св. Давида. Чтобы подтвердить справедливость притязаний 
диоцеза, он занялся составлением его истории (вторая книга 
«Itinerarium Сambriae» 32, «De iure et statu Menevensis ecclesiae» 33), 
умело вставляя эпизоды, призванные доказать древность прав 
его патрона, а также модернизацией жития. По сути, Гиральд со-
здал новую редакцию этого текста, направленную на  «укрепле-
ние позиций» Давида, — ​его положение между святых Британии 
рисовалось поистине выдающимся, а рукоположение в архиепи-
скопы «получало» одобрение высшей мирской инстанции — ​рим-
ской церкви 34.

Тем не  менее огромная работа по  повышению статуса дио-
цеза, проделанная Гиральдом, так и не принесла желаемого ре-
зультата: ему так и не удалось занять кафедру — ​епископом стал 
ставленник английского духовенства Джоффри де Хенлоу (1203–
1214), не заинтересованный в борьбе за независимость валлийско-
го духовенства от архиепископства Кентербери 35.

Епископы Сент-Дэвидса были не  единственными, кто пы-
тался повысить статус подвластного диоцеза, «привлекая» мест-
ночтимых праведников. В  начале XII  века конкурентом и  со-
перником Сент-Дэвидса был другой крупный валлийский 
диоцез — ​Лландафф. Занимавший его кафедру епископ Урбан 
(1107–1134) также желал добиться первенства среди валлийских 
диоцезов, однако для достижения своей цели выбрал путь сотруд-
ничества с  Кентербери. Чтобы укрепить свои позиции, он ини-
циировал создание рукописи, известной как «Книга Лландаф-
фа» (Aberystwyth, National Library of Wales, MS17110E, XII  век). 
В  нее вошли специально подготовленные жития покровителей 
диоцеза — ​святых Диврига, Тейло и  Эуддогви, согласно леген-
де, один за  другим занимавших кафедру Лландаффа 36. Все жи-
тия содержали утверждение, что каждый из праведников, вслед 

32	 “Giraldus Cambrensis. Itinerarium Cambriae”, in J. F. Dimock (ed.) (1868) Giraldi 
Cambrensis Opera, pp. 102–104. Vol. VI. London: Longmans, Green, Reader and Dyer.

33	 “Giraldus Cambrensis. De iure et statu Menevensis ecclesiae”, in J. F. Dimock (ed.) 
(1863) Giraldi Cambrensis Opera, pp. 101–373. Vol. III. London: Longmans, Green, 
Reader and Dyer.

34	 “Giraldus Cambrensis. Vita sancti Davidis”, in J. F. Dimock (ed.) (1863) Giraldi 
Cambrensis Opera, p. 401. Vol. III.

35	 Lloyd, J. E. (1912) A History of Wales from the Earliest Times, p. 630.
36	 “Vita sancti Dubricii”, in J. Gwenogvryn Evans, J. Rhys (eds) (1893) The Text of the 

Book of Llan Dâv, pp. 68–69. Oxford: Evans; “Vita sancti Teliaui”, Ibid., p. 107; “Vita 
sancti Oudocei”, Ibid., pp. 131–132.



1 3 6 � ©  А н н а  В .   Г у с а к о в а


Р е л и г и я  н а  Б р и т а н с к и х  о с т р о в а х .  И с т о р и ч е с к и е  а с п е к т ы

за  св. Дивригом, носил сан архиепископа. Необходимо принять 
во внимание, что ни одно из житий до появления Книги не име-
ло длительной письменной традиции 37, а упоминания сана архи-
епископа применительно к  валлийскому священнику до  конца 
XI века (появления жития св. Давида) также практически отсут-
ствуют 38. На основании этого можно предположить, что сан, кото-
рым «обладали» святые покровители Лландаффа, был следстви-
ем редактуры XII века.

В рамках своей кампании за  привилегированное положе-
ние Лландаффа епископ Урбан начал строительство нового со-
бора и в 1120 году организовал перенос в него с о. Бардси мощей 
св. Диврига 39. Впоследствии дело Урбана было продолжено Утре-
дом, его преемником на кафедре Лландаффа (1140–1148), также 
прилагавшем много сил для укрепления влияния и  материаль-
ного благополучия диоцеза 40. Однако, хотя ни  Урбан, ни  Утред 
не  делали попыток добиться независимого положения валлий-
ской церкви, допустить повышения статуса Лландаффа, а  зна-
чит — ​приобрести возможного конкурента за влияние на остров-
ные диоцезы, было не  в  интересах Кентербери. Поэтому, как 
и  в  случае с  Сент-Дэвидсом, эта кампания также закончилась 
неудачей.

Путем обращения к  авторитету местночтимых святых так-
же решились вопросы, связанные с  материальным положени-
ем, на  которое претендовали валлийские религиозные центры. 
Так, еще одним из  долговременных последствий нормандско-
го завоевания стало массовое обезземеливание валлийской цер-

37	 Жития существуют в крайне малом количестве копий. Из трех упомянутых толь-
ко житие св. Диврига имеет близкую по времени вторую редакцию — ​около 40-х 
годов XII века ее составил Бенедикт Глостерский.

38	 Сам термин в источниках валлийского происхождения встречается всего дважды: 
в Анналах Камбрии (около X века), где говорится о смерти архиепископа Гвинед-
да (Gough-Cooper, H. (trans.) (2015) Annales Cambriae: The A text. From British 
Library, Harley MS3859, ff. 190r‑193r, p. 18. Published online by the Welsh Chronicles 
Research Group // Welsh Chronicles Research Group. Bangor University [http://
croniclau.bangor.ac.uk/editions.php.en, доступ от  13.07.2025]), и  «Жизни Альфре-
да, короля англосаксов» (ок. 893), применительно к  Сент-Дэвидсу 
(Stevenson, W. H. (ed.) (1904) Asser’s Life of King Alfred, Together with the Annals 
of St Neots, Erroneously Ascribed to Asser, p. 66. Oxford: Clarendon Press).

39	 Conway Davies, J. (ed.) (1948) Episcopal Acts and Cognate Documents relating to 
Welsh Dioceses, 1066–1272, p. 618. Vol. II. Cardiff: Historical Society of the Church in 
Wales.

40	 Davies, J. R. (2003) The Book of Llandaf and the Norman Church in Wales, pp. 54–
55. Woodbridge: Boydell and Brewer.



А н н а  В .   Г у с а к о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 3 7

кви между 1080 и  1130  годами 41. До  окончательного становле-
ния территориальных диоцезов к  середине XII  века изменение 
политической карты региона влекло за собой изменение границ 
влияния местных церковных иерархов — ​епископов, глав крупных 
монастырей и монастырских объединений. С наступлением нор-
мандцев вглубь Уэльса владения религиозных центров, располо-
женные вдоль восточной границы, присоединялись к владениям 
захватчиков. Впоследствии некоторые из них передавались ново-
образованным монастырям европейских церковных орденов, на-
ходившимся под покровительством нормандской знати. Так, на-
пример, Роберт Фиц-Хэмон (ум. в 1107), барон Глостера, передал 
бенедиктинскому аббатству в Тьюксбери доходы валлийской об-
щины Лланилльтуд Ваур 42; в то же время Глостерский собор по-
лучил земли, ранее принадлежавшие валлийским  же центрам 
Лланкарван и Лланпадарн Ваур, а также Глэсбери, церковь на р. 
Уай, переданные Бернардом де Нефмаршем 43.

Часть своих земельных владений потерял и  Лландафф. Од-
нако епископ Урбан был намерен не  только вернуть утрачен-
ное, но  и  увеличить материальное благосостояние своей кафе-
дры. Для этого в Книгу Лландаффа был включен внушительный 
корпус дарственных, фиксирующих передачу кем-либо из  мест-
ных правителей земель и угодий, на которые ныне претендовал 
Лландафф, «Богу, свв. Дивригу, Тейло и Эуддогви», а также дей-
ствовавшему от их имени епископу 44. Таким образом, именно свя-
тые, следующие после Бога, становились основными получателя-
ми дара.

При более тщательном изучении дарственных стало понят-
но, что часть корпуса представляет собой подделки, часть — ​под-
линные документы, происходившие из архивов исчезнувших епи-
скопств юга Уэльса, по времени предшествовавших Лландаффу: 
одного, охватывавшего территорию раннесредневекового коро-

41	 Cubitt, C. (2009) “The Institutional Church”, in P. Stafford (ed.) A Companion to the 
Early Middle Ages: Britain and Ireland c. 500–1100, p. 389. Oxford; Malden; 
Chichester: Wiley-Blackwell.

42	 Dugdale, W. (1819) Monasticon Anglicanum: a History of the Abbies and Other 
Monasteries, Hospitals, Frieries, and Cathedral and Collegiate Churches, with Their 
Dependencies, in England and Wales, pp. 65, 67. Vol. II. London: Longman, Hurst, 
Rees, Orme and Brown.

43	 Lloyd, J. E. (1912) A History of Wales from the Earliest Times, p. 457.
44	 В качестве примера см.: Gwenogvryn Evans, J. and Rhys, J. (eds) (1893) The Text of 

the Book of Llan Dâv, pp. 218–222.



1 3 8 � ©  А н н а  В .   Г у с а к о в а


Р е л и г и я  н а  Б р и т а н с к и х  о с т р о в а х .  И с т о р и ч е с к и е  а с п е к т ы

левства Эргинг, и другого, центром которого, предположительно, 
некогда был Лландейло Ваур 45. Документы, подлинность которых 
была подтверждена, имеют следы актуализирующей адаптации — ​
предположительно, около начала XI  века предшественниками 
Урбана в тексты были интегрированы новые формулы дарения, 
упоминавшие святых покровителей Лландаффа.

Опираясь на это собрание и, таким образом, апеллируя к на-
рушенным материальным правам святых, Урбан несколько раз 
обращался к римским понтификам: в 1119 году с его требования-
ми и аргументами согласился Каликст II, а в 1128 и в 1129 годах 
то  же сделал сменивший первого на  престоле Гонорий II. Под-
держку Урбану высказал и Иннокентий II 46.

Успех этого предприятия, однако, был ограниченным: полно-
ценно закрепиться епископу Лландаффа удалось только в Глам-
органе — ​землях бывшего валлийского королевства Морганнуг, 
захваченного нормандцами и находившегося под властью Робер-
та Глостерского, с которым Урбан в 1126 году заключил соглаше-
ние 47. Спорные владения, расположенные за  пределами Глам-
органа, на  момент смерти Урбана в  1134  году так и  не  перешли 
во владение Лландаффа 48.

Следы той  же стратегии — ​привлечения к  решению эконо-
мического вопроса местночтимого святого как номинального 
владельца собственности — ​можно увидеть и  в  действиях, пред-
принимаемых в аналогичной ситуации общиной Клинног Ваура — ​
влиятельного религиозного центра, также имевшего владения, 
расположенные неподалеку от  восточной границы валлийских 
королевств.

Клинног Ваур был связан с культом св. Беуно, распространен-
ным на севере и востоке Уэльса — ​в королевствах Гвинедд и По-
уис. Около начала XII века либо в скриптории самого Клиннога, 
либо по  его прямому заказу было составлено житие св. Беуно 49. 
До настоящего времени этот текст не сохранился, однако мы рас-

45	 Davies, W. (1979) The Llandaff Charters, pp. 90–91. Aberystwyth: National Library of 
Wales.

46	 Davies J. R. The Book of Llandaf and the Norman Church, pp. 38–44.
47	 Episcopal Acts. Vol. II, pp. 620–621.
48	 Davies, J. R. The Book of Llandaf and the Norman Church, pp. 51–53.
49	 Sims-Williams, P. (2001) “Clas Beuno and the Four Branches of the Mabinogi”, in 

B. Maier, S. Zimmer, C. Batke (eds) 150 Jahre «Mabinogion» — ​deutsch-walisische 
Kulturbeziehungen, p. 123. Tübingen: Niemeyer.



А н н а  В .   Г у с а к о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 3 9

полагаем его переводом на  средневаллийский язык, выполнен-
ным около второй половины XIII — ​середины XIV века 50.

Повествование сосредоточено на  описании перемещений 
святого вдоль восточной границы валлийских земель на  севе-
ро-запад — ​из  королевства Гвент через Поуис в  Гвинедд. Поми-
мо стандартных эпизодов о  рождении, ученичестве и  контактах 
с  другими чтимыми праведниками, многие другие посвящены 
приобретению Беуно земельных владений — ​чаще всего в  виде 
дара от местного правителя или представителя знати — ​и основа-
нию на них церквей 51. П. Симс-Уильямс, уделивший много вни-
мания изучению жития, отметил высокую степень совпадения 
списка владений Беуно из  этого источника с  реальным распо-
ложением церквей, освященных во  имя святого, которые мог-
ла бы контролировать религиозная община, действовавшая от его 
имени 52. Однако в  житии упоминаются далеко не  все владения 
Клиннога: так, на  территории Гвинедда общине принадлежал 
ряд земельных наделов, переданных местными правителями с се-
редины IX до  начала X  века 53, то  есть до  предполагаемого вре-
мени подготовки агиографического нарратива; кроме этого, мы 
также располагаем еще одним, более поздним списком владе-
ний общины — ​его перечисляет недатированная конфирмацион-
ная хартия Эдуарда IV (XV век) 54. В основе этого документа мог-
ли лежать документы, происходившие из Клиннога. Характерно, 
что между тремя списками земель — ​списком жития, дарами ран-
несредневековых правителей Гвинедда и  списком хартии — ​по-
чти нет совпадений: единственный топоним, присутствующий 
во всех трех — ​сам Клинног, один топоним повторяется в списках 
жития и  даров, несколько других равно присутствуют в  списках 
даров и хартии.

Совпадение между списком жития и подтвержденным посвя-
щением Беуно в Гвинедде говорит о том, что в житии могли упо-
минаться реальные владения религиозной общины, представ-

50	 Sims-Williams, P. (ed.) (2018) Buchedd Beuno: the Middle Welsh Life of St Beuno, 
p. 15. Dublin: Dublin Institute for Advanced Studies.

51	 Ibid., pp. 143–149.
52	 Ibid., pp. 37–77.
53	 Miller, M. (1979) The Saints of Gwynedd, pp. 22–38. Woodbridge: Boydell and Brewer.
54	 Ellis, H. (ed.) (1838) Registrum vulgariter nuncupatum «The Record of Caernarvon»; 

e codice MSto Harleiano 696 decriptum, pp. 257–258. London: Commissioners on the 
Public Records.



1 4 0 � ©  А н н а  В .   Г у с а к о в а


Р е л и г и я  н а  Б р и т а н с к и х  о с т р о в а х .  И с т о р и ч е с к и е  а с п е к т ы

лявшей святого. Однако отсутствие упоминаний о  них в  хартии 
Эдуарда IV свидетельствует о  том, что к  XV  веку эти владения 
либо не имели документального подтверждения, либо были уже 
утрачены. Более того, можно предположить, что они оказались 
под угрозой как раз в конце XI — ​начале XII века — ​это было вре-
мя наиболее активных военных действий на  англо-валлийском 
пограничье и в Гвинедде, где и располагались спорные земли. Об-
щине требовалось каким-либо образом подтвердить свое право 
на них — ​и они обратились к образу своего патрона. В этом случае 
упоминания в житии о получении Беуно даров от местных пра-
вителей приобретает смысл: житие превращалось в  своеобраз-
ный картулярий, а  сам святой выступал в  роли экономического 
агента, который, принимая дар, «приобретал» то  или иное вла-
дение и таким образом санкционировал последующее обладание 
им действовавшей от его имени религиозной общиной.

Помимо материальной собственности, святой мог обеспечить 
«своей» общине и нематериальные блага — ​права и привилегии, 
некоторые из  которых могли оказать прямое влияние на  статус 
религиозного центра. Одной из наиболее значимых и почетных 
для общины было право убежища — ​возможность предоставлять 
защиту нуждавшимся 55.

Раннесредневековые правовые памятники валлийских коро-
левств — ​коллекция дарственных из  Книги Лландаффа (ок. VI–
IX веков) и законы Хивела (конец XII века) — ​демонстрировали, 
что право убежища воспринималось в  территориальном ключе, 
действовало в строго определенных границах и было тесно связа-
но с владением землей 56. Земля же, изначально находясь под вла-
стью местного правителя, передавалась им религиозной общине 
вместе с  комплексом реализуемых на  ней прав 57. Так как фор-

55	 На  Британских островах церковь как специфическое правовое пространство 
с  VII  века упоминается в  Законе Адомнана (Markus, G. (ed.) (2008) Adomnan’s 
«Law of the Innocents»: Cáin Adomnáin. A Seventh Century Law for the Protection 
of Non-combatants, p. 21. Kilmartin: Kilmartion House Trust), а также многочислен-
ных сборниках законов донормандской Англии (подробнее об этом см. Lambert, 
T. B. (2012) “The Evolution of Sanctuary in Medieval England”, in P. Dresch, H. Skoda 
(ed.) Legalism. Anthropology and History, pp. 115–144. Oxford: Oxford University 
Press). В них церковь как бы уподоблялась дому свободного человека, хозяин ко-
торого был обязан обеспечить гостю безопасность (Ibid., pp. 123–124).

56	 Pryce, H. (1993) Native Law and the Church in Medieval Wales, pp. 163–164. Oxford: 
Clarendon Press.

57	 Документы Книги Лландаффа особо оговаривали, что владения передавались 
с  правом убежища (refugium) (напр.: Gwenogvryn Evans, J., Rhys, J. (eds) (1893) 
The Text of the Book of Llan Dâv, pp. 211, 216).



А н н а  В .   Г у с а к о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 4 1

мальным получателем дара был именно святой, защита впослед-
ствии также предоставлялась от его имени. В пользу этого свиде-
тельствует Привилегия Тейло (ок. 1023–1033), еще один правовой 
документ из Книги Лландаффа: в ней утверждалось, что сам пра-
ведник, его церковь в Лландаффе и все его преемники приобрели 
свои владения «от королей и принцев Британии», а вместе с пра-
вом владения еще и «право вершить правосудие в отношении […] 
нарушения убежища повсюду на земле святого» 58.

Влияние текста Привилегии ощущается во всех трех ключе-
вых житиях Книги Лландаффа — ​свв. Диврига, Тейло и Эуддогви: 
каждое содержит эпизод, в котором рассказывается, как и при ка-
ких обстоятельствах чтимый праведник получил от местного пра-
вителя право убежища на  принадлежавшей ему (как епископу 
Лландаффа) земле 59. Подобные сюжеты, повествующие о приоб-
ретении или действии этой привилегии, можно найти во многих 
житиях, созданных в  конце XI–XII  веков в  интересах влиятель-
ных валлийских общин — ​в  житии св. Давида 60, житиях свв. Ка-
дока 61, Илльтуда 62, Беуно 63, а  также первом анонимном житии 
св. Гвенвреви 64. Включение этих эпизодов в  повествование дол-
жно было повысить как личный авторитет святого, так и  статус 
связанного с  ним религиозного центра: правовой и  экономиче-
ский статус патрона был важен как перед лицом нормандской 
угрозы, так и  в  диалоге валлийских религиозных общин друг 
с другом, а также представителями местной знати.

Как и духовенство, последние также могли использовать цер-
ковное право убежища как весьма эффективный политический 
инструмент. Передавая вместе с  землей и  признавая за  каким-
либо религиозным центром право защиты, они приобретали воз-
можность приумножить свой «политический капитал» союзами 
с влиятельными общинами; не признавая действие привилегии — ​

58	 “The Privilege of Teilo”, Ibid., p. 118.
59	 “Vita sancti Dubricii”, Ibid., p. 69; “Vita sancti Teliaui”, Ibid., p. 125; “Vita sancti 

Oudocei”, Ibid., pp. 132–133.
60	 Sharpe, R., Davies, J. R. (eds) (2007) Rhygyfarch’s Life of St David, p. 146–148.
61	 “Vita sancti Cadoci”, Wade-Evans, A. W. (ed.) (1944) Vitae sanctorum Britanniae et 

genealogiae, pp. 68–72. Cardiff: University of Wales Press.
62	 “Vita sancti Iltuti”, Ibid., pp. 204, 232.
63	 Sims-Williams, P. (ed.) (2018) Buchedd Beuno, pp. 146–147.
64	 Vita sancte Wenefrede // Wade-Evans, A. W. (ed.) (1944) Vitae sanctorum Britanniae 

et genealogiae p. 292, 296–298.



1 4 2 � ©  А н н а  В .   Г у с а к о в а


Р е л и г и я  н а  Б р и т а н с к и х  о с т р о в а х .  И с т о р и ч е с к и е  а с п е к т ы

в  некоторой степени контролировать церковь, не  позволяя ей 
чрезмерно усилиться. Так, в  1261  году было заключено согла-
шение между правителем Гвинедда Ллевелином ап Гриффидом 
(1246–1282) и Ричардом, епископом расположенного на террито-
рии королевства диоцеза Бангор, в котором, среди прочего, обсу-
ждались нюансы предоставления церковного убежища, которое 
Ллевелин нарушил, пленив скрывшегося там человека 65.

В случае признания привилегий общины валлийская знать 
могла воспользоваться ее правовыми иммунитетами в своих ин-
тересах, например сохранить себе жизнь и возможность вернуть-
ся в борьбу за власть, вовремя скрывшись от противника в цер-
ковном убежище. В условиях постоянных военных столкновений 
использование убежища могло сыграть важную роль в  сопер-
ничестве за  главенствующее положение между представителя-
ми валлийских правящих родов и претендентами на трон. При-
меры подобного мы видим в  «Жизни Гриффида ап Кинана». 
В 1075 году в попытке вернуть своему роду власть над Гвинеддом 
он высадился на  остров Англси и  направил своих людей в  Гви-
недд собирать сторонников. Вскоре сам Гриффид вернулся на ост-
ров, а  верным ему людям пришлось скрываться от  правившего 
в то время в Гвинедде Трахайарна ап Карадога в убежище Клин-
ног Ваура 66.

В тот раз Гриффиду так и  не  удалось добиться успеха, 
и  в  1081  году он, собрав новый отряд, высадился неподалеку 
от Сент-Дэвидса на юго-западе Уэльса. Там Гриффид повстречал-
ся с Рисом ап Теудуром, правителем Дехейбарта (1078–1093), ко-
торый воспользовался убежищем св. Давида, потерпев поражение 
в борьбе за контроль над югом Уэльса 67. В результате Гриффид ап 
Кинан и Рис ап Теудур заключили союз, чтобы в том же году раз-
бить своих соперников за власть в битве при Минид Карн 68.

После победы над Трахайарном Гриффид занял трон Гви-
недда, однако достаточно скоро ему снова пришлось прибегнуть 
к защите церкви. В результате стремительного наступления нор-
мандцев на Гвинедд в том же 1081 году он оказался пленен. Спу-
стя несколько лет Гриффиду удалось бежать из заточения, однако 

65	 Pryce, H. and Insley, C. (eds) (2005) The Acts of Welsh Rulers, 1120–1283, pp. 515–
517. Cardiff: University of Wales Press.

66	 Jones, A. (ed.) (1910) The History of Gruffydd ap Cynan, p. 114.
67	 Ibid., p. 124; Lloyd, J. E. (1912) A History of Wales from the Earliest Times, p. 393.
68	 Ibid., p. 393.



А н н а  В .   Г у с а к о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 4 3

при новой попытке вернуть королевство под свою власть ему при-
шлось столкнуться с отрядами Вильгельма Руфуса (1087–1100) 69. 
Гриффиду не  оставалось ничего, кроме как бежать: он добрал-
ся до расположенного на западном побережье религиозного цен-
тра Абердарон, связанного с местночтимым культом св. Хивина 70, 
там сел на корабль и отправился в Ирландию 71. Перед тем как по-
кинуть Британию, Гриффид, вероятно, некоторое время провел 
в Абердароне, ожидая, не переменится ли ситуация в его пользу. 
Стремиться оказаться именно там он мог в  том случае, если  бы 
это место имело возможность обеспечить его безопасность.

Интересно, что некоторое время спустя, около 1112  года, 
по сообщению Хроники принцев, в том же Абердароне от Гриф-
фида ап Кинана скрывался Гриффид ап Рис, сын Риса ап Теуду-
ра, пытавшийся вернуть себе владения своего отца, захваченные 
нормандцами 72.

Подводя итог, мы приходим к выводу, что культы местночти-
мых святых — ​и сами образы праведников, и сложившиеся вокруг 
них религиозные общины, — ​были достаточно глубоко интегри-
рованы в политические процессы на территории валлийских ко-
ролевств. Как к инструменту для решения стоявших перед ними 
политических задач, к  ним обращались как представители вал-
лийской знати, так и духовенство. Сфера апеллирования к фигу-
ре святого и  его авторитету была достаточно широкой — ​от  под-
тверждения претензий на высшую светскую власть до сохранения 
материального благосостояния отдельного религиозного центра. 
Рассмотренные нами примеры «привлечения» образов святых 
знатью свидетельствуют в пользу достаточно высокой эффектив-
ности культа как политического инструмента, в то время как ис-
пользование его духовенством чаще не позволяло достичь иско-
мой цели.

69	 Ibid., pp. 403–406.
70	 Baring-Gould, S. and Fisher, J. (1911) The Lives of the British Saints: The Saints of 

Wales and Cornwall and Such Irish Saints as Have Dedications in Britain, pp. 263–
265. Vol. III. London: C. J. Clark.

71	 Jones, A. (ed.) (1910) The History of Gruffydd ap Cynan, p. 134.
72	 Williams, J. (ed.) (1860) Brut y Tywysogion, pp. 118–122.



1 4 4 � ©  А н н а  В .   Г у с а к о в а


Р е л и г и я  н а  Б р и т а н с к и х  о с т р о в а х .  И с т о р и ч е с к и е  а с п е к т ы

Библиография / References

Адамс М. Первое королевство. Британия во времена короля Артура / пер. Т. Л Чере-

зовой. М.: КоЛибри, Азбука-Аттикус, 2023.

Гильда Премудрый. О  погибели Британии. Фрагменты посланий. Жития Гильды / 

пер., вступ. ст. и прим. Н. Ю. Чехонадской. СПб.: Алетейя, 2014.

Baring-Gould, S., Fisher, J. (1911) The Lives of the British Saints: The Saints of Wales and 

Cornwall and Such Irish Saints as Have Dedications in Britain. Vol. III. London: 

C. J. Clark.

Bartrum, P. C. (ed.) (1966) Early Welsh Genealogical Tracts. Cardiff: University of Wales 

Press.

Best, R. I., Lawlor, H. J. (eds) (1931) The Martyrology of Tallaght from the Book of Leinster 

and MS. 5100–4 in the Royal Library, Brussels. London: Harrison and Sons.

Charles-Edwards, T. M. (1993) Early Irish and Welsh Kinship. Oxford: Clarendon Press.

Colgrave, B., Mynors, R. A. B. (eds) (1969) Bede’s Ecclesiastical History of the English 

People. Oxford: Clarendon Press.

Conway Davies, J. (ed.) (1946) Episcopal Acts and Cognate Documents relating to Welsh 

Dioceses, 1066–1272. Vol. I. Cardiff: Historical Society of the Church in Wales.

Conway Davies, J. (ed.) (1948) Episcopal Acts and Cognate Documents relating to Welsh 

Dioceses, 1066–1272. Vol. II. Cardiff: Historical Society of the Church in Wales.

Crosby, E. U. (2013) The King’s Bishops: The Politics of Patronage in England and 

Normandy, 1066–1216. N. Y.: Palgrave Macmillan.

Cubitt, C. (2009) “The Institutional Church”, in P. Stafford (ed.) A Companion to the Early 

Middle Ages: Britain and Ireland c. 500–1100, pp. 376–394. Oxford; Malden; 

Chichester: Wiley-Blackwell.

Davies, J.R. (2003) The Book of Llandaf and the Norman Church in Wales. Woodbridge: 

Boydell and Brewer.

Davies, J. R. (2008) “Aspects of Church Reform in Wales, c. 1093–c. 1223”, in C. Lewis 

(ed.) Anglo-Norman Studies 30: Proceedings of the Battle Conference 2007, pp. 

85–99. Woodbridge: Boydell and Brewer.

Davies, J. R. (2009) “Wales and West Britain”, in P. Stafford (ed.) A Companion to the 

Early Middle Ages: Britain and Ireland c. 500–1100, pp. 341–357. Oxford; Malden; 

Chichester: Wiley-Blackwell.

Davies, W. (1979) The Llandaff Charters. Aberystwyth: National Library of Wales.

Dimock, J. F. (ed.) (1863) Giraldi Cambrensis Opera. Vol. III. London: Longmans, Green, 

Reader and Dyer.

Dimock, J. F. (ed.) (1868) Giraldi Cambrensis Opera. Vol. VI. London: Longmans, Green, 

Reader and Dyer.

Duchesne, L. (1894) “Nennius retractatus”, Revue Celtique 15: 174–197.



А н н а  В .   Г у с а к о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 4 5

Dugdale, W. (1819) Monasticon Anglicanum: a History of the Abbies and Other 

Monasteries, Hospitals, Frieries, and Cathedral and Collegiate Churches, with 

Their Dependencies, in England and Wales. Vol. II. London: Longman, Hurst, 

Rees, Orme and Brown.

Dumville, D. N. (1990) “Sub-Roman Britain: History and Legend”, in D. N. Dumville (ed.) 

Histories and Pseudo-histories of the Insular Middle Ages, pp. 173–192. Aldershot: 

Variorum.

Edwards, N. (2009) “Rethinking the Pillar of Eliseg”, The Antiquaries Journal 89: 

143–177.

Ellis, H. (ed.) (1838) Registrum vulgariter nuncupatum «The Record of Caernarvon»; 

e codice MSto Harleiano 696 decriptum. London: Commissioners on the Public 

Records.

Gough-Cooper, H. (trans.) (2015) Annales Cambriae: The A text. From British Library, 

Harley MS3859, ff. 190r‑193r. Published online by the Welsh Chronicles Research 

Group // Welsh Chronicles Research Group. Bangor University [http://croniclau.

bangor.ac.uk/editions.php.en, доступ от 13.07.2025].

Guy, B. (2020) Medieval Welsh Genealogy: An Introduction and Textual Study. 

Woodbridge: Boydell and Brewer.

Gwenogvryn Evans, J., Rhys, J. (eds) (1893) The Text of the Book of Llan Dâv. Oxford: 

Evans.

Harper-Bill, С. (2003) “The Anglo-Norman Church”, in C. Harper-Bill (ed.) A Companion 

to Anglo-Norman World, pp. 165–190. Woodbridge: Boydell and Brewer.

Jones, A. (ed.) (1910) The History of Gruffydd ap Cynan. Manchester: Manchester 

University Press.

Lambert, T. B. (2012) “The Evolution of Sanctuary in Medieval England”, in P. Dresch, 

H. Skoda (eds) Legalism. Anthropology and History, pp. 115–144. Oxford: Oxford 

University Press.

Lloyd, J. E. (1911) A History of Wales from the Earliest Times to the Edwardian Conquest. 

Vol. I. London: Longmans, Green and Co.

Lloyd, J. E. (1912) A History of Wales from the Earliest Times to the Edwardian Conquest. 

Vol. II. London: Longmans, Green and Co.

Markus, G. (ed.) (2008) Adomnan’s «Law of the Innocents»: Cáin Adomnáin. A Seventh 

Century Law for the Protection of Non-combatants. Kilmartin: Kilmartion House 

Trust.

Miller, M. (1979) The Saints of Gwynedd. Woodbridge: Boydell and Brewer.

Pryce, H. (1993) Native Law and the Church in Medieval Wales. Oxford: Clarendon Press.

Pryce, H., Insley, C. (eds) (2005) The Acts of Welsh Rulers, 1120–1283. Cardiff: University 

of Wales Press.

Rees, W. (1972) An Historical Atlas of Wales: From Early to Modern Times. London: Faber 

and Faber.

http://croniclau.bangor.ac.uk/editions.php.en
http://croniclau.bangor.ac.uk/editions.php.en


Р е л и г и я  н а  Б р и т а н с к и х  о с т р о в а х .  И с т о р и ч е с к и е  а с п е к т ы

Ridyard, S. J. (1989) The Royal Saints of Anglo-Saxon England: A Study of West Saxon 

and East Anglian Cults. Cambridge: Cambridge University Press.

Rollason, D. W. (1986) “Relic-cults as an Instrument of Royal Policy c. 900–c. 1050”, Anglo-

Saxon England 15: 91–103.

Sharpe, R., Davies, J. R. (eds) (2007) “Rhygyfarch’s Life of St David”, in J. W. Evans, 

J. M. Wooding (eds) St David of Wales: Cult, Church and Nation, pp. 107–155. 

Woodbridge: Boydell and Brewer.

Sims-Williams, P. (2001) “Clas Beuno and the Four Branches of the Mabinogi”, in B. Maier, 

S. Zimmer, C. Batke (eds) 150 Jahre «Mabinogion» — ​deutsch-walisische 

Kulturbeziehungen, pp. 111–127. Tübingen: Niemeyer.

Sims-Williams, P. (ed.) (2018) Buchedd Beuno: the Middle Welsh Life of St Beuno. Dublin: 

Dublin Institute for Advanced Studies.

Stevenson, W. H. (ed.) (1904) Asser’s Life of King Alfred, Together with the Annals of St 

Neots, Erroneously Ascribed to Asser. Oxford: Clarendon Press.

Stokes, W. (ed.) (1887) The Tripartite Life of Patrick: With Other Documents Relating to 

that Saint. Vol. II. London: Eyre and Spottiswoode.

Wade-Evans, A. W. (ed.) (1944) Vitae sanctorum Britanniae et genealogiae. Cardiff: 

University of Wales Press.

Williams, J. (ed.) (1860) Brut y Tywysogion or The Chronicle of the Princes. London: 

Longman, Green, Longman and Roberts.

Yorke, B. (2006) The Conversion of Britain: Religion, Politics and Society in Britain c. 600–

800. London: Pearson/Longman.


