
9 8 �

О маргинальном статусе героев 
в древнеирландских Immrama

Анастасия А.  Богданова

Рекомендация для цитирования:

Богданова А. А. О  маргиналь-
ном статусе героев в  древнеир-
ландских Immrama // Государ-
ство, религия, церковь в России 
и  за  рубежом. 2025. № 4 (43). 
С. 98–122.

For citations:

Bogdanova, А.А. (2025) “Social 
Status in the Old Irish Immrama”, 
Gosudarstvo, religiia, tserkov’ 
v Rossii i  za rubezhom 4 (43): 
98–122.

Поступила в  редакцию: 
11.07.2025; прошла рецензиро-
вание: 16.10.2025; принята в пе-
чать: 25.10.2025.

Received: 11.07.2025; Revised: 
16.10.2025; Accepted for 
publication: 25.10.2025.

This article is an open access 
article distributed under the terms 
and conditions of the Creative 
Commons Attribution (CC  BY) 
license (https://creativecommons.
org/licenses/by/4.0/).

© 2025 by the author

Сыктывкарский государственный универси-
тет имени Питирима Сорокина (Сыктывкар, 
Россия); Тюменский государственный универ-
ситет (Тюмень, Россия).  
bognastia1996@gmail.com

ORCID: 0000–0003–2826–9143

В статье предложена попытка идентифи‑
кации социального статуса некоторых дей‑
ствующих лиц древнеирланских текстов 
о плаваниях — ​Immrama. Положение главных 
персонажей Майль-Дуйна, братьев Уа Корра 
по  возрастным и  материальным критери‑
ям соотнесено с  fer midboth — ​одним из  низ‑
ших статусов с  минимумом прав в  ранне‑
средневековой Ирландии. Также исследуются 
семантические оттенки статусов fuirseóir 
и  crosán, где первая подразумевает в  более 
негативном плане шута или подхалима, 
в то время как у crosán возможен пенитенци‑
альный аспект искупления греха. Рассмотрев 
данные категории в  контексте ирландских 
правовых трактатов, глоссариев и  нарра‑
тивных источников, мы видим в  них черты 
маргинальности.

Ключевые слова: Immrama, fer 
midboth, fuirseóir, crosán, древнеирланд-
ская литература, глоссарий

Social Status in the Old Irish 
Immrama

Anastasiia A. Bogdanova

Pitirim Sorokin Syktyvkar State University 
(Syktyvkar, Russia); University of Tyumen 
(Tyumen, Russia). bognastia1996@gmail.com

ORCID: 0000–0003–2826–9143

mailto:bognastia1996@gmail.com
mailto:bognastia1996@gmail.com


А н а с т а с и я  А .   Б о г д а н о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 9 9

The article attempts to identify the social status of some main characters of 
the Immrama, the old Irish texts about sea journeys. Mael Duin and Ua Corra 
brothers, with their young age and material disability, remind us a typical fer 
midboth — ​one of the lowest social categories in Early Ireland. The meanings 
of fuirseóir and crosán are also in the focus, since the former refers to jester 
or a mountebank, while later has a more widespread semantic range included 
some penitential aspects of an atonement. A context from the Old Irish Law 
texts, glossaries and narratives allows us to consider all these ranks and 
categories as the marginal ones. Constructing Immrama penitential and 
moral effect a medieval author found such marginals as a perfect role model 
for his narratives.

Keywords: Immrama, fer midboth, fuirseóir, crosán, Old Irish 
Literature, glossary

Статья публикуется в рамках проекта РНФ № 23–28–01592 «Феномен 
морских плаваний в культурах премодерна: контракт с морем, модели 
и практики». https://rscf.ru/project/23–28–01592/

The article is published as part of the Russian Science Foundation project 
No. 23–28–01592, “The phenomenon of sea voyages in pre-modern cultures: 
contract with the sea, models and practices”. https://rscf.ru/
project/23–28–01592/

IMMRAMA (русск. «Плавания») — ​группа древне- и  средне-
ирландских морских нарративов VII–XI  веков; по  современ-
ным библиографическим классификаторам и  мнению авто-

ритетных кельтологов, в  ее ядро входят четыре произведения 
о плаваниях Брана, Майль-Дуйна, братьев Уа Корра из Коннахта 
и монахов Снедгуса и Мак Риагла из общины Св. Колумбы 1. Сю-
жет историй концентрируется вокруг так называемого морского 
эпизода — ​путешествия в  открытых водах, где цель героев пред-
ставляется очень вариативной: от  вполне практических целей 

1	 «Плавание Брана» — ​произведение, формально входящее в  группу «Плаваний», 
но близкое по стилю к уладскому эпическому циклу, повествующее о посещении 
легендарным королем заморского Острова женщин. Путь монахов Снедгуса и Мак 
Риагла проходит, напротив, в  рамках практики ирландских морских «паломни-
честв», значение которых довольно комплексно и сложно. Это самое позднее про-
изведение из четырех, сложившееся не ранее VIII века в сугубо христианском по-
нимании. В «Плавании Майль-Дуйна» и «Плавании Уа Корра», речь о которых 
во  многом пойдет в  настоящей статье, сочетаются как элементы традиционной 
кельтской культуры, так и  христианский контекст паломничества-искупления. 
Майль-Дуйн отправляется на поиски убийц отца, однако его мрачное происхож-
дение (как мы отметим далее) помещает в маргинальное поле и его самого; бра-
тья Уа Корра ищут искупления за преступления против церквей и клира Коннах-
та. Культурный и  религиозный код историй чрезвычайно сложен: несмотря 
на многочисленные описания «кельтских» мотивов островов женщин, чудовищ, 
волшебных предметов и атрибутики, конечная цель героев — ​искупление, духов-
ное перерождение и усвоение законов христианской морали.



1 0 0 � ©  А н а с т а с и я  А .   Б о г д а н о в а


Р е л и г и я  н а  Б р и т а н с к и х  о с т р о в а х .  И с т о р и ч е с к и е  а с п е к т ы

(например, личной мести или островного паломничества) до по-
исков потустороннего локуса, «языческого» кельтского, либо 
христианского.

После длительных источниковедческих и  историко-фило-
логических опытов специалисты обратились к  правовым, мо-
рально-этическим и  даже политическим основаниям, скры-
тым в  глубине контекста под внешним «слоем» литературных 
форм. В последнее время набирает популярность «социальный» 
вектор исследований, в  рамках которых предпринимаются по-
пытки идентификации и  характеристики статуса действующих 
лиц. Так, было выдвинуто два тезиса о происхождении и статусе 
Майль-Дуйна — ​от теоретиков М. Агирре и Э. Джонстон — ​с разни-
цей в один десяток лет 2. Мануэль Агирре (1990) видел в «Плава-
нии Майль-Дуйна» историю о морском путешествии как «позна-
нии себя» (journey into the self) 3 и оценивал образ главного героя 
именно с точки зрения этого замысла средневекового «автора». 
Смерть отца Айлиля как отправная точка всего повествования 
трактовалась им в  рамках религиозных, если не  сказать мисти-
ческих, категориях кельтских представлений о «перерождении», 
и  в  определенной степени его рассуждения созвучны данным 
Х. М. Лёфлер и  ранее А. Натта, также видевших в  Майль-Дуйне 
типичного древнеэпического героя, участвующего в сюжетах-ри-
туалах инициации, цикле рождения и  смерти и  пр 4. Характери-
стику «маргинальности» Майль-Дуйна можно увидеть и в тезисе 
М. Агирре о том, что неясное и скрытое происхождение протаго-

2	 Aguirre, M. (1990) “The Hero’s Voyage in Immram Curaig Mailduin”, Études Celtiques 
27: 207–208; Johnston, E. (2003) “A Sailor on the Seas of Faith: the Individual and 
the Church in the Voyage of Máel Dúin”, in European Encounters: Essays in Memory 
of Albert Lovett, pp. 239–252. Dublin.

3	 Ср. также с  тезисами У. Хоуга, который определил главную цель Immrama как 
«путь через позитивный и негативный жизненный опыт» (в то время как, напри-
мер, «Плавание Св. Брендана» обусловлено именно идеей спасения души и сим-
волическим переходом от  жизни к  райскому пребыванию). В  последнее время 
взгляд на ирландские морские нарративы как своеобразную духовную трансфор-
мацию становится все популярнее у ученых — ​в издании «История» ИНИОН РАН 
за 2024 год выходит наш обзор последних результатов. Haug, W. (2006) “The Little 
Man on a Leaf and the Two Concepts of the Dutch”, in G. S. Burgess, C. Strijbosch (eds) 
The Brendan Legend, p. 85. Leiden; Varandas, A. (2022) “The Sacred Space of Gods 
and Saints: Some Considerations about the Sea and Exile in Irish Mythology and 
Tradition”, in Creating Through Mind and Emotions, pp. 423–428. London, CRC Press.

4	 Löffler, Ch. M. (1983) The Voyage to the Otherworld Island in Early Irish Literature. 
Thesis submitted for the degree of Ph D. Salzburg. Bd. I–II; Nutt, A. (1895–1897) “The 
Happy Otherworld in the Mythico-romantic Literature of the Irish. The Celtic Doctrine 
of Re-birth”, in The Voyage of Bran Son of Febal to the Land of the Living. London.



А н а с т а с и я  А .   Б о г д а н о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 0 1

ниста подчеркивает его «кризис идентичности» (и наоборот, уста-
новление родства призвано восстановить ее).

Элма Джонстон (2003), несмотря на  заявленную трактов-
ку «Плавания Майль-Дуйна» как «социальной лаборатории» 
(social laboratory), видела в нем прежде всего критику автором, 
или редактором-писчиком, современного ему состояния церкви 
и светского общества, его противопоставление морального упад-
ка Ирландии IX  века аскетическому идеалу, который мог быть 
воплощен только посредством морского паломничества. И  хотя 
отец Майль-Дуйна, как и  он сам, описаны в традиционных сло-
весных формулах героики уладского цикла, их социальная ре-
путация не  выходит за  пределы «разбойников» — ​fer dibergach. 
Главная цель плавания — ​избавиться от  данного порочного ста-
туса и восстановить нормы христианской и светской морали. Раз-
бойники, как и  друиды, в  христианской Ирландии ассоцииро-
вались с  маргинальным, иногда — ​с  «демоническим» 5. Как мы 
покажем далее, бродячие и придворные шуты, «идиоты»-дураки, 
даже поэты низших рангов тоже не чужды данному окружению.

За последние 40  лет появилось несколько важных работ, 
посвященных поэтам-шутам низших рангов и  категорий, пре-
ступникам-изгнанникам и в целом нестабильным ячейкам сред-
невекового ирландского социума. Особенно важны исследова-
ния Алана Харрисона и Проншиса Мак Каны 6; наши положения 
о маргинальных статусах героев Immrama существенно дополня-
ют и  даже, мы можем сказать, продолжают их изыскания в  из-
учении как категории crosán, так и  древнеирландских морских 
нарративов.

Несмотря на определенный интерес и новизну этих двух ин-
терпретаций, специалисты опирались на  литературный анализ 
повествования и персонажей, морально-этические элементы, не-
жели на маркеры, которые могли быть обоснованы и в широком 
поле источников внелитературного происхождения. Мы стара-
лись сосредоточиться на древнеирландских и среднеирландских 
текстах до XII века; однако отметим, что ученые работают с мате-

5	 См.: Бондаренко Г. В. Мифология пространства Древней Ирландии. М., 2003. 
С. 136–137, 253.

6	 Mac Cana,  P. (2001) “Croesaniaid  and  Crosáin: Literary Outsiders”, in Cymru a’r 
Cymry 2000. Trafodion Cynhadledd Milflwyddiant Canolfan Uwchefrydiau Cymreig 
a Cheltaidd Prifysgol Cymru, pp. 19–39. Aberystwyth. Ключевые тезисы работы 
А. Харрисона процитированы в статье Пр. Мак Каны.



1 0 2 � ©  А н а с т а с и я  А .   Б о г д а н о в а


Р е л и г и я  н а  Б р и т а н с к и х  о с т р о в а х .  И с т о р и ч е с к и е  а с п е к т ы

риалом и XIV–XVI веков, и позднее — ​большинство манускриптов 
тоже датируются именно этим периодом. Наиболее ранние об-
разцы употребления интересующих нас терминов сконцентри-
рованы в ирландских глоссах, датирующихся обычно IX–X века-
ми. Мы старались задействовать и  весь комплекс юридических 
источников, опубликованных в  двух крупнейших многотомных 
собраниях Ancient Laws of Ireland (AL, 1865–1901) и Corpus Iuris 
Hibernici (CIH, 1978) 7. Соотнеся определения социального поло-
жения маргинальных категорий из подобной обширной источни-
ковой базы с той информацией, что сообщают нам Immrama, мы 
склонны полагать, что статус отправлявшихся в плавание так же 
динамичен, как и их мотивация. Статус Майль-Дуйна, Уа Корра 
и членов их команды нам представляется маргинальным; он ни-
где не обозначен прямо, что вполне отвечает художественно-эпи-
ческим концептам уладского цикла, тем не менее происхождение, 
поведение и окружение данных персонажей вполне соответствует 
логике реального социально-правового праксиса Острова.

Цель данной статьи, таким образом, — ​помочь в  раскрытии 
именно социального бэкграунда тех нескольких категорий лю-
дей, которые в  итоге становились героями «Плаваний» — ​глав-
ными участниками самоотверженного предприятия, опасного 
морского путешествия в  поисках Иного мира, Земли Обетован-
ной и собственного душевного покоя и просветления. Мы также 
видим, что Immrama строго подчинены моральным установкам 
раннехристианской Ирландии. Почему подобного рода маргина-
лы представлялись средневековому автору наиболее подходящей 
кандидатурой для сурового паломничества-искупления в откры-
тых водах?

***
Ирландские «законы о  рангах» связывают стратификацию 

общества с  фактом владения землей и  скотом (правовой свод 
Críth Gablach) и  вассалитетом. Главные персонажи Immrama, 
если не включать монахов Снедгуса и Мак Риагла, а также Брана, 
образ которого приближен к эпическим королям уладского цик-
ла, не соответствуют данным юридическим критериям; по край-
ней мере у  нас нет текстовых аргументов. Если гипотетически 
соотнести образы Майль-Дуина и  братьев Уа Корра с  их «псев-

7	 Hancock, W. N. and others (eds) (1865–1901) Ancient Laws of Ireland. In 6 vols; 
Binchy, D. A. (ed.) (1978) Corpus Iuris Hibernici. Dublin. In 6 vols.



А н а с т а с и я  А .   Б о г д а н о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 0 3

до-благородным» происхождением, но  абсолютно неопределен-
ным и  нелегитимным характером деятельности, с  той социаль-
ной системой, как она отображена в ирландском светском праве, 
то их характеристика близка к категории fer midboth — ​категории 
маргинальной 8. К ней относились юноши с  14 до 17 лет (полно-
правного статуса достигали в 20 лет), то есть уже не считавшиеся 
детьми (бесправными), но и не обладавшие полнотой прав взрос-
лых членов общества — ​представителей рангов в  туате 9 от  aire 
deso до королевских рангов (tánaise rig, rig и др.). Согласно Críth 
Gablach, fеr midboth мог участвовать в тяжбах самого минималь-
ного масштаба, где цена его клятвы была равна мизерной цене 
чести — ​«от иглы до  тёлки» (CG  66). Особенно сопоставима ста-
тья 67 с определением этого термина следующим образом:

Почему этот человек зовется fеr midbod? Ибо пришел он из детства 
посредством права усыновления и не достиг он fertach [меры зем-
ли] (CG 67) 10.

По поводу степени прав и возможностей fer midboth у иссле-
дователей нет четкого определения. Дэвид Бинчи, издатель клю-
чевых юридических текстов, склонялся к буквальной их трактовке 
и предполагал наличие двух возрастных групп под данным ста-
тусом: отроков от 14 до 17 лет и юношей от 17 до 20 лет 11. В свою 

8	 Фергус Келли приводит дословный перевод термина как «человек средних хи-
жин» и дает определение статуса как полузависимого от родителей, родичей или 
усыновителей юноши, не обладавшего полнотой прав и пользовавшегося имуще-
ством своей большой семьи (fine) в качестве несовершеннолетнего. Выше на одну 
ступень были ранги ocaire, aire coisring — ​фермеры с самым мизерным размером 
хозяйства и имущества. Т. Чарльз-Эдвардс причисляет fer midboth и низшие ран-
ги aire к свободным членам общества, но еще не достигшим благородного стату-
са (non noble free-man). Kelly, F. (1988) A Guide to Early Irish Law. Dublin. P. xxiii, 
8; Charles-Edwards, T. M. (1986) “Críth Gablach  and the Law of Status”,  Peritia  5: 
64–65.

9	 Ирландский термин, близкий к русскому аналогу «племя», в основе туата лежит 
несколько древних кланов; термин предполагает также территорию, занятую ту-
атом или подконтрольную ему.

10	 Cid ara neper fer midbod don fir-so arani donicet a mmaici a ddligiud altruma ocus 
nad roigh fertaig. CIH 777.25–26. AL iv 300.7–8. См. также: MacNeill, E. (1921–1924) 
“Ancient Irish Law. The Law of Status or Franchise”, Proceedings of the Royal Irish 
Academy 36: 283.

11	 См. цитаты Д. Бинчи по: McLeod, N. (1982) “The two fer Midboth and their Evidence 
in Court”, Ériu 33: 60–61. Комментатор к UB различает три группы, где в послед-
ней этот статус сохраняли люди от 20 до 30 лет — ​но остальные немногие законы 
о рангах, или статусах, не различают ее. MacNeill, E. Ancient Irish Law. The Law of 



1 0 4 � ©  А н а с т а с и я  А .   Б о г д а н о в а


Р е л и г и я  н а  Б р и т а н с к и х  о с т р о в а х .  И с т о р и ч е с к и е  а с п е к т ы

очередь, Н. МкЛеод 12, проанализировав трактаты Críth Gablach 
и Uraicecht Becc, пришел к выводу, что возможности в суде мог-
ли быть неизменными для fer midboth даже после достижения 
возрастного ценза, и  полнота прав предоставлялась индивиду 
только с соблюдением определенных имущественных критериев, 
владением собственностью и установлением материальной неза-
висимости от  родителей. Таким образом он объясняет отмечен-
ные в Crith Gablach два подстатуса fer midboth, где юношам с ми-
нимальной материальной свободой (fer midboth imatuing или 
dotuing smachta) было отказано в  свидетельстве на  некоторых 
видах судебных разбирательств, в  отличие от  fer midboth conoi 
insci, их более состоятельных товарищей 13. Владение небольшим 
имуществом было необходимым для самых примитивных и базо-
вых возможностей в суде — ​компургации (клятвенного заверения) 
и свидетельства в незначительных, мелких сделках.

Закон о рангах VIII–IX веков Uraicecht Becc ставит fer midboth 
в  один ряд с  такими младшими категориями, как inol, flescach 
и garid, подразумевающих детей и отроков, обладавших, в  силу 
своего возраста, минимумом прав свободного человека. Соглас-
но тому  же источнику, fer midboth упоминался также в  одном 
ряду с  bόaire и  ocaire — ​низшими полноправными рангами. Ср. 
также с Bretha Nemed, где fer midboth — ​низший из семи полно-
правных рангов с ценой чести одной годовалой коровы (для стар-
шей группы людей от 20 до 30 лет, как в Crith Gablach, цена че-
сти возрастала до одной коровы) 14. По сравнительным таблицам 
Н. МкЛеода 15, fer midboth встречается в  семи законах о  стату-
сах из двенадцати и занимает низшие ранги, ниже только gairid, 
flescach, inol, óenchiniud, fer domun, bruider — ​категории либо не-
полноправного статуса из-за детского возраста, либо маргиналь-
ного или зависимого населения. МкЛеод видел в них самое мо-
лодое поколение ирландцев, чья малая цена чести была скорее 
символом их независимости от  родителей, у  которых, конечно, 
права были значительнее.

Status or Franchise., p.  277; Breatnach,  L.  (1989) “The First Third of  Bretha Nemed 
Toísech”, Ériu 40: 36.

12	 McLeod, N. (1982) “The two fer midboth and their evidence in court”. P. 60–61.
13	 McLeod, N. (1986) “Interpreting Early Irish Law: Status and Currency (part 1)”, 

Zeitschrift für celtische Philologie 41: 56.
14	 Breatnach, L. “The First Third of Bretha Nemed Toísech”, pp. 15, 36.
15	 McLeod, N. Interpreting Early Irish Law: Status and Currency, pp. 52–53.



А н а с т а с и я  А .   Б о г д а н о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 0 5

Проанализировав подобные разветвленные структуры ран-
жирования и статусов, Томас Чарльз-Эдвардс считает это основа-
нием для введения, помимо указанных выше критериев возрас-
та и материального достатка, еще и фактора наличия клиентелы, 
выполнявшей некую «службу» и  таким образом обеспечивав-
шей то  самое материальное благополучие, о  котором говорили 
Д. Бинчи и Н. МкЛеод: «Только четкая и предопределенная си-
стема службы открывает дорогу в нобилитет, и подобная служба 
предлагается только основной клиентеле» 16. Статус и власть но-
биля, в  свою очередь, зависит от  количества базовых клиентов, 
снабжавших его продуктовой рентой. Однако для обретения ста-
туса fer midboth доминирующим критерием все-таки было дости-
жение определенного возраста.

По всем критериям Майль-Дуйн и братья Уа Корра подходят 
под статус fer midboth и низших aire. Их псевдо-генеалогия, так 
старательно локализованная средневековым писчиком, помеща-
ет акторов в круг благородных лиц (впрочем, в этом есть следы 
и  типичной эпической кельтской героики), но  при этом нет на-
меков ни на их материальную самостоятельность, ни на сильную 
потестарную позицию, как, например, у  Брана, фигурирующего 
в королевском статусе в своей «области». Юный возраст, опреде-
ленные недостатки или смутные «обстоятельства» происхожде-
ния (усыновление или «нечестивое зачатие и крещение») 17 толь-
ко усиливают маргинальность персонажей. Статья из  трактата 
«On the confirmation of right and law» признает сыновей от блуд-
ниц (mac muine) и  бастардов лишенными прав на  землю, под-
контрольную «большой семье» матери (On  Conf. 453), что тоже 
говорит в  пользу характеристики статуса Майль-Дуйна, родив-
шегося в результате насильственного акта над аббатисой, скорее 
как экономически и  социально не  зафиксированного, что дает 
автору истории больше оснований отправить такого героя в пла-
вание, которое постепенно перерастает в пенитенциальную и па-
ломническую сакральную практику. Э. Джонстон и Э. Муллиган 
видят в происхождении Майль-Дуйна намеренный авторский за-
мысел в  соединении светского и  церковного, аристократическо-

16	 Charles-Edwards, T. M. Críth Gablach  and the law of status, p. 59; Simms, K. (1998) 
“The Contents of Later Commentaries on the Brehon Law Tracts”, Ériu 49: 26–27.

17	 Вполне возможно, это то самое «крещение» Придери, упомянутое в «Четырех вет-
вях Мабиноги». Carey, J. (1996) “Saint Patrick, the Druids, and the End of the World”, 
History of Religions 36 (1): 44.



1 0 6 � ©  А н а с т а с и я  А .   Б о г д а н о в а


Р е л и г и я  н а  Б р и т а н с к и х  о с т р о в а х .  И с т о р и ч е с к и е  а с п е к т ы

го и  неблагородного начал; именно для этого в  повествование 
введены образы «знатного владыки, господина», tigern, и  на-
стоятельницы женского монастыря, banairchinnech 18. Насиль-
ственный акт родителей Майль-Дуйна подчеркивает, по мнению 
Джонстон, и  духовную неполноценность героя, и  кризис всего 
христианского этического миропредставления, который охватил 
ирландскую церковь IX века. Этому замыслу служит и антагони-
стическая фигура Брикне, который клеветой и призывом к мести 
(тезису явно аморальному) очерняет свой духовный сан, и фигу-
ра друида Нуки, чье наставление выглядит как «дорожная карта» 
к  исправлению. Подобное размышление вовсе не  беспочвенно, 
если мы также вспомним, что уже есть точка зрения об  «искус-
ственности» вставки здесь друида, ибо друидизм как феномен ав-
тохтонной кельтской культуры к IX–X векам значительно ослаб, 
если не исчез полностью 19.

***
Не менее маргинальным представляется и статус шута, спут-

ника Уа Корра, — ​важного элемента повествования в  конструк-
ции «Плаваний», выполняющего функцию супернумерария 20, 
с  одной стороны, и  подчеркивающего пенитенциальные смыс-
лы истории — ​с другой. Более того, терминология статуса меняет-
ся по мере развития главного действия изгнания-паломничества. 
В прологе шут обозначен как fuirseóir 21; семантика этого терми-
на действительно ограничена сугубо деятельностью развлече-
ния, буффонады, встречается редко и преимущественно в юриди-
ческом контексте 22. Впрочем, помимо нашего случая, выявлены 

18	 Johnston, E. A sailor on the Seas of Faith. p.  241–242; Mulligan, A. C. (2024) 
“Seaworthy: Irish Immrama, Old Norse Voyage Tales, and the Women of the North 
Atlantic” in The Medieval North and Its Afterlife, p. 140. Berlin, Boston.

19	 Carey, J. Saint Patrick, the Druids, and the End of the World; Stifter, D. (2006) 
“Brendaniana, etc.”, Keltische Forschungen 1: 196. М. Агирре тоже настаивает на сю-
жетной роли друида, где его наставление открывает начало пути, а  отшельник 
из  эп. XXXIII дает указание для возвращения домой, замыкая тем самым цикл 
морально-духовного преображения героя и  его подчиненных. Aguirre, M. The 
hero’s voyage in Immram Curaig Mailduin, p. 215.

20	 Для ирландских нарративов типичен элемент «запоздалых попутчиков», которые 
присоединяются к  главному герою и  его команде в  последний момент 
(supernumeraries); их позднее присоединение таким образом нарушает «прави-
ло», цепь условий для благоприятного возращения. Поэтому супернумерарии ча-
сто играют роль искупительной жертвы или блаженных, оставленных в потусто-
роннем мире.

21	 Van Hamel, A. G. (ed.) (2004) Immramа. Dublin, p. 101.
22	 eDIL. [https://dil.ie/24906; https://dil.ie/24912, accessed on 27.06.2024].



А н а с т а с и я  А .   Б о г д а н о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 0 7

единичные примеры его употребления в глоссариях, эпическо-и-
сторических циклах, пассионариях и  гомилетике 23. Отправив-
шись в  паломничество и  приняв мученическую смерть, шут по-
зиционируется как crosán — ​понятие с более четким, но таким же 
богатым и многопрофильным семантическим диапазоном 24. Ча-
сто это было просто обозначением профессиональной группы 
поэтов, владевших специфическим метром и искусством поэзии 
crosánacht, который к  XVI  веку оформился в  полноценный са-
тирический жанр crosántacht. Иногда это значение уходит в бо-
лее негативное «хулитель» (reviler, satirist) или нейтральное, 
уже хорошо знакомое — ​«шут». Особенно интересно нам предпо-
лагаемое христианское значение данного термина как «человек, 
несший распятие в крестном ходе (crucifix-bearer), а также задей-
ствованный в  литургических процессиях и  церковном пении» 25: 
таким образом, намеренную смену fuirseóir на crosán можно рас-
ценить как усиление и без того явного пенитенциального смысла 
смерти грешника в покаянном паломничестве.

Часть источников вне юридического рода сохранили fuirseóir 
в  общем нейтральном значении «шут»; тем не  менее контекст 
содержит намеки и  на  негативные коннотации их творчества 
именно в самом низшем достоинстве. На континенте слово ассо-
циировалось с  «паразитом», то  есть нахлебником, иждивенцем 
(parasitus, parasitaster). Анализируя глоссы к  «Установлениям 
грамматики» Присциана с данным указанием, У. Стоукс дает свое 
толкование fuir-sire от for и sére — ​«на еде» 26.

Исследователям хорошо известен параграф из Córus Béscnai 
с  описанием «трех празднеств» (fled), где праздники с  участи-
ем fuirseóir причислены к демоническим и богомерзким; вместе 

23	 Clown, jester, buffon. Id.
24	 Van Hamel, A. G. (ed.) Immramа, p. 102.
25	 Ф. Келли предположил, что религиозное понимание crosán происходит от фоне-

тического сходства с cross, но юридические памятники, как Bretha Nemed, о нем 
умалчивают. Эта этимология обнаружена еще в  конце XIX  века, она возможна, 
но  требует больше доказательств и  ныне подвержена критике, о  чем см.  далее. 
По дополнению Пр. Мак Каны, правило с суффиксом -an, указывающим на про-
фессиональное значение или род деятельности в связи с корнем, действует не без 
ограничений. Kelly, F. A guide to early Irish law, pp. 64–65; Mac Cana, P. Croesania
id and crosáin: literary outsiders, p. 26.

26	 Stokes, W. and Strachan, J. (eds) (1903) Thesaurus Palaeohibernicus, p. 140. Cambridge. 
Vol. 2. Редакторы современной базы данных древнеирландских глосс допускают 
и стандартное значение «шут», «маленький шут» (buffoon). Early Irish Glossaries 
Database. [https://www.asnc.cam.ac.uk/irishglossaries/, accessed on 27.06.2024].



1 0 8 � ©  А н а с т а с и я  А .   Б о г д а н о в а


Р е л и г и я  н а  Б р и т а н с к и х  о с т р о в а х .  И с т о р и ч е с к и е  а с п е к т ы

с подобного рода шутами названы еще семь маргинальных кате-
горий и  люмпенов, в  собирательном смысле обозначенных как 
«сыны смерти» и «скверные люди»:

Демоническое празднество, то  есть пир, что устраивается сынами 
смерти и  скверными людьми, то  есть распутниками и  хулителя-
ми-поэтами, и  oblaire [10-й низший ранг], и  разорителями, и  фи-
глярами, и  преступниками, и  язычниками, и  блудницами, и  злы-
ми людьми, в  общем кто не  одаривает благами на  земле и  кто 
не  получит воздаяний [за то] на  небе — ​принадлежит дьяволу это 
пиршество 27.

Но, помимо столь отрицательной морально-этической оцен-
ки, мы должны понимать, что fuirseóir — ​отдельная, вполне само-
достаточная профессиональная категория среди других много-
численных им подобных в сфере доступных светских и массовых 
развлечений. Мы располагаем немногочисленными свидетель-
ствами, позволяющими представить социально-правовое поло-
жение этих увеселителей, к  сожалению, только в  общих чертах. 
Так, по «Законам об изъятии» (Law of Distress), изъятие имуще-
ства полагалось у господина в возмещение ущерба, причиненного 
его шутом (do oblaire, AL i 156.31, CIH 382.19,26), которого глосса-
тор отождествляет с fuirseóir 28. Uracecht Becc далее подтверждает 

27	 Córus Béscnai, или «установление о должном поведении», в основном регулирует 
взаимоотношения светских структур и  Церкви. Fled domonda. i. fled doberar do 
macaib bais ocus drochdainaib.i. do druthaib ocus caintib ocus oblairaib ocus 
bruidiraib ocus fuirseoraib ocus merlechaib ocus geintaib ocus merdrechaib ocus 
drochdainaib arcena do neoch na tabair ar comain talmanda ocus na tabair ar fochric 
nemda is dilis iarum do deman in fled sin. CIH 526.15–19; AL iii 24.5–11. Ср. также 
ходатайство святых об отдыхе самых страшных грешников в Преисподней: «Пусть 
будут оставлены там друиды, сказители-хулители, ведьмы и прелюбодеи, и шуты, 
и все, кто попал под пресс Церкви и выпал из небесной иерархии». Пр. Мак Кана 
приводит обширный перечень цитат из канонического права VIII–X веков о стро-
гом осуждении шутов, мимов, актеров — ​joculatores, scurrae, mimi, histriones. 
Г. В. Бондаренко же, переводчик отрывков о пирах, видит в «сынах смерти» фе-
ниев, эпических героев, подвиги которых традиция относит к II–III векам; по его 
мнению, юридические тексты в целом идеалистичны и не всегда точно отобража-
ют повседневную жизнь — ​нет ли в этом и доли христианского идеала? Grosjean, 
P. (2000) “A tale of doomsday Colum Cille should have left untold”, in Medieval 
hagiography: an anthology. P.  438; Mac Cana,  P. Croesaniaid  and  crosáin: literary 
outsiders. P.  27; Бондаренко Г. В. Мифология пространства Древней Ирландии. 
С. 131.

28	 AL i 162. См. также: oblaire — ​«шут» или «менестрель» (?), «десятый низший ранг 
поэтов». Также oblόir — ​«шут». eDIL. [http://www.dil.ie/33392, accessed on 
27.06.2024].



А н а с т а с и я  А .   Б о г д а н о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 0 9

понимание этого термина как профессиональной группы шутов 
низшего ранга при дворе местной элиты или на больших празд-
никах, объединенных с такими маргинальными категориями, как 
druith, oblaire и пр. Здесь род занятий fuirseoire и их окружение 
получают очень хорошее описание:

А именно, люди пения и  инструментальной музыки, наездники 
и возничие, и фокусники, и свита, и увеселители-сказители, и по-
тешные, и шуты, и те, кто в шутовских искусствах также, и дудоч-
ники-свистуны; тот есть, кто их содержит, есть и  возместитель их 
цены чести (dire). В  ином случае не  имеют они отдельного права 
(UB55) 29.

Есть одно упоминание и  в  знаменитой саге «Разрушение 
дома Да  Дерга», по  содержанию сохранившей много следов ар-
хаичных практик и мотивов. Составитель «Книги Бурой Коровы» 
(LU f. 96b, рубеж XI–XII веков) поместил fuirseóir в титул главы, 
между тем как непосредственно в тексте используется forcuitbid — ​
шут, чьи функции не выходили за пределы комика и смехотворца, 
как эти трое шутов делают в доме Да Дерга при свите у Конайре 
Великого. В более позднем цикле и поэмах трое crossáin упомя-
нуты в  свите в  доме Финна среди прочих шутов-дураков drúith 
и идиотов óinmiti 30. «Триады» поясняют, что fuirseóir обычно раз-
влекает собравшихся — ​вместе с drúth и дрессированной собакой 
oirce 31. Таким образом, эпическая традиция, как и юридическая, 
допускает их деятельность в качестве придворных увеселителей.

29	 Aes ciuil ocus airfidid oilcena.i. monaig ocus araid luamain ocus comail ocus daime 
ocus creccoire ocus cleasamnaig ocus fuirseoire.i. donia in fuirseoracht asa 
mbelaib, ocus bruigedoire ocus fodana olceana is a hincaib aga mbiad is as direnaiter 
nis ta saire cena fo leith. CIH 1617.11–20; AL v 108.20–23. Перевод выполнен нами 
по тексту из AL, то есть без пояснений и глосс, кроме той, что приписана к нуж-
ному нам термину. О том, что fuirseóir не полагалась цена чести, см. также в юри-
дическом тексте о рангах Míadṡlechta (AL iv 354.4).

30	 MacNeill, E. and Murphy, G. (eds) (1908) Duanaire Finn: The book of the lays of Finn, 
p. 27. London. Vol. I.

31	 Trí airfite dala: druth, fuirsire, oirce. С  глоссой:.i. do ní oirfide nó comh luadar 
i  geomhdáil. druith.i. amatán. foirsire abhlóir nó ursoire. oircc.i. mesan nó cú 
beg. Приблизительный перевод глоссы: «То есть для увеселения или встречи 
на  собрании; druith, то  есть шут-дурак, foirsire, то  есть не  прилежный (?) поэт 
oblaire, oircc, то есть болонка или собака маленькая». Meyer, M. (ed.) (1906) The 
Triads of Ireland. Dublin. P. 32–33. Отметим, что речь идет о dál — ​собрании людей 
на  встрече, деле, согласовании, нежели об  уличных толпах, однако лексема 
с очень общим и пространным значением. eDIL. [https://dil.ie/14345, accessed on 
27.06.2024].



1 1 0 � ©  А н а с т а с и я  А .   Б о г д а н о в а


Р е л и г и я  н а  Б р и т а н с к и х  о с т р о в а х .  И с т о р и ч е с к и е  а с п е к т ы

Умения fuirseóir действительно могли быть разнообразны-
ми — ​по  крайней мере на  это намекают контексты различных 
источников, — ​и не все, но многие из них ассоциируются с улич-
ным искусством и  развлечениями низшего порядка. Через тер-
мин fuirseóir «Глоссарий Кормака» объясняет понятие réim, кото-
рое исследователи переводят как «шут» (типично) и, в частности, 
«акробат» 32 со следующим пояснением:

Réim, то есть имя для шута, ибо любое искажение мог придать для 
своего тела (лица)». «Réim, то есть имя для шута, ибо любые грима-
сы и любое искажение мог придать для своего тела (лица) 33.

Ирландский монах из  Рейхенау оставил глоссу под именем 
древнеримского комедийного актера Квинта Росция Галла, упо-
минаемого в  «Монологах» Блаженного Августина, связывая та-
ким образом fuirseóir с  театром — ​театром комедии (конечно, 
вряд ли он имел в виду феномен театра античного образца). Воз-
можно, это соотносится и с тем, что в рассуждениях Св. Августина 
об истинном и ложном вместе с комиками и трагиками приведе-
ны «мимы» (mimi) и некие «книги комиков» (libri comicorum) 34.

***
Что же касается crosán, то, как Пр. Мак Кана прозорливо от-

мечает, в отличие от крайне негативной семантики в валлийской 

32	 A contortionist. eDIL. [https://dil.ie/34960, accessed on 27.06.2024].
33	 Remm nomen do fuirseoir fobith cach riastardæ dobeir for a agaid (MS1318 (H 2.16). 

Remm ainm do fuirseóir fobith cech fuirseorachta ocus cách riastada dobeir fora aigid 
(MS Laud 610). Early Irish Glossaries Database. [https://www.asnc.cam.ac.uk/
irishglossaries/, accessed on 27.06.2024]. Примечательно, что следующей в списке 
представлена некая категория rinntaid («хулитель», «высмеивающий» — 
lampooner), который владел еще одним видом стихосложения ressach и относил-
ся к daerbard — ​восьми низшим рангам поэтов. См. также аналогичное упомина-
ние в Míadṡlechta: Reimm dno.i. fuirseoir, no druith. «Reimm же, то есть шут, либо 
дурак» (AL iv 354.4–6). Переводчики допускают и «мошенник» (mountebank). Свя-
зано  ли это с  тем, что fuirseóir, «человек, кто наносит искажение на  свое? тело 
и лицо, не имеет права на цену чести»? См.: Thesaurus Palaeohibernicus. Vol. 2, p. 
140.

34	 «Поэтому такие человеческие произведения, как комедии, трагедии, пантомимы 
и  другие того  же рода, мы можем уподобить произведениям живописцев 
и  ваятелей. Ибо нарисованный человек также точно не  может быть истинным, 
хотя и достигает вида человеческого, как и то, что содержится в книгах комиков. 
И  все это не  желает быть ложным или бывает ложным не  по  какому-либо 
собственному желанию, а  по  некоторой необходимости, насколько может 
подчиняться произволу измышляющего. Но  Росций, по  природе истинный 
человек, по  воле своей был на  сцене ложною Гекубой (Блаженный Августин. 
Монологи // Творения. Санкт-Петербург, Киев. 2000. Т. 1. С. 354).



А н а с т а с и я  А .   Б о г д а н о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 1 1

традиции XII  века и  позднее, в  ирландских реалиях crosán из-
начально обретает более нейтральное обозначение профессио-
нальной низшей категории шутов-поэтов — ​«одновременно как 
естественного элемента общества, так и  периферийного» 35. Они 
владели особым искусством или, как утверждается, видом ху-
лительной или сатирической поэзии crosánacht, в  эпоху Высо-
кого Средневековья сопровождавшейся также музыкой, пением 
и  даже акробатическими трюками. На  это намекают «Триады» 
второй половины IX века с расположением искусства crosán сре-
ди других профессиональных категорий интеллектуалов и  ре-
месленников, в  отличие от  «развлекающих толпу» fuirseoire: 
«Три вещи, что определяют статус crosán: раздутие щеки, раз-
дутие мошонки 36, раздутие живота» 37. Также и глоссарий О’Мул-
конри IX  века дает свидетельство о  наличии у  таких шутов ло-
шадей, возможно, с  физическими особенностями или изъяном: 
«Grellach 38, то есть конь шута». Другие глоссы того же периода 
и латинские грамматики отождествляют его с латинским scurra 39, 
подразумевавшего в  средневековых реалиях разные маргиналь-

35	 Mac Cana, P. Croesaniaid and crosáin: literary outsiders, pp. 33, 36.
36	 Мы следуем толкованию словаря для tíag. eDIL. [https://dil.ie/40670, accessed on 

27.06.2024]. К. Мейер допускает англ. satchel (мешок?), но, учитывая перечисление 
именно частей тела, мы передаем анатомическое значение — ​возможно, как 
полагает Пр. Мак Кана, его стоит понимать sensu obscaeno. См.  также его 
комментарий данной триады: Mac Cana,  P. Croesaniaid  and  crosáin: literary 
outsiders, pp. 25–26.

37	 Tréde neimthigedar crossán: rige óile, rige théighe, rige bronn. См. также глоссу:.i. 
a n-onoruighther nó uaislighther.i. pluice ag síneadh a beoil. righe a bhronn.i. a 
bhuilg. «То есть почитается или возвышается; то  есть раздутая щека при 
вытягивании рта; раздутие живота, то есть bоlg’a, «живота». Meyer, M. (ed.) The 
Triads of Ireland, pp. 16–17.

38	 Grellach.i. ech crosain (O’Mulc. 644). Первый термин для нас неясен. eDIL дает 
ссылку на grell, которое встречается тоже только в глоссарии О’Мулконри и под-
разумевает животное, идущее задним ходом: A grillo.i. animal retroambulans. 
eDIL. [http://www.dil.ie/26584, accessed on 27.06.2024]; Early Irish Glossaries 
Database. [https://www.asnc.cam.ac.uk/irishglossaries/, accessed on 27.06.2024]. 
Пр. Мак Кана, задействовав ряд валлийских правовых норм и  данные новоир-
ландского языка состояния XVI века и позднее, предполагает, что в деятельности 
crossáin действительно могли быть задействованы лошади, чьи движения были 
неестественны или затруднены. В валлийском юридическом праксисе X–XII ве-
ков crosаn получал в  качестве дара лошадь, у  которой недоуздок был привязан 
к половым органам — ​таково было олицетворение всего его непристойного дела. 
Mac Cana, P. Croesaniaid and crosáin: literary outsiders, pp. 21–24.

39	 Hic scurra.i. crosan. Однако стоит отметить, что здесь определение crosán (scurra) 
идет в ряду церковных чинов и иерархов: legista, decretista, patriarcha и др. Дан-
ный грамматический трактат сохранился в рукописи MS1315 (H 2.13), датирован-
ной XV  веком, которая, возможно, восходит к  более ранним редакциям. Stokes, 
W. (ed.) (1860) Irish glosses, p. 4.



1 1 2 � ©  А н а с т а с и я  А .   Б о г д а н о в а


Р е л и г и я  н а  Б р и т а н с к и х  о с т р о в а х .  И с т о р и ч е с к и е  а с п е к т ы

ные статусы, но  преимущественно бродячих шутов (см. также 
по  лат. «Корпусу Британии» — ​«обесчещенный», «мошенник», 
«бродяга»: disreputable person, scoundrel, vagabond, DMLBS). 
В  ирландских пенитенциалиях священника могли лишить сана 
за «непристойное поведение и скверные слова» — ​clericus scurrilis 
et verbis turpibus jocularis 40. Впрочем, как мы пояснили ранее, по-
добного рода шутам-поэтам не  была чужда и  роль придворных 
увеселителей, судя по  эпическим нарративам и  смутным право-
вым нормам.

В юридических источниках термин найден только в коммен-
тариях из  Book of Aicill. Возмещение предназначалось crossáin, 
которых редакторы перевели как «поэтов», за лишение их длин-
ных волос и бритье головы (AL iii 354.4–6). То же возмещение по-
лагалось, например, и scolόc — ​школяру, молодому ученику.

Нам известны даже имена нескольких представителей этой 
неоднозначной профессии: Маэл Иса (ум. 1137), как утверждают 
анналы, владел данным специфическим метром и  был прозван 
Crossan ffyn 41. Некие crossáin, певцы в  церковном хоре Финн Ó 
Кионга и  Мак Рионнтах О  Коннорайн, стали свидетелями чуда 
в церкви Сайгир (Saighir) во время правления Доннхада, короля 
Осрайге (ум. 976). По  предположению А. Харрисона и  Пр. Мак 
Каны, прозвище Маэл Исы восходит к  имени Финна Ó Кионга 
из Осрайге и они могут принадлежать к одному роду 42. Трое пев-
цов, Клэс, Киннмар и  Куйтмед (Куйтбид), перечислены в  доме 
среди свиты Финна 43.

В достаточно позднее время анналы различают crossáin — ​
«поэтов сатиры» (AC, ALC1393) от  всего общества «поэтов» 

40	 Mac Cana, P. Croesaniaid and Crosáin: Literary Outsiders, pp. 27–28.
41	 Stern, L. (1899) “Chr. Crosanachd Illebhrighde”, Zeitschrift für celtische Philologie 2 

(1): 287.
42	 К. Мейер транслитерирует Find hūa Cinga (Финн из потомков Кинга), Дж. Китинг 

приводит Fionn Ó Cionga — ​последнему следует Пр. Мак Кана. 
Mac Cana, P. Croesaniaid and crosáin: literary outsiders, pp. 35–36; Meyer, K. (ed.) 
(1918) “Senadh Saighri narrator hicc”, Mitteilungen  aus irischen Handschriften. 
Zeitschrift für celtische Philologie 12: 291.

43	 A trí crosáin mín in modh.i. Cles ocus Cinnmear ocus Cuitmhedh. Поэма «Дом Алму-
ин» из собрания Duanaire Finn цикла Финна и Ойсина датируется концом XII века 
(Дж. Мерфи). CODECS. [https://codecs.vanhamel.nl/F%C3%A9gthar_tech_Fhinn_a_
nAlmhain, accessed on 27.06.2024]; Duanaire Finn: The book of the lays of Finn. 
Vol. I, p. 27.



А н а с т а с и я  А .   Б о г д а н о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 1 3

(clíar) 44. Сатирический жанр с  элементами панегирической по-
эмы или песни продолжал свое развитие и  был известен в  Ир-
ландии и  Шотландии в  Новое время под модернизированным 
термином сrosántacht; отдельным образцам XVI  века посвяще-
но несколько недавних исследований 45. В произведении поэтиче-
ские части, составленные в специфическом метре snéadhbhairdne 
и deachnadh cumaisc для пародии традиционных ирландских хва-
лебных стихов, чередуются с прозой, где «остроумные метафоры 
и аллюзии авторов могут быть уже непонятны современному чи-
тателю» 46. Пр. Мак Кана приводит аналогии и с валлийской тра-
дицией этого же периода, однако в нововалийском дискурсе ин-
теллигенции преобладают крайне негативные смыслы низшего, 
непристойного поэтического творчества, кривляния, в отдельных 
значениях — ​даже распутства и разврата.

Но здесь нас особенно интересуют два толкования, которые 
выходят за рамки привычных употреблений, приведенных выше, 
и они позволяют теснее связать crosán с пенитенциально покаян-
ным семантическим кодом. Так, нам известен еще один эпизод 
искупительной «жертвы» шута-поэта в долгом морском «палом-
ничестве» из  «Жития Св. Брендана» — ​и  эпизод куда более кро-
вавый и жестокий, чем мирная смерть на борту кураха (кожаной 
лодки) Уа Корра:

Обратилась братия к Брендану: «Что хотят эти мыши?» — ​«Пожрать 
и  поглотить нас», — ​отвечает Брендан. И  вот снова Брендан обра-
тился к тому шуту: «Иди, и вкуси тело Христово и кровь Его, и иди 
затем к  ним для вечной жизни, ибо слышу я  пение хора ангелов, 

44	 Fergal Mag Samradan dux Tellaig Echach, & fer do commolad le cliaraib Erenn 
& le crosanaib in fer-sin, etir Chaisc Beltaini. «Фергал Маг Самрадан, правитель 
Таллихоу и человек, восхваляемый поэтами всей Ирландии и шутами-сатирика-
ми, тот человек  же [умер] между Пасхой и  Первомаем» (АС, ALC1393). “Annála 
Connacht”, CELT. Corpus of Electronic Texts. [https://celt.ucc.ie/published/T100011/
index.html]; “Annals of Loch Cé”, CELT. Corpus of Electronic Texts. [https://celt.ucc.
ie/published/T100010B.html]. Clíar обозначала общую разношерстную группу по-
этов, шутов и жонглеров всех низших рангов и категорий; валлийский грамматик 
середины XIV века (при использовании источников более раннего времени) от-
мечает три функции таких людей — ​попрошайничать, высмеивать, дерзить. 
См. связь ее с crosán у Пр. Мак Каны: Mac Cana, P. Croesaniaid and crosáin: literary 
outsiders, pp. 19–20.

45	 Mac Eoin, G. (2002) “Crosántacht íorónta, a cúlra agus a húdar” in Téada dúchais, pp. 
111–120. Indreabhán; Ó Macháin, P. (2007) “A crosántacht for Uilliam Búrc”, Celtica 
25: 175–194; Mac Cana, P. Croesaniaid and crosáin: literary outsiders.

46	 Mac Cana, P. Croesaniaid and Crosáin: Literary Outsiders. P. 33.



1 1 4 � ©  А н а с т а с и я  А .   Б о г д а н о в а


Р е л и г и я  н а  Б р и т а н с к и х  о с т р о в а х .  И с т о р и ч е с к и е  а с п е к т ы

зовущих тебя к  ним». И  показалось это ему хорошо, и  сказал он: 
«О Господь, что благого сделал я, что впущен я к ним на небеса?» 
И после того, как причастился шут телом Христовым и кровью Его, 
прыгнул он на берег с большой радостью и сожран был морскими 
котами (murchata) целиком, осталось лишь немного от него костей. 
<…> Известно так, по милости Божьей, первый грешник, кто взо-
шел на борт последним, будет допущен в Рай первым 47.

За исключением столь мрачного описания, в  остальных де-
талях мы видим те  же конструкты общей фабулы, где шут при-
соединяется к  Святому в  качестве супернумерария, его путь 
позиционируется как искупление грехов, а  мученическая 
смерть — ​необходимое условие перехода души в Рай в этом лими-
нальном пространстве посреди океана. Подобно команде Уа Кор-
ра, скорбевшей по  умершему на  их борту fuirseóir-crosán, бра-
тия Св. Брендана хоронит останки несчастного и заносит его имя 
в мартиролог.

Рассказ Senadh Saighri из  рукописи RIA MS D iv 2 (D. 4. 2, 
XV в.?), изложенный также Дж. Китингом в его знаменитой «Ос-
нове знаний об Ирландии», сохранил следы еще одного нетипич-
ного понимания. В церкви Сайгир королевства Осрайге после по-
хорон местного правителя Доннхада сына Кеаллаха, «когда тьма 
ночи опустилась, девять crossáin c черными, как смоль, волоса-
ми подошли к могиле и построились в хор, как это водится у них 
с тех пор, и были их глаза и зубы белее, чем снег, а все их другие 
члены — ​чернее, чем уголь у  кузнеца» 48. Crossáin пришли, что-
бы спеть ему песнь, и общий смысл ее хвалебный; но далее сред-
невековый автор сообщает, как смутилось местное духовенство 
от  того, что «демоны» (demna) могли так открыто и  беззастен-
чиво посещать могилу столь доброго наихристианнейшего коро-
ля, прославившегося заботой о сиротах и милостынями для всех 

47	 Iartaighit, imm., na braitre do Brenainn: ‘Cid áilgidit na lochait-si?’ — ​ar siat. ‘Ar 
n-ithine ocus ar slugud,’ — ​ar Brenainn. Is annsin dano atbert Brenainn frisin 
crosan: ‘Eirg ocus caith corp Crist ocus a fhuil ocus eirg iarsin docum na bethad 
suthaini, ár atcluinim-si clascetal aíngel ícot togairm cuca’. Ba math laissium sin ocus 
is ed asbert: ‘A Thigerna! Cia maith doronus intan dom-berur acedair docum nime?’ 
Iar caithiumh tra cuirp Crist ocus a fhola don crosan, lingidh fochedair co faeilti 
dermhair co nduatar na murchata he uile acht beg dia chnamuibh. <…> Is follus assin 
connaircle in Coimdhed ar in follus-pectach tháinic fadheoidh isin luing do thogha 
artus dochum nime. Stokes, W. (ed.) (1890) Lives of saints from the Book of Lismore, 
pp. 111–112.

48	 Keating, G. (1908) Foras feasa ar Éirinn: The history of Ireland. Vol. III, p. 218. London.



А н а с т а с и я  А .   Б о г д а н о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 1 5

нуждающихся в Осрайге. Идет противостояние crossáin-демонов 
и клириков; первые из них наделены откровенно инфернальны-
ми чертами с возможностями насылать болезнь и принимать об-
лик черных птиц; наконец, явившийся в видении ангел сообщил, 
что они пришли из Ада, поскольку не могли навредить Доннха-
ду при жизни и  пытались, таким образом, завладеть телом по-
сле смерти. Можно заключить, что перед нами типичные моти-
вы с  христианнейшим правителем, искуплением души, чудом 
и  олицетворением crossáin в  качестве вестников из  Иного мира 
(правда, уже не в вышеописанных ролях грешников) 49. Песнь вы-
учили и сохранили отмеченные нами Финн Ó Кионга и Мак Рион-
нтах О Коннорайн, которые «занимались искусством crosánacht 
вплоть до своей смерти» 50.

В историографии рубежа XIX–XX веков исследователи допу-
скали, что crosán мог быть поэт-певец, участвовавший в церков-
ных службах: они могли петь в церковном хоре или нести распятие 
на  крестном ходе. Людвиг Штерн нашел обозначение коротких 
песенных стихов у шотландцев crosanachd в одном из сборников 
поэм и баллад из шотландских и ирландских коллекций, а также 
шотландского фольклора — ​отсылающих к героике Оссиана (Ой-
сина), Оскара и  Фингала (Финна) 51. Здесь Штерн отвергает зна-

49	 Комментарий данной истории см. также у Пр. Мак Каны: Mac Cana P. Croesaniai
d  and  crosáin: literary outsiders, pp. 34–36. Мак Кана интерпретирует действие 
в  ином ключе, как трансформацию отношений к  подобного рода увеселителям 
и благоприятные сдвиги в их социальном статусе в нестабильный период Ирлан-
дии XI–XII  веков. Несмотря на  неприязнь и  продолжение однозначно негатив-
ной характеристики crossáin как «исчадий Ада», Мак Кана видит в этой позиции 
церкви долю демонстрации. По его мнению, сам факт того, что традиция начи-
нает фиксировать и сохранять отдельные произведения crosánacht и имена их ис-
полнителей, указывает на постепенно усиливавшееся влияние подобного творче-
ства на довольно закрытую элиту ученых придворных поэтов и устройство всего 
filidecht. Однако добавим, что явные инфернальные коннотации и воспевание за-
гробной жизни Доннхада и Рая, в котором мы без труда узнаем типичные описа-
ния Иного мира, дают нам все больше аргументов для понимания этих поэтов-шу-
тов именно как участников пенитенциального действа, грешников.

50	 Примечательно, что песнь сложена в метре deachnadh cumaisc — ​в нем же состав-
лена и поэтическая версия «Плавания Снедгуса и Мак Риагла» X века; исследо-
ватели считают ее старейшей и  оригинальной по  отношению к  более поздним 
прозаическим версиям XI века и далее. Keating, G. Foras feasa ar Éirinn: The history 
of Ireland. P. 221; Mac Cana, P. Croesaniaid and crosáin: literary outsiders, p. 35; Van 
Hamel, A. G. (ed.) Immramа, p. 78.

51	 Campbell, J. F. and Thomson, D. S. (eds) (1872) Leabhar na Féinne. Vol 1, p. 157. 
London. Как мы уже отметили ранее, эпическая традиция среднеирландского пе-
риода действительно упоминает проф. шутов-поэтов crosánа среди свиты Финна, 
при этом отличая их от drúth и óinmit, буквально «дураков», которые занимались 
искусством совершенно низшего и даже, возможно, непристойного порядка.



1 1 6 � ©  А н а с т а с и я  А .   Б о г д а н о в а


Р е л и г и я  н а  Б р и т а н с к и х  о с т р о в а х .  И с т о р и ч е с к и е  а с п е к т ы

чение гэльск. crosan, crosanach «яростный», «вспыльчивый»; 
по его мнению, crosanachd «песнь» происходит от crosán «носи-
тель распятия» (Kruzifix-träger) и связано с певчими церковного 
хора, впрочем, не  исключено и  общее значение «легкомыслен-
ный рифмач», «шут». Он ссылается на те же работы К. Мейера, 
У. Стоукса, Г. Циммера, процитированные и в настоящей статье.

Показателен небезызвестный в  профессиональных кругах 
комментарий к одному среднеирландскому тексту Джеймса Тод-
да: «Crossans. В  религиозных процессиях участвовали несущие 
крест, которые также совмещали с этим деятельность, если умест-
но так сказать, по распеванию сатирических поэм против тех, кто 
навлек на себя гнев Церкви или по иной причине был неприятен 
им. В последнем случае они нередко становились целью для ме-
сти от  тех не  боящихся преступить закон господ, кто становил-
ся объектом их насмешек» 52. Впрочем, мы согласимся с  крити-
кой Пр. Мак Каны в тех ее аргументах, что у нас нет письменных 
свидетельств ни  о  направленности хулы против осквернивших 
церковь, ни о санкциях со стороны именно светских господ (на-
против, в юридических текстах контекст отторжения данных ка-
тегорий строится в  дискурсе христианской морали), ни  об  уча-
стии crossáin в церковных процессиях 53.

Мы, в дополнение, не можем согласиться и с той характери-
стикой, что дело crosán пользовалось «определенным почетом, 
несмотря на довольно частое порицание со стороны духовенства 
некоторых непристойных перфомансов, которые те могли устра-
ивать» 54. Диапазон негативных коннотаций образуют источни-
ки совершенно разных видов, а критика исходит не только вви-

52	 Todd, J. H. (ed. and tr.) (1848) “Of the Miracles of Cairnech”, in Leabhar Breathnach 
annso sis: the Irish version of the Historia Britonum of Nennius, pp. 180–183. Сам 
повод для комментария небезынтересен: в среднеирландском тексте «О чудесах 
Кайрнеха» (Do feartaib Cairnich) описываются события молодых лет Муйрхерта-
га, сына Эрк — ​Верховного короля Ирландии 513–533 (534) годов. Там сообщает-
ся, что Муйрхертаг был изгнан из Ирландии за убийство неких сrossánа — ​о дан-
ном эпизоде анналы умалчивают. Сведения о  начале его жизненного пути 
довольно скудны; более знаменита, напротив, повесть о  его смерти, дошедшей 
в гораздо более древних рукописях XI–XII веков Дж. Тодд также находит много 
несоответствий между сложившимся в традиции образом благого, «христианней-
шего правителя» Муйрхертага и агиографическими моральными канонами, с од-
ной стороны, и  мотивами инцеста и  братоубийства, как они представлены 
в «О чудесах», — ​с другой.

53	 Mac Cana, P. Croesaniaid and Crosáin: Literary Outsiders, p. 26.
54	 Ó hÓgáin, (1991) D. Myth, Legend & Romance: an Encyclopaedia of the Irish Folk 

Tradition, p. 391. New York.



А н а с т а с и я  А .   Б о г д а н о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 1 7

ду низшего, непристойного содержания искусства, но  и  в  связи 
с общей маргинальностью шутов-поэтов, их склонностью ко «гре-
ху». Не  можем мы и  утверждать, что они пользовались опреде-
ленным почетом, и  выше привели достаточно красноречивых 
доказательств; и  это даже несмотря на  вовлеченность подобно-
го рода артистов в  сферу как массовых, так и  придворных свет-
ских развлечений.

***
Итак, что в итоге? Мы рассмотрели два обозначения увесели-

телей fuirseóir и crosán, которые сочетали в своем деле шутовское 
и поэтическое искусство и образовывали четко сформированные 
к XI веку профессиональные категории, с преимущественно нега-
тивной оценкой со стороны экклесии как порочной и однозначно 
маргинальной деятельности. Точное понимание форм их творче-
ства и функций за пределами «высших» рангов поэтов филидов 
и «олламов» крайне трудно установить из-за косвенного характе-
ра свидетельств и упоминаний; мы можем представить деятель-
ность этих маргинальных разношерстных групп только в общих 
чертах некого средневекового перформанса, буффонады, на  аб-
страктном «сублитературном» уровне (sub-literary level), как вы-
разился Пр. Мак Кана. Довольно часто речь идет об airfitiud, или 
«развлечении», — ​представлении, где пение и  поэзия сатириче-
ского, юмористического или пародийно-хвалебного содержания 
сопровождались музыкой, иногда — ​с  акробатическими трюка-
ми и  демонстрацией физических навыков. Именно так обозна-
чали «Триады» тот тип «развлечения», что давали шуты-дура-
ки druith, fuirseoire с  дрессированной собачкой для собраний. 
По представлениям автора XII века, девять crossáin из группы Уи 
Конгеода исполняли «песнь и увеселение музыкой» (in duan ocus 
in airfidiudh) в церкви Сайгир. И именно так обозначают дело сво-
его попутчика-шута братья Уа Корра, хотя сам он ранее заверил, 
что предоставит «наслаждение разума и духа в пути для них» — ​
низменное развлечение airfitiud здесь противопоставлено при-
емлемому airgairdiugad, преподнесенному в  рамках контекста 
как услада, но услада для души и разума на пути к искуплению 55.

Использование данного феномена в  сюжетной канве «Пла-
вания Уа Корра» усиливает ярко выраженный пенитенциальный 

55	 Dogén airgairdiugud menman ocus aicenta <…> buí occainn oc airfitiud dúinn. 
Van Hamel, A. G. (ed.) Immramа, pp. 101–102.



1 1 8 � ©  А н а с т а с и я  А .   Б о г д а н о в а


Р е л и г и я  н а  Б р и т а н с к и х  о с т р о в а х .  И с т о р и ч е с к и е  а с п е к т ы

аспект истории. Думается, что обозначение шута до паломниче-
ства как fuirseóir, категории редкой, обозначающей конкретную 
профессиональную страту и преимущественно юридически нега-
тивной, с  последующей трансформацией в  более многомерный 
полисемантический crosán — ​среди прочих значений включавше-
го маркеры мученичества и покаяния, — ​подобная трансформация 
не  случайная художественная метафора. То  обстоятельство, что 
оба понятия, наряду с общим и, казалось бы, нейтральным «шут», 
связаны с негативными смыслами уличных, бродячих поэтов-шу-
тов или, в  отдельных случаях, придворных фигляров (иногда — ​
в крайне негативной ассоциации «нахлебников», «иждивенцев»), 
делает их удобными для авторов Immrama в изображении моде-
ли грешника-маргинала, чьи грехи должны быть искуплены му-
ченической смертью в морском паломничестве, а душа — ​попасть 
в  Рай, в  отличие от  leccerd’а Диурана у  Майль-Дуйна. У. Стоукс 
трактует эту категорию как «полу-поэт», то  есть ранг среднего 
достоинства в  градации филидов, когда поэт имеет только по-
ловину знаний и  навыков олламов — ​высших обладателей поэ-
тического мастерства 56. Диуран не  только возвращается живым, 
но в ходе своих злоключений обретает мудрость, здоровье и дол-
голетие (эп. XXX).

В завершение приведем короткий глоссарий юридических 
терминов, составленный прославленным интеллектуалом Дубал-
тахом Мак Фирвизихом (Мак Фирбисом; Dubhaltach Mac Firbisigh) 
ок. 1660 года, транслитерированный и переведенный Ю. О’Кар-
ри. Его любопытное толкование совершенно выбивается из  об-
щей семантической картины: «Foirceadlaidhe, то есть человек, кто 
есть при [знании] грамматики, и поэзии (crosan?), и сложении 
[стихов], и арифметики, и движения Солнца и Луны» 57. Облада-
ние неким знанием crosan, таким образом, уже является частью 
подготовки четвертого из  семи рангов ирландских интеллекту-

56	 Stokes, W. (ed. and tr.) “The Voyage of Mael Duin”: 460–461. В переводе А. А. Смир-
нова см.: «Диуран-стихотворец». Ирландские саги. Л., М., 1929. С. 329.

57	 Foirceadlaidhe. i. feаr ag a mbí gramadac, crosan, ocus siollaba, ocus ríme, ocus 
reata gréne, ocus esga. Ю. О’Карри переводит данный термин как «искусство кри-
тики» (criticism), его предложение, однако, не соотносится ни с одним из приве-
денных нами значений и  нигде больше не  встречается. Ввиду довольно частых 
неточностей переводов Ю. О’Карри, мы склонны считать, что речь идет о том са-
мом специфическом метре и  искусстве crosánacht. Поэтому мы считаем кор-
ректным, учитывая весь описанный нами в  статье комплексный семантический 
бэкграунд и контекст, предложенный нами вариант «поэзия». O’Curry, Eu. (1861) 
Lectures on the Manuscript Materials of Ancient Irish History, pp. 494–495. Dublin.



А н а с т а с и я  А .   Б о г д а н о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 1 9

алов. Является  ли это единичным допущением или свидетель-
ством той самой эволюции ирландской ученой элиты fili, начиная 
с XII века все более открывавшейся многочисленным «низшим» 
искусствам и  адаптировавшей формы творчества их маргиналь-
ных коллег? 58

Список сокращений

ИНИОН РАН — ​Институт научной информации по общественным наукам 
Российской академии наук [Institute of Scientific Information for 
Social Sciences of the Russian Academy of Sciences]

AC — ​the Annals of Connach
AL — ​Ancient Laws of Ireland, 6 vols., 1865–1901
ALC — ​the Annals of Loch Cé
CG — ​Críth Gablach
CIH — ​Corpus Iuris Hibernici, 6 vols., 1978
DMLBS — ​the Dictionary of Medieval Latin from British Sources
eDIL — ​the Electronic Dictionary of the Irish Language
LU — ​Book of the Dun Cow, др. — ​ирл. Lebor na hUidre
MS(S) — ​manuscript(s)
O’Mulc. — ​O’Mulconry’s Glossary
On Conf. — ​On the confirmation of right and law [Di Astud Chirt ocus Dligid]
RIA — ​Royal Irish Academy
UB — ​Uraicecht Becc
ZCP — ​Zeitschrift fur celtische Philologie

Библиография / References

Блаженный Августин. Монологи // Творения. Санкт-Петербург: Алетейя; Киев: 

УЦИММ-пресс, 2000. Т. 1. С. 313–372.

Бондаренко Г. В. Мифология пространства Древней Ирландии. М.: ЯСК, 2003.

Ирландские саги / пер. А. А. Смирнова. Л.; М.: Academia, 1929.

“Annála Connacht”, CELT. Corpus of Electronic Texts. [https://celt.ucc.ie/published/

T100011/index.html, accessed on 27.06.2024].

“Annals of Loch Cé”, CELT. Corpus of Electronic Texts. [https://celt.ucc.ie/published/

T100010B.html, accessed on 27.06.2024].

58	 Подробнее см.: Mac Cana,  P. Croesaniaid  and  Crosáin: Literary Outsiders, 
pp.. 33–34.



1 2 0 � ©  А н а с т а с и я  А .   Б о г д а н о в а


Р е л и г и я  н а  Б р и т а н с к и х  о с т р о в а х .  И с т о р и ч е с к и е  а с п е к т ы

Aguirre, M. (1990) “The Hero’s Voyage in Immram Curaig Mailduin”, Études Celtiques 27: 

203–220.

Atkinson, R. (1887) The Passions and the Homilies from the Leabhar Breac: Text, 

Translation, and Glossary. Dublin: Hodges Figgis. In 2 vols.

Binchy, D. A. (ed.) (1978) Corpus Iuris Hibernici. Dublin: Dublin Institute for Advanced 

Studies. In 6 vols.

Breatnach, L. (1989) “The First Third of Bretha Nemed Toísech”, Ériu 40: 1–40.

Campbell, J. F., Thomson, D. S. (eds) (1872) Leabhar na Féinne: heroic Gaelic ballads 

collected in Scotland chiefly from 1512 to 1871. London. Vol 1.

Carey, J. (1996) “Saint Patrick, the Druids, and the End of the World”, History of religions 

36 (1): 42–53.

Charles-Edwards, T. M. (1986) “Críth Gablach and the Law of Status”, Peritia 5: 53–73.

CODECS: Online Database and e-Resources for Celtic Studies. [http://www.vanhamel.nl/

codecs/Home, accessed on 20.06.2024].

Early Irish Glossaries Database. [https://www.asnc.cam.ac.uk/irishglossaries/, accessed on 

20.01.2023].

Grosjean, P. (2000) “A Tale of Doomsday Colum Cille Should Have Left Untold”, in 

Medieval Hagiography: an Anthology, pp. 429–440. New York: Garland.

Hancock, W. N. and others (eds) (1865–1901) Ancient Laws of Ireland. Stationery Office. 

In 6 vols.

Haug, W. (2006) “The Little Man on a Leaf and the Two Concepts of the Dutch”, in The 

Brendan Legend, pp. 81–98. Leiden.

Johnston, E. (2003) “A Sailor on the Seas of Faith: the Individual and the Church in The 

Voyage of Máel Dúin”, in European Encounters: Essays in Memory of Albert 

Lovett, pp. 239–252. Dublin: University College Dublin.

Keating, G. (1908) Foras feasa ar Éirinn: The history of Ireland. London: David Nutt, for 

the Irish Texts Society. Vol. III.

Kelly, F. (1988) A Guide to Early Irish Law. Dublin: Dublin Institute for Advanced Studies.

Löffler, Ch. M. (1983) The Voyage to the Otherworld Island in Early Irish Literature. 

Thesis submitted for the degree of Ph D. Salzburg: Institut fur Anglistik und 

Amerikanistik. Bd. I–II.

Mac Cana, P. (2001) “Croesaniaid and crosáin: literary outsiders”, in Cymru a’r Cymry 

2000. Trafodion Cynhadledd Milflwyddiant Canolfan Uwchefrydiau Cymreig a 

Cheltaidd Prifysgol Cymru, pp. 19–39. Aberystwyth: Canolfan Uwchefrydiau 

Cymreig a Cheltaidd Prifysgol Cymru.

Mac Eoin, G. (2002) “Crosántacht íorónta, a cúlra agus a húdar”, in Téada dúchais, pp. 

111–120. Indreabhán: Cló Iar-Chonnachta.

MacNeill, E. (1921–1924) “Ancient Irish Law. The Law of Status or Franchise”, Proceedings 

of the Royal Irish Academy. Section C: Archaeology, Celtic Studies, History, 

Linguistics, Literature 36: 272–316.



А н а с т а с и я  А .   Б о г д а н о в а

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 2 1

MacNeill, E., Murphy, G. (eds) (1908) Duanaire Finn: The Book of the Lays of Finn. 

London: David Nutt, for the Irish Texts Society. Vol. I.

McLeod, N. (1982) “The two fer midboth and their evidence in court”, Ériu 33: 59–63.

McLeod, N. (1986) “Interpreting Early Irish law: Status and Currency (part 1)”, Zeitschrift 

für celtische Philologie 41: 46–65.

Meyer, K. (ed.) (1912) “Sanas Cormaic: an Old-Irish Glossary compiled by Cormac úa 

Cuilennáin, King-Bishop of Cashel in the ninth century”, Anecdota from Irish 

Manuscripts (IV).

Meyer, K. (ed.) (1918) “Senadh Saighri narrator hicc”, Mitteilungen aus irischen 

Handschriften. Zeitschrift für celtische Philologie 12: 290–291.

Meyer, M. (ed.) (1906) The Triads of Ireland. Dublin: Hodges Figgis.

Mulligan, A. C. (2024) “Seaworthy: Irish Immrama, Old Norse Voyage Tales, and the 

Women of the North Atlantic”, in The Medieval North and Its Afterlife: Essays in 

Honor of Heather O’Donoghue, pp. 135–150. Berlin, Boston: Medieval Institute 

Publications.

Nutt, A. (1895–1897) “The Happy Otherworld in the Mythico-romantic Literature of the 

Irish. The Celtic Doctrine of Re-birth” in The Voyage of Bran Son of Febal to the 

Land of the Living. London. In 2 vols.

Ó hÓgáin, D. (1991) Myth, Legend & Romance: an Encyclopaedia of the Irish Folk 

Tradition. New York: Prentice Hall Press.

Ó Macháin, P. (2007) “A crosántacht for Uilliam Búrc”, Celtica. Dublin: Dublin Institute 

for Advanced Studies 25: 175–194.

O’Curry, Eu. (1861) Lectures on the Manuscript Materials of Ancient Irish History. Dublin.

Simms, K. (1998) “The Contents of Later Commentaries on the Brehon Law Tracts”, Ériu 

49: 23–40.

St Gall Priscian Glosses. [http://www.stgallpriscian.ie/, accessed on 27.06.2024].

Stern, L. (1899) “Chr. Crosanachd Illebhrighde”, Zeitschrift für celtische Philologie 2 (1): 

566–588.

Stern, L. Chr. (1910) “Crossanacht”, Zeitschrift für celtische Philologie 7 (1): 287.

Stifter, D. (2006) “Brendaniana, etc.”, Keltische Forschungen 1: 191–214.

Stokes, W. (ed. and tr.) (1888) “The Voyage of Mael Duin”, Revue Celtique 9: 447–495.

Stokes, W. (ed. and tr.) (1889) “The Voyage of Mael Duin”, Revue Celtique 10: 50–95.

Stokes, W. (ed. and tr.) (1901) “The Destruction of Da Derga’s Hostel”, Revue Celtique XXII: 

9–61, 165–215.

Stokes, W. (ed.) (1860) Irish Glosses: a Mediaeval Tract on Latin Declension, with 

Examples Explained in Irish, to which are Added The Lorica of Gildas with the 

Gloss Thereon, and a Selection of Glosses from the Book of Armagh. The 

Archaeological and Celtic Society.

Stokes, W. (ed.) (1890) Lives of Saints from the Book of Lismore. Clarendon press.



Р е л и г и я  н а  Б р и т а н с к и х  о с т р о в а х .  И с т о р и ч е с к и е  а с п е к т ы

Stokes, W., Strachan, J. (eds) (1903) Thesaurus Palaeohibernicus. Cambridge: Cambridge 

University Press. Vol. 2.

The electronic Dictionary of the Irish Language. [http://edil.qub.ac.uk/dictionary/, accessed 

on 20.01.2023].

Todd, J. H. (ed. and tr.) (1848) “Of the Miracles of Cairnech”, in Leabhar Breathnach annso 

sis: the Irish version of the Historia Britonum of Nennius, pp. 178–191. The Irish 

Archaeological Society.

Van Hamel, A.G. (ed.) (2004) Immramа. Dublin: School of Celtic Studies.

Varandas, A. (2022) “The Sacred Space of Gods and Saints: Some Considerations about the 

Sea and Exile in Irish Mythology and Tradition”, in Creating Through Mind and 

Emotions, pp. 423–428. London: CRC Press.


