
№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 7

Sed nos qui scripsimus has historias: 
некоторые размышления об изучении 
истории религиозных традиций Ирландии 
и Британии

Михаил С. Киселев

НАЗВАНИЕ настоящего вступительного слова отсылает 
к  финальному пассажу одной из  редакций центрально-
го текста так называемого «Уладского цикла» ирланд-

ских саг — ​«Похищение быка из  Куальнге» (Táin bó Cúailgne), 
сохранившейся в  рукописи, известной как «Книга Лейнстера» 
(Book of Leinster; около второй половины XII  века). Этот фраг-
мент представляет собой добавление писца, сделанное на латин-
ском языке (Sed ego qui scripsi hanc historiam…), в то время как 
само «Похищение» записано на (древне/средне)ирландском. Це-
ликом в переводе советского и российского историка-кельтолога 
Сергея Шкунаева отрывок звучит так:

Я же, который записал эту повесть, или, вернее, вымысел, не беру 
на веру рассказанных тут историй. Ибо многое здесь наущение лу-
кавого, иное причуда поэзии. Одно возможно, другое нет. Иное на-
значено быть развлечением глупцам 1.

Мне показалось уместным начать вступление с  этого фраг-
мента по двум соображениям.

Первое заключается в том, что, как мне представляется, эти 
слова не просто демонстрируют наличие у средневекового жите-
ля Британских островов критического взгляда 2 на только что за-

1	 Похищение быка из Куальнге (пер. С. Шкунаева) // Саги об уладах: пер. с ирл. / 
[сост. Т. Михайловой]. М.: Аграф, 2004. С. 400.

2	 Вследствие чего этот критический взгляд сформировался? — ​крайне сложный, 
но очень интересный вопрос, безусловно, достойный отдельного рассмотрения.

Религия на Британских островах. 
Исторические аспекты



8 � ®  М и х а и л  С .  К и с е л е в

Р е л и г и я  н а  Б р и т а н с к и х  о с т р о в а х .  И с т о р и ч е с к и е  а с п е к т ы

писанный им самим текст, но и наносят удар по укоренившемуся 
в массовой культуре, но верному лишь отчасти образу средневе-
кового ирландского монаха. Так, абсолютно чудесный в визуаль-
ном и нарративном плане мультфильм «Тайна Келлс» (The Secret 
of Kells; 2009 год; реж. Томм Мур) рисует молодого послушника 
Брендана играющим с  котом (что правдиво 1) и  активно интере-
сующимся «языческим прошлым» (что спорно), которое он (не)
осознанно переносит в свое «христианское настоящее» (что прав-
диво отчасти и  потому активно обсуждается). Пожалуй, именно 
подобные случаи апроприации массовой культурой образов ис-
торических событий и персонажей, возникшие в XIX и XX веках 
на  волне романтических поисков национальной идентичности 
многими народами Европы, и делает процесс академического из-
учения религиозной жизни Британии и Ирландии Средних веков 
и  раннего Нового времени столь интересным, сложным и  важ-
ным. Дело не  только в  развенчании популярных мифов, таких, 
как, например, «кельтская церковь» 2: она иногда мыслится 3 как 
реально существовавший институт, формировавший единое про-
странство особой религиозной идентичности и духовной практи-
ки кельтоязычных народов Западной Европы, позволявших им 
противопоставлять себя остальному христианскому миру. Это со-
вершенно не  согласуется с  современными исследованиями, по-
казывающими, что церковные образования и традиции раннего 
Средневековья в кельтских регионах Британских островов имели 

1	 И, более того, является отсылкой к известному стихотворению на древнеирланд-
ском языке «Пангур Бан» (Pangur Bán; около IX века), повествующему о монахе 
и его «соседе» по келье — ​белом коте. Существует на русском языке в нескольких 
разных переводах — ​Григория Кружкова («С белым Пангуром моим / вместе в ке-
лье мы сидим…»), Николая Сухачева («Я и Пангур, белый кот, — / за трудами день 
пройдет …») и Виктора Заславского («Забыл о славе я мирской / Ради уютной ке-
льи…» и/или «Я и Пангур — ​два монаха. / Трудимся ночами …»). Подробнее см.: 
Монах и его кот // Поэзия Ирландии: пер. с англ. / сост. Г. Кружкова, Т. Михай-
ловой, А. Саруханян. М.: Худож. лит-ра, 1988. С.  39–40; Я  и  Пангур // Филиды 
и  барды. Из  древней ирландской поэзии VI–XII  веков / пер. Н. Сухачева; общ. 
ред. С. Иванова и В. Калыгина. СПб.: Русско-Балтийский информ. центр «БЛИЦ», 
2007. С. 31–32.

2	 Краткую историю рождения этого концепта из духа Реформации на Британских 
островах и его бытования до середины XX века см.: Davies, W. (1992) “The Myth of 
the Celtic Church”, in N. Edwards, A. Lane (eds) The Early Church in Wales and the 
West, pp. 12–21. Oxford: Oxbow.

3	 Прежде всего авторами (научно)популярной литературы. Например, когда я толь-
ко начинал знакомиться с  историей раннесредневековой ирландской церкви, 
на русском языке вышла книжица «Святые Древней Ирландии», в которой было 
представлено именно такое понимание «кельтской церкви». Подробнее см.: 
Старшов Е. Святые Древней Ирландии. М.: Изд-во Сретенского монастыря, 2010.



М и х а и л  С .  К и с е л е в

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 9

во многом локальный характер и достаточно сильно варьирова-
лись от региона к региону 4. Важность таких исследований заклю-
чается еще и в формировании адекватного, взвешенного отноше-
ния к прошлому и, соответственно, в поиске подходящего языка 
для его описания 5. Показательным примером здесь может слу-
жить протекавший в  последней трети XX  века в  кельтологиче-
ской среде спор между так называемыми нативистами и  анти-
нативистами. Первые — ​к  числу которых, в  частности, относят 
братьев Алвина и  Бринли Рисов, Проньшаса Мак Кана, а  также 
целый сонм других исследователей, — ​видели в  раннесредневе-
ковой ирландской культуре «окно в железный век», так как, с их 
точки зрения, она имела архаичный и  изолированный харак-
тер, выражавшийся в сохранении языческих элементов под тон-
ким слоем христианства, а тексты, созданные в этот период, рас-
сматривались исключительно как изначально устные памятники, 
впоследствии бережно записанные монахами 6. Их оппоненты, 
среди которых ведущую роль играл Ким МакКон, напротив, счи-
тали, что раннесредневековая ирландская нарративная традиция 
была преимущественно письменной («рожденной монастырем 
для монастыря») и  находилась под сильнейшим влиянием хри-
стианской (и частично античной) культуры, ее ценностей и обра-
зов, где «языческому прошлому» в лучшем случае было суждено 
существовать в очищенном, отредактированном и приспособлен-

4	 Здесь можно порекомендовать пытливым читателям обратиться к  уже ставшей 
классической работе Томаса Чарльза-Эдвардса о церкви в  раннесредневековой 
Ирландии: Charles-Edwards, T.M. (2000) Early Christian Ireland. Cambridge: 
Cambridge University Press.

5	 Безусловно, подобное замечание справедливо и в отношении любых других исто-
рических исследований. Однако, с моей точки зрения, для изучения мифологи-
ческих и религиозных культур Британии и Ирландии они имеют наиболее кри-
тическое значение, так как «Кельтское возрождение» (конца XIX — ​начала 
XX  века) шло рука об  руку с  первыми попытками академических исследований 
средневековой истории этого региона, накладывая не  только на  читателей, 
но и на авторов определенный горизонт ожиданий. А уже в XX веке многие про-
изведения «высокого» «эпического» фэнтези, начиная с  «Властелина колец» 
Джона Рональда Руэла Толкина, наполнялись реминисценциями средневековых 
литературных памятников Британских островов, что для массового читателя толь-
ко усиливало ареол таинственности и  эксклюзивности вокруг их реальной 
истории.

6	 Ключевая работа А. и Б. Рисов переводилась на русский язык (и была недавно пе-
реиздана), а книга П. Мак Каны существует только в оригинале: Рис А., Рис Б. На-
следие кельтов. Древняя традиция в Ирландии и Уэльсе / пер. и послесл. Т. А. Ми-
хайловой. М.: Изд. группа «Альма Матер», «Гаудеамус», 2023 (оригинал вышел 
в 1961 году); Mac Cana P. (1970) Celtic mythology. London: Hamlyn.



1 0 � ®  М и х а и л  С .  К и с е л е в

Р е л и г и я  н а  Б р и т а н с к и х  о с т р о в а х .  И с т о р и ч е с к и е  а с п е к т ы

ном к нуждам «христианского настоящего» виде 7. Нельзя сказать, 
что по  итогам дискуссии безоговорочно победила конкретная 
группа ученых, однако данная полемика способствовала форми-
рованию срединной исследовательской позиции, учитывающей 
ограниченность односторонних интерпретаций и отдающей пред-
почтение комплексному подходу к анализу каждого конкретного 
исторического памятника 8. Описанный сюжет мне представляет-
ся крайне поучительным, потому что подобный опыт мог бы быть 
экстраполирован на многие другие дискуссии в области гумани-
тарного, в том числе религиоведческого, знания.

Второе соображение состоит в том, что, как мне видится, все 
авторы предлагаемого благосклонному вниманию читателей те-
матического выпуска журнала горят искренней любовью к пред-
мету своего исследования и его «причудам поэзии». Однако это 
светлое чувство не  затуманивает взор настоящих ученых, «не 
берущих на  веру» рассказываемых их материалом «историй», 
но питает силы в нелегком деле критического анализа первоис-
точников и  написания уже научных «историй», в  которых они 
стремятся, избегая «наущений лукавого», насколько возможно, 
максимально приблизиться к  пониманию исторических фактов 
и процессов религиозной жизни Британских островов.

Пожалуй, нелишним будет сказать пару слов о том, что ста-
ло поводом возникновения настоящего тематического выпуска. 
Сама идея собрать такой номер родилась спонтанно и в некото-
ром роде даже практически случайно 9, хотя потребность и даже 
необходимость в нем вызревала достаточно долго.

В последние годы в российских издательствах все чаще ста-
ли публиковаться переводы работ зарубежных исследователей, 
посвященных кельтскому (до)христианскому наследию средневе-
ковой Западной Европы 10, монографии авторитетных отечествен-

7	 Ключевая работа К. МакКона с критикой нативизма: McCone, K. (1990) Pagan Past 
and Christian Present in Early Irish Literature. Maynooth: An Sagart.

8	 См., напр.: Williams, M. (2016) Ireland’s Immortals: a History of the Gods of Irish 
Myth. Princeton: Princeton University Press.

9	 Если бы мой коллега и товарищ Сергей Горюнов, редактор раздела книжных ре-
цензий уважаемого религиоведческого журнала «Государство, религия, церковь 
в России и за рубежом», не оказался бы на фестивале в Пушкинском музее, где 
я  читал небольшую научно-популярную лекцию про христианство в  раннесред-
невековой Ирландии, то мне бы и в голову не пришло даже попытаться сделать 
нечто подобное.

10	 Напр., см.: Олдхаус-Грин  М. Кельтские мифы. От  короля Артура и  Дейрдре 
до фейри и друидов / пер. с англ. О. Чумичевой; науч. ред. Н. Живлова. М.: Манн, 



М и х а и л  С .  К и с е л е в

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 1

ных специалистов-кельтологов по  данной тематике — ​Татьяны 
Михайловой, Григория Бондаренко, Нины Живловой 11; выходили 
переиздания классических переводов (древне/средне)ирландских 
первоисточников, а также издавались новые тексты 12. Более того, 
можно даже сказать, что сейчас российские кельтологические ис-
следования переживают мини-ренессанс: защищаются филоло-
гические, исторические и даже религиоведческие диссертации 13; 
после почти пятнадцатилетнего перерыва силами коллег с исто-
рического факультета МГУ имени М. В. Ломоносова восстанови-
ла свою работу всероссийская конференция с  международным 
участием «Кельтская церковь» (настоящее название использует-
ся исключительно для привлечения слушателей); более семи лет 
на площадке независимого гуманитарного проекта «Лаборатория 
ненужных вещей» активно работает научный семинар «Верова-
ния Древней Ирландии» 14; в РГГУ открылась магистерская про-

Иванов и Фербер, 2020; Уильямс М. Кельты. Мифология, сформировавшая наше 
сознание / пер. с англ. О. Чумичевой; науч. ред. Н. Живлова. М.: Манн, Иванов 
и Фербер, 2023; Уильямс М. Ирландские мифы. От Племен Богини Дану и Кром 
Круаха до «кельтских сумерек» и Самайна / пер. с англ. Н. Живловой. М.: Манн, 
Иванов и Фербер, 2024.

11	 Подр. см.: Бондаренко Г. В. Мифы и  общество Древней Ирландии. М.: Изд. дом 
ЯСК, 2015 (вошла в  лонг-лист премии «Просветитель» 2016  года); Живло‑
ва Н. Ю. Мир святого Колумбы. Раннесредневековая Ирландия и  Британия гла-
зами монахов с острова Иона. М.: Изд. дом ЯСК, 2019; Михайлова Т. А. Вестница 
смерти, хозяйка судьбы: образ женщины в традиционной ирландской культуре. 
М.: Изд. группа «Альма Матер», 2023; Михайлова Т. А. Магия кельтов: судьба 
и смерть. М.: Изд-во АСТ, 2023.

12	 Предания и мифы средневековой Ирландии / сост. С. В. Шкунаев. М.: Изд. груп-
па «Альма Матер», «Гаудеамус», 2022; Саги об уладах / сост. Т. А. Михайлова. М.: 
Изд. группа «Альма Матер», «Гаудеамус», 2023; «И был явлен им остров…»: ост-
рова Иного мира в древнеирландской традиции. Тексты и исследования. М.: Изд. 
дом ЯСК, 2023; Fil tírn-aill… О плаваниях к иным мирам в средневековой Ирлан-
дии: исследования и  тексты  / отв.  ред. — ​сост. Т. А. Михайлова. М.: Изд. группа 
«Альма Матер»; Изд-во «Альма Матер», 2024.

13	 Напр., см.: Шестакова Н. Ф. Историческая память Уэльса (конец XV — ​начало 
XX века): основные этапы и механизмы конструирования: дис. … канд. ист. наук. 
Екатеринбург, 2018; Левин Ф. Е. Протонациональный миф и  история в  «Основе 
знаний об Ирландии» Джоффри Китинга: дис. … канд. ист. наук. СПб., 2018; Ки‑
селев М. С. Трактат «Алфавит благочестия» как памятник религиозно-антрополо-
гических представлений раннесредневековой Ирландии: дис. … канд. филос. наук. 
М., 2021; Колосова Е. И. Творчество Дж. Ритсона и  осмысление исторического 
прошлого Великобритании на рубеже XVIII–XIX веков: дис. … канд. филол. наук. 
М., 2023; Богданова А. А. Исторический и культурный контексты средневековых 
ирландских Immrama: дис. … канд. ист. наук. Нижний Новгород, 2023; Гусако‑
ва А. В. Культы валлийских святых как инструмент церковной и светской полити-
ки на Британских островах в XI–XV веках: дис. … канд. ист. наук. М., 2025; и др.

14	 Официальный сайт проекта «Лаборатория ненужных вещей» [https://7seminarov.
com/, доступ от 01.12.2025].



1 2 � ®  М и х а и л  С .  К и с е л е в

Р е л и г и я  н а  Б р и т а н с к и х  о с т р о в а х .  И с т о р и ч е с к и е  а с п е к т ы

грамма «Кельтская и классическая филология» 15, чей первый вы-
пуск состоялся в декабре 2024 года.

Вышеперечисленное, как мне представляется, наглядно сви-
детельствует, что в нашей стране существует вполне стабильный 
общественный запрос на развитие обозначенного исследователь-
ского поля и  публикацию академических работ, посвященных 
культуре и  религиозным традициям Британских островов (и, 
в частности, их кельтских регионов). Поэтому появление темати-
ческой подборки материалов с целью очертить многообразие ве-
роучительных систем, религиозных практик и институтов (пусть 
даже в рамках локальных вариаций христианства), а также свое-
образие их становления и изменений в русле протекавших на тер-
ритории Британии и  Ирландии в  Средние века и  ранее Новое 
время социальных, политических и культурных процессов, было 
лишь вопросом времени, которое, как мне хочется надеяться, на-
конец-то настало.

Материалы настоящего выпуска разделены на  три раздела: 
два традиционных для журнала — ​«Главная тема», включающая 
исследовательские статьи, и «Рецензии», а третий, «Комментиро-
ванные переводы источников», был специально введен для более 
глубокого погружения читателей в контекст эпохи, чтобы дать им 
возможность познакомиться с оригинальными текстами.

Блок статей открывается исследованием ведущего отече-
ственного кельтолога Татьяны Михайловой, проведенным в  со-
авторстве с  Наталией Оленевой, в  котором они объединили 
неподвластную временным и  культурным границам любовь че-
ловечества к  котам с  анализом канонических, орнаментальных 
и  условно-реалистических зооморфных изображений из  знаме-
нитого древнеирландского евангелия, известного как «Книга 
из  Келлса» (Book of Kells; IX  век). Вторая коллективная статья 
в номере — ​работа философа религии Ивана Давыдова и историка 
англиканства Ивана Фадеева — ​посвящена рассмотрению литур-
гического богословия и церковной эстетики теолога Церкви Ан-
глии XVI века Ричарда Хукера в свете исследований механизмов 
формирования конфессиональной идентичности. Статья Ксении 
Борисовой — ​выпускницы исторического факультета МГУ, а ныне 

15	 Реализуется на базе Института восточных культур и античности (ИВКА) РГГУ как 
подпрофиль в  рамках общего профиля ИВКА по  филологии «Индоевропейская 
и  классическая филология» [https://www.rsuh.ru/education/ivka/obrazovatelnye-
programmy.php/, доступ от 01.12.2025].



М и х а и л  С .  К и с е л е в

№ 4 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 3

сотрудника Тюбингенского университета — ​знакомит читателей 
с  малоизученным даже в  зарубежной науке сюжетом — ​процес-
сом конструирования концепции «двенадцати апостолов Ирлан-
дии» (да-да, было время, когда не только Патрик был носителем 
этого высокого чина), который реконструируется на  материале 
обширного числа первоисточников, записанных исключительно 
на древнеирландском языке (житиях, генеалогиях, сагах, гимнах, 
литургических текстах, включая мартиролог). Работа Анастасии 
Богдановой построена вокруг другого, не менее интересного кру-
га текстов — ​повестей жанра «плавания» (Immrama), главные ге-
рои которых во время своих путешествий оказываются в далеко 
не однозначном правовом статусе с точки зрения древнеирланд-
ского светского и церковного права. Завершающая раздел статья 
Анны Гусаковой анализирует валлийскую средневековую агио-
графию в русле активно развивающегося в современной зарубеж-
ной и отечественной медиевистике направления — ​исследования 
культов христианских святых, их включенности в социально-по-
литические отношения и нарративы, оказывающие влияние как 
на механизмы построения властных дискурсов, так и на форми-
рование локальной, а позже и национальной идентичности.

Второй раздел номера составляют публикации комментиро-
ванных переводов исторических памятников, так или иначе сы-
гравших заметную роль в становлении многообразия форм рели-
гиозной жизни жителей Британских островов, но до настоящего 
времени мало известных отечественным читателям. Открываю-
щий этот блок перевод древнеанглийских Пенитенциальных тек-
стов (рукопись Oxford, Bodleian Junius 121; XI век), выполненный 
Зоей Метлицкой в соавторстве с Вениамином Симоновым и Афа-
насием Зоитакисом, безусловно, сам по  себе представляет боль-
шое событие не только в отечественной, но и мировой науке, по-
тому что до  настоящего момента данный компендиум никогда 
не издавался как единый связный текст, а теперь перевод позво-
ляет по-новому взглянуть на развитие культуры практик покая-
ния в  средневековой Англии. Перевод «Истории основания Ка-
шела и  благословения короля» (Senchas Fagbála Caisil andso sis 
7 Beandacht Ríg; VIII–IX  века), подготовленный Татьяной Шин-
гуровой — ​еще одной выпускницей исторического факультета 
МГУ в  настоящем номере, а  ныне сотрудником Университета 
Линкольн Бишоп — ​и  снабженный генеалогическими коммента-
риями, проливает свет на  механизмы сакральной легитимации 



1 4 � ®  М и х а и л  С .  К и с е л е в

Р е л и г и я  н а  Б р и т а н с к и х  о с т р о в а х .  И с т о р и ч е с к и е  а с п е к т ы

королевской власти в  южных областях раннесредневековой Ир-
ландии. Завершающий раздел перевод «Закона Адомнана» (Cáin 
Adomnáin; VII  век), сделанный Константином Мурсалимовым, 
также является украшением настоящего выпуска, так как позво-
ляет отечественным читателям познакомиться со  знаменатель-
ным памятником светского и  церковного права раннесредне-
вековых Британских островов, посвященным вопросам защиты 
мирного населения от военного насилия.

Раздел рецензий представляет собой четыре отклика отече-
ственных исследователей на  книжные новинки последних лет. 
Татьяна Михайлова комментирует выход перевода на  русский 
язык одного из самых сложных и значимых памятников средне-
вековой ирландской книжности — ​«Книги захватов Ирландии» 
(Lebor Gabála Érenn; XI век), компиляции «псевдоисторических» 
повестей, пытающейся синхронизировать основные вехи истории 
Ирландии с мировой историей в целом (и библейской историей 
в частности); рецензент отмечает, что хоть публикация и облада-
ет рядом недостатков, они никоим образом не  отменяют герои-
ческого труда переводчика. Наталия Оленева обозревает работу 
«Animals and Sacred Bodies in Early Medieval Ireland Religion and 
Urbanism at Clonmacnoise», представляющую собой интересней-
шее исследование жизни раннесредневекового ирландского мо-
настыря Клонмакнойс сквозь призму зооархеологии; она пока-
зывает, что данная область археологического знания может дать 
историкам религии большое количество интересных деталей, до-
полняющих письменные свидетельства эпохи. Анастасия Лисици-
на вдумчиво прочла труд «A History of Christianity in Wales», авто-
ры которого ставили перед собой амбициозную цель пересказать 
двадцать один век христианской истории Уэльса, и пришла к вы-
воду, что, несмотря на  все сложности издания, авторам удалось 
создать книгу, интересную как для профессиональных кельтоло-
гов, так и  для широкого круга читателей. И,  наконец, рецензия 
Семена Либинсона на  книгу «Women, Dance and Parish Religion 
in England, 1300–1640: Negotiating the Steps of Faith» заставля-
ет в очередной раз задуматься над методологическими ограниче-
ниями микроисторических подходов и концепции longue durée.

Перекидывая мостик к началу вступительного слова, хочется 
выразить надежду на то, что получившийся тематический выпуск 
станет интеллектуальным «развлечением» и для профессиональ-
ных религиоведов, и для широкого круга читателей, интересую-



М и х а и л  С .  К и с е л е в

щихся историей религиозного ландшафта Британии и Ирландии, 
а также вдохновит начинающих исследователей на дальнейшую 
упорную работу, так как одной из задач настоящего номера мне 
виделось показать «городу и миру» современные достижения как 
уже состоявшихся отечественных ученых, так и молодых россий-
ских кельтологов.

***
В конце вступления, но лишь по структуре, а не по значению, 

хотелось  бы сказать бесконечное число слов благодарности лю-
дям, работавшим над выходом настоящего выпуска. И это, конеч-
но, далеко не  только авторы, которые готовили свои рукописи. 
Это и оценивавшие материалы номера рецензенты, многие из ко-
торых изначально приглашались в  качестве авторов, но  в  силу 
различных, не зависящих от них обстоятельств вынужденные пе-
реключиться на данный фронт работы; отдельно отмечу, что ре-
цензии собирались буквально из  разных концов света — ​от  Ир-
ландии до Китая. Это и редакция журнала, прежде всего Софья 
Рагозина, Александр Агаджанян, Александр Кырлежев, Дмитрий 
Узланер, Сергей Горюнов — ​люди, которые не  только поверили 
в  идею этого выпуска и  активно включились в  его подготовку, 
но  и  на  протяжении всего времени работы над номером, про-
являли чудеса (не)человеческого долготерпения и  сострадания 
по отношению ко всем участникам рабочего процесса. Это и кор-
ректоры, и  редакторы журнала и  издательства — ​люди, чей кро-
потливый титанический труд невозможно переоценить при под-
готовке публикации такого масштаба.

Михаил Киселев 

peccator rusticissimus
et minimus omnium fidelium

et contemptibilissimus apud plurimos 16

16	 Настоящие строки — ​цитата из открывающего пассажа одного из самых известных 
раннесредневековых произведений, написанных на островной латыни, — «Испо-
веди» (Confessio; ок. сер. V  века) святого Патрика. «Исповедь» переводилась 
на  русский язык неоднократно, последний  же на  данный момент, осуществлен-
ный А. Г. Дунаевым, приводит эти слова так — ​«грешник, неотесаннейший, наи-
меньший из  всех верных и  для многих наиболее презренный». Целиком текст 
«Исповеди» см.: Книги писем святого Патрикия епископа. Книга первая: Испо-
ведь / пер., вступ. ст. и коммент. А. Г. Дунаева // Вестник Свято-Филаретовского 
института. 2019. №  30. С. 202–223.


