
№ 3 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 7 3

Там, где хороший махоль: особенности 
расселения и мобильности сообществ 
мусульман Северной Индии

Анастасия В.  Киняева

Рекомендация для цитирования:

Киняева А. В. Там, где хороший 
махоль: особенности расселе-
ния и  мобильности сообществ 
мусульман Северной Индии // 
Государство, религия, церковь 
в  России и  за  рубежом. 2025. 
№ 3 (43). С. 173–198.

For citations:

Kinyaeva, A.V. (2025) “A Place 
where “mahol” is Right: The 
Impact of Religious Practices on 
the Settlement and Mobility of 
Muslim Communities in Northern 
India”, Gosudarstvo, religiia, 
tserkov’ v Rossii i  za rubezhom 
3 (43): 173–198.

Поступила в  редакцию: 
12.05.2025; прошла рецензиро-
вание: 28.07.2025; принята в пе-
чать: 20.08.2025.

Received: 12.05.2025; Revised: 
28.07.2025; Accepted for 
publication: 20.08.2025.

This article is an open access 
article distributed under the terms 
and conditions of the Creative 
Commons Attribution (CC  BY) 
license (https://creativecommons.
org/licenses/by/4.0/).

© 2025 by the author

Институт этнологии и  антропологии имени 
Н. Н. Миклухо-Маклая Российской академии 
наук (Москва, Россия). avkinyaeva@gmail.com

Индия является третьей в  мире страной 
по  численности мусульманского населения, 
причем большая его часть — ​это потом‑
ки принявших ислам коренных жителей 1. 
Тем не  менее прослеживается неравномер‑
ность расселения мусульман в  Индии, при‑
чем не только на региональном (что обуслов‑
лено исторически), но и на локальном уровне: 
в  городах и  деревнях со  значительным про‑
центом мусульманского населения имеют‑
ся обособленные районы, в  которых прожи‑
вают различные мусульманские сообщества. 
В настоящей статье, основанной на полевых 
этнографических исследованиях автора в Се‑
верной Индии (в  частности, в  городах Али‑
гарх, Дели, Агра, Сикри, Фатехпур-Сикри, 
Лакхнау, Дева-Шариф) в  2023 и  2024  годах, 
рассматриваются особенности расселения 
и мобильности локальных сообществ индий‑
ских мусульман. Исследуются обусловленные 
религией стратегии выбора подходящего ме‑
ста для проживания и  особенности религи‑
озных локусов, которые, предположительно, 
наравне с  социально-политическими причи‑
нами очерчивают территориальные грани‑
цы этих сообществ.

Ключевые слова: мусульманские сооб-

щества, Индия, ислам, гетто, религиозные 

практики

1 См.: Котин И. Ю. Ислам в  Южной Азии. Ме-
чом и молитвой. СПб.: Петербургское восто-
коведение — ​Азбука, 2005.



V A R I A

1 7 4 � ©  А н а с т а с и я  В .  К  и н я е в а


A Place where “Mahol” is Right: The Impact of Religious Practices 

on the Settlement and Mobility of Muslim Communities in Northern 

India

Anastasia V. Kinyaeva

N. N. Miklukho-Maklai Institute of Ethnology and Anthropology, Russian 
Academy of Science (Moscow, Russia). avkinyaeva@gmail.com

India is the country with the third largest Muslim population in the world,  
and most of this Muslim population can be called indigenous . However, the 
uneven distribution of Muslims in India is not only visible at the regional 
level (which has a historical explanation), but it is also prominent on the 
local level: in cities and villages with a significant percentage of the Muslim 
population, one can see separate clusters and districts where various Muslim 
communities live. In our article, based on the field observations made in 
Northern India (in Aligarh, Delhi, Agra, Sikri, Fatehpur Sikri, Lucknow, Dewa 
Sharif)  2023 and 2024, we will examine the settlement and mobility patterns 
of local communities of Indian Muslims and focus on religiously conditioned 
strategies for choosing a suitable place to live and the characteristics of 
religious locations, which, as we suggest, define, along with socio-political 
reasons, the territorial coun daries of the communities.

Keywords: Muslim communities, India, Islam, ghetto, religious practices

Исследование выполнено в рамках гранта РНФ № 24–28–00439 «Глубин-
ная Индия накануне больших перемен: этнографические наблюдения в ходе 
индо-советских экспедиций 1970–1980-х годов и  современный взгляд», 
https://rscf.ru/project/24–28–00439/

This research was supported by the Russian Science Foundation, project No. 24–
28–00439, “Indigenous India on the eve of great changes: ethnographic 
observations during the Indo-Soviet expeditions of the 1970–80th, and 
contemporary outlook”. https://rscf.ru/project/24–28–00439/

В НАСТОЯЩЕЕ время мусульмане формально являются 
одним из  религиозных меньшинств Индии и  составляют 
14,2% 2 населения. Однако в  абсолютных цифрах 172,2  ты-

сячи мусульман, проживающих на территории страны, делают ее 
третьей в  мире по  числу мусульманского населения 3. Несмотря 
на  историческую принадлежность ряда мусульман к  правящим 

2 Данные переписи населения Индии за 2011 год. Перепись населения Индии 2011 год 
[https://censusindia.gov.in/census.website/data/census-tables#, доступ 
от 01.04.2025].

3 World Population Review приводит цифру в 200 000 000 человек, что составляет 14,6% 
от  популяциии Индии. World Population Review [https://worldpopulationreview.
com/country-rankings/muslim-population-by-country, доступ от 09.08.2025].



А н а с т а с и я  В .  К  и н я е в а

№ 3 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 7 5

элитам в отдельных регионах Южной Азии, мусульманские сооб-
щества Индии сегодня по многим параметрам (таким как уровень 
грамотности и экономические показатели) могут быть отнесены 
к отстающим классам 4. Некоторые группы, такие как намашудра 
Северной Бенгалии, среди которых немало мусульман, включены 
в  число «прочих отстающих классов» (Other Backward Classes) 5. 
Французские политологи, специализирующиеся на Южной Азии, 
Кристоф Джефферлот и Лоран Гае 6, выделяют ряд причин, спо-
собствовавших ухудшению положения индийских мусульман, 
среди которых — ​разрушение экономических ниш и  связей в ре-
зультате колониальной политики Британии, возросшее после раз-
дела Индии и Пакистана индуистско-мусульманское напряжение, 
столкновения и  беспорядки, подорвавшие мир и  стабильность 
в районах совместного проживания мусульман и индуистов. Со-
временные политические тенденции, поддерживающие индуист-
ский национализм и  «шафранизацию» 7 публичной сферы, спо-
собствуют определенной маргинализации сообществ индийских 
мусульман. Нередко конструируемый в  рамках риторики инду-
истского национализма образ мусульманина как «иного» ведет 
не  только к  отторжению их со  стороны индуистского большин-
ства, но и к стремлению мусульманских сообществ обособиться, 
найти или создать место для жизни в соответствии со своими ри-
туальными практиками, традициями и культурой.

Отчасти в  силу исторических причин, отчасти в  результате 
массовых миграций, последовавших за  разделом Индии и  Па-
кистана, индийские мусульмане расселены неравномерно: шта-
ты с  наибольшим процентом мусульманского населения — ​это 
Кашмир (68,31%), Уттар-Прадеш (19,26%), Западная Бенгалия 

4 Подробнее см. в: Gayer, L., Jaffrelot, C. (2011) “Introduction: Muslims of the Indian City. 
From Centrality to Marginality”, in Ch. Jaffrelot, L. Gayer (eds) Muslims in Indian 
Cities: Trajectories of Marginalisation, pp. 1–22. New York: Columbia University 
Press.

5 OBC (Other Backward Classes), или «прочие отстающие классы», — ​собирательный 
термин, используемый в Индии для классификации сообществ, которые «отста-
ют» в социальном плане или в плане образования. «Прочие», так как среди «от-
стающих классов» есть отдельные категории — ​«Список зарегистрированных каст» 
и  «Список зарегистрированных племен», для которых существуют различные 
льготы, направленные на улучшение их положения.

6 Ibid.
7 Термин, употребляемый для обозначения политики правых партий, направленной 

на внедрение индуистских националистических взглядов в противовес общепри-
нятому дискурсу, например в  школьных учебниках, в  популярной культуре 
и науке.



Т ам  ,  где    хороший        махоль    

1 7 6 � ©  А н а с т а с и я  В .   К и н я е в а


(27,01%) и  Бихар (16,87%). Три из  них, кроме Западной Бенга-
лии на востоке страны, граничащей с Бангладеш, находятся в Се-
верной Индии. Внутри штатов также можно выделить отдель-
ные центры проживания мусульман. Так, в штате Уттар-Прадеш 
в отдельных районах, например в Рампуре, мусульмане составля-
ют до 50% жителей, а в крупном районе Баллиа этот показатель 
не превышает 7% 8.

Неравномерность расселения сохраняется и на уровне горо-
дов, где большая часть мусульман, как правило, проживают в обо-
собленных районах. Подобные тенденции привлекают внимание 
антропологов и политологов, изучающих феномен «геттоизации» 
индийских мусульман 9. Можно рассматривать этот процесс как 
с точки зрения внешних факторов, так и через исследование вну-
тренних причин, толкающих мусульманские сообщества к терри-
ториальному обособлению и внутренней консолидации.

Среди основных факторов можно выделить как внутрен-
ние социокультурные причины — ​такие как стремление самих 
мусульман к  сохранению районов традиционного проживания, 
миграции по  принципу принадлежности к  тому или иному му-
сульманскому сообществу по региональному признаку, языку, де-
номинации внутри ислама, так и внешние — ​нередкое нежелание 
арендодателей-индуистов сдавать жилье мусульманам, отсутствие 
гарантий безопасности и защищенности в случаях межобщинно-
го насилия, отсутствие возможности свободно практиковать свою 
религию. Отдельные исследования подчеркивают, что в  пер-
вую очередь именно ощущение враждебности и  потенциальной 
опасности в немусульманских районах останавливает мусульман 
от  того, чтобы селиться в  них 10. Помимо перечисленных факто-
ров, отдельно стоит выделить желание индийских мусульман 
сохранять свой особый образ жизни, традиции и  религиозные 
практики 11.

8 Данные переписи населения Индии за 2011 год. Перепись населения Индии 2011 год 
[https://censusindia.gov.in/census.website/data/census-tables#, доступ 
от 01.04.2025].

9 К  таким исследователям можно отнести Кальяни Менон, Кристофа Джефферлот, 
Лорана Гае и т. д.

10 Подобный опыт описывается в: Menon, K. D. (2022) Making Place for Muslims in 
Contemporary India. India: HarperCollins.

11 Такое расселение сообществ отдельными анклавами-колониями в целом характер-
но для Индии.



А н а с т а с и я  В .  К  и н я е в а

№ 3 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 7 7

Описывая позитивные причины, удерживающие их в  рам-
ках отдельных районов, мусульмане используют фразу «махоль 
тхик хай», что можно перевести как «здесь правильное состоя-
ние/положение дел» 12. Само слово махоль при этом означает со-
стояние, атмосферу. Анализируя внутренние драйверы появле-
ния мусульманских кластеров, специализирующийся на полевых 
исследованиях в Индии и Пакистане французский политолог Ло-
ран Гае пишет:

…процитирую молодого декоратора интерьера, который раньше 
жил в  смешанном районе и  терпеть не  мог проходить несколь-
ко километров, чтобы совершить намаз. Если эти молодые успеш-
ные мусульмане подчеркивали, что они могут более свободно ис-
поведовать свою религию в  Абуль-Фазль-Анклав [район в  Дели], 
это не значит, что они изолированы от остальной части города. На-
против, молодые слои местного мусульманского среднего класса, 
похоже, больше взаимодействуют с  немусульманами, по  крайней 
мере в профессиональной сфере, чем старшие поколения. И имен-
но эта более высокая степень взаимодействия, похоже, питает жела-
ние перспективных мусульманских профессионалов защищать свою 
«культуру» (tehzib) в своей жилой среде 13.

Так как  же связан мусульманский махоль (особая атмосфе-
ра и  обстановка) с  пространством и  есть  ли какие-то специфи-
ческие локусы 14, способствующие его созданию и  воспроизведе-
нию? В  этой статье я  сфокусируюсь на  сообществах мусульман 
Северной Индии. Я попытаюсь выделить основные локусы, свя-
занные с культурными и религиозными практиками мусульман, 
рядом с которыми наблюдается концентрация мусульманских со-
обществ. Также я рассмотрю, какое влияние такие особые локусы 
оказывают на  стратегию расселения мусульманских сообществ. 
В этом исследовании я буду опираться на полевые материалы, со-
бранные в рамках экспедиций, проходивших в Северной Индии 

12 ПМА, июль-август 2023 года, Дели.
13 Gayer, L. (2011) “Safe and Sound: Searching for a ‘Good Environment’ in Abul Fazl 

Enclave, Delhi”, in Ch. Jaffrelot, L. Gayer (eds) Muslims in Indian Cities: Trajectories 
of Marginalisation, pp. 213–236. New York: Columbia University Press.

14 Понятие «локус» в данной статье употребляется в значении некоего ограниченно-
го пространства и связанного с ним социального концепта.



Т ам  ,  где    хороший        махоль    

1 7 8 � ©  А н а с т а с и я  В .   К и н я е в а


в 2023 и 2024 годах, а также на этнографический материал более 
ранних исследований.

Разделение в обществе и пространстве

Во время путешествия по  Индии невооруженным взглядом 
можно заметить конфессиональную, этническую, социальную не-
однородность индийских городов: даже близко соседствующие 
районы города могут разительно отличаться по  достатку, в  них 
могут говорить на  разных языках, в  отдельных районах могут 
проживать люди определенных этнических групп, каст и других 
сообществ 15. Легко отличить от прочих и мусульманские районы, 
часто густонаселенные, со  своими рынками и  лавками, в  кото-
рых продают мясо, в основном козлятину и кур, и где женщины, 
как правило, покрыты платками или носят никаб, мужчины ча-
сто носят бороды и традиционную одежду — ​белые курта-паджа‑
ма 16. Однако и  мусульманские районы очень различаются меж-
ду собой.

Индийское общество неоднородно и социально стратифици-
ровано: кастовая система подразумевает разделение по роду заня-
тий, происхождению и социальному положению 17. Похожая диф-
ференциация на «касты» и отдельные группы по происхождению 
и роду занятий также характерна и для мусульманских сообществ 
Индии. Одна из разделительных линий — ​принадлежность к тому 
или иному течению ислама. Среди мусульман Индии около 10% 
составляют шииты 18, среди суннитов наиболее крупные деноми-
нации это Деобандия, Барельви, Ахль-е-хадис. Отдельно стоит 
выделить мусульман, причисляющих себя к последователям тех 
или иных суфийских орденов, точное число которых в Индии, ве-
роятно, исчисляется десятками.

По своему происхождению индийские мусульмане также 
отличаются между собой, выделяют две крупные группы. Се-

15 Район Дели Маджну Ка Тилла, к примеру, известен как тибетский район. Поселе-
ние локальными колониями в целом характерно и для выходцев из разных реги-
онов Индии.

16 Длинная рубашка с разрезами по бокам и широкие штаны.
17 Подробнее о кастовом устройстве см. в: Дюмон Л. Homo hierarchicus: опыт описа-

ния системы каст / пер. с фр. СПб.: Евразия, 2001.
18 Pew Research Center (2009) “Estimated Percentage Range of Shia by Country” 

[https://www.pewresearch.org/wp-content/uploads/sites/7/2009/10/Shiarange.pdf, 
accessed on 01.04.2025].



А н а с т а с и я  В .  К  и н я е в а

№ 3 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 7 9

мьи, принадлежащие к потомкам мусульман, иммигрировавшим 
в  Индию в  различное время из  Ирана, Афганистана, Ближнего 
Востока, называют ашраф (благородные); к этой же группе отно-
сят потомков новообращенных индийских мусульман из высших 
каст индуистов, например кшатриев. К прочим относятся аджлаф 
(простолюдины) — ​потомки и семьи новообращенных мусульман, 
среди которых представители различных южноазиатских этни-
ческих групп, профессий и каст, в частности далиты 19. В процес-
се обращения местные жители часто переходили в ислам целыми 
сообществами, как, например, это произошло с  так называемы-
ми мираси 20.

Важно отметить, что, хотя семьи моих информантов, ве-
дущие родословную из  Ирана и  других стран мусульманского 
большинства, с гордостью упоминали о своем заграничном про-
исхождении и подчеркивали свои связи с мусульманским сообще-
ством вне Индии, разделение на ашраф и аджлаф и в социаль-
ном, и в экономическом плане накладывает меньше ограничений 
на мусульман, нежели кастовая система у индуистов, и не являет-
ся серьезным препятствием для социальной мобильности. Поми-
мо наблюдений, сделанных в экспедициях, на это же указывают 
и  другие исследования 21. Кроме гордости за  свое происхожде-
ние, мои информанты также демонстрировали гордость и за свою 
«индийскость» и  подчеркивали преимущества индийских обы-
чаев перед таковыми в тех странах, откуда происходят их семьи. 
Так, шииты Лакхнау, с  которыми нам посчастливилось общать-
ся, независимо от  своего происхождения и  опыта международ-
ных поездок считали поминальные традиции ашуры, практику-
емые в Лакхнау, в наиболее полной мере выражающими скорбь, 
характерную для этого периода 22.

Традиционная неоднородность индийского общества нашла 
отражение в устройстве городов и поселений, отличающемся на-
личием «зонирования» мест проживания представителей раз-

19 Подробнее см. в: Gayer, L., Jaffrelot, C. “Introduction: Muslims of the Indian City. From 
Centrality to Marginality”.

20 Термин объединяет ряд сообществ наследственных певцов и сказителей, прожива-
ющих на территории Северной Индии и Пакистана. Преимущественно современ-
ные мираси — ​потомки обращенных мусульман.

21 ПМА, июль-август 2023 года, Лакхнау. Gayer, L., Jaffrelot, C. “Introduction: Muslims 
of the Indian City. From Centrality to Marginality”.

22 Помимо прочего, предметом гордости была продолжительность поминовений. 
В Индии, в частности в Лакхнау, период скорби 68 дней, а в Иране — ​40.



Т ам  ,  где    хороший        махоль    

1 8 0 � ©  А н а с т а с и я  В .   К и н я е в а


личных каст и сообществ в зависимости от рода занятий и статуса 
ритуальной чистоты. Нужно отметить, что в риторике некоторых 
индуистов мусульманские районы иногда называются «грязны-
ми» и вызывают неприязнь не только из-за более низкого уровня 
санитарии часто в результате недостаточной работы коммуналь-
ных служб, отсутствия благоустройства и высокой плотности на-
селения таких районов, но  и  по  религиозным причинам 23. Упо-
требляющие мясо мусульмане являются ритуально «нечистыми» 
с точки зрения многих индуистов, и мусульманские мясные лавки 
(хотя мясные лавки бывают не только мусульманскими), и рын-
ки могут вызывать негативные чувства у  индуистов как нечто 
низменное 24.

Хинду и мусульмане: шафрановый и зеленый

С приходом к власти династии Моголов (1526–1857 гг.) при-
несенная ими модель мусульманского города с районами (мохал‑
ла), где селятся люди определенного рода занятий, органично 
встроилась в  уже существовавшие паттерны организации посе-
лений. Тем не менее повсеместно распространенный культурный 
индо-мусульманский синкретизм способствовал размыванию ме-
жрелигиозных барьеров в публичном пространстве 25.

Современные города Индии зачастую представляют собой 
сложные лабиринты из  старых и  новых районов, где историче-
ское прошлое и  традиционные сообщества тесно переплетены 
с  индустриальной современностью. Многие районы, процветав-
шие во времена мусульманских правителей 26, постепенно утрати-
ли свой прежний статус, оказались изолированными, окруженны-
ми стремительно разрастающимися современными застройками. 
Антрополог религии Кальяни Менон отмечает явную тенден-
цию к исламизации некогда смешанных районов мусульманского 
большинства за счет оттока из них немусульманского населения 

23 Имеется в виду «ритуальная нечистота», связанная с употреблением мусульмана-
ми мяса.

24 ПМА, июль-август 2023 г., Дели.
25 Gayer, L., Jaffrelot, C. “Introduction: Muslims of the Indian City. From Centrality to 

Marginality”.
26 Как пример, см. историю Шахджаханабада в: Menon, K.D. (2022) Making Place for 

Muslims in Contemporary India, pp. 5–12. India: HarperCollins.



А н а с т а с и я  В .  К  и н я е в а

№ 3 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 8 1

и  притока мусульман 27. Процесс разделения сообществ, усилив-
шийся после раздела Индии, сопровождался возникновением 
в городах мусульманского меньшинства новых, преимущественно 
мусульманских районов, таких как Джамия-Нагар в Дели, Сэр-Са-
ид-Нагар в Алигархе и Али Колони в Лакхнау.

Процессы территориального разделения связаны с  разделе-
нием идеологическим. Создание новой идентичности в  постко-
лониальный период привело к  необходимости переосмысления 
своей истории и тех мест, которые хранят ее 28. Разумеется, напря-
женность между мусульманами и индуистами появилась не в мо-
мент раздела Индии, но  именно сопровождавшие его события 
ускорили переход конфликта в открытую фазу противостояния 29, 
например кровавые столкновения в  Бомбее в  1893  году. Осно-
ванием для первого из  них по  основной версии стало противо-
действие мусульман движению за  защиту коров, требовавшему 
запретить убой животных. В  дальнейшем серия столкновений, 
продолжившихся вплоть до раздела Индии и после него, сопро-
вождалась не только конфликтами на почве убоя коров и других 
животных представителями мусульманских сообществ, но и про-
тестами против исполнения музыки и шествий индуистских про-
цессий вблизи мечетей 30.

Одним из ключевых событий уже в современной Индии, ярко 
иллюстрирующих сложные и порой трагические конфликты меж-
ду индуистами и мусульманами, стал инцидент с мечетью Бабри 
в Айодхье. Эта мечеть, построенная военачальником Великих Мо-
голов Миром Баки в  XVI  веке, на  протяжении долгого времени 
была в центре политических споров и судебных тяжб, корни кото-
рых уходят далеко в прошлое. Индуисты утверждали, что мечеть 
построена на  месте, где располагался храм, посвященный Раме, 
и  требовали его восстановления. 6  декабря 1992  года события 

27 Menon, K.D. (2022) Making Place for Muslims in Contemporary India. India: 
HarperCollins.

28 Такие «битвы за историю» в идеологическом поле см: Ванина Е. Ю. Индия: исто-
рия в  истории. М.: Наука — ​Восточная литература, 2014, также об  исторической 
коллективной памяти в Индии см.: Карачкова Е. Ю. Диалоги с прошлым. Этно
история раджпутского княжества. М.: Изд-во «Совпадение», 2013.

29 По оценкам разный исследователей, количество погибших в результате раздела ис-
числяется сотнями тысяч, а  число потерявших свой дом — ​на  десятки 
миллионов.

30 Menon, M. (2010) “Chronicle of Communal Riots in Bombay Presidency (1893–1945)”, 
Economic and Political Weekly 45 (47): 63–72.



Т ам  ,  где    хороший        махоль    

1 8 2 � ©  А н а с т а с и я  В .   К и н я е в а


приняли катастрофический оборот. Огромная толпа, насчитыва-
ющая по  некоторым оценкам до  150  тысяч человек, разрушила 
мечеть 31. Митинг, запланированный как мирная акция, превра-
тился в  массовые беспорядки. Этот инцидент не  только проде-
монстрировал нарастающее напряжение между двумя религиоз-
ными общинами, но и подчеркнул огромное значение сакральной 
топографии как для индуистов, так и для мусульман.

Разрушение мечети углубило раскол в  индийском обществе 
и  стало прецедентом для последующих аналогичных конфлик-
тов. К примеру, мечеть Гьянвапи, которая тоже находится в шта-
те Уттар-Прадеш в  священном для индуистов городе Варанаси 
(в непосредственной близости от крупного индуистского храма — ​
Вишванатха), после длительных судебных тяжб была передана 
в  частичное пользование истцам-индуистам, так как 31  января 
2024 года гражданский суд разрешил использовать подвал мече-
ти для индуистских служб 32. Основанием для тяжб также стало 
то, что мечеть была предположительно построена на месте раз-
рушенного индуистского храма 33.

В настоящее время возможностей для территориальных спо-
ров становится все больше. Вступившая в силу 8 апреля 2025 года 
поправка к  Закону о  вакфе 34 (The Waqf (Amendment) Act) вно-
сит изменения в Закон о вакфе от 1995 года и, помимо прочего, 
обязывает правления вакфов 35 предоставить действительные до-
кументы для признания собственности как вакфа. В случае воз-
никновения споров, особенно по поводу земли, считающейся го-
сударственной собственностью, окончательное решение будет 
принимать правительство. Этот законопроект также предлагает 

31 Tully, M. (2002) “Tearing down the Babri Masjid”, BBC News, December 5 [https://web.
archive.org/web/20100927032603/http://news.bbc.co.uk/2/hi/south_asia/2528025.
stm, accessed on 01.04.2025].

32 Rashid, O. (2024) “A Day Before Retiring, Varanasi Judge Hands Over Gyanvapi Masjid 
Basement to Hindus For Worship”, The Wire, January 31 [https://thewire.in/religion/
judge-hands-over-gyanvapi-basement-to-hindus, accessed on 11.04.2025].

33 Другие резонансные случаи в: Balasubramanian, S. (2025) “Battleground religion: 
India's many mandir-masjid disputes”, Indiatoday, April 2 [https://www.indiatoday.
in/india-today-insight/story/battleground-religion-indias-many-mandir-masjid-
disputes‑2702918–2025–04–02, accessed on 11.04.2025].

34 В соответствии с исламским правом вакф — ​это неотчуждаемое благотворительное 
пожертвование. Обычно оно включает в себя пожертвование здания, участка зем-
ли или других активов для мусульманских религиозных или благотворительных 
целей.

35 Комитеты, управляющие вакфами.



А н а с т а с и я  В .  К  и н я е в а

№ 3 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 8 3

централизованную систему регистрации для всех объектов вакфа 
в  течение шести месяцев с  момента вступления закона в  силу 36. 
Именно на  землях, переданных в  дар как вакф, как правило, 
располагаются мечети, медресе, кладбища и  другие религиоз-
ные и социально значимые постройки. Исторически для переда-
чи земли в вакф не требовалось специальных документов, доста-
точно было устного заявления, в дальнейшем такие земли были 
узаконены как вакф в  силу постоянного использования мусуль-
манскими сообществами. В свете этих обстоятельств требование 
о предоставлении документов и регистрации в рамках новой по-
правки ставит в уязвимое положение многие важные для мусуль-
ман постройки. И хотя эта поправка будет оспариваться, такие за-
конодательные тенденции создают почву для новых религиозно 
окрашенных конфликтов и борьбы за территорию.

Интересно, что существуют и примеры мирного сосущество-
вания, и в том числе синкретизма индуистских и мусульманских 
верований и  практик. Так, например, совместное использова-
ние мусульманами и  индуистами гробниц мусульманских свя-
тых 37 и существование синкретических культов свидетельствуют 
о  возможности гармоничных взаимоотношений. Хотя посеще-
ние гробниц мусульманских святых открыто для всех, независимо 
от  вероисповедания, для мусульман эти места имеют не  только 
религиозное, но и социокультурное значение, являясь центрами 
общинной жизни и местами памяти 38.

Локусы и их люди

В рамках статьи не представляется возможным описать всю 
религиозную топографию мусульманских сообществ в  полной 
мере, ведь не все сообщества мусульман Северной Индии тяготе-
ют к одним и тем же локусам. Представители различных течений 
ислама могут иметь отдельные мечети, кладбища, образователь-

36 Mollan, C. “Waqf Bill: India's parliament passes Muslim land bill after fierce debates”, 
BBC News, Mumbai, April 4 [https://www.bbc.com/news/articles/cwyn87ly1pqo, 
accessed on 11.04.2025].

37 Подобный случай описан в: Yoginder, S. (2004) “Shared Hindu-Muslim Shrines in 
Karnataka: Challenges to Liminality”, in I. Ahmad, H. Reifeld (eds.) Lived Islam in 
South Asia: Adaptation, Accommodation and Conflict, pp. 166–186. Delhi: Social 
Science Press.

38 Подробнее о культе мусульманских святых см. в: Суворова А. А. Мусульманские свя-
тые Южной Азии XI–XV веков. М.: Изд-во ИВ РАН, 1999.



Т ам  ,  где    хороший        махоль    

1 8 4 � ©  А н а с т а с и я  В .   К и н я е в а


ные учреждения, могут посещать гробницы святых либо не  по-
сещать их вовсе. Однако, несмотря на  все разнообразие мусуль-
манских практик на территории Индии, я предлагаю ключевые, 
на  мой взгляд, виды локусов, которые были выделены на  осно-
ве полевых материалов, полученных в  Северной Индии. В  дан-
ной статье мы остановимся как на наиболее универсальных точ-
ках притяжения мусульман (мечети, исламские образовательные 
учреждения, кладбища), так и  на  некоторых местах, связанных 
с  особыми практиками почитания, такими как гробницы свя-
тых и шиитские имамбары. Важно оговориться, что упомянутые 
локусы часто, но не всегда, могут соединяться и перетекать друг 
в  друга. Тем не  менее, несмотря на  наличие закономерностей, 
нельзя говорить о  единой системе организации и  взаимораспо-
ложения относительно друг друга. Особенно с  учетом того, что 
городской ландшафт может перестраиваться вокруг стен истори-
ческих построек.

Из всех вышеперечисленных локусов на первом месте по зна-
чимости для мусульман, несомненно, находятся мечети. Сооб-
щества индийских мусульман, принадлежащие различным тече-
ниям ислама, как правило, совершают намаз в  разных мечетях, 
хотя, разумеется, не обходится без исключений. Наиболее замет-
но разделение на суннитские и шиитские мечети, среди суннитов 
также выделяются обособленные общины. Существование раз-
дельных мечетей не  всегда сигнализирует о  межобщинном на-
пряжении или ведет к нему, пример добрососедских отношений 
приводит Лоран Гае, описывая положение дел в  Джамия-Нага-
ре, Нью-Дели:

Сам деобандийский суннит, Вали-джи, не  чувствует себя нелов-
ко из-за конфессионального разнообразия, которое преобладает 
в Абуль-Фазль-Анклав. Конфессиональная напряженность не ощу-
щается в этническом районе, где мирно сосуществуют мечети и ме-
дресе деноминаций Деобанди, Ахле-Хадис, Таблиги 39, Джамаати 
и  шиитские мечети и  медресе. Так, директор крупнейшего ши-
итского медресе в  Абуль-Фазль-Анклав, Джамия Ахл-э-Бейт, рас-
сказал мне о  своей «дружбе» (дости) с  Таблигами, управляющи-
ми соседним женским колледжем Заида. Чтобы подчеркнуть это, 

39 Организация «Таблиги джамаат» запрещена на  территории Российской 
Федерации.



А н а с т а с и я  В .  К  и н я е в а

№ 3 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 8 5

он рассказал мне, как во  время отключения электроэнергии Таб-
лиги однажды предложили шиитской конгрегации использовать 
свой генератор, чтобы они могли завершить свой маджлис в  луч-
ших условиях 40.

Мечети — ​важные центры консолидации мусульманской об-
щины. При этом сами здания мечетей не имеют специфической 
привязки к конкретным сообществам, к примеру, при миграции 
и  переселении мусульманских сообществ внутри одного города 
суннитские мечети могут переходить в  использование шиитов, 
и  наоборот 41. Само по  себе наличие мечетей в  непосредствен-
ной близости от  места проживания имеет важное значение для 
каждого мусульманина, тем более что исторически мечети ча-
сто являются частью более сложных архитектурных комплек-
сов: они могут соединяться с гробницами, кладбищами, медресе. 
Как показывает конфликт вокруг мечети Бабри и другие подоб-
ные инциденты, мечети становятся в прямом и переносном смыс-
ле слова полем боя — ​символического, политического, а  подчас 
и  реального. Учитывая часто встречающуюся близость мусуль-
манских поселений к крупным мечетям, построенным в доколо-
ниальные времена, потенциальную потерю возможности читать 
намаз в центре своих мохалла можно приравнять к потере «сво-
его места». Наличие мечетей, в том числе и новых, как было упо-
мянуто в предыдущем параграфе, влияет и на выбор места посе-
ления мусульманской работающей молодежи.

Другим локусом, притягивающим к  себе молодых индий-
ских мусульман и  их семьи, являются образовательные учреж-
дения. Традиционные мусульманские религиозные школы и ин-
ституты — ​медресе — ​можно встретить во многих городах Индии. 
Медресе может быть небольшим и  находиться при мечети или 
в частном доме, а может быть и полноценным отдельным локу-
сом. Несмотря на то что невысокий уровень грамотности индий-
ских мусульман 42 иногда связывают с  тем, что мусульмане яко-

40 Gayer, L. “Safe and Sound: Searching for a ‘Good Environment’ in Abul Fazl Enclave, 
Delhi”.

41 Verniers, G. (2011) “A Minority within a Minority: the Shias of Kashmiri Mohalla, 
Lucknow” in Ch. Jaffrelot and L. Gayer (eds) Muslims in Indian Cities: Trajectories of 
Marginalisation, pp. 105–128. New York: Columbia University Press.

42 67,6% у  мужчин, что лишь на  один процент выше чем у  неприкасаемых, и  50,1% 
у женщин, что лишь на три процента ниже, чем у индуисток: Ministry of Minority 
Affairs (2007) “Report of the National Commission for Religious and Linguistic 



Т ам  ,  где    хороший        махоль    

1 8 6 � ©  А н а с т а с и я  В .   К и н я е в а


бы в массе своей предпочитают обучение в медресе стандартному 
образованию, процент мусульман, фактически получающих об-
разование в медресе, невысок, еще меньший процент посещают 
медресе как единственное образовательное учреждение 43. Совре-
менные медресе к тому же часто предлагают учащимся, помимо 
специальных религиозных предметов, связанных с изучением Ко-
рана и исламских традиций (изучение подобных дисциплин ча-
сто связано не с карьерными амбициями, а с желанием родителей 
привить своему ребенку знание адаба — ​«культуры», «этикета» 
мусульманского сообщества), и  возможность изучения общеоб-
разовательных предметов. Большая часть медресе принимают ис-
ключительно учеников мужского пола, однако есть отдельные ме-
дресе и для девушек 44. В рамках медресе можно получать, в том 
числе, и высшее образование.

Одно из  крупнейших медресе в  мире — ​Дар уль-Улюм Део-
банд, основанное в  городе Деобанд в  1866  году, широко извест-
но благодаря своему статусу родины деобандизма — ​ревайвалист-
ского движения в  рамках ханафитского мазхаба. Политическое 
и идеологическое влияние деобандизма и его радикализирован-
ной версии — ​деобандийского джихадизма сыграло огромную 
роль в  формировании современного политического ландшафта 
Южной Азии. Движение деобанди распространялось, в том чис-
ле, благодаря выпускникам медресе и связанным с ним органи-
зациям, таким как индийская исламская общественная органи-
зация Джамиат Улема-и-Хинд и запрещенная в России Джамаат 
Таблиг и некоторым другим 45. Как образовательное учреждение, 
Дар-уль-Улюм представляет собой медресе, где обучаются студен-
ты возрастом от  шести лет. Помимо изучения исламских наук, 
являющихся основным фокусом, в  Дар-уль-Улюм представлены 
также курсы по  журналистике, английскому языку и  некоторые 
другие. Широко известное в  мусульманском мире учебное заве-
дение каждый год привлекает в город потенциальных преподава-

Minorities” [https://minorityaffairs.gov.in/WriteReadData/RTF1984/1658830363.pdf, 
accessed on 11.04.2025].

43 В статье Gayer, L., Jaffrelot, C. “Introduction: Muslims of the Indian City. From Centrality 
to Marginality” приводятся данные, по которым лишь 4% мусульман, получающих 
образование, обучаются в медресе.

44 ПМА, ноябрь 2024 года, Деобанд.
45 Hashmi, A.S. (2016) “Historical Roots of the Deobandi Version of Jihadism and Its 

Implications for Violence in Pakistan”, in J. Syed, E. Pio, T. Kamran, A. Zaidi (eds) 
Faith-Based Violence and Deobandi Militancy in Pakistan, p. 139. Palgrave Macmillan.



А н а с т а с и я  В .  К  и н я е в а

№ 3 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 8 7

телей и студентов с их семьями. По данным переписи 2011 года, 
более 70% населения города Деобанд — ​мусульмане. Благодаря 
медресе в  город стекаются не  только мусульмане из  локальных 
сообществ, но и иностранцы, в Дар-уль-Улюм учатся также и сту-
денты из Афганистана, стран Ближнего Востока, стран Африки.

Помимо медресе, существует и  ряд светских общеобразо-
вательных высших учебных заведений, культурно и  историче-
ски связанных с мусульманскими сообществами. Наиболее круп-
ные и именитые в Северной Индии — ​Джамия Миллия Исламия 
в Дели и Алигархский мусульманский университет 46. Приведен-
ные выше учебные заведения инклюзивны и принимают абиту-
риентов независимо от вероисповедания 47.

Крупные вузы имеют тенденцию обрастать ориентированной 
на студентов и преподавателей инфраструктурой: жилье под съем, 
хостелы, магазины и т. д. Несмотря на инклюзивность и светский 
статус, и  в  случае Джамии, и  в  случае Алигархского универси-
тета, рядом с  ними существуют отдельные районы, населенные 
преимущественно студентами и  преподавателями-мусульмана-
ми. Район Джамия-Нагар в  Нью-Дели включает в  себя ряд та-
ких мусульманских мохалла, студенты и  преподаватели других 
вероисповеданий селятся в отдельных, других религиозных кла-
стерах. Как упоминалось ранее, возможность снять жилье у того 
или иного арендодателя часто напрямую связана с  вероиспове-
данием арендодателя и  съемщика. Так, во  время своего обуче-
ния в Джамии в 2012–2014 годах автор настоящей статьи снима-
ла жилье у семьи индуистов в христианской мохалле, в то время 
как даже иностранным, но  студентам-мусульманам из  Узбеки-
стана, Казахстана и Таджикистана, чаще сдавали жилье мусуль-
мане. Окружающие Джамию мусульманские районы сильно раз-
личаются по своей зажиточности. Если территорию Батла-Хаус 48 
вполне можно соотнести с  представлениями о  мусульманском 
«гетто» — ​высокая плотность населения, узкие улочки, отсутствие 
тротуаров, стоков и  общего благоустройства, то  такие мохалла, 

46 Из  высших учебных заведений, связанных с  конкретными сообществами мусуль-
ман, можно выделить Шия Колледж в Лакхнау, ныне подведомственный Лакхна-
ускому Университету.

47 Беспристрастность и, напротив, недостаточная пристрастность при приеме студен-
тов-мусульман часто обсуждается в мусульманских сообществах.

48 Район в Джамия-Нагар, где расположен крупный рынок, соседствует с мусульман-
ским кладбищем.



Т ам  ,  где    хороший        махоль    

1 8 8 � ©  А н а с т а с и я  В .   К и н я е в а


как Абуль-Фазль-Анклав, — ​это прекрасный пример вполне бла-
гоустроенного района, где проживает преимущественно образо-
ванный средний класс 49.

В городе Алигарх район Сэр-Саид-Нагар — ​зажиточный и хо-
рошо благоустроенный — ​прочно ассоциируется с  высоко обра-
зованной мусульманской элитой и,  несмотря на  то  что явля-
ется очевидным мусульманским кластером, вряд  ли подходит 
под описание «гетто» 50. Особенно хорошо это заметно на  кон-
трасте с  районами старого города, в  частности прилегающий 
к  крупному кладбищу и  гробнице район Шах-Джамал произво-
дит впечатление куда более депрессивное. Специализирующаяся 
на  мусульманских меньшинствах профессор Института полити-
ческих исследований (Париж) Жюльет Галонье отмечает разни-
цу в уровнях дохода и образования проживающих в этих районах. 
В  то  время как Сэр-Саид-Нагар — ​пристанище интеллектуаль-
ной элиты, жители Шах-Джамал — ​преимущественно фабричные 
рабочие со  скромным заработком. Несмотря на  существование 
частных образовательных инициатив, таких как Академия Ибн 
Сина и предположительный фаворитизм студентам-мусульманам 
при поступлении в  Алигархский университет, немногие жители 
Шах-Джамала находят свой путь в Сэр-Саид-Нагар 51.

Особая отличительная черта Алигархского района Шах-Джа-
мал — ​старинное мусульманское кладбище. Кладбища по  праву 
можно назвать еще одним маркером мусульманских районов 52. 
В связи с высокой плотностью застройки современных индийских 
городов и тенденции к поглощению крупными урбанистически-
ми центрами близлежащих деревень мусульманские кладбища, 
находящиеся в городской черте, — ​это, как правило, исторические 
места. Это справедливо и  для кладбища в  Шах-Джамале, и  для 

49 В настоящий момент вся территория Джамия-Нагар активно благоустраивается, что 
связано отчасти со  строительством станции метрополитена Джамия Миллия 
Исламия.

50 ПМА, ноябрь 2024 г., Алигарх.
51 Galonnier, J. (2011) “Aligarh: Sir Syed agar and Shah Jamal, Contrasted Tales of a 

‘Muslim’ City” in Ch. Jaffrelot, L. Gayer (eds) Muslims in Indian Cities: Trajectories of 
Marginalisation, pp. 129–158. New York: Columbia University Press.

52 В индуистских сообществах, как правило, практикуется кремация, кладбища же ис-
пользуются мусульманами, христианами и  некоторыми другими религиозными 
сообществами. Мусульманские кладбища обычно находятся отдельно от прочих 
(преимущественно христианских, но бывают и индуистские кладбища), хотя мо-
гут быть в непосредственной близости от других погребальных мест. Рядом с клад-
бищем в Шах Джамал расположен индуистский крематорий.



А н а с т а с и я  В .  К  и н я е в а

№ 3 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 8 9

многочисленных кладбищ в исторической части Дели, и для ши-
итских кладбищ — ​которые называются здесь кербела — ​в центре 
старого Лакхнау. Кладбище в Шах-Джамале, со слов информан-
тов, датируется XIV веком, на кладбище Наби-Карим возле райо-
на Пахаргандж в Дели можно найти захоронения XVI века, и это 
не единичные случаи 53.

Несмотря на возраст, все перечисленные кладбища являются 
действующими, имеют важное ритуальное значение для мусуль-
манских сообществ и, в некотором роде, полны жизни. Среди лю-
дей, встречающихся на  мусульманских кладбищах, помимо сто-
рожей, смотрителей и  прочих работников, часто бывают нищие 
и люди, ищущие избавления от различных бед путем получения 
благословения от мусульманских святых.

В мусульманской культуре Индии не приняты пышные над-
гробия, тем не менее некоторые захоронения имеют особую зна-
чимость. Смотрители с  легкостью могут рассказать о  самых из-
вестных личностях, покоящихся на кладбищах, как правило, это 
придворные, государственные деятели, поэты и святые. Над мо-
гилами последних — ​мазарами — ​часто бывают возведены отдель-
ные постройки гробниц — ​даргах. Часто такие постройки могут 
быть частью кладбища. Так, например, на  кладбище в  Алигар-
хе, со  слов информантов, помимо самой гробницы Шах Джа-
мал, находится около 17 захоронений, принадлежащих святым 
различных суфийских орденов. Таким образом, земля кладбища 
Шах-Джамал привлекает семьи бедствующих и страдающих раз-
личными телесными и душевными недугами людей 54. Примеча-
тельно, что часть их остается жить на кладбище под открытым не-
бом и после исцеления или избавления от бед 55.

Помимо реальных захоронений святых, в Индии широко рас-
пространена практика постройки различных кенотафов. Особен-
но это актуально для шиитских сообществ. В частности, кербелы 
в Лакхнау берут свое название от Кербелы в Ираке — ​места захо-
ронения Имама Хусейна ибн Али и  его сподвижников. От  про-
чих кладбищ их отличает то, что, как правило, на них привозят 
немного земли из  самой Кербелы и  строят копии находящихся 

53 ПМА, ноябрь 2024 г., Алигарх; ПМА, ноябрь 2024 г., Дели; ПМА, июль-август 
2023 г., Дели.

54 Часто к святым обращаются для избавления от влияния джиннов, которое прояв-
ляется симптомами, иногда схожими с психическими заболеваниями.

55 ПМА, ноябрь 2024 г., Алигарх.



Т ам  ,  где    хороший        махоль    

1 9 0 � ©  А н а с т а с и я  В .   К и н я е в а


там мавзолеев. Шиитские кладбища имеют ритуальное значе-
ние в рамках поминовений Хусейна, проходящих во время ашу-
ры. В  настоящее время в  Лакхнау такие мини-гробницы — ​та-
зии принято захоранивать на кербеле Талкатора, однако другие 
источники упоминают о том, что раньше тазии на десятый день 
пускали в реку 56. Кербела, таким образом, становится частью са-
кральной топографии, в финальную часть поминальных процес-
сий, несколько раз проходящих по старому Лакхнау в дни ашуры 
и  символически воссоздающих путь и  страдания Хусейна и  его 
сподвижников (ил. 1).

Ил. 1. Ашура в шиитском районе Лакхнау. Фото А. В. Киняевой

56 Этот факт упоминается в: Chelkowski, P.J. (2010) “From the Sun-Scorched Desert of 

Iran to the Beaches of Trinidad: Taʻziyeh’s Journey from Asia to the Caribbean”, in 

P. J. Chelkowski (ed.) Eternal Performance: Taʻziyeh and Other Shiite Rituals, 
pp. 399–420. Calcutta: Seagull; Hasnain, N. (2016) The Other Lucknow: An 
Ethnographic Portrait of a City of Undying Memories and Nostalgia. India: Vani 
Prakashan.



А н а с т а с и я  В .  К  и н я е в а

№ 3 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 9 1

Еще один важный локус, связанный с  шиитскими сообще-
ствами, — ​имамбара и  ее окрестности. Дословно с  персидского 
языка имамбара переводится как «двор имама»; эта постройка 
служит местом для проведения маджлисов, религиозных собра-
ний шиитов, посвященных, в числе прочего, поминовениям тра-
гической гибели имама Хусейна ибн Али и  его сподвижников. 
Лакхнау долгое время находился под управлением навабов-шии-
тов, поэтому именно там расположены знаковые имамбары. По-
мимо двух самых крупных — ​впечатляющей своими размерами 
Бара-Имамбары и чуть более скромной Чхота-Имамбары, — ​в са-
мом сердце города расположены по  меньшей мере пятнадцать 
других крупных имамбар, каждая из  которых является важным 
центром религиозной жизни для местной общины. Имамбара 
не  всегда представляет собой отдельное, специально построен-
ное здание. Часто это пристройка к  частному дому, построен-
ная зажиточным владельцем как дань уважения к  памяти Ху-
сейна. Такой шаг призван подчеркнуть глубокую личную связь 
верующих шиитов с  их религией и  готовность вкладывать зна-
чительные средства в  создание и  поддержание таких мест. По-
мимо кербел и  имамбар, особым местом является Хазрат Аббас 
Даргах — ​гробница-кенотаф, где находятся символические мо-
гилы некоторых родственников и  соратников имама Хусейна. 
Исторический центр Лакхнау также играет ключевую роль в ре-
лигиозной жизни шиитской общины. Маджлисы, проводимые 
в  имамбарах, и  многочисленные процессии, проходящие между 
имамбарами, даргахами и кербелами старого города из года в год, 
тесно переплетаются с духовной жизнью шиитской общины и го-
родской жизнью всего Лакхнау, вследствие чего старый Лакхнау 
представляет собой сакральное пространство для шиитского со-
общества. В стенах имамбар сохраняются и особые формы риту-
альных литературных жанров — ​такие как ноха, соз, марсия, ис-
полняемые на маджлисах 57.

Ранее в статье упоминались даргахи, они как особые локусы 
заслуживают отдельного внимания. Даргахи — ​уникальное явле-
ние Южной Азии, представляющее собой погребальные сооруже-

57 Жанры элегической поэзии. Подробнее о ритуалах поминовения в Лакхнау см. в: 
Киняева А. В. Голос скорби: ноха, соз и марсия во время мухаррама в Лакхнау // 
Антропологии/Antrpoplogies. 2023. No 2. С. 240–252; Hyder, S. A. (2006) Reliving 
Karbala: Martyrdom in South Asian Memory. Oxford & New York: Oxford University 
Press; Суворова А. А. Ностальгия по Лакхнау. М.: АО «Тадем», 1995.



Т ам  ,  где    хороший        махоль    

1 9 2 � ©  А н а с т а с и я  В .   К и н я е в а


ния, возведенные над могилами (мазар) мусульманских святых, 
чаще всего суфиев. Название даргах происходит от  персидско-
го слова, означающего «порог», символизирующего порог меж-
ду жизнью мирской и  вечной. Масштабы даргахов варьируют-
ся, это могут быть небольшие надгробия в черте кладбища, либо 
отдельно стоящие, или внушительных размеров архитектурные 
комплексы, включающие в  себя мечети, трапезные, кельи для 
паломников, медресе и  прочие постройки социального и  хозяй-
ственного назначения.

Уникальность даргахов, как социального и  культурного фе-
номена, заключается в том, что культ мусульманских святых, вы-
шедший за  пределы мусульманских сообществ, объединяет раз-
личные религиозные и социальные группы. Индуисты, буддисты 
и  представители других религиозных деноминаций посещают 
даргахи, стремясь получить благословение и помощь святых. Не-
которые даргахи могут быть даже более популярны у индуистов, 
чем у мусульман, что иногда приводит к конфликтам из-за кон-
троля и  управления этими священными местами. Посещение 
даргахов — ​зиярат — ​является широко распространенной прак-
тикой, мотивированной верой в чудеса (карамат), которые, со-
гласно устным преданиям и агиографиям, совершали эти святые. 
Паломники стремятся получить благословение, защиту и  исце-
ление, считая, что святость, пронизывающая место захоронения, 
оказывает целебное и  в  целом благотворное влияние. Поэтому 
даргахи являются не  просто местами захоронения, но  и  важны-
ми религиозными центрами, привлекающими паломников самых 
разных вероисповеданий, ищущих духовной поддержки и  исце-
ления. Многие крупные даргахи вследствие своей популярности 
обрастают инфраструктурой, поддерживающей религиозный ту-
ризм. Возле чиштийских 58 даргахов и даргахов некоторых других 
орденов, таких как Варси, могут быть расположены рынки, где, 
помимо цветов и шелковых покрывал, подаваемых в дар святому, 
продают еду, духи, одежду и любые другие товары. Паломниче-
ские центры, точки обмена валют, гостевые дома и другие мелкие 
частные предприятия, связанные с туризмом, процветают в горо-
дах, известных своими даргахами 59. Город Дева-Шариф недалеко 

58 Суфийский орден Чиштия. Подробнее о суфийских орденах в Индии, в частности 
Чиштия, см. в: Шиммель А. Мир исламского мистицизма / пер. с англ. Н. И. При-
гарина. М.: Алетейа, Энигма, 1999.

59 ПМА, июль-август 2023 года, Дева Шариф.



А н а с т а с и я  В .  К  и н я е в а

№ 3 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 9 3

от Лакхнау получил свой титул Шариф (благородный) благодаря 
гробнице святого Хаджи Варис Али Шаха. Гробница святого яв-
ляется и основной достопримечательностью, и точкой экономи-
ческого и религиозного притяжения.

Рядом с  даргахами традиционно селятся представители со-
обществ, связанных так или иначе с суфийским орденом данно-
го святого. Это могут быть и сообщества особых певцов — ​кавва‑
лов, исполняющих из  поколения в  поколение каввали в  одной 
и  той  же гробнице, с  которой связана их семья, и  семьи род-
ственников и последователей святого 60. К примеру, в городе Фа-
техпур-Сикри, где находится гробница крупного святого Салима 
Чишти, потомки святого в шестнадцатом поколении и семья кав-
валов, связанная с гробницей с момента ее основания, по-преж-
нему проживают в непосредственной близости от даргаха — ​ныне 
крупного туристического центра 61. Особое значение в жизни гроб-
ницы имеет урс — ​годовщина смерти святого, обширные програм-
мы в честь которой, как правило, длятся несколько дней. Как мы 
наблюдали в  городе Сикри во  время урса Больболя Шаха, все 
близлежащее к гробнице пространство на несколько километров 
превращается в огромную ярмарку с аттракционами и рынками 62. 
Так местные предприниматели используют возможность зарабо-
тать во  время наплыва паломников, которые остаются в  городе 
на несколько дней (ил. 2). Для паломников характерно посещать 
даргахи разных святых. Каввалы и некоторые служители гробниц 
также перемещаются от одного даргаха к другому во время урсов. 
Таким образом, даргахи не  только выполняют роль экономиче-
ских, религиозных и культурных центров, но и являются некими 
опорными пунктами, между которыми в течение года перемеща-
ются массы паломников.

60 Подробнее о сообществах каввалов см. в: Киняева А. В. Кто такие каввалы: тради-
ция каввали в Северной Индии и ее хранители // Studia Religiosa Rossica: науч-
ный журнал о религии. 2023. № 4. С. 76–87.

61 ПМА, ноябрь 2024 года, Фатехпур-Сикри.
62 ПМА, ноябрь 2024 года, Сикри.



Т ам  ,  где    хороший        махоль    

1 9 4 � ©  А н а с т а с и я  В .   К и н я е в а


Ил. 2. Ярмарка в городе Сикри во время урса к гробнице Хазрата Сабри 
Больболя. Фото А. В. Киняевой

Заключение

Как видно из вышеприведенных примеров, топография про-
странства, связанного с духовными и религиозными традициями 
мусульман Северной Индии, представлена историческими и но-
выми пространствами. С  одной стороны, новые мусульманские 
районы быстро обрастают особой религиозной инфраструктурой, 
что можно наблюдать на  примере района Абуль-Фазль в  Дели; 
с другой стороны, сам район Абуль-Фазль частично обязан своим 
ростом крупному образовательному центру, исторически связан-
ному с мусульманской культурой, — ​Джамии Миллии Исламии.

Крупные образовательные центры и медресе наравне с важ-
ными религиозными центрами, такими так гробницы, имамба-
ры и мечети, места погребения не только притягивают мигрантов 



А н а с т а с и я  В .  К  и н я е в а

№ 3 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 9 5

из других районов и регионов, но и удерживают сообщества в ме-
стах их исторического проживания. Это можно наблюдать на при-
мере Джамии Миллии в Дели, Алигархского университета в Али-
гархе и  Дар-уль-Улюм в  Деобанде. Помимо стимуляции роста 
мусульманских районов, некоторые локусы, в частности гробни-
цы, играют большую роль и в ежегодных перемещениях индий-
ских мусульман в рамках паломничеств и религиозного туризма, 
что можно наблюдать, к  примеру, в  Сикри и  Дева-Шариф. Без-
условно, внешние факторы, способствующие «геттоизации» му-
сульман, такие как напряжение между индуистами и мусульмана-
ми или между различными сообществами мусульман, сложности 
в поиске жилья усугубляют тенденцию к появлению и консоли-
дации мусульманских кластеров. Тем не менее значение внутрен-
них драйверов этих процессов — ​поиск особого мусульманского 
махоль (уклада, атмосферы, жизнепорядка), желание сохранить 
приобщенность детей к мусульманской культуре и многовековые 
семейные традиции — ​также заслуживают внимания.

Кластеризация поселений мусульман Северной Индии свиде-
тельствует о стремлении не только к безопасности, но и к сохра-
нению и культивации собственной идентичности. В этом процес-
се значительную роль играют и религиозные убеждения, и связь 
между индивидом и  общиной, а  также между общиной и  кон-
кретным географическим пространством. Одним из  ключевых 
аспектов здесь является социализация, происходящая в  рамках 
мусульманских сообществ. Мечети, имамбары и даргахи выступа-
ют не просто местами, имеющими ритуальное и религиозное зна-
чение, но и центрами общественной жизни, где передаются рели-
гиозные знания, культурные традиции и ценности, формируется 
чувство общности и принадлежности.

Важную роль играют и  другие локусы, обладающие особым 
статусом для мусульманской общины. Так, кладбища являются 
не  только местом погребения, но  и  символом памяти, центром 
коллективной идентичности, как в случае с кербелами Лакхнау.

Возможность получения образования в среде, благоприятной 
для мусульман, также крайне значима. Медресе и университеты, 
ориентированные на сохранение религиозных традиций мусуль-
ман, позволяют молодежи получить образование, не  отрываясь 
от своей культурной и религиозной среды.

Историческая память и потомственная связь с определенны-
ми местами — ​еще один фундаментальный фактор. Многие му-



Т ам  ,  где    хороший        махоль    

1 9 6 � ©  А н а с т а с и я  В .   К и н я е в а


сульманские сообщества поколениями связаны с  конкретными 
географическими локусами, обладающими сакральным значе-
нием. Яркий пример — ​шиитские ритуалы ашуры, выстроенные 
вокруг определенных маршрутов процессий в  старом Лакхнау, 
или культ даргахов — ​святилищ, где покоятся останки святых. 
Расположение даргаха, как в случае Дева-Шарифа и многих дру-
гих городов, часто определяет статус и значимость всего поселе-
ния, формируя его культурную и социальную среду. Фактически 
связь с конкретным святым, почитаемым в данном месте, стано-
вится основой идентичности целых сообществ. Некоторые общи-
ны, связанные с  суфизмом, сохраняют свою уникальную иден-
тичность, проживая на  протяжении многих поколений рядом 
гробницами. Это создает особые микромиры, где религиозные 
практики, традиционные ремесла, обычаи и обряды передаются 
из поколения в поколение, обеспечивая преемственность и сохра-
нение традиций. Каввалы, например, часто живут рядом с таки-
ми святилищами, поддерживая музыкальные традиции, связан-
ные с суфийским мистицизмом.

Наконец, нельзя забывать и про экономическую значимость 
этих мест. Помимо прочего, особая мусульманская инфраструк-
тура создает рабочие места и возможности для развития малого 
бизнеса, обслуживающего нужды живущих здесь сообществ. Это, 
в свою очередь, способствует экономическому развитию мусуль-
манского общества. Взаимодействие всех этих факторов — ​от  со-
циализации и  духовных практик до  экономической деятельно-
сти — ​создает сложную и  многогранную картину формирования 
и  поддержания локальных мусульманских поселений Север-
ной Индии. В современной Индии вопрос поиска «своего места» 
мусульманами стоит особенно остро в  свете принятия в  апре-
ле 2025 года поправки к Закону о вакфе (The Waqf (Amendment) 
Act), потенциально ставящей под угрозу локусы, создающие и со-
храняющие мусульманский махоль.

Библиография /References

Полевые материалы

ПМА, ноябрь 2024 года, Алигарх.

ПМА, июль-август 2023 года, Дева-Шариф.



А н а с т а с и я  В .  К  и н я е в а

№ 3 ( 4 3 )  ·  2 0 2 5 � 1 9 7

ПМА, июль-август 2023 года, Дели.

ПМА, ноябрь 2024 года, Дели.

ПМА, ноябрь 2024 года, Деобанд.

ПМА, июль-август 2023 года, Лакхнау.

ПМА, ноябрь 2024 года, Сикри.

ПМА, ноябрь 2024 года, Фатехпур-Сикри.

Литература

Ванина Е. Ю. Индия: история в истории. М.: Наука — ​Восточная литература, 2014.

Дюмон Л. Homo hierarchicus: опыт описания системы каст / пер. с фр. СПб.: Евразия, 

2001.

Карачкова Е. Ю. Диалоги с прошлым. Этноистория раджпутского княжества. М.: Изд-

во «Совпадение», 2013.

Киняева А. В. Голос скорби: ноха, соз и марсия во время мухаррама в Лакхнау // Ан-

тропологии/Antrpoplogies. 2023. № 2. С. 240–252.

Киняева А. В. Кто такие каввалы: традиция каввали в Северной Индии и ее храните-

ли // Studia Religiosa Rossica: научный журнал о религии. 2023. № 4. С. 76–

87. DOI: 10.28995/2658-4158-2023-4-76-87, EDN: TCTUFD

Котин И. Ю. Ислам в Южной Азии. Мечом и молитвой. СПб.: Петербургское восто-

коведение — ​Азбука, 2005. EDN: ZRKDAT

Суворова А. А. Мусульманские святые Южной Азии XI–XV веков. М.: Изд-во ИВ РАН, 

1999.

Суворова А. А. Ностальгия по Лакхнау. М.: АО «Тадем», 1995. EDN: XCNLFJ

Шиммель А. Мир исламского мистицизма / пер. с англ. Н. И. Пригарина. М.: Алетейа, 

Энигма, 1999.

Chelkowski, P.J. (2010) “From the Sun-Scorched Desert of Iran to the Beaches of Trinidad: 

Taʻziyeh’s Journey from Asia to the Caribbean”, in P. J. Chelkowski (ed.) Eternal 

Performance: Taʻziyeh and Other Shiite Rituals, pp. 399–420. Calcutta: Seagull.

Galonnier, J. (2011) “Aligarh: Sir Syed agar and Shah Jamal, Contrasted Tales of a ‘Muslim’ 

City”, in J. Christophe, G. Laurent (eds) Muslims in Indian Cities: Trajectories of 

Marginalisation, pp. 129–158. New York: Columbia University Press.

Gayer, L., Jaffrelot, C. (2011) “Introduction: Muslims of the Indian City. From Centrality to 

Marginality”, in J. Christophe, G. Laurent (eds) Muslims in Indian Cities: 

Trajectories of Marginalisation, pp. 1–22. New York: Columbia University Press.

Gayer, L. (2011) “Safe and Sound: Searching for a ‘Good Environment’ in Abul Fazl Enclave, 

Delhi”, in J. Christophe, G. Laurent (eds) Muslims in Indian Cities: Trajectories of 

Marginalisation, pp. 213–236. New York: Columbia University Press.



Т ам  ,  где    хороший        махоль    

Hasnain, N. (2016) The Other Lucknow: An Ethnographic Portrait of a City of Undying 

Memories and Nostalgia. India: Vani Prakashan.

Hyder, S.A. (2006) Reliving Karbala: Martyrdom in South Asian Memory. Oxford & New 

York: Oxford University Press.

Menon, M. (2010) “Chronicle of Communal Riots in Bombay Presidency (1893–1945)”, 

Economic and Political Weekly 45 (47): 63–72.

Menon, K.D. (2022) Making Place for Muslims in Contemporary India. India: 

HarperCollins.

Syed, J., Pio, E., Kamran, T., Zaidi, A. (eds) (2016) Faith-Based Violence and Deobandi 

Militancy in Pakistan. Palgrave Macmillan.

Verniers, G. (2011) “A Minority within a Minority: the Shias of Kashmiri Mohalla, Lucknow”, 

in J. Christophe, G. Laurent (eds) Muslims in Indian Cities: Trajectories of 

Marginalisation, pp. 105–128. New York: Columbia University Press.

Yoginder, S. (2004) “Shared Hindu-Muslim Shrines in Karnataka: Challenges to Liminality”, 

in I. Ahmad, H. Reifeld (ed.) Lived Islam in South Asia: Adaptation, Accommodation 

and Conflict, pp. 166–186. Delhi: Social Science Press.


	_heading=h.xb3psqw0ughb

