
Софья Рагозина

Благочестие, авторитет и «народный 
иджтихад» в онлайн-среде российских 
мусульман в период пандемии

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-1-76-100

Sofya Ragozina

Piety, Authority and “Popular Ijtihad” in the Online Space of 
Russian Muslims during the Pandemic

Sofya Ragozina  — Institute of Oriental Studies of Russian Acad-
emy of Sciences; Russian Presidential Academy of National Econo-
my and Public Administration (RANEPA) (Moscow, Russia). ragozina. 
grc@gmail.com

This article examines the first reactions of the Russian Muslim com‑
munity in the social networks to the spread of the coronavirus (most‑
ly February-May 2020). We turn to the concepts of authority and 
legitimacy; the ideas of Brian Turner on the performative role of in‑
formation technology for the institution of religious authority; Gary 
Bunt’s discussion of the democratization of Islamic knowledge in the 
online environment; Olivier Roy’s concept of individualization of Is‑
lam; and Peter Mandaville’s idea of decentralization of power in the 
Islamic tradition. This study seeks to answer two interrelated ques‑
tions: who and how reinterprets the category of Islamic piety in the 
context of the pandemic and to what extent the online environment 
transforms the Islamic tradition as a whole. Based on textual analy‑
sis of individual publications on social networks and interviews with 
editors of public websites, the common narratives of Russian Muslim 
discourse on the pandemic were identified as follows: a retaliation 
against China for the oppression of Muslim Uighurs; the search for 
the signs of the coming doomsday; various approaches to the reinter‑
pretation of religious piety. We suggest the term “popular” or “spon‑

Рагозина С. Благочестие, авторитет и «народный иджтихад» в онлайн-среде российских мусульман в период панде-
мии // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2021. № 39(1). С. 76–100.

Ragozina, Sofya (2021) “Piety, Authority and ‘Popular Ijtihad’ in the Online Space of Russian Muslims during the Pandemic”, 
Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(1): 76–100.

7 6 �

	 Исследование выполнено при финансовой поддержке РФФИ в  рамках научного 
проекта № 19-39-60010 «Быть мусульманином в России: политизация идентич-
ности и  модели гражданственности российских мусульман (на  примере мусуль-
манских гражданских активистов)».



№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 7 7

С о ф ь я  Р а г о з и н а

taneous” ijtihad to describe the variety of individualized strategies 
stimulated by the crisis. The construction of these strategies would 
not have been possible without the virtual environment, character‑
ized by the polyarchic community of “online ulema” and the digitali‑
zation of religious practices.

Keywords: Islam in Russia, coronavirus, sociology of Islam, religious 
authority, ijtihad.

СТРЕМИТЕЛЬНОЕ распространение вируса COVID-19, ка-
жется, не  оставило в  стороне ни  одну конфессию. Коллек-
тивные молитвы, «контактные» ритуалы — все, что еще не-

сколько месяцев назад казалось неизменным, пришлось наскоро 
адаптировать к  новым условиям жизни в  глобальном каранти-
не. Если в  православии одним из  краеугольных камней стали 
дискуссии о  допустимости обряда причастия во  время сложной 
эпидемиологической ситуации, то в исламе стали заметны сразу 
несколько сюжетов, развивавшихся по мере распространения ко-
ронавируса по миру: от якобы «справедливого» возмездия Китаю 
за притеснения мусульман-уйгуров до гуманистических призывов 
к Аллаху во имя спасения всех заболевших.

Реакции российских мусульман на новости о коронавирусе об-
наружили сразу несколько фундаментальных проблем, связан-
ных с различными аспектами исламского вероучения. Во-первых, 
это проблема идентичности. Что значит быть благочестивым му-
сульманином в  таких неоднозначных обстоятельствах? Как вы-
страивать отношения «свой  — чужой», например, в  отношении 
Китая, на правительство которого еще буквально вчера была воз-
ложена полная ответственность за угнетение жителей Синьцзян-
Уйгурского автономного района? Во-вторых, по-новому начинает 
звучать фундаментальная полемика между сторонниками боже-
ственного предопределения и свободы воли. Нужно ли предпри-
нимать дополнительные действия по  противодействию распро-
странению эпидемии, если в любом случае «на все воля Аллаха»? 
В-третьих, это проблема религиозного авторитета. Нужно ли под-
чиняться имаму, если тот не  отменяет коллективную молитву, 
тем самым ставя под угрозу жизнь и здоровье уммы? И наоборот, 
нужно ли подчиняться, если отменяет, следуя довольно популяр-
ным ковид-диссидентским настроениям? В-четвертых, не послед-
нюю роль играет и  биоэтическая стороны вопроса. Что говорят 



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

7 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

священные тексты о режиме карантина и дозволенных средствах 
лечения? Наконец, едва ли не единственным пространством для 
обсуждения обозначенных проблем стали социальные сети, ярко 
продемонстрировав свою перформативную роль в  трансформа-
ции исламской традиции как таковой. Рассматривая реакции рос-
сийского мусульманского сообщества на распространение корона-
вируса, мы не просто выявляем основные нарративы исламского 
дискурса на основе текстуального анализа отдельных публикаций 
в соцсетях, но и (в том числе из интервью с непосредственными 
онлайн-активистами — блогерами, администраторами и редакто-
рами публичных страниц) пытаемся выяснить, как само онлайн-
взаимодействие в кризисной ситуации реинтерпретирует катего-
рию религиозного благочестия.

Религиозный авторитет и новые медиа

Поскольку улемы являются авторитетами общества, выполняя роль 
референтной группы, их миссия, возможно, превосходит задачи ин-
теллектуалов, мыслителей и даже политических элит, которые не-
сут ответственность за  принятие стратегических решений по  про-
тиводействию этой опасности [распространения вируса]. Ведь 
проблема не  в  принятии решений, соответствующих уровню рас-
пространения заболевания. Улемы призваны обеспечить готовность 
общества выполнять эти решения, что будет способствовать профи-
лактике болезни и предотвратит ее дальнейшее распространение1.

Журналист популярного ливанского портала далеко не  первым 
обратил внимание на  особую роль исламских ученых (улемов) 
в  различных дискуссиях по  поводу коронавируса. Однако имен-
но ему, на наш взгляд, удалось удачно акцентировать внимание 
на особой легитимности этой социальной группы в обществе. Не-
смотря на  то, что разные мусульманские сообщества характери-
зуются разными типами государственно-религиозных отношений, 
роли института улемов (так, в  этом тексте речь идет преимуще-
ственно о суждениях марокканских богословов), любая кризисная 
ситуация ставит новые вызовы и стимулирует поиск религиозно-
го обоснования тех или иных действий. Кто и как реинтерпрети-

1.	 At-Tilmizi, Abu Muneif. “Al-‘ulama fi muwadzhiga kuruna… Ei musaghima lid-din fi 
tazhannub al-wabai?”, Arabi 21. 13.03.2020 [https://tinyurl.com/yyvstmab, accessed 
on 20.04.2020].



С о ф ь я  Р а г о з и н а

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 7 9

рует категорию исламского благочестия в  условиях пандемии? 
Едва ли светские правительства или политические элиты спо-
собны дать ответ на  этот вопрос. Так, следуя классической ти-
пологии легитимности М. Вебера и  его идее о  том, что ни  один 
из трех идеальных типов легитимности не самодостаточен2, ока-
зывается, что рационально-легального господства, связанного 
с бюрократическими институтами, зачастую в мусульманских со-
обществах недостаточно. Его дополняет традиционная или хариз-
матическая легитимность улемов, которые иногда призваны «пе-
реводить» решения светских правительств на «язык мусульман» 
(хотя, конечно, нельзя ограничивать их субъектность и, как след-
ствие, повестку, сводя функции улемов исключительно к  функ-
ции «посредника» между государством и  уммой). Потребность 
в  «переводе» возрастает в  зависимости от  степени воплощения 
принципов светскости в том или ином государстве: так, в Иране 
или Саудовской Аравии бюрократический аппарат сам «говорит» 
на  языке ислама, в  то  время как в  Европе, по  мнению Т. Асада, 
сама исламская дискурсивная традиция в  конечном счете под-
вергается «секулярному переводу»3. В России Духовные управле-
ния мусульман становятся не  только переводчиками, но  и  сами 
перенимают государственно-бюрократический язык во  взаимо-
действии с общиной. В Европе всевозможные национальные ор-
ганизации мусульман также выступают подобными медиаторами. 
Однако и в России, и в Европе едва ли такие централизованные 
структуры способны выступать авторитетом для всего многооб-
разия мусульманских сообществ. Это, в  числе прочих факторов, 
стимулирует появление новых улемов, способных максимально 
адаптировать свою риторику под интересы отдельной общины.

Сегодня проблема легитимности и  появления новых улемов 
начинает звучать по-новому. Появление большого числа автори-
тетных богословов, чьи фетвы обладают легитимностью у доста-
точно большого числа мусульман, стало следствием «открытием 
врат» иджтихада. В период оформления мусульманской доктри-
ны «иджтихад означал возможность выбора среди противоречи-
вых конкретных предписаний сунны и  индивидуальных реше-
ний сподвижников пророка, наиболее подходящего для данного 

2.	 Вебер М. Политика как призвание и профессия. М.: Рипол-классик, 2018.

3.	 Asad, T. (2018) Secular Translations: Nation-State, Modern Self, and Calculative Rea‑
son. New York: Columbia University Press.



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

8 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

дела»4. В  эпоху соцсетей вынесение личных суждений по  спор-
ному вопросу стало доступно едва ли не  каждому. Теперь, ко-
гда степень доверия тому или иному богослову измеряется ко-
личеством подписчиков и лайков, традиционные формы власти 
подвергаются эрозии. Казавшаяся прочной связь между типами 
господства и  обеспечивающими их  устоявшимися институтами 
разрывается, так как на смену приходят новые социальные свя-
зи  — горизонтальные и  деиерархизированные. Медиа стали иг-
рать все больше перформатирующую роль для религии. Так, из-
вестный специалист по  медиатизации религии Стиг Хьярвард 
выделяет три группы функций медиа на современном этапе: ме-
диа как проводники информации, медиа как языки, позволяю-
щие «выразить религиозные идеи и  чувства разнообразными 
способами, ранее недоступными для институциональной рели-
гии», и  медиа как среды для формирования новых форм соци-
альных отношений5.

Так, полифония голосов глобального мусульманского сообще-
ства становится ближе мусульманину в любом уголке мира от Ма-
рокко до Индонезии. Слушать проповедь катарского богослова или 
читать фетву Аль-Азхара, посмотреть ролик алжирского имама 
во Франции или полистать инстаграм мечети города Хасавюрт — 
благодаря соцсетям у мусульман появилось гораздо больше стра-
тегий для получения исламского знания и, как следствие, появи-
лись новые формы виртуальной легитимности. Играет ли ин-
тернет, в  частности соцсети, решающую форматирующую роль 
в современном становлении исламской традиции? Специалисты 
по-разному устанавливают причинно-следственные связи между 
исламом и тенденциями цифровизации.

Например, Брайен Тёрнер говорит о том, что именно глобаль-
ные информационные технологии стали решающим фактором 
для трансформации института религиозного авторитета. Причем 
это воздействие он оценивает преимущественно в  положитель-
ном ключе в  категориях демократизации. Развитие сетевого об-
щества в  терминологии Мануэля Кастельса стимулирует реали-
зацию как минимум двух свобод: горизонтальные коммуникации 

4.	 Сюкияйнен Л.Р. Мусульманское право. Вопросы теории и практики. М.: «Наука», 
1986.

5.	 Хьярвард С. Три формы медиатизированной религии: изменение облика религии 
в  публичном пространстве // Государство, религия, церковь в  России и  за  рубе-
жом. 2020. № 38(2). С. 50.



С о ф ь я  Р а г о з и н а

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 8 1

и  доступ к  электронному знанию6. По  мнению Б. Тёрнера, элек-
тронные технологии значительно расширили исламский дискурс, 
так как «дали голос» до этого незаметным социальным группам, 
меняется баланс в распределении властных ресурсов: например, 
исмаилиты могут стать мейнстримом наравне с другими направ-
лениями в  шиизме7. Свободный доступ к  информационным тех-
нологиям даже стимулирует формирование новых идентичностей. 
В условиях, когда едва ли не каждый может стать имамом, актив-
но развивается квир-сообщество мусульман. Кроме того, в  ин-
тернете создается конкурентная среда, где каждый может само-
стоятельно проверить источники информации. Развитие «новых 
интеллектуалов» отражает распространение высшего образова-
ния в исламском мире и является следствием глубоких социаль-
ных фрустраций в  результате провала модернизации, особен-
но в условиях неолиберальной глобализации8. Однако несмотря 
на  столь благостную и  идеализированную картину, обрисован-
ную Б. Тёрнером, у  развития цифровых технологий есть и «тем-
ная сторона» в виде исламизма. Будучи «продуктом религиозного 
кризиса традиционной власти», он лишь укрепляется в электрон-
ном пространстве. В целом же акцент на позитивной роли интер-
нета формирует дихотомию — костные формалистские консерва-
тивные традиционные улемы против независимых, мобильных 
и  харизматичных «новых интеллектуалов». Очевидно, что сим-
патии Б. Тёрнера на стороне вторых. Однако выстраивание таких 
искусственных дихотомий не самый продуктивный путь: прежде 
всего потому, что реальность всегда гораздо более сложна, чтобы 
уложить ее в такую строгую схему.

Классику изучения ислама в интернете Гари Бунту также близ-
ка идея о  форматирующем эффекте онлайн-среды для религи-
озного авторитета в исламе. Интернет сокращает дистанцию ме-
жду обычным мусульманином, ищущим ответы на  связанные 
с религией вопросы, и ученым, обладающим достаточной квали-
фикацией для вынесения суждения, основанного на  священных 
текстах. Это порождает сразу несколько противоречий. С  одной 
стороны, появляется возможность «локализации» исламского 
знания вплоть до  его персонализации: если раньше взаимодей-

6.	 Turner, B.S. (2013) The Sociology of Islam: Collected Essays of Bryan S. Turner, 
p. 201. Ashgate Publishing Company.

7.	 Ibid, p. 205.

8.	 Ibid, p. 206.



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

8 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ствие отдельного улема с  уммой могло ограничиваться фетвой, 
ориентированной, например, на  всех суннитов, то  теперь зало-
гом успеха ютуб-канала отдельного улема стало признание спе-
цифической идентичности своей целевой аудитории, учитывая 
не только идентификацию с определенным направлением в исла-
ме, но и политические взгляды, возрастную группу, регион и так 
далее. С другой же стороны, такое массовое «открытие врат идж-
тихада» ставит вопрос об авторитетности института улема как та-
кового. Анонимность и доступность интернета дает возможность 
каждому выступить религиозным авторитетом, основываясь бо-
лее на собственных убеждениях, нежели чем на многолетней бо-
гословской подготовке9.

Однако не все исследователи согласны с таким гипервнимани-
ем к информационным технологиям и предпочитают рассматри-
вать эти тенденции в более широком социологическом контексте. 
Например, Оливье Руа давно развивает тезис об индивидуализа-
ции ислама. Демократизация действительно играет существенную 
роль, но имеет отношение не к содержанию — догма остается не-
изменной, — а к форме. Наблюдаемое сегодня многообразие ос-
новано не на каких-то новых религиозных концепциях, а на кон-
кретном выборе каждого отдельного мусульманина, у  которого 
есть потребность в  осмыслении своего религиозного опыта. Де-
мократизация не  означает либерализацию: «западный» ислам 
на самом деле не более либеральный (по сравнению с саудовским, 
например), а лишь адаптированный к европейскому контексту10. 
В этом смысле социальные медиа, сделавшие проницаемыми гра-
ницы между публичным и  частным, выступают идеальным ин-
струментом индивидуализации ислама на современном этапе. 

Петер Мандавилль также критически относится к идее о «про-
грессивной демократизации» процесса получения знания. «Рас-
ширение публичной сферы не означает производства более плю-
ралистического (в  смысле более толерантного или открытого) 
знания». Демократизация действительно имеет место, но  она 
не  меняет исламский дискурс, а  лишь «усиливает тенденцию 
к децентрализации власти, которая и так всегда присутство‑

9.	 Bunt, G.R. (2018) Hashtag Islam. How Cyber-Islamic Environments Are Transform‑
ing Religious Authority, p. 83. Chapel Hill: University of North Carolina Press.

10.	 Roy, O. (204) “Globalized Islam — Interview with Olivier Roy”, Religioscope, 8 Novem-
ber [https://tinyurl.com/y4fxqvg8, accessed on 10.01.2021].



С о ф ь я  Р а г о з и н а

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 8 3

вала в  исламе» (курсив авт.)11. Плюрализм  — это имманентная 
черта исламской традиции, поэтому глобализацию следует рас-
сматривать в свете изменения масштабов и  интенсивности деба-
тов о значении и природе авторитета в исламе.

Кажется, что между этими точками зрения есть неустрани-
мые противоречия в  оценке степени влияния информационных 
технологий на  исламскую религиозность. Однако при обраще-
нии к  конкретному эмпирическому материалу выясняется, что, 
например, концепция Б. Тёрнера органично дополняет тезис П. 
Мандавилля о плюрализированном авторитете, а анализируемая 
О. Руа индивидуализация ислама отлично прослеживается в «ци-
фровом исламе» Г. Бунта. В  данной работе мы обратимся к  ре-
акциям российских мусульманских соцсетей на распространение 
коронавируса в  России и  мире с  февраля по  апрель 2020 года. 
Стремительное развитие ситуации позволило концентрированно 
увидеть все описанные выше тенденции на  появившемся за  ко-
роткое время богатом эмпирическом материале. 

Стоит добавить также методологическое замечание относи-
тельно сбора и  анализа эмпирического материала. Сбор мате-
риала происходил по  принципу снежного кома: в  апреле  — мае 
2020 года мы ежедневно мониторили социальные сети на  пред-
мет публикаций, касающихся коронавируса. Приведенные ниже 
примеры не  всегда представляют собой самые популярные или 
«вирусные» материалы: скорее наоборот, это посты среднеста-
тистических аккаунтов с  небольшим количеством подписчиков 
(или даже просто комментарии под публикацией), которые тем 
не  менее отражают обнаруженные нами тенденции. Мы не  ста-
вили задачу квантифицировать данные относительно конкретных 
стратегий, основываясь скорее на нашей экспертной оценке ана-
лизируемого дискурса и  выделении в  нем основных тенденций. 
Анализируя таким образом различные проявления исламского 
в  онлайн-среде, мы опираемся прежде всего на  подходы социо-
логии религии. Для полноты картины мы также не пренебрегли 
и инструментарием социальной антропологии, проведя несколь-
ко интервью с авторами отдельных исламских интернет-проектов. 
Такая комбинация позволяет отойти от конъюнктурных сюжетов, 
связанных с  изучением радикального ислама в  сторону «живой 
религии» и увидеть динамику религиозности.

11.	 Mandaville, P. (2007) “Globalization and the Politics of Religious Knowledge. Pluraliz-
ing Authority in the Muslim World”, Theory, Culture and Society 24(2): 102.



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

8 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Что же касается конкретных социальных сетей, ставших пред-
метом нашего анализа, то  прежде всего речь идет о  проектах 
«ВКонтакте» и «Инстаграм», в меньшей степени «Ютуб», «Фейс-
бук» и  «Телеграм». О  наибольшей популярности отдельных со-
циальных сетей среди российских мусульман судить довольно 
сложно, так как исследования на  эту тему, равно как и  какая-
либо статистика отсутствуют. Основываясь на  нашем опыте на-
блюдения, с  определенной долей уверенности можно сказать, 
что тройка лидеров выглядит так: ВКонтакте, Инстаграм, Теле-
грам. Первая соцсеть привлекает прежде всего максимальным 
охватом русскоязычной аудитории, там зачастую можно встре-
тить разного рода коммерческие проекты, связанные с исламом 
(онлайн-школы, исламская косметика и пр.). В то время как Ин-
стаграм и Телеграм в наименьшей степени контролируются вла-
стями на  предмет потенциального распространения экстремист-
ских материалов, поэтому данные социальные сети предлагают 
большее разнообразие именно религиозных и  богословских ма-
териалов. В Ютубе огромной популярностью пользуются лекции 
и  проповеди иностранных улемов, которые активно переводят 
многочисленные мусульманские активисты (не  всегда с  целью 
монетизации своего проекта). 

Возмездие Китаю и  ожидание конца света: первые 
реакции мусульман на коронавирус

Первые заболевшие «новым видом вируса, вызывающим вирус-
ную пневмонию», появились в  китайском Ухане в  декабре 2019 
года, а  уже 2 февраля 2020 года была зафиксирована первая 
смерть от коронавируса за пределами Китая12. 31 января 2020 года 
в  России выявили первых двух больных коронавирусом. Прини-
мая во  внимание тезис Б. Тёрнера о  перформативной роли ин-
формационных технологий для современных мусульман, стоит 
отметить, что именно в соцсетях появились первые реакции про-
стых мусульман и обсуждения ситуации с коронавирусом. С кон-
ца января по  начало марта 2020 года дискурс выстраивался во-
круг трех центральных элементов.

Во-первых, это дискурс возмездия, и в первую очередь Китаю 
за  угнетение мусульман-уйгуров. Мусульмане не  только не  оста-

12.	 Пандемия коронавируса // Интерфакс [https://tinyurl.com/y39z437o, доступ 
от 20.04.2020].



С о ф ь я  Р а г о з и н а

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 8 5

лись в  стороне от  резкого скачка ксенофобии в  отношении ки-
тайцев в  разных регионах России, начавшейся в  связи с  распро-
странением эпидемии, но и привнесли собственную «исламскую» 
повестку в обвинительную риторику в отношении Китая.

Возможно то  что в  Китае вспыхнул такой новый вирус это все 
из-за их политики притеснения Уйгур Мусульман которых насиль-
но деисламизируют то  есть заставляют их  отказаться от  Религии 
Ислам и принять коммунистическую ересь (Идеологию Атеизма)13.

Интересно, что на  ранних этапах распространения коронавиру-
са эта мысль проходит красной нитью через многие публикации 
не  только рядовых мусульман, но  и  некоторых лидеров россий-
ского мусульманского сообщества. На протяжении 2018–2019 го-
дов многие российские мусульмане открыто выступали против 
политики китайских властей в Синьцзян-Уйгурском автономном 
районе. И  изначальное распространение вируса исключительно 
на  территории Китая, казалось, давало дополнительные основа-
ния для продолжения обвинительной риторики. Новый вид ко-
ронавируса на  тот момент казался «рядовым» явлением наря-
ду с атипичной пневмонией и свиным гриппом и воспринимался 
исключительно как китайская проблема. 3 февраля на странице 
Духовного управления мусульман Москвы появилось обращение 
муфтия Москвы Ильдара Аляутдинова, в котором обывательская 
риторика сменяется богословскими рассуждениями о справедли-
вости и защите верующих от притеснителей.

Например, в Священном Коране и Сунне упоминается о Даббатуль-
ард — существе, которое принято считать одним из предвестников 
Судного Дня. Арабское слово «дабба» характеризует это животное 
«ползущее, беззвучное», что можно сравнить со змеей. …

Стремительно распространяющийся коронавирус (вероятным 
его источником ученые называют змей или летучих мышей) застав-
ляет задуматься о приближении этого Дня. …

Нужно задуматься, не  являются ли эти обстоятельства прояв-
лением Божественной Воли, когда Аллах через поступки тиранов 

13.	 Здесь и далее в приведенных цитатах сохранена авторская орфография. Мирзое‑
ва М. На фото летучая мышь в супе или суп из мыши, как вам удобно // Vk.com. 
25.01.2020 [https://vk.com/km1234321?w=wall136290690_2765, доступ 
от 20.04.2020].



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

8 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

одергивает нас от  греховного, запретного, дарует возможность из-
менить себя, скорректировать убеждения и взгляды.

Безусловно, мы, мусульмане, ни  в  коем случае не  должны зло-
радствовать, когда какой-либо народ постигнет беда, потрясе-
ние, несчастье, но  суметь вынести и  всего происходящего пользу, 
мудрость — обязаны…14

Спустя месяц после этого в начале марта, когда по всему миру уже 
было более ста тысяч заболевших15, муфтий Чечни Салах Межиев 
также обратился к риторике возмездия и угнетения.

То, что эта болезнь возникла в  Китае, это божий гнев. Будь 
то по причине угнетенных мусульман или по другой причине. Если 
Бог был бы разгневан на мусульман, то болезнь началась бы в му-
сульманской стране. Но это не значит, что она не доберется до му-
сульманских стран16.

Кризисная ситуация обостряет потребность в защите собственной 
идентичности и, как следствие, стимулирует более четкое прове-
дение красных линий разграничения «своих и чужих». 

Смысл различения друга и врага состоит в том, чтобы обозначить 
высшую степень интенсивности соединения или разделения, ассо-
циации или диссоциации; это различение может существовать тео-
ретически и практически независимо от того, используются ли од-
новременно все эти моральные, эстетические, экономические или 
иные различения17. 

Поэтому довольно быстро в  дискурс возмездия были включены 
и другие «субъекты, выступающие против ислама».

Они называли ислам болезнью и получили болезнь.
Они называли Кур’ан вирусом и получили коронавирус.

14.	 Пост на странице «Духовного управления мусульман Москвы» от 3.02.2020 [htt-
ps://tinyurl.com/yxwz46v9, доступ от 20.04.2020].

15.	 “Coronavirus Cases”, Worldometer. [https://www.worldometers.info/coronavirus/cor-
onavirus-cases/, accessed on 20.04.2020].

16.	 Муфтий Чечни: коронавирус  — божья кара за  угнетенных мусульман // Кавказ. 
Реалии. 6.03.2020 [https://www.kavkazr.com/a/30472043.html, доступ 
от 20.04.2020].

17.	 Шмитт К. Понятие политического // Вопросы социологии. 1992. № 1.



С о ф ь я  Р а г о з и н а

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 8 7

Они сажали уйгуров в тюрьмы за их вероисповедание — и их горо-
да превратились в тюрьмы.
Они запретили хиджаб — в итоге весь город ходит в масках.
Они запретили ислам, в  итоге многие страны запрещают въезд 
из их страны...
Они говорили  — где ваше наказание? Нас никто не  остановит, 
но теперь они понимают, что их может остановить самое мельчай-
шее, что есть на земле (вирус).
Китай — это предупреждение нам, просто маленькое предупрежде-
ние. Опомнитесь!18 

Несмотря на  отдельные призывы в  комментариях к  этим и  дру-
гим публикациям не  злорадствовать и  не  подводить всех китай-
цев под одну гребенку19, на  начальном этапе распространения 
коронавируса в  российском исламском дискурсе возоблада-
ла политически и  религиозно мотивированная ксенофобия, ни-
как не  соотносящаяся с  гуманистическими ценностями ислама. 
Но  защита идентичности происходит не  только в  обозначении 
«чужих», но  и  в  артикуляции «своего». Так, фундаментальная 
политическая категория определения «друга» и  «врага» перете-
кает в религиозный дискурс. Промежуточный вариант — это ар-
тикуляция «своих» ценностей через противопоставление их дру-
гим. Например, еще в феврале был довольно распространен тезис 
о неприемлемости в исламе употребления в пищу животных вро-
де змей и  летучих мышей (которые, согласно распространенно-
му мнению, и  стали возбудителями нового вируса), в  то  время 
как китайцы «едят все что живет и ползает разных местах и даже 
то что есть брезгливо и опасно для здоровья человека но они едят 
и  не  проявляют не  какой гигиены к  еде при готовки ее и  поло-
сти рта»20.

В то же время не менее остро в условиях распространения ви-
руса встал и  вопрос о  внутренних аспектах исламской идентич-
ности в  связи с  распространением коронавируса за  пределами 
Китая, в  том числе и  в  мусульманском мире. Исламское благо‑
честие — это второй элемент дискурса, со всей очевидностью 

18.	 Пост на странице «Коран. Сунна» от 10.02.2020 [https://tinyurl.com/y56z9zsg, до-
ступ от 20.04.2020].

19.	 Пост в  группе «Ислам бот» от  27.02.2020 [https://vk.com/islamrobot?w=wa
ll-157031292_7805, доступ от 20.04.2020].

20.	Мирзоева М. На фото летучая мышь в супе или суп из мыши, как вам удобно...



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

8 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

проявившийся в первых реакциях на меняющийся контекст. Как 
действовать в  условиях распространения эпидемии? Если крат-
ко  — то  быть хорошим мусульманином. Если с  середины марта 
рекомендации и разъяснения стали носить более частный харак-
тер (как дозволено вести себя в карантине, как молиться в услови-
ях ограничения доступа в мечети и т. д.), то в первых материалах, 
распространяемых в  соцсетях в  конце февраля  — начале марта, 
акцент делался преимущественно на  фундаментальных принци-
пах исламского вероучения: например, подчиняться Аллаху, по-
скольку «все дела находятся в руках Аллаха», встречать все беды 
«с  терпением и  надеждой на  вознаграждение» и  помнить, что 
«самая большая беда  — это беда в  религии (человека)»21. Пока-
зательно, как обсуждение подобных материалов породило волну 
спонтанного «народного» иджтихада среди пользователей соцсе-
тей — речь прежде всего идет о той радикальной фрагментации 
передачи исламского знания, когда буквально каждый пользо-
ватель может выносить суждения, сообразуясь часто не  столько 
со своим религиозным, сколько житейским опытом. Идея о необ-
ходимости подчинения Аллаху быстро трансформировалась в те-
зис «надо бояться Аллаха, а не вируса». 

Может я  ошибаюсь но  как можно не  ходить на  намаз в  Мекку?! 
Ведь все от  Аллаха, бояться вируса не  понятного который по  мне 
не существует22.

Можно предположить несколько объяснений такому повороту 
в онлайн-дискуссиях. 

Во-первых, обращение к  риторике «усиления» религиозно-
го поклонения удовлетворяет потребности в  реартикуляции соб-
ственной идентичности в  условиях кризиса. Достигнутая таким 
образом роль «благочестивого мусульманина» легитимирует воз-
можность индивидуального вклада в передачу знаний умме. 

Во-вторых, отрицание угрозы со стороны вируса граничит с кон-
спирологическими теориями, отрицающими существование вируса 
как такового, которые зачастую оказываются особенно востребова-
ны в  период повышенной неопределенности. Движение «корона-

21.	 Пост «КОРОНАВИРУС» в группе «Библиотека ислама от А до Я» от 4.03.2020 [htt-
ps://vk.com/biblioteka.islama?w=wall-42391762_30142, доступ от 20.04.2020].

22.	 Комментарий пользователя _ram_a к  посту на  странице sunna.muhammada 
от 17.03.2020 [https://www.instagram.com/p/B9163aulXFj/, доступ от 20.04.2020].



С о ф ь я  Р а г о з и н а

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 8 9

диссидентов» возникло очень быстро еще на ранних стадиях рас-
пространения эпидемии. Цели и  аргументация этого движения 
могут быть самыми разнообразными и  должны стать предметом 
отдельного подробного рассмотрения. Здесь приведем лишь пару 
примеров. Например, риторика отрицания вируса использовалась 
религиозными властями Ирана, когда шла речь об  ограничении 
доступа к  шиитским святыням города Кум. По  мнению отдель-
ных представителей религиозных властей, за рекомендациями ор-
ганов здравоохранения по  ограничению паломничества видны 
«скрытые руки врага»: «…победа над Кумом  — мечта вероломно-
го Трампа и его домашних наемников, но эта мечта не будет реа-
лизована даже в  их  могиле... он хочет сделать коронавирус пово-
дом для культурного удара по престижу Кума»23. Что же касается 
российского мусульманского интернет-сообщества, то здесь подоб-
ная языковая стратегия использовалась вновь для подчеркивания 
особого благочестия вопреки любым обстоятельствам. Интересно, 
кстати, обращение с той же целью к нумерологии:

Число 19 в этом названии неспроста . оно является первочислом ан-
гелов творца . ниспосылая КОРАН обещавшего охранять его до суд-
ного дня. Ближайшие три года будут еще более интенсивными ..как 
уже писал ранее скоро мы не узнаем некоторые государства ....год 
1444 хиджры будет кратным 19 и  одновременно числу суры 76 че-
ловек ....совсем не случайно появления вируса в тот момент когда 
китай вознамерился переиначить КОРАН ....24

Наконец, в-третьих, эта дискуссия затронула фундаментальную 
полемику между сторонниками божественного предопределения 
и  свободной воли, восходящую еще к  средневековой исламской 
философии. «Спонтанный иджтихад» затронул, например, и 51-й 
аят 9-й суры Корана:

Скажи: «Нас постигнет только то, что предписано нам Аллахом. 
Он  — наш Покровитель. И  пусть верующие уповают на  одного 
Аллаха»25.

23.	 Khalaji, M. “The Coronavirus in Iran (Part 1): Clerical Factors”, The Washington Insti-
tute. 9.03.2020 [https://tinyurl.com/y4l6kh8o, accessed on 20.04.2020].

24.	 Муллагалин С. Пост от 10.03.2020 [https://vk.com/is.yabalak?w=wall376700610_511, 
доступ от 20.04.2020].

25.	 Перевод Э. Кулиева. Ссылки на этот аят можно встретить, например, здесь: Пост 
«Лучший совет против коронавируса» в сообществе «Религия Ислам مالسإلا نيد» 



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

9 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Некоторые пользователи «истолковали» ссылку на  этот аят 
так, как будто никаких иных специальных действий предпри-
нимать не  требуется, кроме пятикратного омовения и  молит-
вы и чтения Корана. Силы их веры якобы будет достаточно для 
противостояния болезни, угроза со  стороны которой намеренно 
преувеличивается26.

Наконец, нельзя не  отметить и  специфику соцсетей как тако-
вых в  организации коммуникации. Зачастую отношения «редак-
тор  — подписчик»  — речь идет не  только о  мусульманских сооб-
ществах — выстраиваются по модели «продавец — клиент»: спрос 
подписчиков на определенный контент заставляет редакторов вы-
страивать свое «медиапредложение» соответствующим образом, 
а  подписчик «максимизирует свою полезность», и  это касается 
не  только монетизированных проектов. И  в  условиях эпидемии 
категория благочестия стала особенно выгодным «медиатоваром» 
(например, для расширения своей читательской аудитории), на что 
немедленно отреагировали редакторы мусульманских сообществ. 
Наиболее ярко, на наш взгляд, это проявилось в многочисленных 
материалах с дуа (молитвами) от коронавируса27. Подобная «ком-
модификация» религиозного благочестия ни в коем случае не пре-
уменьшает значение исламских ценностей, скорее наоборот: спо-
собствует повышению их  значения в  индивидуальной стратегии 
религиозного поиска каждого отдельного подписчика.

Стоит отметить, что здесь мы преимущественно говорили о ре-
акциях отдельных мусульман на  развитие ситуаций с  коронави-
русом. На  уровне «низовых» дискуссий определились основные 
элементы дискурса, предопределившие его дальнейшее разви-
тие. Если на  начальном этапе большую его долю занимала ксе-
нофобия в отношении китайцев, то чуть позже, по мере того как 
антикитайский дискурс уходил на  второй план, сформировался 
главный запрос на  реартикуляцию категории исламского благо-
честия и  нормативности. Растущие дискуссии и  потребность му-
сульман в  поиске ответов на  волнующие их  вопросы в  условиях 
нарастающей неопределенности стимулировали исламских бого-
словов активно включится в  процесс обсуждения коронавируса 

от  18.03.2020 [https://vk.com/islamnapominanie?w=wall-83046556_1084846, до-
ступ от 20.04.2020].

26.	 Видео «Страх и паника опаснее коронавируса» на странице svet.imana от 16.03.2020 
[https://www.instagram.com/p/B9zabKLhMcG/, доступ от 20.04.2020].

27.	 См. например: Видео на странице islam_din_rus от 18.03.2020 [https://www.insta-
gram.com/p/B94GVSEFWLg/, доступ от 20.04.2020].



С о ф ь я  Р а г о з и н а

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 9 1

и дать более инструментальные разъяснения относительно част-
ных моментов распространения эпидемии.

«Импортированные» улемы и  ДУМ РФ: российские 
мусульмане в  поиске ответов на  коронавирусные 
вопросы

К  середине марта русскоязычные мусульманские сообщества 
в  соцсетях заполнились переводами обращений иностранных 
мусульманских богословов, разъясняющих поведение мусуль-
ман во  время эпидемии. Можно выделить несколько основных 
тем. Во-первых, это обоснование введения карантина по  шариа-
ту со ссылкой на хадис Бухари: «Если вы слышите, что она (чума) 
разразилась в стране, не идите туда; а тот, кто в этом городе, пусть 
не выходит оттуда»28. Во-вторых, это поиски признаков грядуще-
го Судного дня (киямат). Наконец, некоторые продолжили обви-
нять китайцев в сложившейся ситуации29. Другая линия аргумен-
тации состояла в своего рода деконтекстуализации коронавируса: 
ежедневно в мире умирают тысячи людей, не только от коронави-
руса, смерть неизбежна, поэтому важны лишь благие дела.

Стоит отметить, что именно эти многочисленные переводы ви-
деообращений иностранных улемов  — один из  основных видов 
контента в  русскоязычном мусульманском сегменте Ютуба. По-
иск ответов на  повседневные бытовые и  фундаментальные бо-
гословские вопросы рождает спрос среди мусульманского сооб-
щества на  подобные материалы. Это не  значит, что российские 
имамы или «самопровозглашенные» улемы отсутствуют  — они 
также представлены довольно широко. Просто в  условиях ради-
кальной персонализации стратегий передачи и  получения зна-
ния, о  чем говорит Г. Бунт, их  становится недостаточно. Вновь 
обращаясь к  метафоре коммодификации, создается своего рода 
«рынок исламского знания», где потребитель может выбрать мак-
симально удовлетворяющий его запросам контент. Это также хо-
рошо иллюстрирует появление глобального сетевого мусульман-
ского общества. Вот яркий пример: в 2015 году Малаз Маджанни, 
выходец с  Ближнего Востока и  австралийский имам, запустил 

28.	 Видео «Коронавирус как быть» на странице daawat_quran от 03.03.2020 https://
www.instagram.com/p/B9Q9LceCkEV/, доступ от 20.04.2020].

29.	 Абдуррахман Димашкия — Послание председателю Китая (коронавирус уйгуры) 
[https://tinyurl.com/yyj9ph9k, доступ от 20.04.2020].



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

9 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

масштабный медиапроект, призванный противостоять исламофо-
бии30, и с тех пор его материалы часто переводят на русский язык, 
в том числе и материалы по коронавирусу.

Первая реакция со стороны официальных лиц российского му-
сульманского сообщества появилась 10 марта31. В обращении Сове-
та улемов в  связи с  распространением коронавируса COVID-2019 
тезисно «переводились» на  язык ислама требования Роспотреб-
надзора чаще мыть руки, стараться не  касаться лица, проявить 
особое внимание к пожилым людям. В последующих материалах 
также разъяснялась допустимость карантина как «изобретения ис-
ламской цивилизации», а также на основе хадисов обосновывалась 
целесообразность антивирусных мероприятий32. 

Здесь есть большой соблазн вслед за Б. Тёрнером провести во-
дораздел между не  столь мобильными «официальными» улема-
ми, представляющими ДУМ РФ, и  «продвинутыми», ориенти-
рованными на  простых мусульман интернет-улемами. Однако 
это непродуктивно как минимум по  двум причинам. Первая  — 
структурная. Как уже отмечалось выше, едва ли какая-то из стро-
гих аналитических моделей способна объяснить полифонию му-
сульманского интернет-пространства. Кстати, в  русскоязычном 
сегменте это усугубляется и  довольно востребованным в  поли-
тическом дискурсе делением на «хороший», «традиционный», ас-
социирующийся с  ДУМами ислам и  «плохой» радикальный ис-
лам. Эта же схема иногда переносится на онлайн-сферу: в связи 
со сложностью осуществления контроля в интернете, именно он-
лайн, как уже говорилось выше, становится благоприятной сре-
дой для распространения радикальных идей. Справедливости 
ради стоит отметить, что даже беглый мониторинг русскоязычно-
го мусульманского интернет-пространства свидетельствует о вос-
требованности салафитских идей. В  условиях такой секьюри-
тизации использования интернета мусульманами от  внимания 
исследователей часто ускользает значительный сегмент интер-
нет-пространства. Например, локальные мусульманские сооб-

30.	 Om, J. (2015) “Muslim community establishes $1 million television studio, the One 
Path Network, to counter mainstream media treatment of Islam”, ABC, March 17 [htt-
ps://tinyurl.com/y297lyaz, accessed on 20.04.2020].

31.	 Обращение Совета улемов в  связи с  распространением коронавируса COV-
ID-2019 // Мусульмане России. 10.03.2020 [http://dumrf.ru/islam/sermon/16801, 
доступ от 20.04.2020].

32.	 Коронавирус шествует по  планете: реакция исламского мира // Мусульмане Рос-
сии. 20.03.2020 [http://dumrf.ru/common/event/16860, доступ от 20.04.2020].



С о ф ь я  Р а г о з и н а

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 9 3

щества, для которых интернет служит инструментом знакомства 
с исламом, ставят своей целью «сделать так, чтобы они (мусуль-
мане) постоянно были в напоминании»33, или молодежные сооб-
щества, для которых интернет — это просто привычная коммуни-
кационная среда: «там обсуждаются события, читаются новости, 
люди узнают ответы на вопросы, получают знания»34.

Вторая причина связана с кажущимся неустранимым конфлик-
том между оффлайн и онлайн-улемами. Однако именно ситуация 
с  распространением коронавируса продемонстрировала возмож-
ность достижения консенсуса не  только между «официальными» 
и «неофициальными» улемами, но и даже сгладила противоречия 
между суннитами и  шиитами. Некоторые арабские СМИ не  мог-
ли не отметить, что «благодаря» коронавирусу удалось достигнуть 
редкого согласия между отдельными саудовскими и иранскими бо-
гословами, увидевшими в распространении вируса предзнаменова-
ние Судного дня35. На первый план вышел эгалитаризм и осознание 
иллюзорности стабильности материального мира. Очень показате-
лен в этом ключе материал под названием «Коронавирус с точки 
зрения Ислама», опубликованный на популярном шиитском кана-
ле, нашедший отклик в том числе и у мусульман-суннитов. 

В  чем же специфика именно современной ситуации с  коронави-
русом? В  том, что эта болезнь показала всю степень абсурдности 
и  противоестественности той искусственной мировой системы, 
в  которой мы живем. В  этой системы гигантские средства тратят-
ся на  совершенно ненужные цели и  проекты, такие как полеты 
на Марс, освоение космоса, создание новейших вооружений и ору-
дий убийств, поддержку половых извращенцев, но  при наступле-
нии реальной беды оказалось, что людям на всей планете элемен-
тарно не хватает масок36.

Такой антиглобалистский посыл удивительным образом сочетает-
ся с дискурсом общемусульманской солидарности. Один из самых 

33.	 Из  интервью с  Э. Аллахвердиевым, автором сообщества «Ислам ةنيدم Иваново» 
[https://vk.com/islam_ivanovo, доступ от 20.04.2020].

34.	 Из интервью c автором сообщества «Ислам бот / Islam bot» [https://vk.com/islam-
robot, доступ от 20.04.2020].

35.	 “”Korona min al-‘ulamat as-sa’a”… ittifaq nadaru lirijal din shchia’ wa sunna”, Raseef22. 
16.03.2020 [https://tinyurl.com/yxg6uwsk, accessed on 20.04.2020].

36.	 Коронавирус с точки зрения Ислама // Иман Ислам Ихсан. 22.05.2020 [https://ti-
nyurl.com/y5mc45e6, доступ от 01.06.2020].



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

9 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

показательных моментов здесь  — это паника по  поводу опустев-
шей Каабы, охватившая весь мусульманский мир. Еще 27 февра-
ля власти Саудовской Аравии временно закрыли въезд в  Мекку 
и  Медину для паломников, 4 марта было ограничено соверше-
ние малого паломничества (умры), а 5 марта впервые за послед-
ние сорок лет были закрыты священные мечети Мекки и Медины. 
Это интерпретировалось многими пользователями и  вновь как 
признак близкого наступления Судного дня, и как вмешательство 
в  божественное определение, а  следовательно, действие, нару-
шающее основы основ исламской доктрины. Кстати, с существен-
ной задержкой — 20 марта — ДУМ РФ как будто вступает в заоч-
ную полемику с теми, кто, по их мнению, преуменьшает значение 
вируса, апеллируя к принципу предопределения. 

Понятны соображения наших единоверцев об  этической недопу-
стимости закрытия мечетей и апелляция к одному из базовых стол-
пов Имана — предопределению (кадр). Однако приостановка рабо-
ты молельных площадок и духовных управлений в Москве и других 
российских регионах не должна восприниматься как противоречие 
принципам Ислама37.

Наконец, отдельно стоит сказать, что распространение корона-
вируса вернуло телесность в  риторику улемов. В  принципе, ис-
лам придает большое значение телу, определяя различные прак-
тики контроля над ним. Например, регулируется движение тела 
во время молитвы, ношение женщиной платка, соблюдение поста 
во время священного месяца Рамадан для очищения тела и духа 
и  так далее. Считается, что тело принадлежит Аллаху, а  физи-
ческое здоровье  — это дар Аллаха, который должен поддержи-
вать человек, живущий в  теле. Следуя этой логике, допустимы 
и  любые средства для поддержания здоровья в  этом теле. Это 
подтверждается и рядом хадисов, например: «Какую бы болезнь 
ни ниспослал Аллах, Он обязательно ниспосылает и средство ее 
исцеления (Аль-Бухари 5678)». 

Распространение коронавируса породило новое прочтение ис-
ламской биополитики. Во-первых, это коснулось категории чисто-
ты. Тахарат в исламе подразумевает не только ритуальную и физи-
ческую чистоту, но и является элементом юридического дискурса: 
обязательство каждого мусульманина состоит в соблюдении чисто-

37.	 Коронавирус шествует по планете: реакция исламского мира.



С о ф ь я  Р а г о з и н а

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 9 5

ты и тела, и души. В условиях эпидемии категория «чистота» пе-
рестала быть лишь религиозной категорией, став органичной ча-
стью медицинского дискурса, который, в свою очередь, в эти дни 
стал органичной частью повседневности не только для мусульман. 
Например, авторы множества материалов в  западных изданиях 
подчеркивали «преимущества» мусульманских стран в  противо-
действии распространению эпидемии, связанные, например с вы-
соким уровнем гигиены из-за пятикратного омовения38. 

Вслед за тахаратом в медицинский дискурс перетек и хиджаб — 
только реакции были куда более эмоциональны. «Они запретили 
хиджаб — в итоге весь город ходит в масках». Хиджаб и раньше 
был красной линией в  вопросе разграничения секулярной и  ре-
лигиозной идентичностей. Отождествление масок и платков в ис-
ламском дискурсе призвано показать «искусственность» критери-
ев проведения красных линий, позволяя при этом значительно 
расширить сферу религиозного за счет светского. 

Кажется, что коронавирус сделал тело исключительно объектом 
медицинского дискурса, «подстроив» под себя даже религиозную 
риторику. Однако тело никогда не  переставало быть и  объектом 
биополитики со  стороны государства. Так, отдельные исламские 
акторы «перевели» не  только медицинскую терминологию в  ис-
ламский дискурс, но  и  риторику официальных властей, придав 
их действиям практически религиозную легитимность. Здесь очень 
показательна реинтерпретация категории тела в одном из постов 
в  Фейсбуке Д. Мухетдинова, первого заместителя Р. Гайнутдина, 
одного из самых медийных представителей официальных россий-
ских мусульманских структур. Он утверждает, что «забота о теле — 
это фундаментальный призыв ислама, а тело — это духовный во-
прос». Одновременно с  этим он вписывает телесность в  дискурс 
освобождения и  дисциплинарной власти буквально в  терминоло-
гии М. Фуко. 

Тело не является чем-то дурным по своей сути — дурным оно может 
стать вследствие недостойного обращения с ним. Именно поэтому 
ислам говорит об  очищении, а  не  об  отвержении тела. Об  очище-
нии от  стихийных эгоистических устремлений. Подлинная аске-
тика, понимаемая как искусство преображения страстей, приводит 

38.	 Aslan, R.S. “What Islamic hygienic practices can teach when coronavirus is spreading”, 
The Conversation. 16.03.2020 [https://tinyurl.com/y6nk3smu, accessed on 
20.04.2020].



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

9 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

человека к  дисциплинированному «связыванию» тела и  души. Та-
кое «связывание» развязывает путы, которые тело и душа наложи-
ли друг на друга. Оно дает возможность целостному, нерасколотому 
человеку служить Истоку его жизни. Тем самым оно хранит свобо-
ду человека. …

Необходимы эффективные меры, учитывающие требования на-
стоящего момента. В  этот мрачный и  тревожный период тела лю-
бого уровня (индивиды, социальные группы, государство, общество 
в целом) должны быть полны решимости к дисциплине. К той дис-
циплине, которая защитит нашу жизнь и нашу свободу. К той сво-
бодной дисциплине, которой человек изначально не был лишен…39

Расширяя телесность до уровня государства, Д. Мухетдинов таким 
образом обеспечивает взаимопроникновение властных и религи-
озных дискурсов. Нормативное функционирование «тела» теперь 
не только часть индивидуального религиозного опыта — она вме-
няется в обязанность любого сообщества. Свобода здесь иллюзор-
на: индивидуальное как будто нивелируется, выводя на  первый 
план тотальную «свободную» дисциплину. 

Онлайн-джума и  трансляции из  пустой Каабы: тревога 
от вторжения профанного в сакральное 

Наконец, последнее, о чем хотелось бы упомянуть, — это феномен 
цифровизации отдельных исламских ритуалов, о  чем в  том чис-
ле говорит Г. Бунт. Именно эпидемия изменила многие режимы 
темпоральности и  придала максимальное ускорение тенденци-
ям цифровизации, вынудив оперативное перемещение религии 
в онлайн. Община, ранее казавшаяся неотъемлемым элементом 
множества практик, теперь вдруг как будто перестала существо-
вать. Как сохранить чувство уммы в виртуальном пространстве? 
Едва ли можно сказать, что мусульмане — не только российские — 
были готовы к этому. Почему вид пустой Каабы вызвал такую па-
нику среди мусульман всего мира? Ведь дело не  только в  ситуа-
тивных рассуждениях о допустимости закрытия мечетей с точки 
зрения шариата. Никогда еще вторжение профанного в сферу са-
крального не  было таким стремительным и  оттого, кажется, за-
стало врасплох мусульманскую общину. До  этого онтологиче-

39.	 Публикация Дамира Мухетдинова от 16.03.2020 в Фейсбуке [https://tinyurl.com/
y5k958qr, доступ от 20.04.2020].



С о ф ь я  Р а г о з и н а

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 9 7

ски никоим образом не причастный к священному, сейчас вирус 
с легкостью преодолел ранее непроницаемые границы. Во многих 
комментариях мы встречаем упоминания «ничтожности разме-
ров» вируса — и от этого тревога возрастает еще больше.

Единственный путь преодоления сложившейся неопределен-
ности — максимально «реальный» переход религиозных практик 
в  онлайн. Что нужно для эффективной цифровизации ритуала? 
К. Бекер, изучая салафитские онлайн-сообщества Нидерландов 
и Германии, выделяет три критерия успешности религиозных ри-
туалов виртуальной среде: они должны 1) защищать сакральное 
от  профанного, 2) быть результатом усилий общины, в  которых 
значительная часть общины принимает участие и/или призна-
ет их в качестве легитимных, 3) поддерживать и воспроизводить 
основные ценности религии. Успешность переноса ритуала в но-
вую среду зависит от  взаимодействия между доступностью соот-
ветствующих технологий и требований самого ритуала40.

В первую очередь перенос религиозной практики в онлайн кос-
нулся коллективной пятничной молитвы. «20 марта 2020 г. — 25 
Раджаба 1441 г. хиджры войдет в историю российского мусульман-
ства как день, когда из Московской Соборной мечети российские 
мусульмане впервые провели пятничный намаз онлайн»41. Почти 
сразу же ДУМ РФ поспешило заявить об  успешности этого меро-
приятия, оценивая ее как раз по  предложенным выше критери-
ям. Легитимность принятого решения о  переносе молитвы в  он-
лайн обосновывалась большим количеством человек, смотревшим 
трансляцию: «при совокупной вместимости всех трех наших мече-
тей не  больше 25 тысяч человек, сегодняшнюю трансляцию смо-
трело более 94 тысяч». Акцент на вынужденности принятой меры 
в  свете потенциальной угрозы для всей общины позволил напо-
мнить, во-первых, об интересах уммы, к которым в конечном сче-
те сводится любое действие, а  во-вторых, об  общем гуманистиче-
ском посыле ислама: «поэтому и в ситуации с коронавирусом для 
искреннего верующего есть благо и назидание». Наконец, особое 
внимание уделялось  реартикуляции сферы сакрального, причем 
не  только перед новой угрозой распространения вируса, но  и  пе-

40.	 Becker, C. (2011) “Muslims On the Path of the Salafal-Salih”, Information, Communi‑
cation & Society 14(8): 1186. 

41.	 Мухетдинов Д. Размышления Дамира Мухетдинова об итогах первого в истории 
Москвы джума-онлайн // Совет муфтиев России. 21.03.2020 [https://muslim.ru/ar-
ticles/277/26753/, доступ от 20.04.2020].



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

9 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ред «старыми» предупреждениями в  отношении мусульманской 
общины в целом:

Много раз приходилось слышать, мол, огромные столпотворения 
мусульман у мечети вызваны отнюдь не религиозной необходимо-
стью, а  желанием продемонстрировать силу, показать свои муску-
лы. Сегодняшнее событие показало полную несостоятельность этих 
гипотез. Напротив, без никакой указки извне, руководствуясь ис-
ключительно исламскими нравственными принципами, желанием 
оградить общество от  опасности, мы приняли решение на  период 
пандемии исключить массовость в принципе. 

Как и  с  хиджабами, «политическая» повестка в  отношении му-
сульман была опровергнута посредством усиления религиозной 
риторики. Нарратив противостояния исламофобии, присутствую-
щий почти на всех уровнях исламского дискурса — от официаль-
ных ДУМ РФ до отдельных инициатив в соцсетях, — приобрел со-
вершенно иное звучание. В  дискурсивной стратегии отделения 
религии от  политики и  подчеркивания отсутствия связи между 
исламом и  терроризмом нет ничего нового  — в  мусульманском 
сообществе давно существует такая реакция на  любые проявле-
ния исламофобии. Однако кризисная ситуация «пересобрала» 
повестку в политике идентичности в отношении мусульманского 
сообщества: на сей раз не только религиозный дискурс заместил 
собой социально-политическую повестку, но и медицинский. Дис-
криминация, несправедливое распределение символических ре-
сурсов отошло на  второй план, когда были затронуты экзистен-
циальные вопросы выживания, жизни и смерти.

* * *

Любой мусульманин скажет вам, что категория исламского бла-
гочестия постоянна и не зависит ни от каких кризисов и чрезвы-
чайных обстоятельств. В то же время непосредственные действия, 
имплементирующие исламские ценности, могут значительно ме-
няться в зависимости от обстоятельств. И мы вновь можем обра-
титься к концепции дискурсивной традиции Т. Асада. Как интер-
претируются действия в интересах уммы? Еще несколько месяцев 
назад участие в коллективной молитве было крайне необходимо, 
а  сегодня «Совет улемов подтвердил не  только разрешенность, 



С о ф ь я  Р а г о з и н а

№ 1 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 9 9

но  и  желательность недопуска верующих в  мечети»42. Несмо-
тря на  многочисленные идеологические и  политические разно-
гласия, ситуация с  коронавирусом показала возможность дости-
жения консенсуса по многим вопросам. На первый план вышли 
фундаментальные вопросы исламской традиции: легитимация 
религиозного авторитета и  проблема передачи исламского зна-
ния, поиски интерпретаций категории благочестия. Столь бы-
строе распространение эпидемии ярко продемонстрировало одно 
из  главных последствий вторжения профанного в  сакральное  — 
любой ценой реартикулировать мусульманскую идентичность, 
тем самым восстановив прежние границы. Причем репертуар 
дискурсивных стратегий оказался достаточно велик. Во-первых, 
это «классическое» конструирование дихотомии «своего и чужо-
го», где «чужой» — это Китай, виновный в угнетениях мусульман, 
а «свой» — это праведный мусульманин (главное средство от ко-
ронавируса — быть хорошим мусульманином), причем кризисная 
ситуация существенно расширяет возможности для проявления 
этого самого благочестия: например, в условиях ожидания Судно-
го дня. Во-вторых, «коммодификация» религиозного благочестия, 
в  конечном счете приводящая к  индивидуализации религиозно-
го опыта. Кризисная ситуация с  новой силой стимулирует субъ-
ективный религиозный поиск, с одной стороны, усиливая спрос 
на контент об исламской нормативности, а с другой — усиливая 
чувство значимости усилий, предпринимаемых мусульманами. 
В-третьих, это присвоение медицинских категорий исламским 
дискурсом, приводящее также к  реартикуляции мусульманской 
идентичности. Но такое содержание возможно лишь без отрыва 
от специфической формы. Выстраивание этих стратегий было бы 
невозможно без виртуальной среды, характеризующейся поли-
архичностью сообщества «онлайн-улемов» и цифровизацией ре-
лигиозных практик. Сложно согласиться с  однозначно перфор-
мативной ролью онлайн-среды для исламской традиции. Однако 
именно сложившаяся кризисная ситуация со всей отчетливостью 
определила безусловный приоритет онлайн-пространства (или 
среды?), открыв новый органичный этап в  развитии исламской 
традиции. Мы перечислили три критерия успешности перено-
са ритуалов в онлайн: они должны защищать сакральное от про-

42.	 Мусульмане России с пониманием относятся к мерам по предотвращению распро-
странения коронавируса // Совет муфтиев России. 24.03.2020 [https://muslim.ru/
articles/759/26761/, доступ от 20.04.2020].



Р е л и г и я  и  C O V I D - 1 9

1 0 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

фанного, быть результатом усилий общины и  поддерживать ос-
новные ценности религии. Однако представляется, что реальный 
эффект мы увидим гораздо позже, после окончания эпидемии: 
захотят ли верующие возвращаться в офлайн? Или же ритуальная 
практика будет пересмотрена в зависимости от полученного в та-
ких экстремальных условиях опыта? Тогда, возможно, «цифровая 
религия» станет органичной частью ныне так популярного кон-
цепта «живой религии». 

Библиография / References

Вебер М. Политика как призвание и профессия. М.: Рипол-классик, 2018.

Сюкияйнен Л.Р. Мусульманское право. Вопросы теории и практики. М.: «Наука», 1986.

Хьярвард С. Три формы медиатизированной религии: изменение облика религии 
в публичном пространстве // Государство, религия, церковь в России и за ру-
бежом. 2020. № 38(2). С. 41–75.

Asad, T. (2018) Secular Translations: Nation-State, Modern Self, and Calculative Reason. 
New York: Columbia University Press.

Becker, C. (2011) “Muslims On the Path of the Salafal-Salih”, Information, Communication 
& Society 14(8): 1181–1203.

Bunt, G.R. (2018) Hashtag Islam. How Cyber-Islamic Environments Are Transforming 
Religious Authority. Chapel Hill: University of North Carolina Press.

Hjarvard, S. (2020) “Three Forms of Mediatized Religion: Changing the Public Face of Re-
ligion”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 38(2): 41–75.

Mandaville, P. (2007) “Globalization and the Politics of Religious Knowledge. Pluralizing 
Authority in the Muslim World”, Theory, Culture and Society 24(2): 101–115.

Peter, F. (2006) “Individualization and religious authority in Western European Islam”, Is‑
lam and Christian&Muslim Relations 17(1): 105–118. 

Roy, O. (204) “Globalized Islam — Interview with Olivier Roy”, Religioscope, 8 November 
[https://english.religion.info/2004/11/08/globalized-islam-interview-with-olivier-
roy/, accessed on 10.01.2021].

Syukiiainen, L.R. (1986) Musul’manskoe pravo. Voprosy teorii i praktiki [Muslim law. The-
ory and Practice]. M.: “Nauka”.

Turner, B.S. (2013) The Sociology of Islam: Collected Essays of Bryan S. Turner. Ashgate 
Publishing Company.

Weber, M. (2018) Politika kak prizvanie i professia [Politics as a Vocation]. M.: Ripol-
klassik.


