
Селюсьен Л. Джозеф

Джеймс Х. Коун и черная теология

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-107-142

Celucien L. Joseph 

James H. Cone and Black Theology

Celucien L. Joseph — Indian River State College (USA). cjoseph@
irsc.edu 

For many critics, James H. Cone (1938–2018), “The Father” of Black 
liberation theology, was America’s most important (Black) theologi‑
an in the twentieth-century who had energetically engaged the urgent 
issues of America’s race relations, justice, Black suffering, and civil 
rights. He wrote and spoke loudly against what he called “America’s 
Original Sin”, (White) racism, and thus pressed upon White Ameri‑
cans, especially White Christians in America, to stop practicing an‑
ti-Black racism and to alter their scornful feeling toward Black peo‑
ple. Cone also summoned White American Christians and the White 
church to embody the liberative message of the biblical prophets and 
Jesus Christ, as well as God’s categorical demands to Christians to 
practice justice, do what is right, and to hate oppression. In the same 
vein, through his politico-theological and ethical writings, he awak‑
ened the American conscience to the forces and systems that op‑
press and dehumanize Black people and alienate other marginalized 
groups in America from the opportunities and privileges in society.

Keywords: James H. Cone, Black theology, Black suffering, White 
racism, White American Christianity. 

апреля 2018 г. исследователи христианской теоло-
гии и черной религии по всему миру потеряли одного 
из самых блестящих богословских умов, порожденных 82 

Джозеф С.Л. Джеймс Х. Коун и черная теология // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2021. № 39(2). 
С. 107–142. 

Joseph, Celucien L. (2021) “James H. Cone and Black Theology”, Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(2): 
107–142. 

	 1 0 7

	 Перевод с английского по изданию: Joseph, C.L. (2020) “The Meaning of James H. 
Cone and the Significance of Black Theology: Some Reflections on His Legacy”, Black 
Theology 18(2): 112–143 (сокращенный вариант статьи). Права на перевод и изда-
ние предоставлены издательством Taylor and Francis. 

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-2-XX-XX
mailto:cjoseph@irsc.edu
mailto:cjoseph@irsc.edu


С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 0 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Соединенными Штатами в истории американского христианства. 
Возможно, Джеймс Коун был наиболее важным и  противоречи-
вым теологом Америки в ХХ в. Он родился 5 августа 1938 г. в Фор-
дайсе (штат Арканзас) и вырос в сегрегированном и расистском 
обществе, которое дегуманизировало черных людей, демонизиро-
вало черных женщин и лишало их политической справедливости 
и человеческих прав. Коун создал особый теологический дискурс 
об  опыте черных и  о  борьбе за  свободу в  США и  одновременно 
трансформировал американский теологический ландшафт, осо-
бенно в христианстве.

Эта статья представляет собой попытку критического рас-
смотрения наследия Джеймса Коуна с  акцентом на  актуаль-
ности черной теологии освобождения. Мы постараемся про-
яснить идеи Коуна, касающиеся трех взаимосвязанных тем: 
(1) теологической идентичности, (2) теологической антропологии 
и (3) теодицеи.

Три составных части нашей аргументации заключаются в сле-
дующем: (1) хотя черная теология освобождения Коуна имеет сво-
ими основными источниками Библию и опыт черных, он не счи-
тал черные источники адекватными для решения проблемы 
черной теодицеи. Чтобы установить символическую связь между 
историческими страданиями и  болью черных и  историческими 
страданиями и  болью Иисуса Христа, Коуну пришлось разрабо-
тать христологию присвоения и реляционности. 

Мистерия черной теодицеи разрешается в черной христологии 
Коуна; (2) поэтому критическая черная теологическая антропо-
логия становится теологией единения и отождествления со Хри-
стом. Если Христос был повешен на деревянном кресте, что ста-
ло формой заместительного искупления грехов мира, то и черных 
людей вешали на дереве линчевания, чтобы тем самым унять бе-
лый страх и искупить гнев белого мира. 

Оба эти события имели космическое значение, поскольку, 
во-первых, превосходство белых (White supremacy) как уни-
версальный и  глобальный феномен является главной причи-
ной человеческих страданий и  смертей в  современном мире  — 
в  силу завоеваний и  господства белых над уязвимыми людьми 
и  развивающимися народами. Верховенство белой расы так-
же было главным источником колонизации, превращения аф-
риканцев в  рабов и  линчевания черных тел на  американской 
земле. Во-вторых, крест Христов имеет высшую ценность для 
Коуна и  его народа; с  богословской точки зрения, Коун истол-



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 0 9

ковывал крест как средство, с  помощью которого Бог распро-
страняет справедливость на  черных людей, искореняет угнете-
ние со  стороны белых и  принимает искупительные страдания 
за черную расу.

В  то  же время эта позиция не  отменяет настоятельного при-
зыва Коуна к освобождению черных людей от угнетения белыми 
и от белого расизма. Три символических столпа черной теологии 
освобождения Коуна — это Исход, Пророки и Иисус. Коун утвер-
ждал, что они являются центром черной религии и в своем един-
стве выступают как освободительное событие в черной теологии1. 
Наконец, (3) в своей теории познания жизни черных Коун реши-
тельно отказывает белой эпистемологии и  белому разуму в  пра-
ве определять черные ценности и черное достоинство. Согласно 
Коуну, черные обладают внутренней ценностью, поскольку они 
также созданы по образу Божию для свободы. Смысл жизни чер-
ных людей укоренен в  Боге, который предопределил их  суще-
ствование и  включил черную расу в  глобальную человеческую 
семью. Стремление Коуна к  утверждению достоинства черных 
и  к  их  освобождению было интеллектуальным крестовым похо-
дом, который бросил вызов расизму, направленному против чер-
ных, и белому превосходству.

Три основные силы создавали контекст и способствовали появ-
лению черной теологии освобождения в американском обществе: 
движение за  гражданские права 1950-х и  1960-х гг., связанное 
с  революционной политической теологией и  активизмом Мар-
тина Лютера Кинга; публикация в 1964 г. новаторского и проти-
воречивого текста Джозефа Вашингтона Black Religion («Черная 
религия»); движение «Черная власть» (Black Power), опирающее-
ся на  радикальную политическую философию черного национа-
лизма и на социальный активизм Малькольма Икса2. По словам 
Гэри Доррьена, в  рамках этих исторических траекторий и  рево-
люционных времен «Коун был апостолом революционного по-
ворота в американской теологии, который отдавал предпочтение 
теме освобождения»3.

1.	 Cone, J.H. (2018) Said I Wasn’t Gonna Tell Nobody: The Making of a Black Theolo‑
gian, pp. 66–68, 81, 125. Maryknoll: Orbis Books.

2.	 См.: Cone, J.H. (1991) For My People: Black Theology and the Black Church, pp. 5–52. 
Maryknoll: Orbis Books.

3.	 Dorrien, G. (2018) Breaking White Supremacy: Martin Luther King Jr. and the Black 
Social Gospel, p. 457. New Haven: Yale University Press.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 1 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Детство в Бердене и теологическая идентичность

Коун провел детство в  Бердене (штат Арканзас). Его религиоз-
ные убеждения, черная идентичность и  ранняя интеллектуаль-
ная активность формировались под влиянием социальной сре-
ды и черной церкви. Он рано осознал свою черную идентичность 
и  связал ее с  бедными и  угнетенными черными жителями Бер-
дена. Позже в своих работах он позиционировал себя в качестве 
их совести, голоса и посла в американском обществе. В теологи-
ческих текстах Коун говорит о  своей роли  — быть голосом разу-
ма во взаимосвязанных областях религии, расы, этики и антропо-
логии черных. Вот как он описал свою связь с черной общиной: 
«Я должен был дать голос чувству ярости в негритянском (Negro) 
сообществе и особенно ярости внутри меня самого... Я был слиш-
ком одержим своим призванием быть теологическим свидетелем 
борьбы за  свободу черных»4. С  одной стороны, он как молодой 
черный человек, выросший в Бердене, столкнувшись с расизмом, 
направленным против черных, превосходством белых и их наси-
лием по отношению к черным, изменил свое отношение к белым 
и к американскому обществу. С другой стороны, в Бердене он стал 
свидетелем бремени, которое несли черные, опыта их страданий 
и боли, характерного для истории США.

Во всех своих трудах Коун будет стремиться найти как теологи-
ческое решение, так и моральный ответ на проблему зла и стра-
даний в черной общине, которую можно назвать «черной теоди-
цеей». Эти поиски были продиктованы желанием найти смысл 
в страданиях черных людей, если это вообще возможно. 

Также Коун считал: если белые люди в  Америке хотят исце-
литься от своих расистских ран, то им следует обращаться с чер-
ными гражданами как с  людьми, обладающими равным до-
стоинством, а  не  как с  врагами и  чужаками. Джеймс Болдуин, 
интеллектуальный наставник Коуна, утверждал, что белые люди 
должны будут изменить свои «античеловеческие установки, ко-
торые так долго правили в этой стране и фактически препятство-
вали неграм»5 в пользовании политическими правами и благами 
американской демократической системы. Другая проблема, с ко-

4.	 Cone, J.H. Said I Wasn’t Gonna Tell Nobody: The Making of a Black Theologian, pp. 
8, 21.

5.	 Baldwin, J. (1989) “The Last Interview (1987) by in Quincy Troupe”, in Qu. Troupe (ed.) 
James Baldwin: The Legacy, p. 140. New York: Simon and Schuster/Touchstone.



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 1 1

торой сталкиваются черные, по мнению Болдуина, состоит в том, 
что они исключены из американского нарратива: «Вся американ-
ская реальность основана на необходимости держать черных лю-
дей подальше от нее. Нас не существует. Кроме как на их услови-
ях, а  их  условия неприемлемы»6. Коун призвал белую Америку 
включить черных в свою историю, потому что история Америки — 
это история и черных людей тоже. Джеймс Болдуин напоминал, 
что черные живут здесь с  самого возникновения Американской 
республики. Однако для Коуна исключение черных из американ-
ской истории является намеренным. Оно становится теологиче-
ской проблемой, так как религия и  раса в  американском опыте 
всегда переплетаются.

Коун стремился исследовать экзистенциальный вопрос в связи 
с возможным смыслом Бога для черных людей: «Если Бог благ, 
а  также силен, как говорят черные церковники, почему к  чер-
ным относятся так плохо?»7. Коуновская версия черной теоди‑
цеи определила богословскую грамматику и  радикальную рито-
рику его трех фундаментальных текстов: Black Theology & Black 
Power («Черная теология и черная власть», 1969), A Black Theol‑
ogy of Liberation («Черная теология освобождения», 1970) и God 
of the Oppressed («Бог угнетенных», 1975). Поиск смысла страда-
ний черных и равнодушие белого христианства к их боли стали 
для Коуна одновременно и предметом теологического исследова-
ния, и моральной проблемой. Коун не мог смириться с молчани-
ем белых церквей и белых теологов по поводу страданий и дегу-
манизации черных в американском обществе.

В  конечном счете, его детский опыт в  Бердене помог ему 
прийти к определенному пониманию расовых отношений между 
черными и  белыми американцами, проблемы экономического 
неравенства и черной бедности, соотношения расы и американ-
ского христианства, черной свободы и  учения о  Боге, связи ме-
жду Божьей справедливостью и  американской системой право-
судия. Некоторые выводы, которые сделал Коун, были для него 
«шокирующими», но  другие  — (потенциально) освобождающи-
ми и  утешительными. Эти основные социальные и  моральные 
темы будут определять теологическую методологию и  дискурс 
Коуна. 

6.	 Baldwin, J. (1989) “Dialogue in Black and White (1964–1965) by James Baldwin and 
Budd Schulberg”, in Qu. Troupe (ed.) James Baldwin: The Legacy, p. 210.

7.	 Cone, J.H. (1999) My Soul Looks Back, p. 18. Maryknoll: Orbis Books.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 1 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Поиски конструктивной теологии справедливости, свободы 
и  искупления от  имени угнетенного афроамериканского населе-
ния продолжались до последнего дня жизни Коуна на земле, про-
клявшей его народ,  — до  28 апреля 2018 г. Он не  только хотел 
сформулировать теологию освобождения для черных, но  и  с  эн-
тузиазмом трудился над освобождением от  «белой» теологиче-
ской гегемонии.

Со временем Коун поставил под вопрос те идеи, которые сфор-
мировали его взгляды в  процессе теологического образования 
(а именно, идеи К. Барта и П. Тиллиха). Он пишет об этом так:

Четвертой и последней слабостью, которую я хочу прокомментиро-
вать, была моя чрезмерная методологическая зависимость от  нео-
ортодоксальной теологии Карла Барта. Многие из  моих критиков 
(черных и белых) подчеркивали этот момент. Это законная критика, 
и я не могу ничего возразить, кроме того, что для меня неоортодок-
сия была тем же, чем либеральная теология была для Мартина Лю-
тера Кинга-мл.  — единственной теологической системой, которая 
подходила мне в интеллектуальном плане и представлялась совме-
стимой с  центральной ролью Иисуса Христа в  черном церковном 
сообществе. И тогда, и сейчас я знал, что неоортодоксия неадекват-
на моим целям и  что большинство американских теологов будут 
яростно отвергать мое использование Карла Барта для интерпрета-
ции черной теологии. Однако у  меня не  было времени для разра-
ботки совершенно новой теологической перспективы8.

Для Коуна Евангелие Иисуса просто и категорично означает пол-
ное освобождение бедных и  обездоленных людей от  всех сил 
угнетения в  обществе. Он настаивал на  том, что евангельское 
провозвестие не  вписывается в  сложные теологические абстрак-
ции и  теории. Учение Иисуса было освобождающим и  принес-
ло окончательную победу, конкретную надежду и практическую 
эмансипацию тем, кто страдал и  становился жертвой виктими-
зации. Коун также считал, что Евангелие призывает всех людей 
к  окончательному решению жизненных и  моральных вопросов. 
Евангелие требует от нас встать на определенную сторону, то есть 
быть солидарными с  пострадавшими, лишенными средств к  су-
ществованию и  экономически обездоленными. Согласно Коуну, 
люди, которые выбирают сторону угнетателя и обидчика, являют-

8.	 Cone, J.H. My Soul Looks Back, p. xvii.



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 1 3

ся не только врагами Евангелия, но и антихристами и противни-
ками благополучия бедных и неимущих. Он пишет об этом с ри-
торическим равновесием и интеллектуальной точностью:

Христианская теология  — это теология освобождения. Это рацио‑
нальное исследование бытия Бога в  мире  — в  свете экзистенци‑
альной ситуации угнетенного сообщества, связывающее осво‑
бодительные силы с  сущностью Евангелия, то  есть с  Иисусом 
Христом. Это означает, что единственный смысл теологии — ясно 
говорить о деятельности Бога в мире, чтобы сообщество угнетенных 
осознало, что его внутреннее стремление к освобождению не толь-
ко согласно с Евангелием, но оно и есть Евангелие Иисуса Христа9.

Однако для того, чтобы внести существенный вклад в  дело сво-
боды черных и избавить Америку от ее расовой раны, Коун дол-
жен был как интерпретировать доминирующую белую культу-
ру, так и искать источники вдохновения в маргинализированной 
черной культуре. 

Во-первых, он узнал от  своего отца, что «выживание черных 
требует постоянной борьбы и что ни один черный никогда не дол-
жен ожидать справедливости от белых»10. Во-вторых, Коун понял, 
что расовая проблема Америки связана с  практикой белого хри-
стианства и античеловеческим отношением к черным и цветным. 
Так, он утверждает:

Истребление индейцев, гонения на евреев, притеснение американ-
цев мексиканского происхождения и  все другие проявления бес-
человечности во имя Бога и страны — эти зверства могут быть ин-
терпретированы как неспособность белых американцев увидеть 
человеческое начало в людях с другим цветом кожи11.

В-третьих, внимательное чтение библейских повествований, осо-
бенно учений пророков и Иисуса, убедили его в том, что Бог вы-
ступает за свободу угнетенных черных масс и всех бедняков мира: 
«Все черные надеются, что Бог на  нашей стороне и  против сата-
нинской силы белого превосходства. Мы не нуждаемся в одобре-

9.	 Cone, J.H. (1970) A Black Theology of Liberation, p. 1. Philadelphia: Lippincott.

10.	 Cone, J.H. My Soul Looks Back, p. 20.

11.	 Cone, J.H. A Black Theology of Liberation, p. 8.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 1 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

нии белых теологов и говорим о том, что белые ошибались и мо-
рально, и юридически»12. 

В-четвертых, еще одним важным импульсом для Коуна стал 
«теологический шок», который он испытал, видя противоречивое 
сочетание веры и несправедливости в белых церквах и христиан-
ских институциях Америки13. На пике движения за гражданские 
права 1960-х гг. белые церкви не участвовали в дискуссиях о спра-
ведливости и равенстве и не поддерживали черных граждан. 

Наконец после того, как в  1965 г. Коун получил степень док-
тора систематической теологии в Северо-Западном университете 
Гаретт (Garett-Northwestern University), он начал ставить под со-
мнение актуальность полученного им белого теологического об-
разования для будущности черных людей. Он также задумался 
о  том, может ли преподаваемая в  университете белая теология 
способствовать избавлению его народа и  обеспечению его поли-
тических прав в американском обществе: 

Какое отношение Барт, Тиллих и  Бруннер имеют к  молодым чер-
ным девушкам и  парням, приехавшим с  хлопковых полей Аркан-
заса, Теннесси и  Миссисипи в  поисках нового будущего? Это был 
главный вопрос для меня. И  все это усиливалось борьбой за  гра-
жданские права. Я  всем своим существом глубоко переживал про-
тиворечие между теологией как дисциплиной и  борьбой за  свобо-
ду черных на улицах14.

Белые теологические формулировки и  понимание этики, при-
сутствующие в трудах богословских наставников Коуна (К. Барта, 
П. Тиллиха, Э. Бруннера), не могли удовлетворительно ответить 
на экзистенциальные проблемы черных. Со своей стороны, Коун 
утверждал, что именно черная церковь в  его родном городе ста-
ла катализатором формирования его идентичности и источником 
выживания для черных масс; соответственно, черная церковь яв-
ляется антитезой белого превосходства и белых версий Евангелия. 
Черная «Македонская африканская методистская епископальная 
церковь» (Macedonian African Methodist Episcopal Church), чле-
нами которой были Коун и его семья, обеспечивала черным лю-
дям ресурсы для социально-политической борьбы и облегчения 

12.	 Cone, J.H. My Soul Looks Back, p. 25.

13.	 Ibid., pp. 27, 30.

14.	 Ibid., pp. 38–39.



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 1 5

их  положения. Черная церковь была символом сопротивления 
черных белой несправедливости и расовому террору.

Политико-теологические работы Коуна сформировали у  мно-
гих поколений черных мыслителей, занимавшихся черной ре-
лигией и  черной теологией, новое сознание, определяемое его 
утверждением о том, что теология всегда является политической, 
партикулярной и  контекстуальной. Но  теология также является 
сексистской, расовой и гегемонистской. Также интеллектуальная 
деятельность Коуна придала значимость теологическому мыш-
лению черных. Он передал активистский менталитет и  ритори-
ку ярости многим сторонникам черной теологии освобождения 
и феминистской теологии. Как и Коун, они выступают за освобо-
ждение, защиту, права и достоинство черных мужчин и женщин 
и решительно выдвигают лозунг «Жизнь черных имеет значение» 
(Black Lives Matter)15.

Источники и отправные точки

Черная теология имеет множество источников и  исторических 
траекторий, которые предшествовали движению за гражданские 
права 1950-х и 1960-х гг. и движению «Черная власть» 1960-х гг. 
В своем исследовании Shoes that Fit our Feet («Ботинки, которые 
нам впору», 1993) теолог Дуайт Н. Хопкинс возводит происхожде-
ние черной теологии к религиозной культуре порабощенных аф-
риканцев, к тому, как через песни и народные сказки они выра-
жали свое понимание Бога, человечества, греха и Иисуса, а также 
к  присущему им стремлению к  свободе, совместимому со  стрем-
лением Бога к освобождению порабощенных16. Хопкинс пишет:

Белые богословские запреты служили для рабов негативным сти-
мулом к самостоятельному религиозному мышлению. Черные ощу-
щали мощное живое божественное присутствие посреди своих не-
взгод… собираясь вместе в форме «невидимого института» (invisible 
institution) церкви. Этот радикальный религиозный опыт опреде-
лил их  библейскую экзегезу, и  таким образом возникла теология 
освобождения... Американские рабы открыли для себя Бога как 

15.	 См.: Lebron, C.J. (2017) The Making of Black Lives Matter: A Brief History of an Idea. 
New York: Oxford University Press; Francis, L.G. (2019) Faith Following Ferguson: 
Five Years of Resilience and Wisdom. St Louis: Chalice Press. 

16.	 См.: Hopkins, D.N. (1993) Shoes That Fit Our Feet: Sources for A Constructive Black 
Theology, pp. 13–48. Maryknoll: Orbis Books.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 1 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Того, Кто видит страдания угнетенных, слышит их  плач и  ведет 
к свободе17.

В различных работах, особенно в труде The Spirituals and the Blues 
(«Спиричуэлс и блюзы», 1972) Коун исследует содержание, язык 
и  теологию религии рабов, пытаясь найти исторические источ-
ники теологии освобождения. Он обнаружил истоки черной тео-
логии в  эстетике спиричуэлс и  блюза и  предположил, что спи-
ричуэлс отражали коллективный опыт порабощенного черного 
населения США и  его стремление освободиться от  рабства и  бе-
лого терроризма: «Ощущение Бога охватывало всю жизнь ра-
бов — их радости и надежды, горести и разочарования. Их основ-
ная вера заключалась в том, что Бог не оставил их одних и что Он 
освободит их от рабства. Такова центральная теологическая идея 
религии черных рабов, отраженная в спиричуэлс»18.

В работе God of the Oppressed («Бог притесняемых») Коун дает 
обзор африканской космологии и культуры рабов, на которые они 
опирались для достижения двух взаимосвязанных целей: демо-
кратизации американских институтов и  реализации прогрессив-
ных идеалов Америки в интересах черного населения страны. Эти 
унаследованные от  предков религиозные и  светские источники 
были для черного населения средствами выживания и экзистен-
циальной надежды в эпоху рабства, линчевания и законов Джи-
ма Кроу о расовой сегрегации. Коун писал об этом так:

Американские черные имеют свои собственные традиции, которые 
восходят к Африке и ее традиционным религиям. Мы — африкан-
ский народ, по крайней мере, потому что наши бабушки и дедушки 
приехали из Африки, а не из Европы. Они принесли с собой свои 
истории и соединили их с христианской историей, создав уникаль-
ную североамериканскую черную религиозную традицию. Афри-
канская культура оказала влияние на восприятие черными людьми 
христианства и  сделала невозможным для многих рабов принять 
такую интерпретацию истории Иисуса, которая входила в противо-
речие с их стремлением к свободе. Пассивный Христос белого хри-
стианства в  сочетании с  африканской культурой стал Освободите-
лем угнетенных19.

17.	 Hopkins, D.N. Shoes That Fit Our Feet, pp. 22–23.

18.	 Cone, J.H. (1972) The Spirituals and the Blues, p. 43. New York: Seabury Press.

19.	 Cone, J. H. (1975) God of the Oppressed, p. 105. New York: Seabury Press.



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 1 7

Согласно Коуну, богатство культуры черных позволило им пере-
строить свою идентичность и достичь целостности. Африканские 
культурные практики и  религиозные традиции помогли угне-
тенным рабам отвергнуть Бога своих хозяев; благодаря оптими-
стическому содержанию черной религии они вновь подтвердили 
свою человечность и  поверили в  то, что Бог  — это Бог справед-
ливости и  что Он на  их  стороне. Коун утверждает, что страдаю-
щие африканцы эпохи рабства верили в Бога, который является 
не  угнетателем, но  Освободителем. По-видимому, рабы вери-
ли в  то, что конец рабства связан с  освободительным действи-
ем Бога в  истории от  имени страдающего, затерроризирован-
ного и  эксплуатируемого населения Соединенных Штатов. Они 
верили, что Бог борется за  них  — против их  белых угнетателей 
и христиан-рабовладельцев.

Однако после провозглашения всеобщего освобождения 
от рабства в 1865 г. бывшие рабы в Эпоху реконструкции (1865–
1877 гг.) стали испытывать на  себе другие формы порабощения 
и  террора: ритуальное и  публичное линчевание, исполнение за-
конов Джима Кроу, а затем и массовое лишение свободы.

Между рабством и судом Линча

Рабство было не  только институтом, который терзал африкан-
ское население в Соединенных Штатах и на остальной части аме-
риканского континента; оно также позволило черным людям 
обрести утешение и  свободу через их  собственное религиозное 
мировоззрение и  политическую активность. Они верили в  Бога-
воителя, который властно сокрушит их белых врагов и колониза-
торов. Важно обратить внимание на  исторический контекст ко-
лониального общества Америки, для которого были характерны 
расовое насилие и смерть, колониальная жестокость и расизм, на-
правленный против черных. Белые колонизаторы и рабовладель-
цы подрывали культуру порабощенных африканцев:

[Они] унижали священные сказания черных людей, высмеивали 
их мифы и презирали их священные обряды. Они оценивали людей 
в  соответствии с  европейскими стандартами, желая, чтобы их  же-
стокость по  отношению к  африканцам выглядела как стремление 
цивилизовать дикарей20.

20.	 Ibid., pp. 23–24.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 1 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Многие историки, например, Джон Х. Франклин, Лерон Бен-
нет-мл., Дэвид Б. Дэвис, Робин Блэкберн, Эрик Фонер, Маркус 
Редикер, Эдвард Э. Бэптист и другие, свидетельствуют о том, что 
рабство на американском континенте было расовой и экономиче-
ской, сексуальной и политической системой, оказывающей вред-
ное психическое воздействие на рабов и рабовладельцев21.

Коун считал, что «опыт черных в Америке — это история раб-
ства и сопротивления, выживания в стране смерти. Это история 
жизни черных в цепях и того, что это значило для их душ и тел»22. 
Для белых возможность утверждать ценность черных и  их  ра-
венство с  белыми была немыслима. Афроамериканский теолог 
Дж. Камерон Картер добавляет, что современное национальное 
государство было основано «на  новом типе антропологии, в  ос-
нове которой лежал дискурс расы… связанный с “рациональной” 
интерпретацией христианства в  политической экономии модер-
на»23. Не только белые супрематисты и рабовладельцы отрицали, 
что черные рабы разделяют с ними врожденные человеческие ка-
чества, но  и  белые колонизаторы, и  (пост)колониальное прави-
тельство на  американском континенте использовали правовую 
систему для того, чтобы оспаривать полноту человечности рабов 
и отрицать их человеческое достоинство.

Отрицание субъектности черных людей привело к другой фор-
ме мучительного белого террора по отношению к черной плоти: 
публичному линчеванию черных. Коун в своей работе The Lynch‑
ing Tree and the Cross («Дерево линчевания и  крест», 2011) вы-
разил праведный гнев черных по  поводу внутренней связи ме-
жду американским рабством и практикой линчевания — самыми 
страшными моментами американской истории. Коун истолко-
вал линчевание черных исторически и теологически: белые тер-

21.	 См.: Franklin, J. (2000) From Slavery to Freedom: A History of African Americans. 
New York: Knopf; Davis, D.B. (2006) Inhuman Bondage: The Rise and Fall of Slavery 
in the New World. New York: Oxford University Press; Rediker, M. (2008) The Slave 
Ship: A Human History. New York: Penguin Books; Foner, E. (2010) The Fiery Trial: 
Abraham Lincoln and American Slavery. New York: W.W. Norton & Company; Black-
burn, R. (2013) The American Crucible: Slavery, Emancipation and Human Rights. 
New York: Verso; Baptist, E.E. (2014) The Half Has Never Been Told: Slavery and the 
Making of American Capitalism. New York: Basic Books; Bennett, L. (2018) Before the 
Mayflower: A History of the Negro in America, 1619–1962. New York: Martino Fine 
Books.

22.	 Cone, J.H. God of the Oppressed, p. 20.

23.	 Carter, J.K. (2008) Race: A Theological Account of Race, p. 80. Oxford: Oxford Uni-
versity Press.



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 1 9

рористы публично выставляли черную плоть как форму замеще-
ния и искупления подобно тому, как римские солдаты выставили 
на позор Иисуса, еврейского Мессию, повесив его тело на  крест. 
Как Римская империя повесила тело Иисуса на  кресте, так Аме-
риканская империя вешала тела черных на дереве линчевания:

Дерево линчевания является самым мощным символом беды, кото-
рая случилась с черными, но о которой они не говорят, потому что 
боль воспоминаний — видения черных тел, свисающих с южных де-
ревьев, окруженных издевающейся белой толпой — слишком силь-
на, чтобы об этом вспоминать24.

Жестокая смерть афроамериканцев через линчевание должна 
была служить примером социального спасения и  ритуалом ра-
совой чистки. Многие белые в  ту эпоху верили, что очищение 
американской земли предполагает полное уничтожение черных 
жизней путем инструментализации заранее организованных це-
ремоний линчевания. Следовательно, линчевание черных в каче-
стве жертвенного искупления приводило к избавлению белого на-
рода от присутствия на этой земле черных тел.

Парадоксально, но  жестокое обращение с  телами черных 
и  уничтожение черных жизней в  американском обществе созда-
вали эксклюзивную идентичность белых, а отвержение и демони-
зация черного населения устанавливали расовое различие между 
черными и белыми американцами. Эта американская форма «бе-
лизны» была сильным обоснованием расового неравенства и осо-
бого представления о человечестве.

Однако в  отличие от  искупительной смерти Христа, которая 
имеет универсальное значение для спасения всех людей, лин-
чевание черных американцев  — определенной расовой группы 
или народа — как форма расового искупления есть нечто особен-
ное и  ограниченное. Линчевание черных как ритуал было про-
явлением культурного кризиса, потому что белые американцы 
неправильно понимали (человеческую) природу черных и  отка-
зывались сосуществовать с ними на одной земле. Жертвы амери-
канской системы линчевания, как это было во  времена рабства, 
воспринимались в смысле заместительной смерти ради утоления 
страха белых перед черными, а также укрощения гнева белого на-
селения Америки. Таким образом, линчевание стало теологиче-

24.	 Cone, J.H. (2011) The Cross and the Lynching Tree, pp. 2–3. Maryknoll: Orbis Books.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 2 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ской ересью, подчеркивающей великую нравственную дилемму 
Америки. Коун пишет:

Линчевание было способом силой напомнить черным людям 
об  их  неполноценности и  бессилии. Быть черным означало, что 
белые могут сделать с  вами и  вашим народом все, что пожела-
ют, и  что ни  вы, ни  кто-либо другой не  смогут ничего этому про-
тивопоставить... Это было внутрисемейным развлечением, риту-
альным праздником превосходства белых, где женщинам и детям 
часто первыми давали возможность пытать черных жертв  — сжи-
гая черную плоть и  отрезая гениталии, пальцы и  уши в  качестве 
сувениров25.

Линчевание черных американских граждан установило проти-
воречивую связь между памятью, гражданством и  расой в  аме-
риканской социальной истории и исторической теологии. Также 
оно в значительной степени раскрывает историю американского 
белого христианства и эксклюзивную природу белого теологиче-
ского дискурса, совершенно сознательно стершего историю лин-
чевания из учебников теологии и образовательных религиозных 
программ. Белые церкви молчали о  повешении, удушении и  со-
жжении черных тел на  дереве линчевания. В  результате как бе-
лые теологи, так и  белые церкви оказались виновными в  этом 
страшном американском зле, которое продолжает преследовать 
их по сей день. Коун прав, говоря, что Евангелие Иисуса Христа 
не может спокойно сосуществовать с превосходством белых и что 
библейское христианство не может одобрять или замалчивать бе-
лый террор и расизм, направленный против черных.

Проблема черной теодицеи: Доколе, Господи?

Коун рассматривал линчевание черных как серьезную проблему, 
порожденную искажением теологического нарратива и  библей-
ского понимания доктрины божественного провидения и  теоло-
гической антропологии:

Утверждение, что белые имеют право контролировать черное на-
селение посредством самосуда и других незаконных форм насилия 
со стороны толпы, опиралось на религиозное убеждении в том, что 

25.	 Ibid., p. 9.



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 2 1

Америка является белой нацией от Бога, призванной свидетельство-
вать о превосходстве «белых над черными»26.

В  современном мире колониальная система, институт рабства 
(аукционы рабов) и  практика линчевания принесли неисчисли-
мые страдания и  боль народам африканского происхождения. 
Эти исторические события и процессы привели к кризису черной 
теодицеи, который оказал влияние на  христианскую теологию 
и на дискурс черной теологической антропологии и этики. Соот-
ветственно, черная теологическая антропология должна критиче-
ски и ответственно отреагировать на катастрофу черной теодицеи 
(выражение «черная теодицея» здесь относится к  кажущемуся 
отсутствию Бога в страданиях черных и к проблеме зла в черном 
мире27), на боль истории черных и «Голгофу» черных страданий 
в современном мире. 

Джеймс Коун признавал кажущееся бездействие Бога в  бед-
ственной ситуации его (черного) народа: «Ни одна историческая 
ситуация не была более вызывающей, чем эпоха линчевания, ко-
гда казалось, что Бога-освободителя нигде нет»28. Он все время 
пытался понять причины божественного отсутствия в страданиях 
черных и невмешательства Бога в черные жизни, но в то же вре-
мя допускал возможность искупительных страданий. 

Со  своей стороны, теолог Стефани Митчем отрицает возмож-
ность искупительных страданий в  контексте божественного про-
видения в  истории. Она вместе с  теологом Эмили Таунс подни-
мает проблемы коммодификации тела черной женщины и  зла 
и  страдания в  обществе. Таунс в  своей работе Womanist Ethics 
and the Cultural Production of Evil («Вуманистская этика и  куль-
турное воспроизводство зла», 2006) предлагает глубокий коммен-
тарий к черной теологической антропологии с особым внимани-
ем к различным формам структурного зла и сконструированным 
культурным стереотипам о черной женственности29. Она выделя-
ет некоторые репрезентативные стереотипы о черных женщинах, 
в которых воплощается проявление зла как культурного продукта 

26.	 Ibid., p. 7.

27.	 Подробнее о черной теодицее см.: Jones, W.R. (1973) Is God a White Racist: A Pre‑
amble to Black Theology. New York: Anchor Books. 

28.	 Cone, J.H. The Cross and the Lynching Tree, pp. 27–28.

29.	 Townes, E.M. (2006) Womanist Ethics and the Cultural Production of Evil. New York: 
Palgrave Macmillan, p. 6.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 2 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

американского общества. Эти негативные ярлыки не только отра-
жают пренебрежение к телу черной женщины и бесчестят черную 
женственность, но и идентифицируют черную женщину как соб-
ственность и товар, а также как объект белого взгляда — как это 
было во времена линчевания и продажи рабов30.

Таунс соотносит понятия собственности/товара с жизнями чер-
ных, что приводит к продаже черной плоти как элемента запад-
ного капиталистического порядка и экономической эксплуатации 
черных тел на невольничьих рынках Нового Света. Она пишет:

Согласно современной концепции собственности, последняя явля-
ется экономическим ресурсом, позволяющим делать деньги; при 
этом нужды государства расцениваются как отток ресурсов и  как 
угроза праву человека делать со  своей собственностью то, что он 
хочет. Это подразумевает понимание свободы как невмешательства 
со стороны государства31.

Выразительная риторика Таунс о  коммодификации черной пло-
ти может быть понята в смысле процесса девальвации черной че-
ловечности. Это совпадает с  точкой зрения Коуна, касающейся 
линчевания и дегуманизации черных. Как говорилось выше, ис-
каженный взгляд на черную плоть как на что-то нечеловеческое 
был характерен для белых семей и их друзей. В южных штатах та-
кой взгляд имел и экономические коннотации:

Коммодификация тел мутировала в  коммодификацию идентич-
ности — черная история, черная культура, черная жизнь — черная 
идентичность. Эта черная идентичность как собственность означа-
ет, что некое сообщество людей было сведено к  меновой стоимо-
сти, которой можно манипулировать ради получения экономиче-
ской выгоды32.

Таким образом, тема черной теодицеи — это не просто теологиче-
ская проблема. Это тема междисциплинарного диалога в рамках 
интеллектуальной традиции Черной Атлантики (Black Atlantic In‑
tellectual Tradition), а также критических исследований «Африка-
на» (Africana Critical Studies). Черные мыслители африканской 

30.	 См.: Ibid., pp. 42–43.

31.	 Ibid., pp. 43–44.

32.	 Ibid., p. 44.



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 2 3

диаспоры и континентальной Африки много пишут на тему стра-
даний черных как глобальной проблемы в истории человечества 
и  эффекта глобального превосходства белых. Например, Льюис 
Гордон утверждает:

Американское рабство было согласованным дегуманизирующим 
проектом. Именно это придало ему специфический расистский ха-
рактер, направленный против черных… Расизм… — это отрицание 
человечности у группы людей либо по признаку расы, либо по цве-
ту кожи... Это отрицание требует отказа в  присутствии другим че-
ловеческим существам и превращает их в такую форму присутствия, 
которая, как это ни парадоксально, является отсутствием человече-
ского присутствия33.

Рабство исказило жизнь черных людей, разделило африканские 
семьи, изменило природу африканской нации в черной диаспоре. 
Исторические документы подтверждают, что африканские жен-
щины и  мужчины подвергались сексуальным домогательствам 
и изнасилованиям. В то же время рабовладельцы и колонизаторы 
использовали силу христианства для умиротворения рабов. Чер-
ные рабы в обеих Америках обратились к религиозным источни-
кам, чтобы спастись от кошмара белого превосходства. Поэтому 
для Джеймса Коуна и других черных мыслителей стремление вос-
становить позитивный образ черных в  рамках черной теологии 
освобождения стало важным интеллектуальным предприятием. 
Коун начал этот долгий путь в  1969 г. с  публикации своего пер-
вого текста, посвященного черной теологии освобождения. В из-
данной посмертно автобиографии Коун пишет:

Как теолог я  считал своим долгом написать манифест, обращен-
ный к  белым церквам, и  заявить, что негры больше не  могут тер-
петь посягательства на их достоинство. Я должен был озвучить чув-
ство ярости негритянского сообщества и особенно ярость, которая 
клокотала во мне самом... Это был экзистенциальный вопрос о до-
стоинстве черных — о политическом освобождении черных от угне-
тения белыми34.

33.	 Gordon, L.R. (2000) Existentia Africana: Understanding Africana Existential Thought, 
p. 61. New York: Routledge.

34.	 Cone, J.H. Said I Wasn’t Gonna Tell Nobody: The Making of a Black Theologian, 
p. 13.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 2 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Черная (позитивная) антропология Коуна

Черную теологическую антропологию Коуна можно резюмиро-
вать в  четырех пунктах. Во-первых, она основывается на  общей 
расовой концепции, связывающей черное человечество с тем, что 
Виктор Андерсон назвал «онтологической чернотой»35. Эта тео-
логическая герменевтика оказала влияние на понимание Коуном 
человеческой природы и  смысла существования черных людей 
в США и в современном мире. Он прямо утверждал, что «черная 
теология подчеркивает право черных быть черными и тем самым 
участвовать в образе Бога»36. Утверждение Коуна о сущности чер-
ноты как расовой категории ясно выражено в таких словах: «Про-
сить их  [черных] обрести “высшую” идентичность через отрица-
ние своей черноты означает потребовать от них принять ложную 
идентичность и отвергнуть реальность, как они ее знают»37. 

Смелое утверждение Коуна о  том, что «черные прекрасны», 
напоминает веру сторонников доктрины негритюда об  эстетике 
«черноты» и концептуальной красоте «черного мира». Эта фраза 
свидетельствует о  вере в  то, что «черной расе» присущи особые 
достоинство и интеллект — таков был консенсус среди радикаль-
ных мыслителей движения «Черная сила». Чарльз Лонг интер-
претирует высказывание «черные прекрасны» как способ отри-
цания авторитета белого мира и определения черной реальности 
и черного опыта как метафоры для теории познания38. Другими 
словами, Коун отвергает белую эпистемологию и разум как то, что 
должно направлять мышление и  действия черных в  мире. Убе-
жденность Коуна в полной человечности черных мужчин и жен-
щин, вероятно, основана на теологической эстетике библейского 
рассказа о творении (Быт 1:27; 2:7, 21–22).

Настаивая на том, что черное человечество несет в себе боже-
ственный отпечаток, Коун подчеркивает ценность свободы как 
основы бытия. Для него свобода является фундаментальной доб-
родетелью, ассоциирующейся с человеческой природой; он утвер-

35.	 См.: Anderson, V. (1999) Beyond Ontological Blackness: An Essay on African Ameri‑
can Religious and Cultural Criticism. New York: Continuum International Publishers 
Group.

36.	 Cone, J.H. A Black Theology of Liberation, p. 92.

37.	 Cone, J.H. (1969) Black Theology and Black Power, p. 117. San Francisco: Harper & 
Row.

38.	 Long, Ch.H. (1999) Significations: Signs, Symbols, and Images in the Interpretation 
of Religion, p. 206. Aurora: The Davies Group Publishers.



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 2 5

ждает, что Бог не  лишил черных людей свободы  — заветного 
идеала западной цивилизации:

Библейское понятие образа означает, что человеческие существа со-
зданы такими, что они не могут подчиняться деспотическим зако-
нам и при этом оставаться людьми. Быть человеком — значит быть 
по  образу Бога, то  есть быть творческим: восставать против всего, 
что противоречит человечности... Образ Божий указывает на то, как 
Бог хочет, чтобы люди жили в этом мире. Поэтому образ Божий — 
больше чем разумность, больше, чем то, что так называемые неоор-
тодоксальные теологи именуют богочеловеческой встречей39.

Коун отвергает традиционное богословское определение «образа 
Божьего», согласно которому этот образ есть дар Божий всем лю-
дям, включающий в себя (1) разум или рациональность, (2) чело-
веческую ответственность и (3) власть человека над естественным 
порядком. Он творчески контекстуализировал библейское поня-
тие нетеологическим и нетеоретическим образом, чтобы обратить 
внимание на исторические страдания и императив практической 
свободы для черных. Подчеркивая, что образ Божий означает эк-
зистенциальную и практическую свободу от угнетения и контро-
ля, Коун не  ставит под сомнение способность черных мыслить 
и брать на себя данную им Богом ответственность быть хороши-
ми распорядителями тварного порядка.

Европейские мыслители приписывали разум, нравствен-
ность и ведущую роль в деле завоевания и господства арийской 
расе / белым людям, что привело к  глобальному господству по-
следних над людьми с другим цветом кожи. При этом западные 
мыслители никогда не приписывали черному народу способность 
к рациональному мышлению. Однако, как утверждал афроамери-
канский теолог Джеймс Эванс, «когда Бог решил создать челове-
чество по своему образу и подобию, главным элементом челове-
ческого существования стала свобода»40. 

Для Коуна учение Иисуса приносит черным людям освобожде-
ние от белого угнетения. Смысл Евангелия заключается в безого-
ворочном освобождении угнетенных и  маргинализированных, 
в радикальном преобразовании общества через уничтожение си-

39.	 Cone, J.H. A Black Theology of Liberation, pp. 93–94.

40.	 Evans, J.H. (1992) We Have Been Believers: An African-American Systematic Theol‑
ogy, p. 110. Minneapolis: Fortress Press.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 2 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

стем угнетения и  структурного расизма. Коун писал: «Если со-
держание Евангелия  — это освобождение, то  человеческое су-
ществование следует понимать как “пребывание в  свободе”, что 
означает восстание против любой формы порабощения всего со-
творенного»41. В  нашем анализе мы подчеркиваем, что история 
народов африканского происхождения была поиском холистиче-
ской/эмансипативной свободы и катарсического исцеления (как 
на личном, так и на коллективном уровне) от катастрофических 
феноменов «отчуждения, кризиса, борьбы, сопротивления и  вы-
живания — а не преуспеяния, процветания и исполнения. Их са-
моидентификация всегда была связана с белым расизмом и куль-
турой выживания»42.

Коун выделяет три проявления черной свободы, связанные 
с  черной антропологией: черные религиозные тексты спиричу-
элс; светские песни, такие как блюз; ветхозаветные пророческие 
тексты и учение Иисуса. Как мы уже говорили выше, через спи-
ричуэлс африканские рабы, живущие в Америке, предвосхищали 
свободу как практическую реальность. Они также воспринимали 
свободу в эсхатологическом смысле как то, что они обретут в за-
гробной жизни, когда покинут этот мир.

Второй аспект черной теологической антропологии Коуна свя-
зан с решением Бога сообщить черным людям дар бытия и управ-
ления. Коун поддержал теологическую позицию, согласно кото-
рой черные, как и  другие люди в  Божьем творении, являются 
протагонистами и деятелями, сотрудничающими с Богом в мире. 
Соответственно, все человеческие индивиды и  этнические груп-
пы являются различными проявлениями божественного образа, 
энергии и благодати. Иными словами, черные люди существуют 
по воле Божией, и Бог создал их для того, чтобы они могли уча-
ствовать в  жизни Бога и, подобно другим народам, наслаждать-
ся жизнью в  мире благодаря божественным дарам (космическо-
го) управления, распоряжения и новаторства. Коун не верил, что 
черные обречены на  неудачи и  трагедии, бросив вызов расист-
ским теологическим представлениям о  том, что Бог предназна-
чил потомков хамитов быть рабами белой расы. 

В  Эпоху реконструкции (1865–1877 гг.) введение расовой се-
грегации посредством законов Джима Кроу было призвано сло-

41.	 Cone, J.H. A Black Theology of Liberation, p. 87.

42.	 Anderson, V. Beyond Ontological Blackness: An Essay on African American Religious 
and Cultural Criticism, p. 87.



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 2 7

мить душу черных, ограничить их будущее и потенциал и унизить 
их  человечность. Коун верил в  силу протеста и  риторики, кото-
рые могут бросить вызов в  первую очередь белым теологам, бе-
лой церкви и американскому правительству. Он использовал тео-
логию как риторику протеста, чтобы выступать от имени черных 
масс и  побуждать их  к  осознанию своего социально-экономиче-
ского положения. Коун считал, что функция черной теологии со-
стоит в  том, чтобы восстанавливать образ черных и  артикули-
ровать позитивное представление об их жизни. Поэтому черная 
антропология Коуна является оружием против глобального бе-
лого превосходства, расового насилия и триумфа белых в новей-
шей истории:

Черная теология должна серьезно отнестись к реальности черных — 
к их жизни в страдании и унижении… Если человек является чер-
ным и  живет в обществе, пронизанном белой расистской властью, 
он может говорить о Боге только с точки зрения социально-эконо-
мических и политических условий, в которых живут черные43.

Правильное понимание черной идентичности должно приве-
сти к  признанию черного человечества в  белом мире. Это по-
нимание опирается на  позитивный замысел Бога о  черных лю-
дях и об их призвании в мире. Поэтому Коун призывает черных 
отвергнуть ценности белых и  их  представление о  роли черных 
в обществе.

Как было сказано выше, идея черного человечества является 
производной от  представления о  Боге как подателе жизни. Со-
гласно Коуну, именно Бог определяет черную личность. Поэто-
му Коун связал третий аспект черной теологической антрополо-
гии с отцовством Бога и верой в то, что Бог включил черную расу 
в  сотворенную им единую вселенскую человеческую расу. Чер-
ные люди принадлежат к  глобальному сообществу и  инклюзив-
ной человеческой семье Бога. Для Коуна эта вера была неоспо-
римым теологическим фактом и интеллектуальной реальностью. 
В то же время он считал, что именно личность Иисуса сообщает 
черным людям достоинство и ценность. 

Поэтому третий аспект черной теологической антропологии 
Коуна связан с учением о соединении со Христом. На дереве лин-
чевания черные соединялись со Христом, ибо он сам страдал, был 

43.	 Cone, J.H. Black Theology & Black Power, p. 117.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 2 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

повешен и  умер на  деревянном кресте. Коун толковал воплоще-
ние Бога в историческом Иисусе из Назарета как значимое собы-
тие в истории человечества, которое легитимирует черную чело-
вечность. Через воплощение открылась воля и провидение Бога 
о  благополучии и  освобождении черного народа и  угнетенного 
мира. Он пишет:

Задача черной теологии заключается в  том, чтобы проанализи-
ровать положение черного человека в  свете Божьего откровения 
в  Иисусе Христе с  целью возникновения у  черных нового пони-
мания их  достоинства и  того воодушевления, которое позволит 
уничтожить белый расизм... Черная теология твердо верит в  то, 
что откровение Бога во Христе может сохранить свой предельный 
смысл только через утверждение такого Христа, который ныне жи-
вет в черных людях44.

Иисус Христос предназначен для угнетенных и бедных мира. По-
скольку черные люди в  США маргинализированы и  угнетены, 
Иисус — для них. Он защищает их права и достоинство. Освобо-
ждающий аспект божественного воплощения как радикального 
акта божественной свободы и любви состоит в стремлении осво-
бодить тех, кто подвергается тирании, актам зла и дегуманизации. 
Черные в Америке в прошлом сталкивались с этими проблемами 
и  продолжают испытывать нечто подобное в  настоящее время, 
поэтому боговоплощение для них все еще актуально. Через во-
площение любовь Бога стала неослабевающей и восстанавливаю-
щей силой для исцеления ран угнетенных. Таким образом, Коун 
соединяет в  единое целое учение о  божественном провидении, 
божественное откровение в воплощении, существование черных 
и смысл рождения и жизни Христа (христологию). Воплощение 
имеет универсальное и межкультурное значение.

Христос Коуна — черный, и поэтому он испытывает страдания 
и маргинализацию. Но быть черным в белом мире — значит ис-
пытывать страдания, демонизацию и отчуждение. Точно так же 
«черный мессия» Иисус страдал в римском мире, был демонизи-
рован своими врагами и отчужден от тех, кто его презирал. Имен-
но в этот момент Коун формулирует христологию символического 
присвоения и «онтологической черноты», если использовать вы-
ражение Виктора Андерсона, и утверждает, что черная теология 

44.	 Ibid., p. 117–118.



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 2 9

призывает черных людей к  вере в  Бога и  во  Христа искупитель-
ных страданий и неуничтожаемой надежды:

[Черная теология] призывает черных людей утверждать Бога, пото-
му что Он утверждает нас. Его утверждение черных людей откры-
вается не  только через избрание угнетенного Израиля, но  особен-
но через пришествие Бога к нам и Его отвержение во Христе за нас. 
Событие Христа говорит нам о  том, что угнетенные черные  — это 
его народ потому и только потому, что они олицетворяют собой его 
самого45.

Коун понимает (черную) критическую теологическую антропо-
логию в рамках христологии символического представительства 
и  соотносительности. Человечество Иисуса очень избиратель-
но, оно является расовым и  классовым. Бог воспринял челове-
ческую плоть, чтобы проявить солидарность с  бедными и  отно-
ситься к  ним как к  своим детям в  их  страданиях и  стремлении 
к освобождению:

Иисус  — это не  человек для всех людей; он человек для угнетен-
ных людей, чья идентичность обнаруживается через их освобожде-
ние. Поэтому наше определение человека должно быть ограничено 
тем, что значит быть освобожденным от  человеческого угнетения. 
Любой другой подход не учитывает реальности страданий в бесче-
ловечном обществе46.

Дилемма «черноты» мучительна, бесконечна и экзистенциальна: 
«Когда ты пытаешься общаться как личность, мир требует, чтобы 
ты отвечал как вещь. Что делать в ситуации этого экзистенциаль-
ного абсурда? Надо ли реагировать, исходя из  того, как ты зна-
ешь сам себя, или же из того, чего требует от тебя мир?»47. Един-
ственная надежда — обратиться к черному Христу за утешением.

Таким образом, можно сделать следующий вывод: Коун ак-
центировал значение Христа-Освободителя и его искупительную 
силу, чтобы построить оптимистическую черную теологическую 
антропологию. Он пишет:

45.	 Ibid., p. 118.

46.	 Cone, J.H. God of the Oppressed, pp. 85–86.

47.	 Cone, J.H. Black Theology & Black Power, p. 11.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 3 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Сущность Евангелия Христа неразрывно связана с вопросом о чер-
ном человечестве, и  никакая церковь или иная институция не  мо-
жет быть ассоциирована с этим Евангелием, если она поддержива-
ет или терпит расизм в любой форме48.

Для Коуна христология белой церкви не  является христологией 
надежды для черных. Он бросает вызов христианским сторонни-
кам белого превосходства в частности и американским расистам 
в целом, когда заявляет о том, что чернота — это образ Бога в чер-
ных людях. Коун пытался разгадать таинственную природу тео-
дицеи — а точнее, черной теодицеи — в событии Христа как воз-
вышающем и освобождающем для тех, кто страдает, в том числе 
и для черного народа.

Смыслы Коуна, или придание смысла теологии

Именно образ Бога в черных людях придает им значимость и сти-
мул сопротивляться угнетению и расизму белых. Коун считал, что 
в  стремлении черных людей к  смыслу и  свободе необходимым 
элементом является автономия. Черные теологи и  мыслители 
должны бросать вызов любой силе или расовой власти в  обще-
стве, которые стремятся уничтожить коллективную оптику и  ав-
тономию черных. 

Для Коуна расизм — это не только системное и структурное яв-
ление. Это первое преступление и первородный грех Америки, со-
вершенный нацией в момент ее рождения. В то же время расизм 
является продуктом превосходства белых, которое отождествля-
ется с созданием Соединенных Штатов. При этом в основе белого 
нарратива лежала христианская религия. Америка была основа-
на на геноциде «первой нации» (коренных американцев) и посте-
пенном уничтожении черных с помощью принудительного труда 
(рабства), что нашло выражение в  законах о  сегрегации Джима 
Кроу и массовом заключением в тюрьму черного населения. 

Первое преступление Америки имеет четыре измерения: расо-
вое, политическое, теологическое и моральное. Американское бе-
лое христианство не осуждало правительство, а, наоборот, привет-
ствовало соответствующую политику. Поскольку Коун в  первую 
очередь теолог, а  не  политолог, он выделяет грех расизма как 
главную богословскую проблему Америки: для него раса  — это 

48.	 Cone J.H. A Black Theology of Liberation, p. 14.



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 3 1

теологическая головоломка. Коун говорит: «Для черного челове-
ка, который родился на Юге и чья церковь возникла из-за расиз-
ма, неспособность обсуждать его [расизм] как центральную про-
блему в теологии кажется мне странной и расистской»49.

Джеймс Коун выдвинул идею о том, что белые христиане дол-
жны быть сторонниками божественной справедливости и любви 
в  американском обществе и  воплощать библейскую веру, соот-
ветствующую учению Христа. Это неотделимо от понятия боже-
ственной справедливости и отцовства Бога. Отказ от справедли-
вого отношения к черным в Америке является посягательством 
на  их  человечность и  очевидным проявлением неповиновения 
Богу. Коун никогда не разделял вопросы социальной справедли-
вости и гражданских прав черных и экономически обездоленно-
го американского населения, с  одной стороны, и  христианское 
Благовестие, с  другой. Он отождествлял евангельское провоз-
вестие с  борьбой за  справедливость в  обществе и  делал акцент 
на  том, что именно белое христианство должно быть озабоче-
но социальной справедливостью и гражданскими правами50, по-
скольку «христианская этика напрямую связана с  проблемой 
расизма»51.

Кроме того, Коун понимал свои политико-теологические идеи 
и  моральные требования как реакцию на  триумф американско-
го превосходства белых, насилие белых в отношении черных гра-
ждан и  вину белых американских церквей и  теологов. В  статье 
под названием Black Theology and the Black Church: Where Do 
We Go from Here? («Черное богословие и  черная церковь: куда 
нам двигаться?», 1993) Коун определил свой черный теологиче-
ский дискурс как «радикальный ответ изнутри американской ре-
лигиозной истории на мейнстрим белого христианства»52. Можно 
с уверенностью утверждать, что теология освобождения черных — 
это настоятельный призыв к расистски настроенным белым аме-
риканским христианам и  к  белым церквам использовать свою 
власть и  влияние для построения нового американского обще-
ства и  радикально изменить свое расистское поведение по  отно-

49.	 Cone, J.H. My Soul Looks Back, p. 37.

50.	 Ibid., p. 39.

51.	 Ibid.

52.	 Cone, J.H. (1993) “Black Theology and the Black Church: Where Do We Go from Here?”, 
in J.H. Cone, G.S. Wilmore (eds) Black theology: A Documentary History. Vol. 1: 
1966–1979, p. 272. Maryknoll: Orbis Books.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 3 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

шению к угнетенным черным и маргинализированным группам 
населения.

Целью черной теологии освобождения является борьба против 
всех форм человеческого угнетения, а также против всех сил от-
чуждения и разрушения по отношению к униженным слоям насе-
ления. Она говорит об их полном освобождении, о человеческом 
процветании, о  реализации человеческого потенциала и  созда-
нии нового человеческого сообщества. В книге A Black Theology 
of Liberation Коун утверждал: 

Теология не может быть отделена от сообщества, которое она пред-
ставляет. Она предполагает, что истина была открыта общине в мо-
мент ее рождения. Ее задача состоит в  том, чтобы анализировать 
вытекающие из  этой истины следствия и  убедиться, что община 
остается верной тому, что определяет ее существование53.

Итак, теология Коуна  — это дискурс, в  основе которого лежит 
коллективная ответственность и священная задача христианских 
церквей отстаивать справедливость, бороться со  злом и  утвер-
ждать человеческое достоинство. Она опирается на  говорение 
правды и публичное свидетельство — в духе риторики Джеймса 
Болдуина и Черной радикальной традиции. 

В то же время черные теологи и черные женщины — теологи 
и специалисты по этике, находящиеся как внутри, так и вне чер-
ной теологии освобождения  — критиковали Коуна. Эта крити-
ка касается его самых ранних работ — 1960-х и отчасти 1970-х гг. 
Можно выделить пять направлений такой критики:

Во-первых, критики отмечали, что в своем теологическом дис-
курсе Коун фокусируется на белом расизме как форме угнетения 
черных.

Во-вторых, некоторые критики утверждали, что Коун придер-
живался фиксированного, неизменного и  эссенциалистского по-
нятия о расе («белизна», «чернота»).

В-третьих, бывшие студентки Коуна обвиняли его в  том, что 
в  своей теологии он недостаточно полно представлял черных 
женщин и их страдания. Они также отмечали, что Коун игнори-
ровал вопрос о гендерном притеснении / сексизме как еще одной 
форме мужского давления, направленного против женщин. 

53.	 Cone, J.H. A Black Theology of Liberation, p. 9.



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 3 3

В-четвертых, другие критики говорят, что освобождение чер-
ных у Коуна — это обратная сторона расизма, но теперь уже по от-
ношению к  белым людям, поскольку он использовал западные 
теологические модели для построения черной теологии освобо-
ждения. Однако нельзя разоружить хозяина, используя его соб-
ственные средства.

Например, Виктор Андерсон использует понятия «онтологи-
ческой черноты» и  «символической черноты» для критики тео-
логического нарратива Коуна. Андерсон указывает на несколько 
серьезных недостатков в представлении Коуна о расе и черноте:

Чернота превратилась в  тотальный смысл. Она не  может указы-
вать на какой-либо трансцендентный смысл за пределами себя без 
фрагментации... По существу, новое черное бытие остается связан-
ным белым. С политической точки зрения, чернота остается несбы-
точной, поскольку онтологически определяется как опыт страдания 
и выживания54.

Далее, Андерсон утверждает, что в теологии Коуна есть внутрен-
ние противоречия и  концептуальные проблемы: (а) чернота яв-
ляется признаком онтологии и  соответствует опыту черных; (б) 
черный опыт определяется как опыт страдания и восстания про-
тив белизны. Однако (в) страдания черных онтологически созда-
ются и провоцируются белизной как необходимым условием чер-
ноты. Наконец, (г) белизна оказывается основой опыта черных, и, 
следовательно, черная теология оправдывает себя в качестве ра-
дикально оппозиционной белизне; тем не менее, она требует бе-
лизны, белого расизма и белой теологии для самораскрытия но-
вого черного бытия и его легитимации55.

Кроме того, черные женщины-теологи Келли Б. Дуглас и Жак-
лин Грант протестовали в  связи с  неспособностью черной тео-
логии решить проблему сексизма в  теологии, в  американской 
культуре и  в  черной церкви. По  словам Грант, хотя сторонни-
ки черной теологии освобождения и утверждали, что они имели 
в виду совокупный опыт черных американцев, однако коллектив-
ный опыт черных женщин не  обсуждался и  даже не  опознавал-
ся в черном теологическом дискурсе. Грант утверждает, что чер-

54.	 Anderson, V. Beyond Ontological Blackness: An Essay on African American Religious 
and Cultural Criticism Anderson, pp. 89–90.

55.	 Ibid., p. 91.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 3 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

ные женщины в черной теологии «невидимы» по двум причинам. 
Во-первых, черные женщины не  участвовали в  этом теологиче-
ском предприятии. Во-вторых, черные мужчины-теологи счита-
ли, что вполне могут говорить от имени черных женщин. Помимо 
неспособности черной теологии выявить черную женскую субъ-
ектность в богословском дискурсе, Грант подчеркивает тот факт, 
что в теологических исследованиях существует мужское домини-
рование, что отражает более глубокую патриархальность амери-
канской культуры, как и культуры всего мира. Она пишет:

Черные женщины были невидимы в  теологии, потому что она 
не входила в сферу деятельности женщин... в рамках исторической 
ориентации доминирующей культуры. Если женщинам нет места 
в теологии, то естественной прерогативой мужчин становится моно-
полизация теологических проблем, в  том числе, касающихся жен-
щин... Расизм и  сексизм взаимосвязаны так же, как и  все формы 
угнетения. Однако сексизм имеет свою собственную специфику, по-
скольку он представляет собой своеобразную форму угнетения: чер-
ные женщины тоже испытывают страдания, причиняемые им чер-
ными мужчинами56.

В свою очередь, Дуглас говорит, что женская теология возникла 
отчасти из-за неспособности черной теологии решить проблемы 
черных женщин. В то же время она признает, что «черная теоло-
гия открыла черным женщинам доступ к  систематическому тео-
логическому мышлению»57. 

Уильям Р. Джонс, один из  наиболее влиятельных критиков 
черной теологии, писал о ее неспособности дать убедительный от-
вет на проблему черной теодицеи, на вопрос о причинах страда-
ний черного населения, а также интерпретировать благость и су-
веренитет Бога:

Если освобождение черных является целью черной теологии, 
то страдание черных, в конечном счете, является ее отправной точ-
кой. Рассмотрение освобождения как summun bonum означает, что 
противоположное, то  есть страдание как угнетение,  — это аспект 

56.	 Grant, J. (1993) “Black Theology and the Black Woman”, in Black Theology: A Docu‑
mentary History, Vol. 1: 1966–1979, pp. 326–327.

57.	 Douglas, K.B. (1993) “Womanist Theology: What is Its Relationship to Black Theolo-
gy?”, in J. Cone, G.S. Wilmore (eds) Black Theology: A Documentary History, Vol. 2: 
1980–1992, p. 292. Maryknoll: Orbis Books.



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 3 5

summum malum. Предпосылкой освобождения черных как цели 
черной теологии является предварительное утверждение о  страда-
нии черных как следствии угнетения58.

Джонс полагает, что Коун избегал строгого подхода к  вопросу 
о  теодицее, потому что допускал «бесконечность страданий чер-
ных»59. Однако теодицея Коуна не  объясняет адекватно, почему 
черные страдают; он лишь «удовлетворялся тем, что видел при-
чину в  белом расизме»60. Более того, по  мнению Джонса, не  су-
ществует эмпирических доказательств того, что Бог выступает 
за  освобождение угнетенного черного населения США. Нет ни-
какой эсхатологической надежды на то, что Бог освободит имен-
но черный народ от угнетения со стороны белого населения и ра-
сизма в США.

В своих поздних работах, начиная с 1970-х гг. и до своей смер-
ти в 2018 г., Коун прямо или косвенно ответил на многие крити-
ческие замечания, высказанные в  его адрес. Тем не  менее, тема 
черной теодицеи остается серьезной проблемой в  черной тео-
логии освобождения. В  целом, теодицея представляется одной 
из самых неразрешимых теологических и философских проблем 
в  гуманитарных и  социальных науках. В  нижеследующей цита-
те сформулирована попытка Коуна (1993 г.) привлечь внимание 
к  теме теодицеи с  онтологической, сотериологической и  христо-
логической точек зрения:

Во-первых, страдание — это источник веры. Без человеческих стра-
даний не было бы необходимости в христианском Евангелии в част-
ности или в религии в целом... Если бы в мире не было зла, не было 
бы необходимости в христианском учении о спасении… Во-вторых, 
христианская вера возникает из  страданий, но  страдания  — это 
самое серьезное противоречие веры. В  этом и  заключается пара-
докс. Если Евангелие Бога — это ответ на человеческие страдания, 
то почему люди продолжают страдать? На этот вопрос нет просто-
го ответа61.

58.	 Jones, W.R. (1993) “Theodicy and Methodology in Black Theology: A Critique of Wash-
ington, Cone, and Cleage”, in Black Theology: A Documentary History Vol. 1: 1966–
1979, p. 142.

59.	 Ibid., p. 146.

60.	Ibid.

61.	 Cone, J.H. (1993) “Epilogue: An Interpretation of the Debate Among Black Theologi-
ans”, in Black Theology: A Documentary History, Vol. 1: 1966–1979, p. 437.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 3 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Черная теология освобождения и (черная) либеральная 
теология

Наконец, представители «евангелического лагеря», особенно бе-
лые богословы-евангелики, объявили черную теологию осво-
бождения «либеральной теологией», а  Джеймса Коуна  — ере-
тиком. Чтобы внести некоторую ясность, ниже я  дам краткий 
сравнительный анализ этих двух теологических традиций и  ука-
жу на  разницу между черной теологией освобождения и  либе-
ральной теологией.

Существует множество параллелей между ними. Черная тео-
логия является контекстуальным богословским дискурсом, кото-
рый основывается на истории, культуре, жизни и опыте черных 
людей в  США. Теологические труды Джеймса Коуна обнаружи-
вают очевидное влияние таких белых либеральных теологов, как 
Пауль Тиллих и  Рейнхольд Нибур. В  то  же время Коун многим 
обязан религии рабов и  африканской космологии, черной исто-
рии, черной литературе и движению Черной власти. Черные ин-
теллектуалы — Джеймс Болдуин, Малькольм Икс, Мартин Лютер 
Кинг и другие — предоставили Коуну интеллектуальную платфор-
му и  культурные инструменты, необходимые для артикуляции 
теологии освобождения. 

Черная теология освобождения также связана с  Черной ра-
дикальной традицией и  с  соответствующей критической тради-
цией (Africana Critical Tradition). Эта теология стремится реин-
терпретировать Библию и опыт черных людей в свете их борьбы 
за  свободу, политические права и  социальную справедливость 
в американском обществе. Кроме того, теология Коуна также свя-
зана с революционным движением Black Social Gospel Movement 
(«Черное движение социального Евангелия»), которое Гэри Дор-
рьен блестяще описал в своих книгах62. 

Если черная теология освобождения делает акцент на  опыте 
черных, то либеральная теология отвергает некоторые основопо-
лагающие элементы ортодоксального христианства  — такие как 
девственное рождение Иисуса, божественность Иисуса Христа 
и  проч. Таким образом, теология освобождения и  либеральная 
теология — это две разные теологические системы с разной мето-

62.	 См.: Dorrien, G. (2015) The New Abolition: W.E.B. Du Bois and the Black Social Gos‑
pel. New Haven: Yale University Press; Dorrien, G. (2018) Breaking White Suprema‑
cy: Martin Luther King Jr. and the Black Social Gospel.



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 3 7

дологией. У них разное происхождение, они занимаются разными 
богословскими вопросами и практическими проблемами, а также 
обращаются к разным аудиториям.

Либеральная теология  — это евроцентричная теологическая 
модель, созданная для белой аудитории, в основном для образо-
ванных белых интеллектуалов. Как любая европейская теологи-
ческая система, либеральная теология, как правило, озабочена 
теологическими абстракциями и  фундаментальными доктри-
нальными проблемами. Но она не затрагивает вопросы социаль-
ной справедливости и  прав человека в  интересах тех, кто нахо-
дится на  обочине, в  том числе в  интересах угнетенного черного 
населения мира. Черная теология освобождения, напротив, — это 
теология самих черных, которые и  являются его основной ауди-
торией; она непосредственно говорит об  их  проблемах и  борь-
бе в  американском обществе. Это теология не  для буржуазного 
класса, а для экономически обездоленных черных, которые еже-
дневно сталкиваются с бременем американского расизма и бело-
го угнетения, с  реальностью политического отчуждения и  соци-
альной несправедливости как с экзистенциальными проблемами. 

Черная теология освобождения стремится интерпретировать 
бедственное положение черных людей и  наиболее уязвимых 
слоев общества с  теологической и  политической точек зрения 
и в рамках весьма специфической социальной системы и культур-
ной среды. Коун утверждал, что черный теолог тщательно изуча-
ет христианское Писание и другие источники вдохновения, чтобы 
узнать, что Бог говорит об опыте черных людей в мире, об их сво-
боде в обществе, которое контролируют белые. Эта теология стре-
мится ответить на три фундаментальных вопроса:

 (1) Что значит быть черным (существование черных) и  угне-
тенным (угнетение черных)?

(2) Находится ли Бог на стороне угнетенных? Другими слова-
ми, солидарен ли Бог с  «черными» и  бедными в  их  страданиях 
и притеснениях?

(3) Найдет ли угнетенный справедливость и  будет ли Бог 
оправдывать угнетенных и судить угнетателя?

Как мы уже отмечали, Коун верил, что Бог Библии — это Бог 
угнетенных и  что Бог, пребывающий в  отношениях с  Божьим 
народом, всецело озабочен его благоденствием и  безопасно-
стью. Бог  — для слабых и  наиболее уязвимых людей и  социаль-
ных групп. Любое проявление или деяние человека, вызывающее 
страдания и боль, является теологическим вопросом, требующим 



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 3 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

нравственной оценки. Любой вид греха (структурный, систем-
ный, культурный, политический, расовый, экономический, сексу-
альный) подлежит рассмотрению через призму освободительного 
послания христианского Евангелия и демократической политики, 
ориентированной на социальную справедливость.

Как и  в  любом богословском мировоззрении, в  черной теоло-
гии освобождения есть много позитивного. Во-первых, это совре-
менное интеллектуальное предприятие, которое подчеркивает им-
ператив свободы и  активности черных в  обществе, где их  жизнь 
и достоинство постоянно ставятся под вопрос. Во-вторых, эта тео-
логическая система стремится содействовать благополучию чер-
ных людей в целом. Она поддерживает идею о том, что жизнь чер-
ных в современном американском обществе стоит того, чтобы ее 
защищать, и что черные — это люди, обладающие ценностью, ав-
тономией, свободой действий, желаниями, мечтами и  будущим. 
В-третьих, черные теологи этого направления продолжают тради-
ции движения «социального евангелия» в смысле устремленности 
к лучшей жизни для черных в Америке. Черная теология освобо-
ждения и ее союзница черная вуманистская теология выступают 
за равный доступ к лучшему трудоустройству и жилью, к лучшему 
образованию, здравоохранению, продвижению по службе и эконо-
мической мобильности для всех черных людей.

В-четвертых, эта теология опирается на различные источники 
и традиции. Библия для нее — не единственный авторитет в во-
просах веры и практики. Наконец, черная теология освобождения 
поддерживает неевропейскую теологическую науку и библейскую 
экзегезу, выступая за  развитие более инклюзивного экумениче-
ского, транснационального, транскультурного и  междисципли-
нарного диалога. Джеймс Коун не только является отцом черной 
теологии освобождения — она сама создала Джеймса Коуна. Тео-
логический либерализм обеспечил ему как теологический язык, 
так и  интеллектуальную силу для развития поистине мощного 
теологического дискурса, отвечающего экзистенциальным по-
требностям самой униженной группы и расы Америки.

Заключительные размышления

Джеймс Коун помог целому поколению черных и  цветных уче-
ных в Америке и других странах мира серьезно отнестись к биб-
лейскому представлению о  Боге как Боге справедливости, пре-
бывающем в отношении с людьми, предельная миссия которого 



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 3 9

включает в  себя: (1) избавление угнетенных мира от  притесне-
ния и боли, причиняемых людьми; (2) радикальную привержен-
ность целостной справедливости и  преобразованию несправед-
ливых социальных систем и деспотических структур, наносящих 
ущерб благополучию бедных слоев населения мира и экономиче-
ски маргинализированных людей. В своих работах Коун подчер-
кивал актуальность практического измерения теологии и настаи-
вал на том, что последователи Иисуса Христа должны воплощать 
и  демонстрировать в  своей жизни его освободительное учение. 
Коун заявлял, что «Бог был черным», потому что Бог намерен-
но выбрал солидарность с  бессильными, с  теми, кто находится 
на обочине, с «исторически угнетенными», особенно с черными 
жертвами белого расизма в Соединенных Штатах. 

По мысли Коуна, для того чтобы американское христианство 
стало по-настоящему освободительной верой для черных и цвет-
ных в этой стране, оно должно быть антагонистом белизны и ди-
станцироваться от  белого мира. Коун утверждал, что белые цер-
кви в Америке должны отвергнуть расистские структуры, которые 
были присущи белому американскому христианству с самого его 
возникновения. До  конца жизни Коун повторял, что христиан-
ство и расизм противоречат друг другу и не могут сосуществовать. 
Другими словами, нельзя быть настоящим христианином и прак-
тиковать расизм, направленный против черных. Коун верил, что 
преданный последователь Иисуса — друг угнетенных и бедных. 

Громадный вклад Коуна в  черную теологию освобождения, 
в христианскую теологию в целом и в исследования в области прав 
человека — это еще одна грань его влиятельного наследия. Он все-
гда бросал вызов тем, кто занимал властные и влиятельные пози-
ции, в том числе теологам, говоря об угрозах и катастрофических 
последствиях белого превосходства и белого расизма в американ-
ском обществе. Равным образом Коун критиковал американскую 
военную интервенцию в  разных частях мира и  враждебное, ксе-
нофобское отношение к иммигрантам и политическим беженцам. 

Более того, Коун утверждал, что теологическое мышление  — 
это предприятие, в  основе которого лежат ценности, отноше-
ние, воображение и  мировоззрение конкретного теолога. Нель-
зя заниматься христианской теологией, не имея мировоззрения. 
Для него христианская теология не  является набором абстракт-
ных принципов, которые формулирует и продвигает теолог. Биб-
лейское христианство не позволяет разводить теологию и этику, 
веру и дела.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 4 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Следуя теологическим истинам, содержащимся в  открове-
нии Бога человечеству, мы не  должны игнорировать ту сре-
ду, в  которой Бог сообщает свою волю, свой замысел и  свое 
послание человечеству. В работе God of the Oppressed Коун пи-
шет, что откровение приходит к нам в контекстуализированной 
форме, в  мире и  опыте бедных и  угнетенных. Следовательно, 
все теологические системы являются контекстуализированны-
ми выражениями создавшей их  личности. Бог всегда говорит 
в  контексте человеческого опыта и  культуры людей, которые 
являются восприемниками Божественного откровения. Точно 
так же Бог говорил с черными людьми в контексте их собствен-
ной культуры. Бог не  отсутствует (и  не  отсутствовал) ни  в  од-
ной культуре мира, открыв Себя прежде всего бедным и  угне-
тенным, о  чем нам сообщила латиноамериканская теология 
освобождения.

Наконец, для Коуна недостаточной и фальшивой является та-
кая теология, которая делает акцент на  академических исследо-
ваниях, игнорируя практические аспекты, то есть Божью страсть 
к  справедливости и  Божью заповедь заботиться о  бедных, угне-
тенных, сиротах, вдовах и  проявлять сострадание и  гостеприим-
ство по отношению к странникам и нуждающимся. Коун научил 
нас, что евангельские вопросы — это не просто «социальные во-
просы», но человеческие проблемы, которые затрагивают самую 
глубину божественного сердца и ума.

Мы можем сделать вывод, что Коун осознавал свое многооб-
разное призвание как публичного черного теолога и интеллектуа-
ла, страстного интерпретатора опыта черных и яростного критика 
превосходства белых и  белого американского христианства. Вот 
ключевые слова, которые могут выразить теологическую миссию 
Коуна: это свидетельство, говорение правды, черное достоинство, 
протест, ярость, освобождение и страсть.

Перевод с английского Александра Кырлежева

Библиография / References

Anderson, V. (1999) Beyond Ontological Blackness: An Essay on African American Reli‑
gious and Cultural Criticism. New York: Continuum International Publishers 
Group.

Baldwin, J. (1989) “Dialogue in Black and White (1964–1965) by James Baldwin and Budd 
Schulberg”, in Qu. Troupe (ed.) James Baldwin: The Legacy, pp. 185–217. New 
York: Simon and Schuster/Touchstone.



С е л ю с ь е н  Л .  Д ж о з е ф

№ 2 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 4 1

Baldwin, J. (1989) “The Last Interview (1987) by in Quincy Troupe”, in Qu. Troupe (ed.) James 
Baldwin: The Legacy, pp. 235–254. New York: Simon and Schuster/Touchstone.

Baptist, E.E. (2014) The Half Has Never Been Told: Slavery and the Making of American 
Capitalism. New York: Basic Books.

Bennett, L. (2018) Before the Mayflower: A History of the Negro in America, 1619–1962. 
New York: Martino Fine Books.

Blackburn, R. (2013) The American Crucible: Slavery, Emancipation and Human Rights. 
New York: Verso. 

Carter, J.K. (2008) Race: A Theological Account of Race. Oxford: Oxford University Press.

Cone, J.H. (1969) Black Theology and Black Power. San Francisco: Harper & Row.

Cone, J.H. (1970) A Black Theology of Liberation. Philadelphia: Lippincott. 

Cone, J.H. (1972) The Spirituals and the Blues. New York: Seabury Press.

Cone, J.H. (1975) God of the Oppressed. New York: Seabury Press.

Cone, J.H. (1991) For My People: Black Theology and the Black Church. Maryknoll: Orbis 
Books.

Cone, J.H. (1993) “Black Theology and the Black Church: Where Do We Go from Here?”, 
in J.H. Cone, G.S. Wilmore (eds) Black Theology: A Documentary History. Vol. 1: 
1966–1979, pp. 266–275. Maryknoll: Orbis Books.

Cone, J.H. (1993) “Epilogue: An Interpretation of the Debate Among Black Theologians”, 
in J.H. Cone, G.S. Wilmore (eds) Black Theology: A Documentary History. Vol. 1: 
1966–1979, pp. 425–439. Maryknoll: Orbis Books.

Cone, J.H. (1999) My Soul Looks Back. Maryknoll: Orbis Books.

Cone, J.H. (2011) The Cross and the Lynching Tree. Maryknoll: Orbis Books.

Cone, J.H. (2018) Said I Wasn’t Gonna Tell Nobody: The Making of a Black Theologian. 
Maryknoll: Orbis Books.

Davis, D.B. (2006) Inhuman Bondage: The Rise and Fall of Slavery in the New World. 
New York: Oxford University Press. 

Douglas, K.B. (1993) “Womanist Theology: What is Its Relationship to Black Theology?”, 
in J.H. Cone, G.S. Wilmore (eds) Black Theology: A Documentary History, Vol. 2: 
1980–1992, pp. 290–300. Maryknoll: Orbis Books.

Dorrien, G. (2015) The New Abolition: W.E.B. Du Bois and the Black Social Gospel. New 
Haven: Yale University Press. 

Dorrien, G. (2018) Breaking White Supremacy: Martin Luther King Jr. and the Black So‑
cial Gospel. New Haven: Yale University Press.

Evans, J.H. (1992) We Have Been Believers: An African-American Systematic Theology. 
Minneapolis: Fortress Press.

Francis, L.G. (2019) Faith Following Ferguson: Five Years of Resilience and Wisdom. St. 
Louis: Chalice Press. 

Franklin, J. (2000) From Slavery to Freedom: A History of African Americans. New York: 
Knopf.

Foner, E. (2010) The Fiery Trial: Abraham Lincoln and American Slavery. New York: W.W. 
Norton & Company. 

Gordon, L.R. (2000) Existentia Africana: Understanding Africana Existential Thought. 
New York: Routledge.

Grant, J. (1993) “Black Theology and the Black Woman”, in J.H. Cone, G.S. Wilmore (eds) 
Black Theology: A Documentary History. Vol. 1: 1966–1979, pp. 266–275. Mary-
knoll: Orbis Books.



С о в р е м е н н а я  к о н т е к с т у а л ь н а я  т е о л о г и я

1 4 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Hopkins, D.N. (1993) Shoes That Fit Our Feet: Sources for A Constructive Black Theolo‑
gy. Maryknoll: Orbis Books.

Jones, W.R. (1973) Is God a White Racist: A Preamble to Black Theology. New York: An-
chor Books. 

Jones, W.R. (1993) “Theodicy and Methodology in Black Theology: A Critique of Washing-
ton, Cone, and Cleage”, in J.H. Cone, G.S. Wilmore (eds) Black Theology: A Doc‑
umentary History. Vol. 1: 1966–1979, pp. 141–152. Maryknoll: Orbis Books.

Lebron, C.J. (2017) The Making of Black Lives Matter: A Brief History of an Idea. New 
York: Oxford University Press.

Long, Ch.H. (1999) Significations: Signs, Symbols, and Images in the Interpretation of Re‑
ligion. Aurora: The Davies Group Publishers.

Rediker, M. (2008) The Slave Ship: A Human History. New York: Penguin Books.

Townes, E.M. (2006) Womanist Ethics and the Cultural Production of Evil. New York: Pal-
grave Macmillan.


