
1 2 5

Богдан Фауль

Реляционное измерение проблемы зла 
и мистическая теодицея

DOI: https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-4-125-141

Bogdan Faul 

The Relational Dimension of the Problem of Evil, and the 
Mystical Theodicy

Bogdan Faul — Saint-Petersburg State University (Russia). faulbogdan@ 
gmail.com

In this article, the author examines the problem of evil from the per‑
spective of the antitheodicy, which is based on a critique of traditional 
approaches to the problem of evil. The article demonstrates the foun‑
dations of the antitheodicy and offers identification of the existential 
dimension of the problem of evil within the framework of religious life, 
expressed in the concept of “theological relational trauma”. From this 
perspective, the existential root of the problem of evil within the reli‑
gious life consists in the discovery of the inability of an individual to 
love God. The author demonstrates how theoretical reflection on the 
problem of evil depends on the existential experience. The article also 
offers two solutions to the problem of evil, which are based on what 
can be characterized, under certain assumptions, as mystical experi‑
ence. The author highlights the phenomenological properties of this 
mystical experience and demonstrates that it provides a solution to 
the existential problem of evil in the spirit of antitheodicy.

Keywords: the problem of evil, antitheodicy, existential problem of 
evil, relational trauma, Christianity, religious experience, theism.

ВСОВРЕМЕННОЙ аналитической философии под пробле-
мой зла понимается семейство аргументов против суще-
ствования Бога, в  которых наличие зла в  мире является 

Фауль Б. Реляционное измерение проблемы зла и мистическая теодицея // Государство, религия, церковь в России 
и за рубежом. 2021. № 39(4). С. 125–141. 

Faul, Bogdan (2021) “The Relational Dimension of the Problem of Evil, and the Mystical Theodicy”, Gosudarstvo, religiia, 
tserkov’ v Rossii i za rubezhom 39(4): 125–141. 

	 Статья написана в  рамках реализации проекта «Феномен зла: от  метафизики 
к теориям морали», поддержанного РНФ № 19-18-00441.

https://doi.org/10.22394/2073-7203-2021-39-4-XX-XX
mailto:faulbogdan@gmail.com
mailto:faulbogdan@gmail.com


П р о б л е м а  з л а  в  с о в р е м е н н о й  а н а л и т и ч е с к о й  т е о л о г и и

1 2 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

одной из  посылок. Аргументы от  зла можно условно разде-
лить на  два вида: дедуктивные и  индуктивные. Дедуктивные 
аргументы ставят так называемую логическую проблему зла, 
призванную продемонстрировать, что существование Бога ло-
гически невозможно. Индуктивные аргументы от  зла, в  свою 
очередь, ставят эвиденциальную проблему зла, цель которой — 
установить, что зло является свидетельством против суще-
ствования Бога. Большинство современных мыслителей счи-
тает, что логическая проблема зла не  угрожает теистическому 
мировоззрению1. Иначе обстоит дело с эвиденциальной пробле-
мой зла, которая представляет собой большую теоретическую 
угрозу для теизма. Современные философы рассматривают раз-
личные виды зла, которые prima facie являются необоснован‑
ными, то  есть не  являются необходимыми для большего бла-
га2, что снижает эпистемическую вероятность существования 
Бога. Философско-теологический проект, который называется 
«теодицеей», предполагает поиск причин, по  которым Бог до-
пускает зло.

В  современной философии теодицея представляется подхо-
дом «по  умолчанию», значительный объем современной лите-
ратуры о проблеме зла относится к этому проекту. Тем не менее, 
некоторые современные мыслители уверены, что теодицея фун-
даментально ошибочна в своих метафилософских предпосылках. 
Они развивают проект антитеодицеи, основанный на  отрица-
нии классических формулировок и способов решения проблемы 
зла3. Данная статья основывается на  философских соображени-
ях, которые скорее гармонируют с антитеодицеей и развивают-
ся в  ее русле. Основные положения этой работы, которые будут 
раскрыты в содержательной части, можно изложить следующим 
образом:

1.	 Gelinas, L. (2009) “The Problem of Natural Evil I: General Theistic Replies”, Philoso‑
phy Compass 4(3): 533. Не все мыслители согласны с тем, что логическая пробле-
ма зла решена. Для обсуждения этого см. например: Gleeson, A. (2012) A Fright‑
ening Love: Recasting the Problem of Evil, p. 16. Palgrave Macmillan; Adams, M. M. 
(2000) Horrendous Evils and the Goodness of God, p. 7–17. Ithaca: Cornell Universi-
ty Press.

2.	 Kraay, K. J. (2016) “God and gratuitous evil (Part I)”, Philosophy Compass 11(12): 905–
912.

3.	 Betenson, T. (2016) “Anti-Theodicy”, Philosophy Compass 11(1): 56–65.



Б о г д а н  Ф а у л ь

№ 4 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 2 7

(1) Таинственность зла: в  мире существует зло, смысл которого 
люди не могут понять, и объяснение этого зла не должно быть це-
лью теологических и философских размышлений.
(2) Реляционное измерение зла: проблема зла в  рамках религиоз-
ного мировоззрения имеет экзистенциальный характер, который 
выражается в изменении формы отношений конкретного человека 
и Бога (или того, что человек понимает под Богом).
(3) Преодоление проблемы зла: мистический опыт является одним 
из решений экзистенциальной проблемы зла.

В  первой части статьи я  сконцентрируюсь на  изложении общих 
принципов проекта антитеодицеи, в рамках которого обосновыва-
ется положение (1). Далее, я перейду к положению (2) и предло-
жу реляционную идентификацию экзистенциального измерения 
проблемы зла, а также продемонстрирую зависимость интеллек-
туального рассмотрения проблемы зла от экзистенциального из-
мерения проблемы. В последней части статьи я перейду к тезису 
(3) и рассмотрю два вида мистического опыта, которые решают 
экзистенциальную проблему зла в соответствии с принципом та-
инственности зла в рамках проекта антитеодицеи.

Антитеодицея

Антитеодицея частично основывается на  критике проекта тео-
дицеи в  целом4. Поскольку критика носит метафилософский ха-
рактер, по  преимуществу она не  формулируется в  виде дедук-
тивных или индуктивных аргументов. Вместо этого мыслители 
стремятся продемонстрировать несостоятельность осмысления 
проблемы зла в имеющихся «торгово-экономических» категори-
ях5. В современной литературе можно выделить семь линий кри-
тики «теодицеи»6:

(1) Теодицея морально нечувствительна.
(2) Теодицея принимает отстраненную перспективу.
(3) Теодицея распространяет непреодолимую моральную слепоту.
(4) Теодицея основывается на ложной моральной теории.

4.	 Gleeson, A. A Frightening Love: Recasting the Problem of Evil, p. ix.

5.	 Ibid., p. 6.

6.	 Шесть из  семи пунктов были выделены в  статье: Betenson, T. “Anti-Theodicy”, 
p. 57–62.



П р о б л е м а  з л а  в  с о в р е м е н н о й  а н а л и т и ч е с к о й  т е о л о г и и

1 2 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

(5) Теодицея относится к людям как к средству, а не как к цели.
(6) Теодицея умножает зло в мире.
(7) Теодицея основывается на антропоморфном понимании Бога.

Среди мыслителей, которых можно причислить к  критикам тео-
дицеи, следует упомянуть Дэви Филлипса7, Кеннета Сурина8, Ника 
Тракакиса9, Эндрю Глисона10, Ирвина Гринберга11, Терренса Тил-
ли12, Дэвида Бьюрелла13. В рамках статьи я, к сожалению, не имею 
возможности подробно раскрыть каждый из пунктов, потому что 
они различным образом отражены в  трудах перечисленных фи-
лософов, и экспликация их взглядов требует значительного объе-
ма текста. Более того, как отмечает Ник Тракакис, антитеодицей-
ная позиция формулируется мыслителями настолько по-разному, 
что даже само понятие «антитеодицея» может оказаться в конеч-
ном итоге некорректным14.

Проект антитеодицеи не  подразумевает тотальной несостоя-
тельности имеющихся стратегий объяснения зла. Иногда зло 
действительно приводит к великому благу: способствует процве-
танию личности, имеет сотериологическую ценность и пр.; значи-
тельный объем зла действительно является следствием примене-
ния свободной воли, и свобода воли безусловно имеет ценность. 
Проблема проекта теодицеи в  том, что эти стратегии мысли из-
лишне обобщаются, блокируя, в  конечном итоге, возможность 
увидеть значимую разницу между, например, походом к зубному 

7.	 Phillips, D. Z. (2004) The Problem of Evil and the Problem of God. London: Scm Press.

8.	 Surin, K. (2004) Theology and the Problem of Evil. Eugene: Wipf and Stock.

9.	 Trakakis, N. (2009) The End of Philosophy of Religion. London, New York: Continu-
um. 

10.	 Gleeson, A. A Frightening Love: Recasting the Problem of Evil. 
11.	 Greenberg, I. (1977) “Cloud of Smoke, Pillar of Fire: Judaism, Christianity, and Moder-

nity After the Holocaust”, in Fleischner, E. (ed.) Auschwitz: Beginning of a New Era? 
Reflections on the Holocaust: Papers Given at the International Symposium on the 
Holocaust, Held at the Cathedral of Saint John the Divine, pp. 7–55. New York: KTAV 
Publishing House.

12.	 Tilley, T. W. (2000) The Evils of Theodicy. Eugene: Wipf and Stock.

13.	 Burrell, D.  (2008) Deconstructing Theodicy: Why Job Has Nothing to Say to the Puz‑
zle of Suffering. Grand Rapids: Brazos Press. В отечественной литературе стратегия 
анти-теодиции обсуждается у  К. В. Карпова. См.: Карпов К. В. Теодицея как эти-
ческая проблема // Философский журнал. 2020. Том 13. № 2. С. 35–48.

14.	 Trakakis, N. N. (2013) “Antitheodicy”, in J. P. McBrayer, D. Howard-Snyder (eds) The 
Blackwell Companion to the Problem of Evil, pp. 364. Wiley-Blackwell: John Wiley & 
Sons Limited.



№ 4 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 2 9

врачу и  чудовищными событиями в  Освенциме15. Критики тео-
дицеи часто приводят в пример фрагменты текстов современных 
мыслителей, в  которых уравниваются совершенно различные 
проявления зла, что превращает теодицею в отстраненное теоре-
тическое философствование16. Упражнение в теодицее закрывает 
глаза на имеющиеся в мире объемы зла и его чудовищность, по-
зволяет человеку дистанцироваться от зла, объяснив его.

Эндрю Глисон справедливо замечает, что проблема зла явля-
ется экзистенциальной проблемой, решение которой нельзя де-
легировать компетентным философам17. Она должна решаться 
не  философами-специалистами, а  живыми людьми, и  это «лич-
ностное» измерение зла, которое находится в самом центре про-
блемы, удивительным образом игнорируется многими современ-
ными мыслителями в  аналитической традиции18. Упражнение 
в  теодицее сравнивают с  философскими проектами, которые 
«оторваны» от человека и его жизни. Например, солипсист в мо-
менты спора с  другими людьми может искренне верить, что су-
ществует только он один. Однако он забудет о своей теории, когда 
сломает ногу и  будет просить врачей ему помочь. В  этой ситуа-
ции солипсист вынужден думать о  мире не  как философ, а  как 
живая личность. Ник Тракакис отмечает, что «философы, к сча-
стью, не всегда ведут себя в соответствии с тем, во что они верят: 
они не  всегда имеют в  ввиду то, что говорят»19. Особенно отчет-
ливо эта тенденция проявляется в отношении проблемы зла: че-
ловек может упражняться в теодицее, пока не столкнется с реаль-
ностью «горящего ребенка»20, в  присутствии которого теодицея 
кажется не только неубедительной, но и морально сомнительной. 
В рамках проекта теодицеи «серьезность трактуется как внешняя 
по  отношению к  проблеме»21 и  создает разрыв между философ-
ствованием личности и ее жизнью: для понимания зла необходи-
мо дистанцироваться от его чудовищности и сконцентрироваться 
на формальных аспектах проблемы.

15.	 Gleeson, A. A Frightening Love, p. 61–77.

16.	 Betenson, T. Anti-Theodicy, p. 58.

17.	 Gleeson, A. A Frightening Love, p. 30.

18.	 Trakakis, N. N. Antitheodicy, p. 364.

19.	  Ibid., p. 365.

20.	Betenson, T. Anti-Theodicy, p. 58.

21.	 Gleeson, A. A Frightening Love, p. 46.

Б о г д а н  Ф а у л ь



П р о б л е м а  з л а  в  с о в р е м е н н о й  а н а л и т и ч е с к о й  т е о л о г и и

1 3 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

В  рамках антитеодицеи важно обратить внимание на  то, что 
Глисон называет вызовом Карамазова: никакой объем или вид 
большего блага не способен морально оправдать создание мира, 
в котором дети страдают так, как они страдают в нашем22. Если 
воспринимать вызов Карамазова в  качестве отправной точки 
мысли о проблеме зла, то с самого начала теодицея оказывается 
провальным проектом23: теодицея стремится морально оправдать 
создание мира посредством предложения теоретической модели, 
в которой умножается количество и качество блага, получаемого 
людьми (или имеющегося в  мире) в  обмен за  страдания. Одна-
ко принять вызов Карамазова означает принять необъяснимость 
зла, по крайней мере в моральных категориях24. В рамках этой 
стратегии мысли зло глубоко таинственно, и вполне возможно, 
что если Бог существует, то люди не имеют возможности (в силу 
принципиальных трансцендентальных ограничений) понять при-
чин, по которым Бог его допускает.

Экзистенциальность проблемы зла

Одна из предпосылок проекта теодицеи, которую критикуют мыс-
лители в  рамках антитеодицеи, состоит в  различении теорети‑
ческой и практической проблемы зла25. Теоретическая проблема 
зла — это забота философов и теологов, которые должны концен-
трироваться на логико-теоретическом аспекте проблемы. Прак-
тическая проблема зла, в свою очередь, связана с тем, как кон-
кретные люди переживают проблему зла психологически. Таким 
образом, практическая проблема зла  — это забота священни-
ков и  социальных работников. В  одном из  выступлений, посвя-
щенных проблеме зла, Хад Хадсон утверждает, что, даже если он 
столкнется с  чудовищным злом в  своей жизни, это не  затронет 
его веры в Бога, поскольку имеется решение проблемы на теоре-
тическом уровне. Непосредственное столкновение со злом не даст 

22.	 Ibid., p. 16.

23.	 Теодицея «грехопадения» также, к сожалению, не способна полностью ответить 
на  вызов Карамазова, однако я  не  имею возможности останавливаться на  этом 
подробнее. Для обсуждения см. например: Gleeson, A. A Frightening Love. P. 21.

24.	 Решение Глисона в том, что любовь Бога не является моральной категорией, а по-
тому на  вызов Карамазова отвечает именно божественная любовь (Gleeson, A. 
A Frightening Love, p. 78–106.). Бог не мог создать мир, не наполненный чудовищ-
ным страданием (Ibid., p. 83.), однако все же создает его из любви.

25.	 Trakakis, N. N. “Antitheodicy”, p. 372.



№ 4 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 3 1

Хадсону новой информации, которую можно использовать в аргу-
менте технически26. В этой перспективе практическая проблема 
зла хоть и естественна, но зарождается от невежества или от от-
сутствия веры в имеющиеся теодицеи27.

Исследование проблемы зла в  рамках проекта антитеодицеи 
имеет иной характер: демаркация между теоретической и  прак-
тической проблемами зла является искусственной и, вероятно, 
даже вредоносной28. Рассмотрение проблемы зла должно исхо-
дить из  экзистенциальной перспективы, «заземлиться» на  уро-
вень жизни конкретного человека, который подходит к  реше-
нию проблемы зла именно как личность, а не как теоретический 
мыслитель.

Различение теоретического и  практического аспектов про-
блемы зла порождает философскую нечувствительность к  раз-
нице между чудовищным злом, способным сломить человека, 
и  чем-то  незначительным, вроде неудобств или неурядиц. В  на-
шей жизни мы видим эту разницу и выражаем ее в естественном 
языке, однако современные философы игнорируют тонкие разли-
чения и  «растягивают» понятие зла настолько, чтобы включать 
и  «зубную боль». Эндрю Глисон цитирует православного анали-
тического теолога Ричарда Суинберна, который эксплицитно ука-
зывает на то, что проблема «чудовищных страданий» и проблема 
«зубной боли», в  конечном итоге, одинаковым образом угрожа-
ют теизму29. Однако зубная боль не может угрожать «Богу живой 
веры»  — в  отличие от  «Бога аналитических философов и  теоло-
гов». Вера с легкостью переживает зубную боль, но может не пе-
режить столкновения с иными страданиями, и наивно полагать, 
что разница между этими «видами зла» (как выражаются совре-
менные философы) лишь количественная.

С  точки зрения проекта антитеодицеи, зло имеет фундамен-
тальное экзистенциальное измерение, однако не  так легко разо-
браться, в чем именно оно выражается, а тем более выразить его 
специфику в рамках религиозной жизни. Эндрю Глисон предпо-
лагает, что чудовищное зло угрожает как осмысленности жизни 
человеческой личности в целом, так и способности личности от-

26.	 Gleeson, A. A Frightening Love, p. 87.

27.	 Trakakis, N. N.  “Antitheodicy”, p. 374.

28.	 Ibid., p. 373.

29.	 Gleeson, A. A Frightening Love, p. 61.

Б о г д а н  Ф а у л ь



П р о б л е м а  з л а  в  с о в р е м е н н о й  а н а л и т и ч е с к о й  т е о л о г и и

1 3 2 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

вечать миру благодарностью и любовью30. Мерелин Адамс счита-
ет, что чудовищное зло склоняет человека к сомнению в том, что 
жизнь является благом в целом и стоит того, чтобы быть прожи-
той31. Сьюзан Нейман пришла к  выводу, что проблема зла каса-
ется того, возможно ли понять мир в целом, и рассматривает ис-
торию философии в  качестве серии ответов на  проблему зла32. 
Несмотря на  то, что зло действительно проблематично как для 
верующих, так и  для неверующих, все же в  рамках религиоз-
ной жизни оно проблематично по-особенному, хотя я и не риск-
ну утверждать, в большей или в меньшей степени. Я считаю, что 
особенность религиозной экзистенциальной проблемы зла состо-
ит в  том, что зло угрожает не  только осмысленности мира в  це-
лом или осмысленности жизни конкретной личности, но  оно 
угрожает и главному аспекту веры — отношениям человека с Бо-
гом. Данный аспект можно определить как реляционное измере‑
ние проблемы зла, которое присутствует только внутри верующе-
го сознания. Проблема зла в рамках религиозного мировоззрения 
может быть идентифицирована посредством того, что я буду на-
зывать теологическим реляционным потрясением, которое яв-
ляется разновидностью реляционного потрясения в целом.

Личность переживает реляционное потрясение по отношению 
к  «другому» тогда, когда осознает значимое несоответствие 
между желаемыми отношениями с  другим и  видимой действи-
тельностью этих отношений, предполагающей невозможность со-
хранения любви к «другому». Реляционное потрясение происхо-
дит внутри отдельной личности на феноменологическом уровне 
и имеет экзистенциальный характер именно в силу невозможно-
сти сохранения любви желаемого вида. Например, когда чело-
век сталкивается с предательством друга, которое он не способен 
простить, то это реляционное потрясение: отношения дружеской 
любви в представлении того, кого предали, не предполагали воз-
можности предательства, и человек обнаруживает свою неспособ‑
ность пребывать в  дружеской любви с  другим. Это отличается 
от незначительной ссоры, поскольку ссора не ставит под вопрос 

30.	 Ibid, p. 73. 

31.	 Adams, M. M. Horrendous Evils and the Goodness of God; Adams, M. M. (2014) “God 
Because of Evil: A Pragmatic Argument from Evil for Belief in God”, in J. P. McBrayer, 
D. Howard-Snyder (eds) The Blackwell Companion to the Problem of Evil, 
pp. 160–173. Wiley-Blackwell: John Wiley & Sons Limited. 

32.	 Neiman, S. (2015) Evil in Modern Thought  — An Alternative History of Philosophy, 
p. 9. Princeton: Princeton University Press.



Б о г д а н  Ф а у л ь

№ 4 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 3 3

дружескую любовь в  целом. Реляционное потрясение может ос-
новываться на ошибке: человеку может показаться, что его пре-
дали, тогда как в действительности предательства не было. Также 
реляционное потрясение может быть односторонним: например, 
после предательства друга тот, кто предал, может раскаиваться 
в содеянном и сохранять дружескую любовь к тому, кого он пре-
дал, тогда как для другого это станет невозможным.

Представления личности о том, как к ней относятся, склады-
ваются из трех аспектов: (1) представление о поведенческих дис‑
позициях другого по отношению к этой личности; (2) представле-
ния об убеждениях другого об этой личности; (3) представление 
о  ценности личности в  глазах другого. В  нашем феноменологи-
ческом опыте, таким образом, мы можем различить то, как к нам 
относятся другие личности с  (1) диспозициональной, (2) ноэти‑
ческой и  (3) аксиологической точек зрения. То  же справедливо 
и  для нас: мы имеем определенные диспозиции по  отношению 
к другим личностям, убеждения о них и видим их ценными. Вслед 
за Гарри Франкфуртом, я полагаю, что любовь объясняет харак‑
тер этих аспектов нашего отношения к другим: мы любим ко-
го-то не потому, что различаем в них набор каких-то качеств. На-
оборот, мы видим «другого» уникальным и  ценным и  готовы 
на что-то ради него/нее (и вообще склонны вести себя опреде-
ленным образом) по  той причине, что любим33. Следует отдель-
но отметить, что пункты (1), (2) и  (3) являются продуктом ана‑
лиза феноменологического опыта. В  действительности другие 
люди даны нам в опыте «напрямую» и в едином «гештальте». Мы, 
можно сказать, обнаруживаем себя в ситуации, в которой уже на-
ходимся с ними в определенных отношениях.

Разновидностью реляционного потрясения является «теоло‑
гическое реляционное потрясение»  — то  есть такое, которое че-
ловек испытывает по  отношению к  Богу, обнаруживая невоз-
можность пребывать с  Ним в  отношениях любви. Нарушение 
отношений с  Богом  — это и  есть специфика экзистенциально-
го уровня проблемы зла в рамках религиозного мироощущения. 
Именно поэтому проблема «зубной боли» не является проблемой 
для живой веры, тогда как, например, смерть любимых способна 
ее пошатнуть. Клайв Льюис, пережив смерть своей жены, с  ко-

33.	 Frankfurt, H. G. (2006) The Reasons of Love. Princeton: Princeton University Press; 
Frankfurt, H. G. (2006) Taking Ourselves Seriously & Getting It Right. Stanford, Ca-
lif: Stanford University Press.



П р о б л е м а  з л а  в  с о в р е м е н н о й  а н а л и т и ч е с к о й  т е о л о г и и

1 3 4 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

торой ему удалось прожить совсем немного времени, повествует 
о своем опыте следующим образом:

Если доброта Бога неразрывно связана с  причинением боли, это 
значит, либо Бог злой, либо  — Бога нет: ибо в  единственной жиз-
ни, которая нам дана, Он причиняет такие запредельные страдания, 
которые даже невозможно себе вообразить. Если Он заставляет нас 
так страдать при жизни, то Он может вполне причинять невыноси-
мую боль и после смерти34.

Или:

Почему все мои молитвы застревают в горле и все надежды кажут-
ся тщетными  — потому что я  все еще прекрасно помню, как мы 
с ней страстно молились и напрасно надеялись. Надеялись не толь-
ко потому, что мы хотели надеяться, но и потому, что нам давали, 
даже навязывали надежду: ошибочными диагнозами, рентгенов-
скими снимками, внезапными улучшениями состояния, которые 
воспринимались как чудо. Шаг за шагом нас вели по «тропе цвету-
щего сада», и раз за разом, когда Он, казалось, был особенно мило-
серден, на самом деле, у Него уже была наготове очередная пытка35.

Классический проект теодицеи совершенно нечувствителен к глу-
бине подобного рода переживаний. Последовательный сторон-
ник теодицеи склонен рассуждать следующим образом: «Лью-
ис не уразумел, что все страдания происходят “во благо”, но его 
можно понять, ведь он мыслит под воздействием эмоций. Если бы 
ему удалось очистить проблему от ее эмоционального содержа-
ния, то он смог бы ее решить». Подобная линия мысли игнори-
рует истинный корень проблемы зла, который становится понят-
ным в свете проекта антитеодицеи и  концепции теологического 
реляционного потрясения: «Льюис пережил чудовищные стра-
дания, смысл которых невозможно понять, и его вера не смогла 
увидеть божественной любви». Вся последующая интеллектуаль-
ная рефлексия Льюиса основывается на этом экзистенциальном 
опыте «оторванности от Бога», который специфичен для особого 
типа религиозного мироощущения.

34.	 Lewis, C. S., L’Engle, M. (2001) A Grief Observed, pp. 27–28. San Francisco: Harper-
One.

35.	 Ibid., p. 30.



Б о г д а н  Ф а у л ь

№ 4 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 3 5

Выше уже была отмечена разница между Богом теоретических 
спекуляций и Богом живой веры, и проблема зла в рамках рели-
гиозного сознания столь серьезна и глубока по той причине, что 
способна пошатнуть отношения человека с  Богом. Если клас-
сический проект теодицеи видит корень проблемы зла в  невоз-
можности решить теоретическую проблему, то экзистенциальный 
подход выстраивает противоположную линию объяснительной 
зависимости: в  рамках религиозного мировосприятия то, ка-
ким образом личность мыслит о  проблеме зла, зависит от  реля‑
ционного уровня проблемы. Если исходить из экзистенциальной 
установки, которую предлагает антитеодицея, то  проблема зла 
должна решаться человеком, а  не  делегироваться техническому 
философствованию. Очевидно, что в рамках религиозного миро-
ощущения она не может рассматриваться вне контекста рели-
гиозной практики и человеческой веры, иными словами, вне кон-
текста отношений человека с Богом.

Таким образом, реляционное измерение проблемы зла фунда-
ментально в  рамках религиозного мировоззрения и  представля-
ет собой экзистенциальный корень проблемы зла, который делает 
ее столь серьезной (по излюбленному выражению Глисона) и глу-
бокой. Более того, теологическое реляционное измерение фунда-
ментально для человека в рамках экзистенциальной религиозной 
антропологии, в которой человек рассматривается как существо, 
находящееся в глубокой зависимости от отношений с Богом36.

При этом я не берусь утверждать, что каждый человек пережи-
вает проблему зла в реляционном ключе, потому что многие люди 
попросту не считают, что Бог существует, или не находятся с Ним 
в каких-либо отношениях. Если же Бога не существует, то людям 
лишь кажется, что они находятся с ним в каких-либо отношени-
ях. Тем не менее, в этой работе нет необходимости рассматривать 
онтологический вопрос о  существовании Бога, поскольку я  кон-
центрируюсь на том, как проблема зла функционирует в рамках 
особого типа религиозного мировоззрения, проигнорировав как 
атеистическую позицию по  этому вопросу, так и  религиозные 
картины мира, в  которых с  Богом (или с  религиозной реально-
стью) не предполагается отношений любви либо каких-либо дру-
гих отношений.

36.	 Evans, C. S. (2019) Kierkegaard and Spirituality: Accountability as the Meaning of 
Human Existence. Grand Rapids: Eerdmans.



П р о б л е м а  з л а  в  с о в р е м е н н о й  а н а л и т и ч е с к о й  т е о л о г и и

1 3 6 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Таким образом, проблема зла, которая возникает в рамках ре-
лигиозной жизни и касается человеческой веры, — это проблема 
радикально отличная от логической или эвиденциальной проблем 
зла, она базируется на других основаниях и предполагает другие 
методы ее решения: люди, испытывающие кризис веры, претер-
пев чудовищные страдания, и  люди, решающие теоретическую 
проблему зла, говорят о разных вещах на разных языках. В сле-
дующем разделе я рассмотрю одно из возможных решений реля-
ционной проблемы зла.

Возвращение веры

Теологическое реляционное потрясение происходит, когда в опре-
деленный момент времени человек сталкивается с  невозможно-
стью находиться с  Богом в  отношениях любви. Если такое по-
трясение  — это и  есть корень экзистенциальной проблемы зла 
в  рамках религиозной жизни, то  и  решение этой проблемы тре-
бует восстановления отношений с  Богом, которое может иметь 
в том числе и постепенный характер: испытав страдания, верую-
щий человек может со временем вновь полюбить Бога; например, 
посредством внутренних усилий веры. Однако в этой работе я хо-
тел бы сконцентрироваться на мгновенном способе восстановле-
ния отношений, который, при определенных допущениях, можно 
охарактеризовать как мистический опыт. Я рассмотрю два вида 
мистического опыта: (1) опыт божественной любви; и  возмож-
ный только внутри христианства (2) мистический способ осмыс-
ления страданий Бога.

Опыт божественной любви

Первый вид мистического опыта, который дает «ответ» на реля-
ционную проблему зла, — это опыт переживания божественной 
любви. Этот опыт возвращает человека в религиозную интерпре-
тацию мира, в которой Бог различается как (я буду описывать не-
которые аспекты этого опыта от первого лица):

(а) Источник любви как таковой;
(б) Тот, кто безусловно любит меня;
(в) Тот, для кого я имею безусловную ценность;
(г) Тот, для кого отношения со  мной являются безусловно 

ценными;
(д) Тот, кто всегда был со  мной и  сопереживал моему 

страданию;



Б о г д а н  Ф а у л ь

№ 4 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 3 7

(е) Тот, кто неспособен предать или обмануть.
Один из  центральных качественных аспектов этого опыта 

в том, что в нем присутствует:
(ж) Интенсивное переживание божественной любви как 

таковой.
Близость отношений с  Богом и  переживание Его любви осо-

знается, в  первую очередь, как воздействие Бога на  человека, 
и  этот опыт невозможно полноценно реконструировать в  себе 
искусственным образом. Выражение опыта божественной люб-
ви  — это в  большей степени проект искусства, нежели филосо-
фии. По крайней мере выражение этого опыта невозможно в рам-
ках стилистики «наукоподобной» философии, хотя и  возможно 
в  рамках философии и  теологии, исходящих из  иных стилисти-
ческих и методологических предпосылок.

Повторюсь, мистический опыт переживания божественной 
любви предполагает прямое видение «близости» Бога к человеку 
и  исключает возможность реляционного потрясения, поскольку 
в рамках этого опыта личность обнаруживает себя в отношениях 
любви с Богом. Помимо этого, наличествует осознание того, что

(з) Бог качественно превосходит зло.
Этот опыт качественного превосходства Бога над злом является 

подлинно монотеистическим по своей природе. Бог не просто «ко-
личественно» больше зла, Он находится на совершенно иной шкале. 
В рамках этого опыта становится понятна одна из центральных ин-
туиций христианского монотеистического богословия, а именно — 
привативной теории зла, в которой зло не имеет онтологического 
начала: разница между злом и  благостью Бога внутри рассматри-
ваемого религиозного опыта подобна разнице между несуществу‑
ющим и существующим, иными словами, она радикальна.

Важной чертой этого опыта, на  которую я  хотел бы обратить 
особое внимание, является его амбивалентность в  отношении 
зла: несмотря на  очевидную любовь Бога, зло не  получает фи‑
нального объяснения. Именно поэтому данный опыт является 
«антитеодицейным» по  своему духу, он явно гармонирует с  иде-
ей таинственности зла. Бог не  «растворяет» зла как такового 
и  не  «компенсирует» его. То, что растворяется,  — это экзистен-
циальный корень проблемы зла, специфичный для религиозной 
жизни. Можно сказать, что переживание божественной любви — 
это «возвращение» Бога живой веры в жизнь личности, раскры-
вающее в человеке еще большую чувствительность ко злу и его 
неприятие.



П р о б л е м а  з л а  в  с о в р е м е н н о й  а н а л и т и ч е с к о й  т е о л о г и и

1 3 8 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

Осмысление божественных страданий

В  опыте переживания божественной любви происходит восста-
новление отношений между личностью и Богом — возвращение 
веры. Другой вид опыта, решающий реляционную проблему зла, 
можно связать с  особым модусом рефлексии о  страданиях Бога, 
которая доступна только внутри христианского мировоззрения.

В  рамках христианства в  широком смысле (понимаемого как 
совокупность догматических утверждений, разделяемых самыми 
крупными христианскими конфессиями) важнейший акт любви 
Бога по  отношению к  человечеству начинается с  принятия Бо-
гом человеческой природы. В контексте проблемы зла необходи-
мо обратить особое внимание на  то, что Бог прошел через стра-
дания, хотя я не полагаю, что страдания Бога являются главными 
в сотериологическом смысле.

Как уже было отмечено, особая реляционная проблема зла 
зарождается внутри религиозной и  духовной жизни, и  природа 
этой проблемы не интеллектуальна (хотя и может, впоследствии, 
иметь определенное интеллектуальное выражение). В сущности, 
личность обнаруживает свою неспособность любить Бога, но вме-
сте с  тем и  сама не  видит божественной любви по  отношению 
к миру или к себе. В лучшем случае, это порождает феноменоло-
гический образ «безразличного Бога», в  худшем —  образ «зло-
го Бога». В любом случае, человек престает верить в «Бога люб-
ви», о котором проповедует в том числе и христианство, и иногда 
теологическое реляционное потрясение приводит к полной пере-
стройке человеческого мировоззрения (нередко в атеистическом 
ключе). Если человек в той или иной форме продолжает считать, 
что Бог существует, действие или бездействие Бога «против че-
ловека» оказывается возможным: в  рамках религиозной жизни 
личности Бог перестает быть «союзником».

Рефлексия о страданиях, которые Бог претерпел ради челове-
ческого спасения и из любви к человечеству (что разделяется все-
ми христианскими конфессиями), способна установить отноше-
ния любви между человеком и Богом в «антитеодицейном» духе. 
Во-первых, Бог не «против человека», поскольку сам стал челове-
ком и прошел через страдания, как проходят и люди. Образно вы-
ражаясь, зло обрушилось на Бога с той же ненавистью, с которой 
обрушивается на  все человечество. Бог, в  данном отношении,  — 
союзник людей, но  не  зла. Во-вторых, его действия мотивирова-
ны любовью, что достаточным образом выражено в христианском 



Б о г д а н  Ф а у л ь

№ 4 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 3 9

богословии исторически (на этом нет необходимости концентри-
роваться особенным образом). В-третьих, страдание Бога не объ‑
ясняет зла, оно остается таинственным: зло не является «горь-
ким лекарством», оно чудовищно и бессмысленно.

Не  всякое осознание того, что Бог прошел через страдания, 
способно вернуть отношения любви между человеком и  Богом. 
Именно поэтому я  хочу выделить особый мистический способ 
осмысления божественных страданий, который, во-первых, пред-
полагает отсутствие какого-либо сомнения в том, что Христос яв-
ляется Богом в  самом прямом и  буквальном смысле. Именно 
поэтому этот опыт возможен только внутри христианства. Во-вто-
рых, этот мистический опыт предполагает сопереживание Христу 
в  страданиях. Для этого нужно иметь представление о  том, как 
именно Бог страдал. Это представление формируется на основа-
нии знания Священного Писания и предполагает веру в действи-
тельную историчность тех событий, которые там описаны. Сопе-
реживание Богу в его земных страданиях, осознание того, что он 
не заслужил их и не мог заслужить (как и того, что в этих страда-
ниях Бог ничего не приобретает для себя), осознание фундамен-
тальной несправедливости как неотъемлемой части этого мира, 
которая обращается в  том числе и  против Бога,  — все это ведет 
к обретению Бога как своего «союзника» и к возвращению отно-
шений любви между личностью и Богом.

Заключение

В данной статье я идентифицировал экзистенциальную проблему 
зла в  рамках религиозного мировоззрения посредством концеп-
ции теологического реляционного потрясения, в котором человек 
обнаруживает свою неспособность любить Бога. Также я рассмо-
трел возможности решения экзистенциальной проблемы зла по-
средством мистического опыта и того, как именно проблема зла 
решается в  рамках этого опыта. Конечно, мистический опыт  — 
это не единственный способ решения экзистенциальной пробле-
мы зла.

В  статье я  опирался на  проект антитеодицеи, который име-
ет все большее число сторонников в  современной философии. 
Отсюда акцент на  анализе действительной религиозной жизни 
и  веры, отсюда и  перспектива, исходящая из  необъяснимости 
зла, хотя не  все теоретики антитеодицеи с  этим согласятся. Так-
же я  надеюсь, это оправдывает и  стилистику, которая местами 



П р о б л е м а  з л а  в  с о в р е м е н н о й  а н а л и т и ч е с к о й  т е о л о г и и

1 4 0 � ©  Г о с у д а р с т в о  ·  Р е л и г и я  ·  Ц е р к о в ь

выбивается из формата, типичного для современной аналитиче-
ской теологии или философии, стремящихся к стилистическому 
«наукоподобию».

Многим людям кажется, что проект теодицеи является убеди-
тельным и  правильным, что теодицея вовсе не  влечет тех про-
блем, которые были кратко рассмотрены в  работе, и  т. д. Таких 
людей действительно много, более того, на  сегодняшний день 
их большинство. В данном отношении мне нечего ответить, кро-
ме того, что либо философ имеет те интуиции, которые принима-
ются в антитеодицее, либо не имеет. Антитеодицея, как и любой 
философский проект, спорна, и, безусловно, требует обсуждения. 
Однако требовать от  проекта неопровержимого доказательства 
своих предпосылок  — несправедливый стандарт философского 
обоснования. В  данной статье я  постарался сделать вклад в  раз-
витие этого проекта (хотя и не знал о нем в тот момент, когда ра-
ботал над основной концептуализацией работы), и, в  конечном 
итоге, принял его предпосылки в качестве исходных.

Библиография / References

Карпов К. В. Теодицея как этическая проблема // Философский журнал. 2020. Том 13. 
№ 2. С. 35–48. 

Adams, M. M. (2000) Horrendous Evils and the Goodness of God. Ithaca: Cornell Univer-
sity Press. 

Betenson, T. (2016) “Anti-Theodicy”, Philosophy Compass 11(1): 56–65.

Burrell, D.  (2008) Deconstructing Theodicy: Why Job Has Nothing to Say to the Puzzle 
of Suffering. Grand Rapids: Brazos Press.

Evans, C. S. (2019) Kierkegaard and Spirituality: Accountability as the Meaning of Hu‑
man Existence. Grand Rapids: Eerdmans.

Frankfurt, H. G. (2006) The Reasons of Love. Princeton: Princeton University Press. 

Frankfurt, H. G. (2006) Taking Ourselves Seriously & Getting It Right. Stanford, Calif: 
Stanford University Press.

Gelinas, L. (2009) “The Problem of Natural Evil I: General Theistic Replies”, Philosophy 
Compass 4 (3): 533–559.

Gleeson, A. (2012) A Frightening Love: Recasting the Problem of Evil. Palgrave Macmil-
lan.

Greenberg, I. (1977) “Cloud of Smoke, Pillar of Fire: Judaism, Christianity, and Modernity 
After the Holocaust”, in Fleischner, E. (ed.) Auschwitz: Beginning of a New Era? 
Reflections on the Holocaust: Papers Given at the International Symposium on 
the Holocaust, Held at the Cathedral of Saint John the Divine, pp. 7–55. New York: 
KTAV Publishing House.

Karpov, K. V. (2020) “Teoditseia kak eticheskaia problema” [Theodicy as an ethical prob-
lem], Filosofskii zhurnal 13(2): 35 –48. 



Б о г д а н  Ф а у л ь

№ 4 ( 3 9 )  ·  2 0 2 1  � 1 4 1

Kraay, K. J. (2016) “God and gratuitous evil (Part I)”, Philosophy Compass 11(12): 905–912.

Lewis, C. S., L’Engle, M. (2001) A Grief Observed. San Francisco: HarperOne.

Neiman, S. (2015) Evil in Modern Thought — An Alternative History of Philosophy. Prince-
ton: Princeton University Press.

Phillips, D. Z. (2004) The Problem of Evil and the Problem of God. London: SCM Press.

Surin, K. (2004) Theology and the Problem of Evil. Eugene: Wipf and Stock.

Tilley, T. W. (2000) The Evils of Theodicy. Eugene: Wipf and Stock.

Trakakis, N. N. (2013) “Antitheodicy”, in J. P. McBrayer, D. Howard-Snyder (eds) The Black‑
well Companion to the Problem of Evil, pp. 363–376. Wiley-Blackwell: John Wiley 
& Sons Limited. 

Trakakis, N. (2009) The End of Philosophy of Religion. London, New York: Continuum.


